und neue Kunst

alte

Band 52 - 2022






und neue Kunst

— alte

Band 52 - 2022



alte und neue Kunst
Band 52 - 2022

Periodische Berichte des

Vereins fur Christliche Kunst

in den Bistimern der

Kirchenprovinz Paderborn e.V.,
Paderborn - Erfurt - Fulda - Magdeburg
Herausgeber, © 2022

Die Abbildungen in diesem Band wurden,
wenn nicht anders angegeben, von den Autoren
bzw. von den Kinstlern zur Verfligung gestellt.

Druck, Verarbeitung
Xyz

Design
galle.nrw

Adresse

Verein fur Christliche Kunst e.V.
Domplatz 3 - 33098 Paderborn
www.verein-christliche-kunst.de



Inhalt

4 Vorwort
Burghard Preusler

6 Aschermittwoch in der Fuldaer Michaelskirche
Bischof Michael Gerber

10 Lesbarkeit — Anmerkungen zur dsthetischen Gestalt
der Liturgie
Andreas Poschmann

20 Die Bedeutung der Kiinste fiir die Botschaft
des Glaubens - in Kirchen wie in Moscheen
Cordula Heupts

30 Kiinstlerin im Fokus : Rana Matloub

34 Eine Reise zu Orten der Kirchenprovinz Paderborn
Johannes Stahl

40 Mittelalter in Lette und Clarholz,
ein Doppel-Klosterjubilaum und seine
bilderreiche Uberlieferung
Josef Mense

58 Kiinstlerin im Fokus : Hildegard Herget

62 Verwaltungsgebaude mit besonderer Figur
Carmen Matery-Meding
Thomas Throenle
Christoph Stiegemann

68 Kiinstlerin im Fokus : Lea Dievenow

72 Hanau Hl. Geist — ein neuer Schritt
in alten Orgellandschaften
Hans Jiirgen Kaiser

78

82

88

92

96

100

106
10

16

18

124

Kiinstlerin im Fokus: Karen Irmer

Ein Meer von Blau
Thomas Kesseler

Kiinstler im Fokus: Thomas Kuzio

Im Dialog mit dem Historismus
Liturgische Ausstattung fiir St. Sebastian in Mittelkalbach
Joseph Michael Neustifter

Kiinstlerin im Fokus: Christiane Budig

St Antonius von Padua in Kiinzell - neue Werke
Ingrid Moll-Horstmann, Mira van Leeven

Kiinstler im Fokus : Yvelle Gabriel

Neue Fenster fiir eine deutsche Klosterkirche
in Jerusalem

Martin Struck

Heinrich Micus

Kiinstler im Fokus : Heinrich Micus

Die Gegenwart der Heiligen im Bild -
Der Marienaltar von Thomas Jessen
in Drolshagen

Christoph Stiegemann

Verzeichnis der Autoren




Vorwort

Burghard Preusler

Die ganze uns umgebende Bilderwelt ist ein einziges Feld von Bedeutun-

gen. Jede Blume, die wir sehen, ist ein Ausdruck, jede Landschaft hat ihre

Bedeutung, jedes tierische und menschliche Antlitz spricht eine wortlose

Sprache. (...) Die Ausdruckssprache wendet sich nicht primdr an das

begriffliche Denken, sondern an das verstehende, das gestaltlesende

Denken.”

Hans Urs von Balthasar, Theologica |, S.154

Der Lesbarkeit der Kiinste mdchte diese Ausgabe
von alte und neue Kunst ein breites Forum bieten.
Und wird erneut weniger Rezepte als wohl viele,
hoffentlich fruchtbare Fragen provozieren. Hier
mogen einige zur Einleitung gestellt werden:
Lesen wir in den Menschen und ihren Kiinsten
etwas von Ewigkeit und Transzendenz, oder eher
von einem Geist unserer Zeit? Bestatigt , gestalt-
lesendes Denken“ uns oder weist es vielleicht tiber
uns selbst hinaus? Uber uns als Individuum, das
bereits im Paradies, unter dem Baum der Erkennt-
nis, nur in Grenzen ,,sich selbst” und seine Affekte
einordnen konnte?

Lesen wir etwas Uber uns, Gber Menschen, die
sich untereinander und gegenseitig ,,affizieren”
—dabei sich in manchmal wenig konstruktive Ide-
alismen verstrickend?

Wenn es uns gelingt, den Blick iber uns hinaus
ins zeitlich und raumlich Ausgreifende zu richten,
werden wir dann Sinnzusammenhange und Werte
leichter verstehen? Ob dazu eine Bergpredigt bei-
tragen kann, die ein Zimmermannssohn an eine
kleine Zahl von Schilern richtete, bevor er von
,Etablierten” als ,Aulenseiter” am unruhigen
Rande eines Weltreiches hingerichtet wurde?
Sein leeres Grab weist nun schon rund 2000 Jahre
Uber ihn hinaus —kénnen daraus Menschen heute
mit Geflihlen und Verstand ein konstruktives Ver-
haltnis zu ihrer Zukunft gewinnen? Kénnen dazu
die Kiinste beitragen?

Die Kontraste der Beitrage, ihre Verknlipfung von
Raum und Tanz, Sprach-Kunst und Musik, Bild-
Kunst und Architektur, mégen die Breite und
Potenziale der Kiinste erhellen: in Augsburg mit
Videoprojektion in einer minimalistischen, spat-
modernen Innenschale der opulenten Architektur,
oder in Siegen mit sparsamster 1950er-Jahre-
Architektur, ,aktualisiert” in der Nutzung und
durch raumgreifende Glaskunst.

Gleich der erste Beitrag zeigt, wie ein 1200 Jahre
altes architektonisches Objekt, die Michaelskirche
in Fulda und ihre tragende, von Rhabanus Maurus
konzipierte Christussaule in der Krypta, von zeit-
gendssischer Bewegungskunst interpretiert
wurde. Anlass war der Aschermittwoch der Kiinst-
ler 2022 mit einer Homilie von Bischof Dr. Gerber
zum Bild der Menschen von sich selbst.

Cordula Heupts nutzte an der Theologischen
Fakultat in Paderborn die Gelegenheit der Frage
nachzugehen, wie die Kiinste im Islam und im
Christentum in ihre verkiindenden Rollen hinein-
gewachsen sind. Dieser Beitrag fihrt in einen viel-
leicht ungewdhnlichen Schwerpunkt dieser Aus-
gabe ein. Es sind namlich zahlreiche Klinstler ent-
weder mit Herkunft aus dem Heiligen Land oder
mit einem Projekt dort vertreten.

Josef Mense widmet sich in bewdhrter Weise den
scheinbar so fernen, mittelalterlichen Bildwelten,
anlasslich des 900jahrigen Griindungsjubildaums
der Pramonstratenser 2021 am Beispiel der Kir-
chen in Lette und Clarholz.

Hansjurgen Kaiser stellt uns nicht allein eine neue
Orgel in Hanau vor, sondern fragt auch nach den
Anspriichen und Wegen, die Musik und Architek-
tur ,,zum Sprechen” bringen kénnen.



Flr die Umnutzung unserer groRen Nachkriegs-
kirchen steuert Thomas Kesseler ein in vielerlei
Hinsicht leuchtendes Beispiel aus Siegen bei:
Kolumbarium und verkleinerter Gottesdienstraum
unter einem Dach.

Josef Michael Neustifter hat in Mittelkalbach dem
rahmenden Historismus mit Zurticknahme und
Glanz eine Neuausstattung des Altarraumes
geschaffen.

Ingrid Moll-Horstmann wertete mit Fingerspitzen-
gefiihl und dezent eingesetztem Glas einen Kir-
chenbau mit ausgekliigelter Raumgeometrie auf.
Heinrich Micus und Martin Struck berichten von
den Einflissen des Tageslichts Giber der Stadt des
Heiligen Grabes auf den Kirchenraum der Bene-
diktinerabtei Dormitio.

Carmen Matery-Meding und Christoph Stiege-
mann fligten einen modernen Blirobau und baro-
cke Fassadenkunst zusammen.

Islamische Kunst: Lebensbaum aus Jericho, aus dem ummayadischen Hisham-Palast des 8. Jahrhiunderts. Aufnahme von Thomas Sitte

Das neue Altarbild in St. Clemens in Drolshagen
von Thomas Jessen verkniipft Christoph Stiege-
mann mit der Frage nach dem Heiligenbild heute.

Mit neuem Layout wollen wir die Vorstellung von
Klinstlern — mit und ohne Arbeiten in unseren
Bistiimern, mit und ohne Arbeiten fiir ,,unsere”
Raume erweitern. Dabei kommen wir in dieser
Ausgabe dank reger Zuarbeit aus dem Vorstand
auf 7 Protagonisten.

Diese Ausgabe zeigt, ganz nebenbei, wie wir in
unseren vier Bistimern durch hier lebende oder
hier arbeitende Kunstler aus hochst verschie-
denen biografischen, forschenden und schaffen-
den Perspektiven mit der sich stetig wandelnden,
stetig neu zu lesenden Topografie unseres Glau-
bens verbunden bleiben.

,Christus nimmt auch von geringen Dingen die mit
ihrem Namen gegebene Anschauung an, um leichter
erkannt zu werden”

Hrabanus Maurus, de laudibus sanctae
crucis, iibersetzt von Gereon Becht-Jéordens




Aschermittwoch in der Fuldaer Michaelskirche

1200 Jahre Michaelskirche und Aschermittwoch der Kiinstler in Fulda am 2. Méarz 2022

Ende Januar 2022 feierte die Fuldaer Michaels-
kirche ihren 1200. Weihetag, damals als Toten-
kapelle der in voller karolingischer Blute stehenden
Klostergriindung des HlI. Bonifatius. Ihre Krypta ist
in originaler Bausubstanz mit einer zentralen, ,die
nach den Seligpreisungen lebende Kirche” tra-
genden Christussaule, erhalten. Das entspre-
chende, von Hrabanus Maurus erarbeitete Bau-
konzept ist in der Vita des Abtes Eigil erhalten.
Danach wurde die von 8 Saulen getragenen
Rotunde beim Wiederaufbau nach Zerstérungen
des10.Jahrhunderts tGiber der Krypta rekonstruiert
und um Langschiff wie Stidquerhaus erweitert.

Durch alle wechselvollen Zeiten hindurch ist die
Michaelskirche ein sakraler Raum des Gottesdiens-
tes, des Gebets und der inneren Sammlung geblie-
ben.

Das Bistum Fulda fiihrte 2022 seine Reihe ,,Ascher-
mittwoch der Kiinstler im KunstRaumKirche" mit
einem live gestreamten Gottesdienst aus der
Fuldaer Michaelskirche fort.

Den Raum neu wahrnehmen:
Liturgie und Tanzperformance

Die Wahrnehmung und ErschlieBung der Micha-
elskirche als einzigartiger Sakralraum war der Aus-
gangspunkt des diesjahrigen Aschermittwochsgot-
tesdienstes. ,In der langen Kontinuitat dieses
Ortes immer wieder neue Perspektiven zu eroff-
nen, ist die Herausforderung fiir uns heute,” sagt
Bischof Dr. Gerber. In der Form einer Tanzperfor-
mance wurde das Wechselspiel von Menschen
und Raum besonders eindringlich. Dafiir konnte
der Choreograph und Performer Felix Burkle
gewonnen werden. Gemeinsam mit seiner Tanz-
partnerin Linda Pilar-Brodhag zeigte er live eine
Performance, in deren Mittelpunkt die beriihmte
Krypta der Michaelskirche steht. Felix Blrkle erlau-
tert:

Felix Burkle, geboren 1975 in Freiburg, ist Afrei-
beruflicher Choreograph und Performer.

Linda Pilar Brodhag arbeitet als freie Produktions-
leiterin, Choreografin und Tanzerin im Raum
Freiburg und in der Schweiz.



ASCHERMITTWOCH IN DER FULDAER MICHAELSKIRCHE

Homilie von Bischof Dr. Michael Gerber

Was ist der Mensch,

dass du seiner gedenkst,

und des Menschen Kind,

dass du dich seiner annimmst?

Psalm 8,5

Wer bist du, Mensch?

Langsam, mit FiiRen und Handen begreifend, krab-
belst du auf die Lebensbahn. Den Blick hast du
nach oben und nach vorne gerichtet. Dich nahrt,
dass deine Blicke Erwiderung finden und deine
Stimme Resonanz. Das richtet dich auf. Gehen
musst du selbst.

Wer bist du, Mensch?

Mit aufrechtem Gang erforschst du deine Welt.
Du gehst Wege nach und du gehst Wege vor. Man-
cher Abgrund lauert, und an vielen Begrenzungen
stoRt du dich. Richtungswechsel sind dabei nicht
ausgeschlossen, und doch ist es eine Spur, deine
Spur, die du legst.

Wer bist du, Mensch?

Dein Weg beschleunigt sich. Du wirst gefordert
und du lasst dich fordern. Du willst deinen Weg
gehen —deinen Weg —und dies konsequent. Ziele
werden fixiert und Zwischenschritte definiert.
Du wirst geférdert, bewundert und bisweilen hart
kritisiert.

Wer bist du, Mensch?

Deine Bewegungen werden kunstvoller, ausbalan-
cierter. Deine Schritte werden zum Tanz. Du
nimmst den Raum ein und zugleich wird der Raum
durch deinen Tanz anders. Du wirst ein anderer,
weil du dich tanzend erlebst, drehend um die
eigene Achse und doch in Bewegung vorwarts.

Wer bist du, Mensch?

Du bewegst dich immer schneller, immer per-
fekter. Ist der Boden, auf dem du stehst, nicht
langst zur Eisbahn geworden? Was du einst begrif-
fen hast, ist jetzt fiir deinen Tanz perfekte Unter-
lage — und doch eiskalt.

7



ASCHERMITTWOCH IN DER FULDAER MICHAELSKIRCHE

Wer bist du, Mensch?

Dudrehst dich, du kannst dich fir einen
Moment Uber den Boden erheben.
Doch — gehort zu deinem Tanz nicht
auch das Straucheln? Wer bist du, wenn
du fallst? Wer bist du, wenn deine
Hande — wie ganz am Anfang — wieder
am Boden sind?

Wer bist du, Mensch?

Wo sind deine Hande? Und: ,Warum
hast du alles so aus den Handen gege-
ben? Warum hast du aufgehort zu
kampfen?“ —fragt die Trainerin die allzu
junge Eiskunstlauferin. Ist der Mensch
nur Mensch, wenn er kimpft und wenn
er alles in der Hand behalt?

Wer bist du, Gott?

Hast du allzu viel in deiner Schopfung
aus der Hand gegeben? War es das wert
der Freiheit wegen, damit der Mensch
zum Tanz findet? War es das wert, wenn
aus dem Tanz allzu oft ein Handel wird,
und wie in diesen Tagen Unbegreif-
liches, Bodenloses daraus folgt?

= felixbuerkle.net

= tanznetz-freiburg.de/organizer/
linda-pilar-brodhag

= kunstraumkirche.de

= YouTube Video:
youtu.be/2RORcvc74YE?t=1260

[ ¥ =]




ASCHERMITTWOCH IN DER FULDAER MICHAELSKIRCHE 9

Wer bist du, Gott?

In dem, der uns so unendlich nahe ist, bist du auf der Eisbahn unseres Lebens
unterwegs. Doch er, mitten unter uns, wird aufs Glatteis gefiihrt und aufs Kreuz
gelegt. Sein Tanz endete nicht —vorerst nicht - mit dem groRen Sprung. Boden-
los ist er zwischen Himmel und Erde, in den Handen die Nagel.

Wer bist du, Gott?

Schutt und Asche pragen die Bilder dieser Tage. Asche bleibt am Ende unseres
Tanzes: Gedenke, o Mensch, dass du Staub bist. Zeigt sich da eine Spur oder
zumindest eine Handreichung? Wo ich die Asche nicht Gbersehe, sondern in
die Hand nehme, kann sie —ausgestreut auf dem Eis — neuen Halt geben, mir
und anderen.

Wer bist du, Mensch?

Gedenke, o Mensch, dass du Staub bist. Doch dann, wenn dein Tanz zu Ende
ist—und schon jetzt, im Lauf, im Sprung und im Sturz — reicht er dir die Hand.
So darfst du glauben, was du bist: Unendlich wertvoll — in seiner Hand und
noch mehr: in seinem Herzen.



Lesbarkeit — Anmerkungen zur
asthetischen Gestalt der Liturgie

Andreas Poschmann

Johann Wolfgang von Goethe beschriebinseinem  Asthetik: bertihrend, schillernd,

Reisebericht, Italienische Reise” das Erlebnis eines
Papstgottesdienstes im Quirinalspalast, der dama-
ligen Sommerresidenz des Papstes: ,Die Funktion
war angegangen, Papst und Kardinale schonin der
Kirche. Der Heilige Vater, die schonste, wiirdigste
Mannergestalt, Kardinale von verschiedenem Alter
und Bildung. Mich ergriff ein wunderbar Verlan-
gen, das Oberhaupt der Kirche mége den goldenen
Mund auftun und, von dem unaussprechlichen
Heil der seligen Seelen mit Entzlicken sprechend,
uns in Entzlicken versetzen. Da ich ihn aber vor
dem Altare sich nur hin und her bewegen sah, bald
nach dieser, bald nach jener Seite sich wendend,
sich wie ein gemeiner Pfaffe gebardend und mur-
melnd, da regte sich die protestantische Erbsiinde,
und mir wollte das bekannte und gewohnte
MeRopfer hier keineswegs gefallen. Hat doch Chri-
stus schon als Knabe durch miindliche Auslegung
der Schrift und in seinem Jiinglingsleben gewil
nicht schweigend gelehrt und gewirkt; denn er
sprach gern, geistreich und gut, wie wir aus den
Evangelien wissen. Was wiirde der sagen, dacht’
ich, wenn er hereintrate und sein Ebenbild auf
Erden summend und hin und wieder wankend
antrafe? Das Venio iterum crucifigi!” fiel mir ein,
und ich zupfte meinen Gefahrten, da wir ins Freie
der gewolbten und gemalten Séle kamen.” Der
protestantische Dichter erlebt einen typischen
katholischen Gottesdienst. Seine Erwartungen
erflllen sich nicht. Das Ritual bleibt unverstand-
lich, bleibt ihm unverstandlich.

herausfordernd

Ein katholisch sozialisierter Zeitgenosse hatte den
Papstgottesdienst vermutlich anders wahrgenom-
men, hatte entziffern kdnnen, was geschieht. Viel-
leicht hatte er aus seiner Perspektive einen ande-
ren Blick auf das Geschehen gehabt.

Der Schriftsteller, Blichner-Preistrager, Theologe
Arnold Stadler versammelt in einem seiner
Romane eine Hochzeitsgesellschaft in den 1970er
Jahren: ,,Die Kirche: Schon, dass es so etwas gab.
Wie sie Aller Augen warten auf dich sangen. Sonst
hatten sie gar nichts gehabt. Die Kirche am Sonn-
tag, Uber die Jahrhunderte verteilt, hatte den Men-
schen noch etwas Licht gebracht, diese Worte,
diese Poesie. Die Missa in honorem Papae Marcelli,
der Kontrapunkt auf den kiihn nach oben gebauten
Emporen oberschwabischer Dorfkirchen fiir zwei-
hundert Seelen. Und alle konnten das Vaterunser
auswendig ... Sonst héatten sie gar nichts gehabt.
Waren niemals in Berlihrung gekommen mit dem
Schénen. Sonst hatten sie auf den Flohmarkt
gemusst.” Kirche, Liturgie — so behauptet Arnold
Stadler — bringt in Berlihrung mit dem Schonen,
zeigt es, gibt Anteil. Eine Anspielung auf Palestrina,
ein Hinweis auf den oberschwabischen Barock —
das genugt. Offenbar kommt es beim Gottesdienst
auch auf die Erwartungshaltung an, auf die Per-
spektive und das Vorverstandnis, ob sich etwas
erschlieBt und gelesen werden kann, ob sich etwas
zeigt und offenbar wird: , Aller Augen warten auf
dich“.—Musik, Kirchenbau, Kunst ... Liturgie: Uber
Jahrhunderte war die Kirche der nahezu einzige
Ort, an dem einfache Menschen asthetische Erfah-
rungen machen konnten, in Beriihrung kamen mit
dem Schonen. — ,Sonst hatten sie auf den Floh-
markt gemusst.”



LESBARKEIT - ANMERKUNGEN ZUR ASTHETISCHEN GESTALT DER LITURGIE

Was meinen wir, wenn wir davon sprechen, dass
etwas dsthetisch ist? Umgangssprachlich wird
asthetisch meist als ,schon” verstanden. Der
Begriff changiert in unserer Alltagssprache zwi-
schen ,gefallig” und ,,stimmig“ — aber er schillert
auch in die Richtung von ,anspruchsvoll”
»geschmackvoll”. Und je nach Kontext hat der
Begriff ein wenig den ,,Duft des Erhabenen” oder
den ,Geruch des Elitaren”.

Sehr verkirzend soll das Gemeinte in zwei Bedeu-
tungen unterschieden werden.

(1) Asthetik als Wissenschaft vom sinnenhaften
Erkennen: Der Begriff geht zurlick auf die Disser-
tationsschrift des 1714 in Berlin geborenen Alexan-
der Gottlieb Baumgarten. Unter Asthetik verstand
Baumgarten eine Erkenntnis, die analog zur ratio-
nalen Erkenntnis Uber die Sinne gewonnen wird.
Das Wort selbst leitet sich ab vom griechischen
»Aisthesis” = Wahrnehmung. Nicht nur durch die
Vernunft ist die Welt erkennbar und lesbar.
Erkenntnis kann der Mensch auch durch die sinn-
liche Wahrnehmung gewinnen.

(2) Asthetik als Gestaltungsprinzip: Asthetik begeg-
net uns als Warenasthetik. Die Gestaltung von
Dingen wird als Asthetik bezeichnet. Das Erschei-
nungsbild, die Verpackung, die Oberflache ent-
scheidet. Waren werden gekauft oder nicht — je
nach dem, wie sie sich prasentieren: Autos, Han-
dys ... Es werden die Angebote in Anspruch genom-
men, die professionell wirken, attraktiv gestaltet
erscheinen und ein entsprechendes Erlebnis
erwarten lassen. Auch Menschen werden beurteilt
nach ihrem Outfit. Die Asthetisierung nahezu aller
Lebensbereiche betrifft auch die Religion. Kirche
wird zu einem Angebot. Mit ihren Festen erbringt
sie eine Dienstleistung im Freizeitsektor.

Die Asthetisierung ist eine Herausforderung fiir
die Kirche, die lange Zeit das Monopol auf Schon-
heit hatte, und sie ist eine Chance, denn auch und
gerade heutige Menschen einer dsthetisch sensi-
bilisierten Kultur sind ansprechbar durch symbo-
lische und rituelle Inszenierungen.

In seinem Apostolischen Schreiben EVANGELII
GAUDIUM wiinscht Papst Franziskus ,dass jede
Teilkirche in ihrem Evangelisierungswirken den

Gebrauch der Kiinste fordert, den Reichtum der
Vergangenheit fortfiihrend, aber auch die Fllle
der Ausdrucksformen der Gegenwart aufgreifend,
um den Glauben in einer neuen ,Rede in Gleich-
nissen’ weiterzugeben.” (EG 167) Franziskus fordert
von der Kirche, Uber den eigenen Schatten zu
springen und unkonventionelle Wege zu gehen
und die Lebenswirklichkeit der Menschen und ihre
asthetischen Muster ernst zu nehmen: ,,Man muss
wagen, die neuen Zeichen zu finden, die neuen
Symbole, ein neues Fleisch fir die Weitergabe des
Wortes, die verschiedenen Formen der Schonheit,
die in den einzelnen kulturellen Bereichen
geschatzt werden, sogar jene unkonventionellen
Weisen der Schonheit, die fir die Evangelisie-
renden vielleicht wenig bedeuten, fiir andere aber
besonders attraktiv geworden sind.” (EG 167)

Riten: verstandlich, transparent,
mitvollziehbar

Die Liturgiekonstitution des Zweiten Vatikanischen
Konzils forderte vor fast sechs Jahrzehnten fiir die
als notwendig erkannte Reform der Liturgie: ,Die
Riten mogen den Glanz edler Einfachheit an sich
tragen ... Es ist eine Forderung, die aus heutiger
Sicht gar nicht so leicht nachzuvollziehen ist. Zwar
gibt es auch heute liturgische Gestaltungen, die
als unangemessen protzig oder unverstandlich und
reformbedirftig empfunden werden. Aber die
grundsatzliche Forderung des Konzils nach ver-
standlichen und durchschaubaren Feierformen, in
denen das Pascha-Mysterium aufleuchtet und
ablesbar ist, muss gesehen werden vor dem Hin-
tergrund der Liturgieerfahrungen der Generation
der Konzilsvater und ihrer Berater. Schon der Litur-
gischen Bewegung am Beginn des 20. Jahrhun-
derts ging es um mehr als um rein formale Ver-
besserungen der Liturgie. Es ging um die Erneue-
rung des christlichen Lebens aus den Quellen, die
die Liturgie bewahrt hatte.

Einer der Architekten der Liturgiekonstitution,
Josef Andreas Jungmann, schrieb in seinem Kom-
mentar zu Artikel 34 der Konstitution, man misse
auf einen verstandlichen, auf einen lesbaren Got-
tesdienst, ,auf einen Gottesdienst hinarbeiten,

1



12

der ohne viel Erklarung fur sich selber spricht. Es
sollen also Zutaten wegfallen, die dem hofischen
Stil, dem Prunkbedrfnis oder auch der Frommig-
keitsweise fritherer Zeiten entstammen, und es
soll den heiligen Geheimnissen ein schlichter,
volksnaher Ausdruck gegeben und unnotige Ver-
feierlichung vermieden werden.” Deshalb hieR es
im urspriinglichen Text, dass sich die Riten durch
,Einfachheit und Klarheit” auszeichnen mussten.
Doch wurde diese Formulierung durch das Wort
vom ,,Glanz edler Einfachheit” ersetzt. Man darf
dies wohl zu Recht mit Jungmann fiir eine glick-
liche Entscheidung halten. Denn Liturgie wird so
nicht rein rational aufgefasst, sondern als ein viel-
schichtig-komplexes Geschehen, das nicht zuletzt
von seiner asthetischen Dimension gepragt ist. Die
pastorale Grundforderung nach der Verstandlich-
keit der Liturgie darf nicht ausgespielt werden
gegen eine erlebbare Feiergestalt. Gleichwohl war
die Forderung nach Einfachheit der zeitgemaRe
kritische Reflex auf eine Liturgie, die durch sekun-
ddre und tertidre Gestaltungselemente durch die
Jahrhunderte hin Gberlagert wurde. Liturgisches
Handeln aber soll nach- und mitvollziehbar sein;
,vor allem ist es zu vermeiden, daR Erklarungen
notig bleiben von etwa dieser Art: ,Friiher war es
so und so; daher geschieht heute immer noch das
und jenes; eigentlich misste ../
bereits Emil Josef Lengeling in seinem wenige
Monate nach deren Verabschiedung erschienenen
Kommentar zur Liturgiekonstitution.

“ — bemerkte

Sakrale Kunst: zeitgemaR,
funktionsgerecht, verweisend

Die Forderung nach Transparenz und Schonheit
der Riten wird im siebten und letzten Kapitel der
Konstitution im Blick auf gottesdienstliches Gerat
und die Paramente konkretisiert. Unter der Uber-
schrift ,,Die sakrale Kunst, liturgisches Gerat und
Gewand“ handelt das Kapitel nach einer allgemei-
nen theologischen Einfiihrung tber die Freiheit
der Stile und die kirchlichen Anforderungen an die
Kunst.

LESBARKEIT - ANMERKUNGEN ZUR ASTHETISCHEN GESTALT DER LITURGIE

Die Kirche, heillt es ein wenig pathetisch, sei
Lmmer eine Freundin der schénen Kiinste. Unab-
lassig hat sie deren edlen Dienst gesucht und die
Kiinstler unterwiesen, vor allem damit die Dinge,
die zur heiligen Liturgie gehoren, wahrhaft wiirdig
seien, geziemend und schon: Zeichen und Symbol
Uberirdischer Wirklichkeiten.” (Liturgiekonstitution
122). Diese unprazise Aussage eroffnet einen wei-
ten Horizont und gibt zugleich einen klaren Inter-
pretationsschlissel fiir die Forderung nach dem
,Glanz edler Einfachheit”. Die sakrale Kunst wird
in die doppelte Sinnrichtung der Liturgie eingeord-
net:,Sieistin erster Linie Gottes Lob geweiht, aber
auf dem Weg liber den Menschen, auf dessen Sinn
sie einwirkt, auf daR er sich fromm zu Gott wende
.. Aber auch der kirchliche Hausrat muss seinem
Verweischarakter gerecht werden. Schon 1927
schrieb Romano Guardini: ,,In der Liturgie handelt
es sich wesentlich nicht um Gedanken, sondern
um Wirklichkeit. Und nicht um vergangene Wirk-
lichkeit, sondern um gegenwartige, die immer aufs
neue geschieht; um Menschenwirklichkeit in
Gestalt und Handlung. Die aber bringt man nicht
nahe, indem man sagt: Sie ist damals entstanden
und hat sich so und so entwickelt ... Sondernindem
man hilft, an der leibhaftigen Gestalt das Innere
abzulesen: am Leib die Seele, am irdischen Vor-
gang das Geistlich-Verborgene.”

Konnte die Liturgiekonstitution weitgehend nur
grundsatzliche Fragen thematisieren, so erschien
die erste , Instruktion zur ordnungsgemaRen Aus-
fuhrung der Konstitution Gber die heilige Liturgie”
gut neun Monate nach deren Verabschiedung am
26.9.1964. In ihr wurden die sogenannten Decla-
rationes —die weiterfiihrenden Erlduterungen, die
den Bischofen bei der Verabschiedung der Konsti-
tution vorlagen — in etwas abgewandelter Form
verbindlich. Die konkreten Bestimmungen bezlig-
lich der Gerate, GefidRe und Gewander waren auch
hier knapp. Die Hinweise zum Kirchenbau sahen
vor, dass der Altar so aufgestellt sein solle, dass er
umschreitbar ist. Damit wurde die sogenannte
Zelebration ,versus populum” zwar nicht vorge-
schrieben, aber ermdglicht. Aus der sich durchset-
zenden Praxis ergab sich eine Verdanderung auch
in Bezug auf die Paramente: eine vollig neue Auf-
fassung vom Messgewand, dessen Riickseite nun



LESBARKEIT - ANMERKUNGEN ZUR ASTHETISCHEN GESTALT DER LITURGIE

nicht mehr als ,,Schauseite” der Gemeinde zuge-
wandt und entsprechend gestaltet wurde.

Gefdlle und Gerate:
geeignet, anschaulich, edel

Konkretisiert wurden schlieBlich die Vorgaben des
Konzils durch die Hinweise der Allgemeinen Ein-
fihrung in das Romische Messbuch (AEM). Kapitel
VIwidmet sich den ,Voraussetzungen fiir die Mess-
feier”. Es gibt keine engen Vorgaben hinsichtlich
der kinstlerischen Ausdrucksform und der Wahl
des Materials. Kiinstler werden ermutigt ,mog-
lichst entsprechend der Eigenart der verschie-
denen Kulturen [zu] gestalten; doch mussen die
Gefale fur den jeweiligen Verwendungszweck im
Gottesdienst geeignet sein.” (AEM 295) Darauf
beziehen sich sémtliche Vorgaben der Abschnitte
289 bis 294: haltbares Material, in das keine Flis-
sigkeit eindringen kann; ausreichend groRRe Scha-
len furr die Hostien der Gemeinde. Grundsatzlich
gilt: ,Fur die Anfertigung liturgischer Gerate kann
man neben den bisher {iblichen Materialien auch
andere Werkstoffe verwenden, sofern sie nach
heutigem Empfinden als edel gelten, haltbar und
flr den Gottesdienst geeignet sind.” (AEM 288)

Im Geltungsbereich der Liturgiekommission der
Deutschen Bischofskonferenz hatte die 1985 ein-
gerichtete , Arbeitsgruppe fur kirchliche Architek-
tur und sakrale Kunst” (AKASK) eine Sammlung
und Prasentation der verschiedenen diézesanen
Bestimmungen vorgenommen, die 1988 als ,, Leit-
linien flr den Bau und die Ausgestaltung von got-
tesdienstlichen Raumen” veroffentlicht wurden
und in 6. Auflage (2002) vorliegen. Sie gehen aus-
fahrlicher auf das liturgische Gerét ein. Insgesamt
wird die Funktionalitat als das wichtigste Kriterium
benannt. ,Da Liturgie als Handlungsgeschehen auf
tatige Teilnahme zielt, sollen die GefaRe so geformt
sein, dass sie die verschiedenen mit ihnen vorge-
sehenen Vollziige deutlicher akzentuieren: So
konnten Gefale, die Wein oder Wasser aufneh-
men, z. B. das Einfiillen bzw. AusgieRen besonders
sinnenfallig werden lassen. Unter diesem Gesichts-
punkt sind Schmuck und Verzierung nur sekundare
Gestaltungselemente.”

Gewander:
zweckmalig, funktional, festlich

Hinsichtlich der Gestaltung der liturgischen
Gewander gilt nach dem Messbuch, was auch
grundsatzlich Gber Gerate und GefaRe gesagt wird:
,Schonheit und Wirde der liturgischen Kleidung
soll nicht durch eine Anhdufung von Schmuck und
Verzierung erreicht werden, sondern durch die
Auswahl des Stoffes und seine Form.” (AEM 306)
Wichtigstes Kriterium ist die Funktionalitdt im
Sinne einer Gestaltung, die der liturgischen Feier
als Handlungsgeschehen gerecht wird: , Die
Gewander sollen nur insoweit mit Bildern bezie-
hungsweise Symbolen geschmiickt sein, als diese
dem liturgischen Gebrauch gerecht werden.” (AEM
306) Konkrete Vorgaben gibt es hinsichtlich der
grundsatzlichen farblichen Gestaltung, wobei die
eigentlichen Adressaten nicht die Gestalter, son-
dern diejenigen sind, die die liturgischen Gewan-
der flr den jeweiligen Gottesdienst auswahlen
(vgl. AEM 307-310).

ZweckmaRigkeit und Funktionalitat, edle Anmu-
tung und Festlichkeit gelten fiir alle Gegenstande,
die fur den liturgischen Gebrauch bestimmt sind.
Im Hinblick auf die Gewander unterstreicht die
Einfihrung in das Messbuch (AEM 297) allerdings
ausdriicklich, dass die Vielfalt der Dienste ,,durch
eine unterschiedliche liturgische Kleidung verdeut-
licht” wird. ,,Sie soll auf die verschiedenen Funkti-
onen derer, die einen besonderen Dienst verse-
hen, hinweisen.” Fir jegliche liturgische Kleidung
aber gilt, dass sie ,,den festlichen Charakter der
liturgischen Feier hervorheben” soll. In diesem
Sinne sind auch die dann folgenden Hinweise zu
verstehen, die darauf zielen, dass die Amtsinsi-
gnien, die Stola von Priester und Diakon, keines-
falls Uber dem liturgischen Obergewand, der Kasel
bzw. der Dalmatik, zu tragen sind (vgl. AEM 299
f), um eine unnétige Uberbetonung des Amtes
gegeniiber dem Festcharakter der Liturgie der ver-
sammelten Gemeinde zu vermeiden.

Die Leitlinien der Liturgiekommission weisen auf
die unterschiedlichen Bedeutungsebenen der
liturgischen Kleidung hin. Neben der funktionalen
Dimension (vgl. AEM 297) werden zwei weitere

13



14

benannt:,,Die sakrale Dimension greift die Verhl-
lung als Ausdruck des Religitsen auf, wahrend die
personale Dimension den einzelnen Menschen als
Trager des Gewandes in den Mittelpunkt stellt.
Dabei hat das Gewand seine Symbolkraft aus sich
heraus und darf nicht als Bildtrager (etwa wie eine
wandelnde LitfaRsaule) missbraucht werden.”

Die Aufdeckung sexueller ,, Ubergriffe erschiittert
seit mehr als zehn Jahren die katholische Kirche in
Deutschland. Die dadurch angestoRene Diskussion
flhrte auch zu einer neuen Sensibilitat fur
Machtstrukturen, die in der Liturgie zur Darstel-
lung kommen und ablesbar sind. Benedikt Krane-
mann macht im Themenfeld , Asthetik der Macht“
darauf aufmerksam, dass die gegen Ende des Pon-
tifikats von Johannes Paul Il. erschienene Instruk-
tion Redemptionis Sacramentum im Blick auf die
liturgische Kleidung nicht mehr von der Aufgabe
und Funktion her argumentiert, sondern die Stan-
desunterschiede von Ordinierten und Laien
betont: Liturgien, , die eine Handlung Christi und
des hierarchisch verfassten Gottes Volkes sind,
sollen so gestaltet sein, dass die geistlichen Amts-
trager und die glaubigen Laien deutlich gemaR
ihrem jeweiligen Stand daran teilnehmen kénnen”
(RS 128).

Gestaltung: zeitgendssisch,

verstandlich, echt

In den Artikeln in der Einflihrung ins Messbuch,
die sich auf den gottesdienstlichen Hausrat bezie-
hen, wird immer wieder auf den ,,Glanz edler Ein-
fachheit” Bezug genommen: Wert gelegt wird auf
,edle Schlichtheit ..., die echter Kunst eigen ist”
(AEM 287), verwendet werden konnen Werkstoffe,
die ,,nach heutigem Empfinden als edel gelten,
haltbar und fir den Gottesdienst geeignet sind”
(AEM 287). Immer wieder findet sich der Hinweis
auf ZweckmaRigkeit, Funktionalitdt und edle
Schlichtheit. Doch ist die Forderung nach dem
,Glanz edler Einfachheit” keineswegs eine Erfin-
dung des Konzils. Propagiert wird die Offenheit fiir
eine zeitgeméaRe Gestaltung, fiir eine Asthetik der
Moderne, die schon einige Jahrzehnte zuvor aus
einer Ablehnung historistischer Gestaltungen,

LESBARKEIT - ANMERKUNGEN ZUR ASTHETISCHEN GESTALT DER LITURGIE

Repliken und Surrogate entstand. Das Streben
nach Echtheit, Reinheit, wahrer Kunst, nach klaren
Formen, nach dem ,Glanz edler Einfachheit” ist in
der konkreten Situation zu verstehen als Entschei-
dung fur einen Neuanfang, fir die Suche nach
Urspriinglichkeit, die alles Sekundare beiseite lasst.
Als Maxime aber handelt es sich um ein Pladoyer
flr Zeitgenossenschaft im Sinne eines inkarnato-
rischen Prinzips. Das Wort Gottes, das zu den Men-
schen kommen will, wird sich immer wieder in der
Sprache der Zeit aussagen. Hier bestatigt das Kon-
zil eine Entwicklung und stellt keinesfalls einen
Bruch dar. Es gibt nicht liturgische Gerate und
GefiRe vor und nach dem Konzil, sondern in den
hervorragenden Arbeiten wird eine zeitgen0s-
sische Asthetik sichtbar, die im Kontext der Liturgie
als Glaubensasthetik erfahrbar werden kann.
1950 schrieb Theodor Bogler OSB, Leiter des Kunst-
verlags ,,Ars liturgica” und der Kunstwerkstatten
der Abtei Maria Laach (1948-68), zuvor (1919-25)
Keramiker am Bauhaus Weimar, in einem Bericht
Uber die Liturgische Erneuerung: ,,Es ist nicht nur
die Not der Zeit, welche den Willen zur Einfachheit
diktiert. Die Liturgische Erneuerung darf es wohl
fur sich in Anspruch nehmen, wenn aus dem neuen
Verstandnis fur den Kult das Bestreben erwuchs,
den Kirchenraum mit allem ihm zugehorigen kul-
tischen Gerét in jener Klarheit und Wiirde zu
gestalten, wie sie den altchristlichen Kultbauten
eigen ist. Dabei erscheint die Formensprache im
einzelnen oft durchaus modern und von der Zeit
eingegeben.”

Beispiel 1
Monstranz von Peter Zinecker

Kurz nach dem Konzil entstand fiir die Diasporage-
meinde in Sangerhausen im heutigen Bistum Mag-
deburg eine Monstranz (Abb. 1), geschaffen von
Peter Zinecker (*1930), der nach seinem Studium
der Metallgestaltung an der Burg Giebichenstein
in Halle/Saale (1951-57) freischaffend als Gurtler,
Silber- und Goldschmied tatig war.

Die Monstranz ist vor allem durch ihren geschlos-
senen Umriss und ihre klaren geometrischen For-
men gepragt. Uber dem schlichten FuR, der (zur



LESBARKEIT - ANMERKUNGEN ZUR ASTHETISCHEN GESTALT DER LITURGIE

Abb. 1: Peter Zinecker, Monstranz, 1968, Silber, feuervergoldet (H. 67,5 cm; B.
30,4 cm), Katholische Pfarrei St. Jutta, Sangerhausen (Foto: Christoph Sandig,
Leipzig).

leichteren Handhabbarkeit) als Querrechteck mit
abgerundeten Kanten geformt ist, erhebt sich der
fast filigrane Schaft, derim einfachen, kreisrunden
Expositorium endet. Nur wenig unterhalb des
Schaugefales setzt ohne weitere Betonung die
mandorlaartige Umfassung an. Sie ist mit einzel-
nen, verschiedenfarbigen Halbedelsteinen in ein-
fachen Fassungen besetzt und in der Spitze von
einem halbplastischen aus einzelnen pyramidalen
Strukturen strahlenartig gestalteten Ornament
zusatzlich betont.

Bei aller Abstraktion lasst die Form jedoch auch
Assoziationen zu, wiinscht sie vielleicht gar. So
kann leicht eine Engelfigur mit gen Himmel gerich-
teten Fliigeln oder eine Orante gelesen werden.

Beispiel 2
Libori-Ornat von Christof Cremer

In den letzten 20 Jahren haben einige bedeutende
Kirchen und Dome, die sich durch ein groReres
Interesse einer breiten Offentlichkeit auszeichnen,
neue Ornate entwerfen und anfertigen lassen: Den
Mainzer Dom-Ornat (2002), den Ornat fir Stift
Admont (2006), den Hildener Jacobus-Ornat
(2007), den Augsburger Dom-Ornat ,Te deum”
(2008), einen Martinsornat fiir den Rottenburger
Dom.

Christof Cremer (* 1969) schuf fir den Hohen Dom
zu Paderborn 2014 einen neuen Libori-Ornat (Abb.
2-5): Kaseln fiir Haupt- und Konzelebranten, Dal-
matiken fir Diakone, Pluviale und Schultervelum,
Stolen, Mitra und Rationale des Erzbischofs.
Cremer studierte nach einer Ausbildung zum Her-
renschneider (Nationaltheater Mannheim, 1990-
93) Buihnen- und Filmgestaltung an der Universitat
flr angewandte Kunst, Wien (1993-97). Er lebt und
arbeitet als freischaffender Kostiim- und Biihnen-
bildner in Wien. Hervorgetreten ist Cremer mit der
Entwicklung neuer liturgischer Gewander, mit Ent-
wiirfen liturgischer Gerate und temporaren kiinst-
lerischen Rauminterventionen sowie mit Raum-
konzepten fiir sakrale Rdume.

Die gestalterischen Mittel erwachsen bei Christof
Cremer aus der intensiven Beschaftigung mitdem
Ort, dem Paderborner Dom und den Paderquellen
(lebendiges Wasser, Taufe, blaue, flieRende For-
men), mit der Lebensbeschreibung des heiligen
Liborius und mit den maRgeblich pragenden
Legenden, die Liborius mit dem Pfau in Verbindung
bringen. Cremer appliziert nicht die Form des Pfau-
enauges oder des facherférmig aufgestellten soge-
nannten Rads der Deckfedern eines Pfaus auf das
Gewand, sondern nimmt die Federform als Aus-
gangspunkt fur die Gestaltung seiner Gewander
mit einem markanten Verlauf einzelner Strahlen.

15



16 LESBARKEIT - ANMERKUNGEN ZUR ASTHETISCHEN GESTALT DER LITURGIE

Abb. 2-5: Christof Cremer, Libori-Ornat, Paderborn 2014 - Fotos: Julia Oppermann, Wien



LESBARKEIT - ANMERKUNGEN ZUR ASTHETISCHEN GESTALT DER LITURGIE

Durch die besondere Webtechnik ergibt sich ein
Reliefcharakter der eingewebten Strahlen, der alles
plakativ-flachige vermeidet. Die Augenform des
,Pfauenauges” wird zur Grundlage fir die schnitt-
technische Entwicklung aller Gewandformen —bei-
spielsweise durch Uberlagerungen oder Faltungen
(wie beim Pluviale, dessen Schild durch das
Umschlagen der Grundform entsteht). Aus der
klaren Betonung des Gewand- und Kleidungscha-
rakters gegeniber aller sekundaren Illustration
oder Applikation erwachst die groRe gestalterische
und gestaltende Kraft der Arbeiten Cremers, die
bei aller Reduktion auf das Wesentliche Giberhaupt
nicht reduziert wirken, sondern zugleich in forma-
ler Strenge festliche Fulle ausstrahlen —bis in jedes
gestalterische Detail, ,,edle Einfachheit”.

Glaubensasthetik:
paradox, sinnlich, asymmetrisch

Liturgische Geréte, GefdRe und Gewdnder dienen
der Feier des Glaubens. Insofern sind sie Teil einer
Glaubensasthetik, die im besten Fall gelingen kann.
Aloys Goergen, ein Mitarbeiter Romano Guardinis,
der spatere Prasident der Miinchner Akademie
der Kiinste, formulierte den Begriff der ,,Glauben-
sasthetik”.

Gepragt von der Jugendbewegung und der litur-
gischen Bewegung am Beginn des 20. Jahrhun-
derts ging es ihm um die Wiederentdeckung der
Leibhaftigkeit des Glaubens, um das Sichtbarma-
chen des Unsichtbaren. Er umschrieb mit dem
Begriff Glaubensasthetik ,das Paradox der Erfah-
rung des unsichtbaren Gottes im kultischen Akt”.
Die sinnliche Erfahrung der im Gottesdienst ver-
wendeten Ausstattungsstiicke, das liturgische Han-
deln insgesamt, soll zu einer Quelle des Glaubens
werden. Das Unmogliche wird méglich. Gott kann
erfahrbar werden in der Feier der Liturgie. Eine
der biblischen Starstellen daflir héren wir am
Ostermontag: Die Jiinger von Emmaus erkannten
den Herrn, als er das Brot brach.

,Wer den Raum der liturgischen Feier betritt,
begegnet in deren dsthetischer Gestalt, insofern
er sich dafuir 6ffnet, dem Herrn. Dies wiederum
verandert den Blick auf die mitfeiernden Men-

schen ... Stephan Winter weist in Anlehnung an
Josef Wohlmuth darauf hin, dass der Gottesdienst
,Mit seinen plastischen, akustischen und gesti-
schen Elementen ... darauf angelegt [ist], eine
asthetisch anspruchsvolle Begegnung zu ermog-
lichen, die den ganzen Menschen, vor allem aber
auch den leibhaftig-sinnlichen Menschen, anrthrt
und Uber sich hinausfiihrt. Die AuRengrenzen des
liturgischen Raumes sind beriihrungssensibel und
schotten nicht ab ... Die Diakonie ist in diesem
Sinne als Testfall jeder liturgischen Asthetik zu
begreifen.” Asthetik, die sich allerdings in sich
selbst verschlieRt, wird zu Asthetizismus, zur Ober-
flachlichkeit. Deshalb muss alle Gestaltung der
Feier des Gottesdienstes der Kirche dazu dienen,
die primaren Gestalten zu unterstreichen und die
rituellen Handlungen zu erméglichen: Nicht Kelch
und Schale stehen im Mittelpunkt, sondern das
gemeinsame eucharistische Mahl mit Brot und
Wein; nicht der Taufbrunnen, sondern das Uber-
gieRen mit Wasser, das Waschen, das Untertau-
chen und Neu-geboren-werden. Liturgisches Han-
deln muss Gottesbegegnung und Begegnung mit
den Mitfeiernden eréffnen.

Die Begegnung erméglicht eine dsthetische Erfah-
rung auf der Basis sinnlicher Wahrnehmung. Durch
die Begegnung mit einem Gegenliber, mit einem
Objekt erfolgt ein Riickbezug auf das wahrneh-
mende Subjekt. ,Fremdbegegnung erméglicht
sozusagen Selbstbegegnung.” Asthetische Erfah-
rung bedarf der Reflexion. Asthetische Erfahrung
bleibt nicht an der Oberflache, sondern taucht ein
und nimmt wahr. Der US-amerikanische Padagoge
John Dewey (1859-1952) erinnert daran, dass wir
uns erst in eine Sache versenken mussen, um von
ihr erfullt zu werden. ,,Jeder Ruheplatz in der Erfah-
rung bedeutet ein Erleben, bei dem die Folgen des
vorherigen Tuns erkannt und verarbeitet werden.”
Der KéIner Theologe Hans-Joachim Hohn weist in
seiner Abhandlung Uber Risiken und Nebenwir-
kungen ritueller Glaubenskommunikation darauf
hin: , Asthetik und Religion, Kunst und Glaube
haben die Einsicht gemeinsam, dass es nicht reicht,
wenn der Mensch alles gibt, damit bei einem
Kunstwerk (einem Bild, einer Partitur, einer Skulp-
tur) oder bei einer Liturgie am Ende alles ,stimmt’.

17



Wirklich ,stimmig’ ist in Kunst-, Sinn- und Glau-
bensfragen erst ein asymmetrisches Verhaltnis von
Aufwand und Ertrag. Wer alles gibt, bekommt
mehr zuriick als investiert wurde — ohne eigenes
Zutun oder den Beitrag anderer Mitwirkender.

... doch wir riihrten uns
nicht vom Fleck?

In der alltaglichen und sonntaglichen Praxis gelingt
es keineswegs immer, dass Liturgie als , kunstge-
wordenes Leben” erscheint und erfahrbar wird.
Oft erleben wir eine Unbedarftheit, manchmal
auch eine Dreistigkeit, mit der Zeichen und Sym-
bole manipuliert werden. Es gibt die Unwahrhaf-
tigkeit der Imitationen und die dsthetische Verar-
mung unserer Gottesdienste. Es sind sekundare
Zeichen wie Kleidung, Raumschmuck, Gerate und
Gefale, die durch ihre Sinnenhaftigkeit und ihre
oft Generationen liberdauernde Prasenz die Feier
der Liturgie nachhaltig bestimmen. Sie kdnnen
Akzente setzen und die Mitfeier erleichtern, indem
sie die grundlegenden primaren Zeichenhand-
lungen deutlicher hervortreten lassen. Sie kbnnen
aber auch die Feier verhindern oder geradezu
unmoglich machen.

Die Frage nach der Asthetik des Gottesdienstes
bleibt aktuell — auch wenn sie nicht neu ist. So
schrieb der Munsteraner Philosoph Josef Pieper
in seinen sehr lesenswerten autobiographischen
Aufzeichnungen Uber die Taufe seines Sohnes im
Jahr1936:

Am Sonntag darauf wurde Thomas getauft, in der
Pfarrkirche neben dem Krankenhaus, genauer gesagt,
in deren Sakristei, unpassenderweise. Der ,Einzug”
in die Kirche ist zwar ein Teil des Taufaktes: , Tritt nun
ein in das Haus Gottes..." - doch wir riihrten uns nicht
vom Fleck. Aber Sakrament heifSt doch sichtbares Zei-
chen, dachte ich. Die ganze Taufhandlung, wie ich sie
hier praktiziert sah, war fiir mein Gefiihl ein Skandal,
den ich gar nicht mehr fiir méglich gehalten hatte.
Die Antworten zum Beispiel, die anstelle des Tduflings
und fiir ihn die Paten zu sprechen haben, spricht, weil
es so schneller geht, der Kiister; mein Vater freilich
ldfst sich so leicht das Wort nicht nehmen.

LESBARKEIT - ANMERKUNGEN ZUR ASTHETISCHEN GESTALT DER LITURGIE

Statt des Taufkleides, das meine Schwester eigens
gendht und geschenkt hat, nimmt man eine steif gefal-
tete Pfarrhaus-Serviette. ,Nimm hin das weifSe Kleid
und trage es unbefleckt..” An die Stelle der grofien
Symbole ist tiberall die Attrappe getreten, die blofSe
»Schaupackung’, die rasch absolvierte ,Zeremonie”.
Als das einzig ,reelle” und wahrhaftig gar nicht zu
mifSdeutende ,sichtbare Zeichen“miissen dem schlich-
ten Verstand zwei Gabenteller erscheinen, mit den
Aufschriften ,Geistlicher” und , Kiister:

Anmerkungen

1 Johann Wolfgang Goethe, Italienische Reise. Erster
und zweiter Teil. Mit einem Nachwort von Harald
Keller (Johann Wolfgang Goethe dtv-Gesamtausgabe
25), Mlnchen 1962, 112, zit. nach: Albert Gerhards,
Aisthesis und Poiesis — Grundzlige einer liturgischen
Asthetik, in: Ders./Andreas Poschmann (Hg.), Liturgie
und Asthetik, Trier 2013.

2 Arnold Stadler, Komm, gehen wir, Frankfurt 2007,
281.

3 Vgl. Christoph Freilinger, Asthetisierung der Lebens-
welt — eine Herausforderung fiir den Gottesdienst,
in: Gottesdienst extra. Dialog mit dem Auge — Liturgie
sehen, Freiburg o. J. (2009), 11-13.

4 Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Hg.),
Apostolisches Schreiben EVANGELII GAUDIUM des
Heiligen Vaters Papst Franziskus ... Uber die Verkiin-
digung des Evangeliums in der Welt von heute (Ver-
lautbarungen des Apostolischen Stuhls 194), Bonn
2013.

5 Liturgiekonstitution ,Sacrosanctum Concilium“ 34.

6 Vgl.Josef Andreas Jungmann, Die Grundanliegen der
Liturgischen Erneuerung, in: Liturgisches Jahrbuch 11
(1961) 129-141.

7 Josef A.Jungmann, Konstitution tiber die heilige Litur-
gie. Einleitung und Kommentar, in: LThK, Das Zweite
Vatikanische Konzil I (1966) 10-109, 39 (Artikel 34).

8 Emil J. Lengeling, Regeln aus dem belehrenden und
seelsorglichen Charakter der Liturgie (Art. 33-36), in:
Die Konstitution des Zweiten Vatikanischen Konzils
Uber die heilige Liturgie. Lateinisch-deutscher Text
mit einem Kommentar von Emil Joseph Lengeling
(Lebendiger Gottesdienst 5/6), Miinster 1964, 67-86,
72.



9

10

1

12

13

14

15

16

7

LESBARKEIT - ANMERKUNGEN ZUR ASTHETISCHEN GESTALT DER LITURGIE

EmilJ. Lengeling, Die sakrale Kunst, liturgisches Gerat
und Gewand (Art. 122-130), in: Die Konstitution des
Zweiten Vatikanischen Konzils Gber die heilige Litur-
gie. Lateinisch-deutscher Text mit einem Kommentar
von EmilJoseph Lengeling (Lebendiger Gottesdienst
5/6), Miinster 1964, 235-247, 236.

Romano Guardini, Von heiligen Zeichen, Mainz 1979,
7f.

,Inter Oecumenici“. Die Erstlingsgaben des Konzils,
26.9.1964, in: Heinrich Rennings und Martin KIo6-
ckener (Hg.), Dokumente zur Erneuerung der Liturgie,
Bd. 1: Dokumente des Apostolischen Stuhls 1963-
1973, Kevelaer 1983, 102-138. Zum kirchlichen Haus-
rat heilt es dort (106): ,,13 c) Kirchen und Kapellen,
das kirchliche Gerat insgesamt und die gottesdienst-
lichen Gewander sollen den Glanz der Schoénheit
einer echten christlichen Kunst, auch einer solchen
der Gegenwart, an sich tragen.”

Neben Brot und Wein (AEM 281-286) zahlen zu den
,Voraussetzungen“ die liturgischen Gerate im Allge-
meinen (AEM 287 f.), die liturgischen GefaRe (AEM
289-296), die liturgische Kleidung (AEM 297-310) und
andere fir den liturgischen Gebrauch bestimmte
Gegenstdnde (AEM 311f.). Vgl. Romisches Messbuch.
Allgemeine Einfihrung, in: Die Feier der heiligen
Messe. Messbuch. Fir die Bistimer des deutschen
Sprachgebietes. Authentische Ausgabe flr den litur-
gischen Gebrauch, Freiburg i. Br. u.a. 1975, 21988,
25%-75* (AEM 1-341).

Leitlinien fir den Bau und die Ausgestaltung von got-
tesdienstlichen Raumen. Handreichung der Liturgie-
kommission der Deutschen Bischofskonferenz, 25.
Oktober 1988, 6. erganzte Auflage 2002. Im Jahr
2002 erschien die Editio Tertia des Rdmischen Mess-
buchs. Diese Auflage des lateinischen Messbuchs
setzt einige neue Akzente und ist teils konkreter in
den Festlegungen. Esist allerdings noch nicht in deut-
scher Sprache veroffentlicht und hat daher noch
keine Geltung. Die pastorale Einfihrung aber, die
,Grundordnung des rémischen Messbuchs” (GORM),
liegt seit 2007 in deutscher Ubersetzung als ,Vorab-
publikation zum deutschen Messbuch“ vor.
Leitlinien fir den Bau und die Ausgestaltung von got-
tesdienstlichen Raumen, Bonn 1988, 6. erganzte Auf-
lage 2002, 30.

Leitlinien fir den Bau und die Ausgestaltung von got-
tesdienstlichen Raumen, Bonn 1988, 6. erganzte Auf-
lage 2002, 34.

Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Hg.),
Instruktion Redemptionis Sacramentum Uber einige
Dinge beziglich der heiligsten Eucharistie, die einzu-
halten und zu vermeiden sind (25.4.2004) (Verlaut-
barungen des Apostolischen Stuhls 164), Bonn 2004.
Vgl. Benedikt Kranemann, Kleider machen Leute.
Liturgische Kleidung, Macht und Gemeindeliturgie,
in: Gregor Maria Hoff, Julia Knop, Benedikt Krane-
mann (Hg.), Amt — Macht — Liturgie. Theologische
Zwischenrufe fur eine Kirche auf dem Synodalen Weg

18

19

20

21

22

23

24

25

o))

2

27

28

29

30

(QD 308), Freiburg i. Br. 2020, 41-56, 52 f. Vgl.
dazu die Dokumentation der Online-Tagung der
Liturgiekommission der Deutschen Bischofskon-
ferenz (28./29.10.2020): Stefan Béntert, Winfried
Haunerland, Julia Knop, Martin Stuflesser (Hg.),
Gottesdienst und Macht. Klerikalismus in der
Liturgie, Regensburg 2021.

Vgl. Martin Degener, Liturgische GefdRRe des 20.
Jahrhunderts. Beispiele aus dem deutschen
Sprachgebiet, in: LiturgieGefaRe. Kirche und
Design. Eine Ausstellung anlaRlich des 50jahrigen
Bestehens des Deutschen Liturgischen Instituts,
Trier 1997, 35-37. Der Katalog (38-72) zeigt GefaRe
und Gerdat von 1928 bis 1995.

Vgl. Manuela Klauser, Theodor Bogler (1897-1968)
— Kunst und Liturgie als Aufgabe am Menschen,
in: Liturgisches Jahrbuch 70 (2020) 96-118.
Theodor Bogler, Deutschland, in: Ders. (Hg.),
Liturgische Erneuerung in aller Welt. Ein Sammel-
bericht, Maria Laach 1950, 25.

Vgl. Andreas Kiihne, Matthias Rataiczyk, Christin
Miller-Wenzel (Hg.), Dem Glauben dienend.
Sakrales Geréat in der Moderne (Kunstverein ,Tal-
strasse” e. V.), Halle/Saale 2011, 16 f,, 95.

Vgl. Andreas Poschmann, ... schon und fremd.
Zum katholischen Textil-Design heute, in: kunst
und kirche 73 (2010) 23-30, 27-29.

Joachim Gobel, Der neue Libori-Ornat fir die
Hohe Domkirche zu Paderborn von Christof Cre-
mer, Paderborn 2014.

Aloys Goergen, Glaubensasthetik. Aufsatze zu
Glaube, Liturgie und Kunst, hg. von Albert Ger-
hards und Heinz R. Schlette (Aesthetik-Theolo-
gie—Liturgik 34), Miinster 2005, 53, zit. nach Peter
B. Steiner, Glaubensasthetik. Wie sieht unser
Glaube aus? 99 Beispiele und einige Regeln,
Regensburg 2008, 7.

Stephan Winter, Gestaltwerdung des Heiligen.
Liturgie als Ort der Gegenwart Gottes, in: Edmund
Arens (Hg.), Gegenwart. Asthetik trifft Theologie
(QD 246), Freiburg 2012, 149-176, 166.

Vgl. Tilly Miller, Der Kirchenraum als Medium
asthetischer Erfahrung, in: Albert Gerhards,
Andreas Poschmann (Hg.), Liturgie und Asthetik,
155-164, 157 f.

John Dewey, Kunst als Erfahrung, Frankfurt/M.
1987, 71, zit. nach Tilly Miller.

Hans-Joachim Hohn, Inszenierte Ergriffenheit?
Uber Risiken und Nebenwirkungen ritueller Glau-
benskommunikation, in: Bibel und Liturgie 84
(2011/1) 4—, 8.

Romano Guardini, Vom Geist der Liturgie, Frei-
burg i. Br. 1983 (11917), 109.

Josef Pieper, Noch wuBte es niemand. Autobio-
grafische Aufzeichnungen 1904-1945, Miinchen
%1976, 137.

19



Die Bedeutung der Kiinste fur die Botschaft des Glaubens —
in Kirchen wie in Moscheen
Cordula Heupts

Wer eine katholische Kirche betritt, den erwartet
in der Regel ein kunstvoll gestalteter Raum mit
einer besonderen Architektur. lhm begegnen ver-
schiedene bildliche oder figirlich dargestellte
Erzdhlungen aus der Bibel und der Tradition, wie
Christus am Kreuz, Maria mit Jesuskind oder die
Darstellung verschiedener Heiliger. Die Komposi-
tionen geistlicher Musik sind unzahlbar. Gesang
und meist auch Orgelbegleitung sind fester
Bestandteil der Liturgie.

Auch eine Moschee empfiangt die Menschen in
vielen Stadten mit einer kunstvoll gestalteten
Architektur. Statt mit bildlichen Darstellungen sind
die Wande mit bunten Verzierungen und Kalligra-
phien aus dem Koran geschmiickt. Auch wenn der
Koran kein Bilderverbot kennt, hat sich ein solches
in der Tradition durchgesetzt. Musikinstrumente
werden hier nicht gespielt, aber wer einmal ein
Freitagsgebet erlebt hat, der kennt die kiinstlerisch
anspruchsvolle Weise der Rezitation des Korans.

Kunst, Musik und Religion scheinen sowohl im
Christentum als auch im Islam eng verbunden. Ein
Grund daflir kénnte die Ndhe von &sthetischer
Erfahrung und Glaubenserfahrung sein. Denn nicht
nur bei religioser, sondern auch bei dsthetischer
Erfahrung erzéhlen Menschen von einer Gber sich
hinausweisenden Erfahrung, von einem Transzen-
denzcharakter. Der katholische Theologe Hans-
Joachim Hohn spricht von dsthetischer Erfahrung
als ,UberschuR tiber bloR empirische Erfahrungs-
gehalte.” Seiner Ansicht nach kommt etwas zur
Erscheinung, ,das selbst mehr als nur ein Gegen-
stand der Sinneswahrnehmungist” (H6hn, 34). Als
katholische, systematische Theologin, dieiminter-
religiosen Dialog arbeitet, mochte ich lber die
Aufgaben von Kunst und Musik im Kontext von
Kirchen und Moscheen berichten und reflektieren.

Christliche Perspektiven

Mit Fragen der Asthetik hat sich in der katholischen
Theologie des 20. Jahrhunderts besonders Hans
Urs von Balthasar beschaftigt. Balthasar war von
seinen literarischen Anfangen in den 20er Jahren
bis zu seinem Tod 1988 duRerst produktiv. Mit sei-
nen finf Banden ,,Herrlichkeit” sowie zahlreichen
weiteren Schriften machte er die Herrlichkeit
Gottes und die wahrnehmbare Gestalt der Offen-
barung zu Hauptaspekten seiner Theologie. Das
balthasarsche Denken bewegt sich in einem wei-
ten Horizont von Theologie, Philosophie und
Kunst. Inspirationsquellen waren fir ihn besonders
die Kirchenvater, Heilige sowie Dichter.

In seiner phdanomenologischen Methodik be-
schreibt Balthasar die Strahlkraft der Gestalt Chri-
sti als Kunstwerk Gottes. Dabei ist ihm wichtig,
dass erst durch die Offenbarung Gottes in Jesus
Christus deutlich wird, was wahre Schénheit aus-
macht. Sein Erkenntnisweg geht also nicht von der
Schonheit der Welt aus, die auf Gottes Schonheit
schlieBen ldsst. Denn Balthasar sieht zu Recht die
Gefahr, weltliche MaRstdbe von Schonheit an die
Offenbarung anzulegen und sie so in ihrer GroR-
artigkeit zu beschneiden. Somit ist Jesus Christus
als Offenbarungsgestalt der MaRstab fiir die Rede
von Schonheit. Der Glauben schenkt nach Baltha-
sar neue Dimensionen, Gott selbst bzw. sein Offen-
barungswirken in Werken der Kunst und Musik zu
erkennen.

Jesus Christus ist aber in unvorstellbar grausamer
Weise am Kreuz gestorben. Wie kann angesichts
dieses Folterinstrumentes von Schonheit und
Herrlichkeit gesprochen werden? Wie ist die Herr-
lichkeit mit der Hasslichkeit des Kreuzes vereinbar?
Nach Balthasar ergreift den Menschen im Glauben
eine andere als die weltliche Schénheit. Die Herr-
lichkeit Gottes erweist sich im ,,scheinbaren
Gegenteil ihrer selbst”, namlich als ,,selbstlos die-



nende Liebe” (Balthasar, (1965) 2000, 72.). In
mystisch inspirierten Bildern beschreibt Balthasar,
wie die Herrlichkeit Gottes durch die Hingabe Jesu
Christi auch die tiefsten Abgriinde der Ablehnung
Gottes erreicht, um alle Menschen in die Liebe
hereinzuholen (Karsamstagstheologie). Dabei
schafft es Balthasar die scheinbar kontrare Hass-
lichkeit des Kreuzestodes in sein Verstandnis von
der Herrlichkeit Gottes einzubinden, die dadurch
unfassbar grof wird.

Das bedeutet flr Balthasar jedoch nicht, dass die
weltliche Schénheit an Wert verliert. Sie wird im
hegelschen Sinne aufgehoben in die Herrlichkeit
Gottes, also bewahrt und Ubertroffen. Schénheit
verweist Uber sich hinaus auf etwas, das sie selbst
nicht herstellen oder verbiirgen kann. Sie ergreift
und erschiittert den Menschen und lasst ihn den
Abgrund erfahren, der ihm seine eigene Nichtig-
keit radikal vor Augen fiihrt. Dabei hdngt es auch
davon ab, ob der Empfanger , Auge, Ohr und Herz
dafur hat, ob seine Stunde da ist, ob er offen und
webhrlos ist, fir das ihm zufahrende Schéne, ob
auch die Weltstunde danach steht, daRR schone
Dinge sich noch erschlieRen” (Balthasar, 1960, 111).
Die Schénheit der Welt kann in ihrem Uberschuss
auch ohne eine explizite Glaubenserfahrung einen
Anhaltspunkt fir die Suche nach Gott geben. In
ihren tber sich hinausweisenden Eigenschaften
legt sie eine richtige Spur, um sich dann durch die
Offenbarung noch einmal neu bestimmen zu las-
sen. Denn all diese Eigenschaften der Schonheit
und der Begegnung mit ihr werden auch von der
erscheinenden Herrlichkeit Gottes nicht negiert,
sondern auf unerwartete Weise gefiillt. Die Schén-
heit kann fiir Balthasar an begrenzten Gestalten,
Bildern, aber auch in Bewegung und Rhythmus
erlebt werden. Sie kann als das Formalste und als
das Formloseste erscheinen. An einer Tripelfuge
Bachs erldutert er beispielhaft, dass der Horer eine
asthetische Notwendigkeit eines ,So-und-nicht-
anders-sein-mussen” erfahren kann. Trotzdem
kann kein Kunstwerk so beschrieben werden, dass
es in seiner Ganzheit erfasst wiirde. Ein wichtiges
Wort in Balthasars Theologie ist die ,Analogie”.
Wenn Analogien zwischen der Schénheit der Welt
und der Schonheit Gottes gezogen werden, dann
ist die Unahnlichkeit dabei immer groRer als die

DIE BEDEUTUNG DER KUNSTE FUR DIE BOTSCHAFT DES GLAUBENS - IN KIRCHEN WIE IN MOSCHEEN

Ahnlichkeit (IV. Laterankonzil). Trotzdem kdnnen
Analogien AnknUlpfungspunkte im Leben der Men-
schen herstellen. So kann beispielsweise die posi-
tive Erfahrung der unfasslichen Genialitat eines
Kunstwerkes eine Analogie zur Unfassbarkeit
Gottes als Ausdruck seiner GroRe sein. Sowohl das
Schone als auch der Glauben nehmen den Men-
schenin Gehorsam.,,Der Dienst am Schénen kann
die harteste Askese sein.” (Balthasar, 1961, 213.)
Wer einmal selbst als Kiinstler oder Musiker im
Dienst des Kunstwerkes gestanden hat, wird diese
hochste Anstrengung nachvollziehen kdnnen.

Bei diesen Ausfiihrungen zur Theologie Balthasars
mochte ich es an dieser Stelle belassen und nun
fragen, mich speziell der christlichen Kunst in Kir-
chenrdumen widmen. Ich stimme Heribert Muh-
len zu, wenn er sagt, dass der Mensch als leiblich-
sinnliches Wesen die Erfahrungen der besonderen
Prasenz Gottes an bestimmten Orten braucht (vgl.
Mihlen, Anm. 1, 95f.). Solche sinnlichen Erfah-
rungen finden sich schon im Tempelkult Israels, in
dem zwischen heilig (kadosch) und profan (chol)
unterschieden wurde. Das lateinische Wort profan
im Gegensatz zu sanctus zeigt das besonders gut,
weil es vor (pro) dem heiligen Bezirk (fanum)
bedeutet. Es ist also das Gewohnliche, das Welt-
liche. Das Heilige hingegen ist das Abgeschiedene,
das Ausgesonderte.

Im Christentum andern sich die Formen der
Gegenwart Gottes durch Jesus Christus. Nun
wohnt die Fille der Gottheit nicht mehr im Tem-
pel, sondern in Jesus Christus als Sohn Gottes (Kol
2,9). Er wird selbst zum Tempel, wie in Joh 2,13-21
deutlich wird, wo es heilkt: ,Er aber redete von
dem Tempel seines Leibes.” Dieser Tempel des
Leibes Jesu Christi wird auch heute noch spiirbar
und erlebbar im Sakrament der Eucharistie, in Leib
und Blut Christi. Und die Gegenwart Christi wird
zum anderen sichtbar in der Gemeinschaft der
Christen und im Wort des Evangeliums. Im ersten
Petrusbrief heit es: , Lasst euch als lebendige Steine
zu einem geistigen Haus aufbauen” (1 Petr 2,5). So
distanzierten sich die friihen Christengemeinden
von festen Kultorten, wie dem jldischen Tempel,
und feierten das Herrenmahl in Wohnh&usern. Im
Laufe der Zeit gewann das Gebdude an Bedeutung.

21



22

Er wurde Erscheinungsort der Gegenwart Christi
und der himmlischen Wirklichkeit nach dem
Urbild-Abbild-Schema. Diese Sakralisierung
machte das Haus der Gemeinde zum Haus Gottes.
Noch heute wird bei der Kirchweihe der betref-
fende Ort Gott geweiht als eine , Indienstnahme”
und symbolische Aufladung des Ortes fur die Ver-
sammlung und zur Feier der Eucharistie (vgl.
Emeis, 59). Diese Absonderung von etwas
Gewohnlichem fur den Kult nennt Heribert Miih-
len ,Sakralisierung”, Das Sakralisierte bleibtimmer
von Gott selbst unterschieden, aber es macht den
Gottesbezug und das Teilhaben an der Heiligkeit
Gottes sichtbar und konkret.

Unter anderem dadurch, dass Gott in seinem Sohn
Jesus Christus menschliche Gestalt angenommen
hat, wurde im Christentum gerechtfertigt, dass
nicht das biblische Bilderverbot gilt, dasim Juden-
tum eine breite Geltung beansprucht. So wurden
Bilder und Skulpturen von Christus, Maria und den
Heiligen charakteristisch fir die christliche Tradi-
tion. Doch es gab immer auch schon Kritik an sol-
chen Bildern und Skulpturen. Dahinter stand die
Sorge, dass das Bild selbst angebetet und damit
Gotzendienst betrieben wird. Viele Reformatoren,
wie Zwingli und Calvin, lehnten die Anfertigung
christlicher Bilder grundsatzlich ab. Dadurch wur-
den in vielen reformatorischen Kirchen alle Bilder
und Skulpturen entfernt oder sogar zerstért.

Aber welche Bedeutung hat dabei die kiinstle-
rische Gestaltung fiir die Sakralitdt von Rdumen?
An der Unterschiedlichkeit von Kirchengebduden
aus verschiedenen Zeiten sieht man die Zeitbe-
dingtheit der Architektur von Kirche und ihrer Aus-
stattung, die die Gesellschaft und ihr Gottesver-
haltnis widerspiegeln. In der Romanik beispiels-
weise zeigen sich die Kirchen als Gottesburgen.
Die gotische Baukunst ldsst das Licht als Ausdruck
des Sieges der gottlichen Macht scheinen. Sie
zeichnet sich durch ihre schwerelose und durch-
sichtige Architektur aus. Die Kirchen der Barockzeit
wurden als Thronsdle erbaut, um die Majestat
Gottes zu zeigen. Nachdem man im 19. Jahrhun-
dert nach den traditionellen Formen suchte, die
das Christliche besonders gut ausdriicken kdnnten,
trennte man sich im 20. Jahrhundert ganz von
historischen Formen (vgl. Schwebel, 95). In dieser

DIE BEDEUTUNG DER KUNSTE FUR DIE BOTSCHAFT DES GLAUBENS - IN KIRCHEN WIE IN MOSCHEEN

Geschichte wurden Kirchen nicht immer nur zur
Ehre Gottes erbaut, sondern auch aus politischen
oder architektonischen Griinden oder zum Stolz
der Bauherren. Die Lateranbasilika gilt als friihstes
Beispiel furr die reprasentative Darstellung des Chri-
stentums. Die Kuppel der Hagia Sophia wurde von
Justinian |. als groRter Kuppelbau der Antike ver-
wirklicht.

Bei aller historischen Bedingtheit der Kunst und
Architektur mochte ich erneut fragen, was die
Gestaltung und Kunst in den Kirchen fur die
Menschen fiir eine Bedeutung haben kann. In der
Gestaltung von Kirchenrdumen zeigt sich der
Wunsch, Gott zu verherrlichen und der Begegnung
mit ihm eine wiirdige Form zu geben. Die Kunst
soll als ,Zeichen und Symbol Uberirdischer
Wirklichkeit” dienen (SC 122). Kirchen kénnen als
vergegenwartigte Hoffnung” dienen, die Zeichen
Gottes aufzurichten und die kommende Zeit vor-
wegzunehmen (vgl. Ratzinger, 42). Wichtig ist
dabei, dass die Kunst ihren durchscheinenden Cha-
rakter auf Gott hin behalt und nicht selbst Objekt
der Verherrlichung wird, wie viele Reformatoren
befirchteten.

Doch Kirchen haben meiner Ansicht nach Hinwei-
scharakter nicht nur auf Gott, sondern auch darauf,
dass der Mensch Freiraum auRerhalb der Alltags-
zwange braucht. Das Bilderprogramm und die
Akustik vieler Kirchen, das Licht und die Stille des
Raums haben dsthetische Qualitaten. Die entste-
henden Raumgestalten konnen mit Gernot Bohme
L»Anmutungsqualitdten” gewinnen, die besondere
Atmospharen erzeugen (vgl. Bchme, 19). Davon
lassen sich auch Menschen betreffen, die nicht
religios sind. Und auch eine Bilderlosigkeit von
modernen Kirchen kann als , Kontrasterfahrung
angesichts des Uberangebots an Bildprodukten”
dienen, wie die Handreichung der Liturgiekommis-
sion der Deutschen Bischofskonferenz von 1996
erklart. Autonome, zeitgendssische Kunst in
Sakralraumen kann, wie Josef Meyer zu Schloch-
tern deutlich macht, in ihrem Spannungsverhaltnis
zum kirchlichen Kontext zum Durchbrechen von
Wahrnehmungskonventionen und zu neuen
asthetischen Einsichten fihren. (vgl. Meyer zu
Schlochtern, Anm. 11, 70).



Nicht nur die bildende Kunst, sondern auch die
Musik hat ihren festen Platz in den Kirchen. Von
den Anfangen des Christentums an spielte die
Musik eine bedeutende Rolle in der Liturgie. Schon
im Epheserbrief heillt es: Lasst in eurer Mitte Psal-
men, Hymnen und Lieder erklingen, wie der Geist sie
eingibt. Singt und jubelt aus vollem Herzen zum Lob
des Herrn! (Epheser 5,19). Aus der Notwendigkeit
zu christlich-sakraler Gemeinschaftssprache ent-
steht in der frihchristlichen Liturgie die Vereini-
gung von Musik und Sprache, da das Wort Gottes
fur die Gemeinde nur als Erklingendes existiert
und nach musikalisch festgelegtem Vortrag ver-
langt (vgl. Georgiades, 9 ff.). Neben einem rein
liturgischen Gesang durch den Priester entsteht
der Gemeindegesang, spater die Mehrstimmigkeit
und verschiedenste Gattungen der geistlichen
Musik. Dabei muss es natirlich um die Botschaft
der Musik und nicht das kiinstlerische Ereignis an
sich gehen, woriber in der Geschichte viel Sorge
herrschte. Es wurde u.a. die Problematik der Text-
verstandlichkeit diskutiert und welche unge-
wollten Wirkungen die Musik im Menschen her-
vorrufen kann.

Wie in der Architektur, so gab es auch in der geist-
lichen Musik unterschiedliche Epochen mit ver-
schiedenen Kompositionsweisen und Ansichten.
In der Musikanschauung des Mittelalters z.B. war
Gott Schopfer der Ordnung und der Komponist
Nachahmer der gottlichen Gesetze, was eine Bin-
dung zwischen Musik und Gott herstellte und das
Komponieren zu einem ,, frommen Werk“ werden
lieR (vgl. S6hngen, 129.). Zu Beginn der Neuzeit, in
der der Mensch in den Mittelpunkt der Betrach-
tung riickte, spielen Affekte eine groRere Rolle, die
im Menschen ausgelost werden. Martin Luther
gab der Musik hinter der Theologie ,,den ndchsten
Platz” als Geschopf und Geschenk Gottes und kom-
ponierte deutsche Psalmengesange, ,,damit Gottes
Wort auch gesungen im Volk lebe.” (vgl. BaRler, 6).
Das Tridentinische Konzil forderte Textverstand-
lichkeit, nachdem die Vertonungen zuvor immer
kunstvoller gewordenen waren und die Aussage
des Textes in den Hintergrund trat. Im zweiten vati-
kanischen Konzil wurde die Musik schlieRlich als
notwendiger und integrierender Bestandteil der
feierlichen Liturgie bezeichnet (vgl. SC112). Schon

DIE BEDEUTUNG DER KUNSTE FUR DIE BOTSCHAFT DES GLAUBENS - IN KIRCHEN WIE IN MOSCHEEN

im Begriff der geistlichen Musik ist der Geist Gottes
in seiner Wirkung angesprochen. Dient die Musik
allein als Mittel zum Ausdruck des Glaubens und
zur Verkindigung, oder darf auch von einer asthe-
tisch vermittelten Offenbarung gesprochen wer-
den? Zumindest fiir die Asthetik in der Liturgie
sprach Papst Benedikt XVI. davon, dass die Schon-
heit nicht ein dekorativer Faktor der liturgischen
Handlung sei, sondern konstitutives Element,
insofern sie eine Eigenschaft Gottes selbst und
seiner Offenbarung ist (vgl. Benedikt XVI., 35).

Islamische Perspektiven

Wie schon in der Einleitung angesprochen, sind
auch Moscheen von einer besonderen Architek-
tur und Gestaltung gepragt. Ich kann hier nur aus
der Perspektive einer christlichen Theologin
schreiben und von den Erfahrungen in einigen
muslimischen Landern und von Gesprachen mit
Kolleginnen und Kollegen aus der islamischen
Theologie berichten. Demnach sind es nicht die
einzelnen Moscheen, die als heilige Orte verstan-
den werden, sondern Mekka, Medina und Jeru-
salem. Sie erhalten ihre Sakralitdt exklusiv von
Gott und es st allein das heilig, was auf Gott bezo-
gen ist und wo Gott diesen Bezug den Orten bzw.
Raumen zuweist. Ein Ort wird also niemals aus
sich selbst heraus sakral, sondern bedarf stets der
gottlichen oder gottlich inspirierten Zuweisung
(vgl. Nassery, 151-154).

Auch wenn man im Koran kein Bilderverbot fin-
det, gibt esin Moscheen keine Bilder. Die Darstel-
lung von Menschen und Tieren ist im Islam gene-
rell umstritten. Das wird in Uberlieferungen unter
anderem damit begriindet, dass es dem Men-
schen nicht zusteht, den Schopfungsakt Gottes zu
wiederholen. Statt Bildern finden sich in
Moscheen aber zahlreiche Kalligraphien aus dem
Koran. Von Anfang an haben kalligraphierte Verse
des Korans zur Schonheit von Denkmalern beige-
tragen. Sie hatten sowohl padagogische und als
auch dekorative Funktionen. Obwohl die miind-
liche Uberlieferung des Korans Vorrang hat, ent-
standen schon bald nach der Offenbarung erste
Aufzeichnungen als Gedachtnisstitze.

23



24

DIE BEDEUTUNG DER KUNSTE FUR DIE BOTSCHAFT DES GLAUBENS - IN KIRCHEN WIE IN MOSCHEEN

Arabisch beschrifteter Stein vom Buchdeckel des Ansfrid-Codex.
Utrecht, Museum Catharijneconvent, Inv. Nr. ABM h2.
© Museum Catharijneconvent, Utrecht / photo Ruben de Heer

Astrolabium des Muhammad Ibn-as-Saffar, 1029. Berlin, Staatsbibliothek zu
Berlin - PK, Orientabteilung, Inv. Nr. Sprenger 2050.© Public Domain /
Staatsbibliothek zu Berlin - PK

Platte vom Ambo Heinrichs II. im Aachener Dom mit abbasidischer
Bergkristall-Tasse und Schachfiguren, 1002—1014. Aachen, Hohe Domkirche.
© Domschatzkammer Aachen, Foto: Pit Siebigs

Vom 10. bis zum 12. Jahrhundert gab es einen intensiven
Austausch zwischen den arabischen und christlichen
Kulturen, am dstlichen wie am westlichen Ende des
Mittelmeeres: Im Heiligen Land verstarkt durch die
Kreuzziige, auf der spanischen Halbinsel durch wechsel-
seitige Verschiebung der Grenzen. Die friedlichen Bemii-
hungen des HI. Franz von Assisi bieten einen weiteren
Hinweis darauf. Das Dommuseum Hildesheim beleuchtet
den, Kulturtransfer” mit der Ausstellung,,Islam in Europa
1000-1250" (7.9.2022— 15.2.2023) und stellt uns freund-
licherweise daraus Bildmaterial (linke Spalte) zur
Verfiigung.

Der Uberlieferung nach wurden diese unter dem
Kalifen Utman (reg. 644—656) zu einer vollstan-
digen schriftlichen Koranausgabe zusammenge-
stellt. Die Verbreitung des Korans hing danach
nicht nur von der miindlichen, sondern auch der
schriftlichen Weitergabe ab und damit von der
Kunst des Schreibens. Der koranischen Kalligraphie
wurde infolgedessen viel Lob und Verdienst zuteil,
sie wurde der spezifischste Ausdruck islamischer
Asthetik. Es entwickelten sich orts- und zeitabhin-
gig verschiedene Stile. Eine der dltesten Formen
der arabischen Schrift ist die kufische Schrift,
benannt nach der Stadt Kufa im heutigen Irak.
Nach dem Aufkommen des Islams wurde sie bis
zum 10. Jahrhundert furr die Abschrift des Korans
verwendet. Danach setzte sich die elegantere und
besser lesbare Naschi-Schrift als Hauptschrift fir
das Schreiben des Korans durch und entwickelte
sich bald zur dominierenden arabischen Schriftart.
Flr Solange Ory ist die koranische Kalligraphie die
sichtbare Form des offenbarten Wortes, eine Lei-
stung, in der Kiinstler und Glaubige vereint sind in
Suche nach dem Unsagbaren und Unaussprech-
lichen (vgl. Ory, 285).

Wie im Christentum, so lasst sich auch in der
Geschichte des Islams beobachten, dass prunkvoll
errichtete Moscheen aus machtpolitischen Inte-
ressen gebaut wurden und werden. Sie zeugen,
wie auch manche Dombauten, von beeindru-
ckender GroRe und geographischer Vielfalt aus



Kunst und Architektur. Das zeigt sich in facetten-
reicher Kalligraphie und Lichteinfallstechniken,
akustisch durch die Raumgestaltung und -wol-
bungen. Die vom Propheten Muhammad in
Medina errichtete Moschee war als Ort des
Gemeindelebens konzipiert und zeichnete sichim
Wesentlichen durch Schlichtheit und Praktikabili-
tataus. Es ging dem Propheten um einen einfachen
und reinen Ort der inneren Besinnung und Verge-
genwartigung der Offenbarung. ,,Heilig war dem
Propheten entsprechend der koranischen Offen-
barung allein die Schépfung, so dass er ein jedes
Vermogen im Sinne des Gemeinwohls aufwenden
lieR und nicht fur die Wahrung weltlicher Macht-
erhaltung.” (Nassery, 155). Demgegendiiber steht
im Islam die Stromung des Wahhabitentums, das
u.a. saudische Staatsdoktrin ist. Darin herrscht eine
puristische Ideologie, die versucht, einzelne sakrale
Erinnerungsorte in Mekka und Medina zu profa-
nisieren, indem sie diese zerstort. Idris Nassery
schreibt dazu, dass dies ,,die Verblendung eines
ideologisch motivierten Regimes [zeige], dem
nichts mehr heilig ist.“ (Nassery, 155.)

Noch wichtiger als die kunstvolle Gestaltung der
Moscheen ist im Islam die musikalische Rezitation
des Koran. Wer die Koranrezitation schon einmal
gehort hat, kann vielleicht eine Spur der Innigkeit
nachempfinden, die viele Muslime in der Moschee
erleben. Wenn in Gesprachen mit Muslimen die
Rezitation des Korans zur Sprache kommt, dann
wird schnell deutlich, wie sehr ihnen die Rezitation
am Herzen liegt und zu Herzen geht. Koranrezita-
tion wird in der arabischen Welt gerne und oft
gehort, auch auBerhalb der Moschee. Es gibt grolRe
Wettbewerbe der besten Rezitatoren weltweit.
Wie kam es zu dieser groRen Bedeutungim Islam?
Einen Anhaltspunkt bietet die Erzahlung lber die
Offenbarung und Uberlieferung des Korans. Dem
Propheten Mohammad sollen die Verse in einem
Zeitraum von 23 Jahren vom Erzengel Gabriel
immer sinnlich erfahrbar offenbart worden sein.
Der Begriff Koran leitet sich von dem Verb gara’a
ab, was ,vortragen, rezitieren” heifft. So hat
Mohammad wohl in den ersten Jahren seiner
Berufung regelmaRig die Kaaba aufgesucht, um
die geoffenbarten Verse zu rezitieren (vgl. Kermani,
201, 28). Deshalb bekam die miindliche Uberlie-

DIE BEDEUTUNG DER KUNSTE FUR DIE BOTSCHAFT DES GLAUBENS - IN KIRCHEN WIE IN MOSCHEEN

ferung ihre vorrangige Bedeutung. Im Laufe der
Tradition entwickelte sich dann ein Anspruch auf
Unnachahmlichkeit (i’gaz) bzw. stilistische Uni-
bertroffenheit des Korans, die spatestens seit dem
10. Jahrhundert zu einem identitatsstiftenden
Element der muslimischen Glaubensgemeinde
wurde. Fur die Araber hatte die Dichtkunst und
Redekunst schon vor dem Islam einen grofRen
Stellenwert. So konnte die sprachliche Gestalt des
Korans zum Authentizitdtsbeweis fiir ihre neue
religivse Uberzeugung werden. Es gibt zahlreiche
Geschichten, die eine Bekehrung zum Islam auf-
grund der gehorten Rezitation des Korans erzah-
len. So wird es auch vom gréRten Dichter Arabiens
Labid ibn Rabrt’a (gest. ca. 661) erzéhlt, der durch
die zweite Sure herausgefordert wurde und von
seiner Schonheit Uberwaltigt zum Islam konver-
tierte. Das vermittelt der Islamwissenschaftler
und Schriftsteller Navid Kermani in seiner Studie
,Gott ist schon. Das asthetische Erleben des
Koran” (2000). Fir ihn ist der Koran &dsthetisch
vermittelte Offenbarung Gottes.

Diese Wahrnehmung der Offenbarung lasst sich
fur Kermani durch die Anordnung der Worte,
durch MaR und Proportion, durch formale Har-
monie der koranischen Verse erkldaren. Wichtig
bleibt aber auch der inhaltliche Zusammenhang.
,Der Sinn (der Mitteilung) zeigt sich in der Sinn-
lichkeit, ja die Sinnlichkeit generiert den Sinn; d.h.
Sinn und Sinnlichkeit gewinnen im Akt des Rezi-
tierens eine lebendige Einheit.” (Karimi, 22.), wie
es der islamische Theologe Ahmad Milad Karimi
formuliert. In der Rezitation gibt Gott etwas preis,
das allein in dieser Weise offenbar wird: seine
Schonheit. Durch den Akt der Rezitation werden
die Gegenwart Gottes, seine Schonheit und Herr-
lichkeit sinnlich wahrnehmbar. Diese dsthetisch
vermittelte Offenbarung kann in jeder Koranrezi-
tation aufs Neue die Menschen erreichen. Sie
steht in Verbindung zu Mohammed, weil sie die
Wiederholung seines Erlebnisses ist. In der Praxis
von Muslimen ist die Offenbarung in der litur-
gischen Rezitation des Korans im taglichen Pflicht-
gebet (salat) gegenwartig.

25



26

Allerdings gibt der Koran keine Auskunft dartiber,
wie diese Rezitation musikalisch gestaltet werden
soll. Auch die Tradition in den Hadithen (Uberlie-
ferungen von Mohammad) gibt nur wenige Hin-
weise, wie sich die Rezitation Mohammads ange-
hort haben kénnte. Doch durch die Poesie des
Korans ergeben sich einige klangkompositorische
und rhythmische Elemente. So kdnnen zum Bei-
spiel Aussagen liber das Gericht allein durch eine
spezifische Lautkomposition und Rhythmus
bedrohlich wirken. Unter dem Begriff tagwid
(wortl. Verschénerung) bildete sich spatestens ab
dem neunten Jahrhundert ein strenges Regelwerk
aus, unter anderem als Gegenbewegung zur Ver-
wendung von Kunstliedmelodien. Es handelt sich
bei diesem Regelwerk um eine Festlegung der
Phonetik. Das heiRt, es wurde detailliert festgelegt,
wie die Aussprache, z.B. die Lange der Vokale, der
Textrhythmus, Zasuren zu gestalten sind. Die Weise
wie der Rezitator die Melodie fuihrt, d.h. welche
Tonhohen und arabischen Tonarten (maqamat) er
verwendet, ist seiner Improvisation Giberlassen. In
der kunstvollen Koranrezitation werden ein beson-
ders groRer Melodieumfang und eine vielfaltige
Modulation verwendet. Im Unterschied zum
Kunstlied steht aber immer die Aussprache der
einzelnen Silben und ihre Verstandlichkeit im Mit-
telpunkt. Die Melodie wird nach der Sprache aus-
gewahlt und nicht umgekehrt. Es entwickelten sich
in der islamischen Tradition verschiedene Rezita-
tionsstile, wie der kantilenenartige muttural- oder
tartil -Stil, und der konzertante mugawwad-Stil, der
sich mehr als Kunstgesang beschreiben lasst.

Die Koranwissenschaftlerin Angelika Neuwirth
bestatigt den gleichzeitigen Anspruch des Korans
auf inhaltliche wie &sthetische Bedeutung. Sie
forscht literaturwissenschaftlich historisch-kritisch
am Koran und weist den Koran als Text der Spatan-
tike aus. Dies begriindet sie unter anderem durch
die Auseinandersetzung im Koran mit jlidischem
und christlichem Denken auf der arabischen Halb-
insel und mit biblischen Texten, die dort ausgelegt
und neu gedeutet werden. Neuwirth vergleicht
zum Beispiel die ersten Verkiindigungen an
Muhammad in der poetischen Form und Meta-
phorik und ihrem Anliegen des Gotteslobs mit den
Psalmen. Auch in der Haltung des Sprechers als

DIE BEDEUTUNG DER KUNSTE FUR DIE BOTSCHAFT DES GLAUBENS - IN KIRCHEN WIE IN MOSCHEEN

Dialogpartner Gottes gibt es eine Ahnlichkeit zu
den Psalmen. Inhaltlich werden die Texte anders
gewendet als die biblischen Vorbilder, mit Neu-
wirth kdnnte von einer Neulektire der biblischen
Texte gesprochen werden (vgl. Neuwirth 2012,
42). Die Nahe zu Psalmen und die Schénheit der
Verse lassen sich vielleicht an folgendem kurzen
Ausschnitt (Sure 96:1-5) nachvollziehen, der rezi-
tiert oder zumindest gesprochen die Wortwieder-
holungen und Reime am Ende zum Klingen brin-
gen ldsst:

igra” bi-smi rabikka lladi hala

Rezitiere im Namen deines Herren, der erschuf
halaqa l-insana min‘alaq

Erschuf den Menschen aus geronnenem Blut

igra’ wa-rabbuka l-akram
Rezitiere, denn dein Herr ist der Edelmiitige

alladi‘allama bi-1-qalam
der gelehrt hat mit dem Schreibrohr

‘allama l-insana ma lam ya’lam
gelehrt den Menschen, was er nicht wusste.

(vgl. Neuwirth 2012, 39)

Schlussfolgerungen

In den Darstellungen der christlichen und isla-
mischen Perspektiven ist die groRe Gemeinsam-
keit deutlich geworden, dass sowohl Kunst als
auch Musik und ihre sinnliche Wahrnehmung in
den Dienst der Botschaft und des Glaubens
genommen werden. Gleichzeitig bestehen grolRe
Unterschiede in den Schwerpunkten und der Art
und Weise, wie die Kiinste in den beiden Religi-
onen eingebunden sind. Der Hintergrund dafir
ist die Unterschiedlichkeit der Offenbarungen in
Christentum und Islam, die hier nur kurz ange-
sprochen werden kdnnen. Die Besonderheit der
islamischen Offenbarung ist, dass der Koran als
direkte Rede Gottes verstanden wird, die in ihrer
poetischen Weise danach ruft, zum Klingen
gebracht zu werden. Wenn der Koran als dsthe-
tisch vermittelte Offenbarung verstanden wird,
dann bekommt die Rezitation, die sich allein auf
den Korantext und die Improvisation mit der
menschlichen Stimme beschrankt, einen weitaus
hoheren Stellenwert in der Offenbarungstheolo-



DIE BEDEUTUNG DER KUNSTE FUR DIE BOTSCHAFT DES GLAUBENS - IN KIRCHEN WIE IN MOSCHEEN 27

gie als die geistliche Musik im Christentum. Hier
offenbart sich Gott in Jesus Christus. Der tiber ihn
berichtende Bibeltext ist zwar Gotteswort, aber
im Menschenwort, inspiriertes Glaubenszeugnis
und Botschaft Uber Jesus Christus. Und wie
erwdhnt wurde durch die Offenbarung Gottes im
Menschen Jesus Christus seine Darstellung in Bil-
dern und Skulpturen gerechtfertigt und charakte-
ristisch fur die christliche Tradition.

Eine interessante neue Perspektive auf christliche
Bilder bietet Navid Kermani, der sich in seinem
Werk ,,Ungldubiges Staunen” (2015) mit christ-
licher Kunst aus seiner muslimischen Perspektive
beschaftigt. Er zeigt seine Liebe und Freundschaft
zum Christentum, wahrend er gleichzeitig seinem
Glauben treu bleibt. Dabei konfrontiert er den
Leser mit seinen provokanten Sichten auf die
christliche Kunst und kann dadurch Christen
herausfordern, ihre eigene Religion mit anderen
Augen zu sehen. So kdnnen vielleicht auch Kirchen-
rdume mit ihrer Gestaltung einen spirituellen
Erfahrungsraum fiir Menschen anderen Glaubens
bieten. Wichtig ist meiner Ansicht nach, die dsthe-
tischen, spirituellen und katechetischen Dimensi-
onen der Gestaltung von Kirchen zu nutzen, um
Menschen einen Zugang zu Religion und Glauben
zu geben. Dazu gehort auch die Kirchenmusik, die
fir manche noch der einzige Grund ist, in eine Kir-
che zu gehen.

Ganz abgesehen von den Unterschieden im Offen-
barungsverstandnis habe ich in der Begegnung mit
Muslimen und ihrer Gebetspraxis die Erfahrung
gemacht, dass mich die Gottesfiirchtigkeit der
Menschen, ihre Demut im knienden Gebet sehr
berilihrt hat. Ein paar Moscheen, in denen ich das
gemeinsame Gebet erleben durfte, wurden auch
fir mich Orte der Begegnung mit Gott, ohne alle

Glaubenslehren zu teilen oder die mir wichtigen
christlichen Inhalte aufzugeben. So hoffe ich mit

Rana Matloub, Einzelausstellung, Heimat|en” im Syker-Vorwerk, ) o
Zentrum fiir Zeitgendssische Kunst, 2017~ Meiner Darstellung von den muslimischen Per-

spektiven, dass mit diesen Hintergriinden Inte-

oben: ,Rana Matloub, Der griBte gemeinsame Nenner”  resse und Offenheit entstehen, die Kiinste in der
Ein arabisches Muster aus Beton, zwischen den Elementen werden Kreuz
und arabischer Stern sichtbar.

islamischen Tradition in allihrer vielleicht fremden
Art wahrzunehmen und sowohl Gemeinsamkeiten

Unten: , Cross-over”, Lichtinstallation mit Arabesken auf Fachwerkhaus ~ Wie Unterschiede zwischen christlicher uns isla-
mischer Tradition wertzuschatzen.






DIE BEDEUTUNG DER KUNSTE FUR DIE BOTSCHAFT DES GLAUBENS - IN KIRCHEN WIE IN MOSCHEEN

Abb. linke Seite: Installation ,Foreign Fields”, 2021 in St Jodokus Bielefeld, des in

Literatur

H. BaRler/ O. Nimczik, Geistliche Musik, Arbeitsheft fur
den Musikunterricht in der Sekundarstufe Il an
allgemein bildenden Schulen, Leipzig 2003.

H. U. v. Balthasar, Offenbarung und Schonheit, in: H. U.
v. Balthasar, Verbum Caro, Einsiedeln 1960, 100-
134.

H. U. v. Balthasar, Schau der Gestalt. Herrlichkeit |,
Einsiedeln 1961.

H. U. v. Balthasar, Rechenschaft (1965), in: H. U. v.
Balthasar, Zu seinem Werk, Einsiedeln 2000, 41-78.

Benedikt XVI., Nachsynodales Apostolisches Schreiben
Sacramentum Caritatis an die Bischofe, den Klerus,
die Personen gottgeweihten Lebens und an die
christglaubigen Laien Gber die Eucharistie, Quelle
und Hohepunkt von Leben und Sendung der
Kirche, in: Verlautbarungen des Apostolischen
Stuhls Nr. 177.

D. Emeis, Pastoraltheologische Aspekte zum Kirchen-
bau, in: A. Gerhards, M. Struck, Umbruch-Abbruch-
Aufbruch? Nutzen und Zukunft unserer Kirchenge-
baude, Regensburg 2008, 57-65.

T. Georgiades, Musik und Sprache. Das Werden der
abendlandischen Musik, Berlin Heidelberg 1974.

C. Heupts, Auf den Spuren der Herrlichkeit Gottes.
Theologische Asthetik im christlich-islamischen
Gespréach, Paderborn 2021.

C. Heupts/ |. Nassery, Heiliger Boden? Ein Gesprach
iber (Ent-)Sakralisierung von Raumen in Christen-
tum und Islam, in: S. Kopp (Hg.), Gott begegnen an
heiligen Orten, Freiburg i.Br. 2018, 141-157.

H.-J. H6hn, Spuren. Die dsthetische Kraft der Sakra-
mente, Wiirzburg 2002.

A. M. Karimi, Versuch einer dsthetischen Hermeneutik
des Qur‘an, in: M. Khorchide/ K. v. Stosch (Hg.):
Herausforderungen an die islamische Theologie in
Europa — Challenges for Islamic Theology in
Europe, Freiburg 2012, 14-30.

N. Kermani, Gott ist schon. Das dsthetische Erleben des
Koran. Miinchen 42011.

N. Kermani, Unglaubiges Staunen. Uber das Christen-
tum, Minchen 2015.

Liturgie und Bild — Eine Orientierungshilfe. Handrei-
chung der Liturgiekommission der Deutschen
Bischofskonferenz, Bonn 1996.

J. Meyer zu Schlochtern, Interventionen. Autonome
Gegenwartskunst in sakralen Raumen, Paderborn
2007.

H. Mhlen, Entsakralisierung. Ein epochales Schlag-
wort in seiner Bedeutung fiir die Zukunft der christ-
lichen Kirchen, Paderborn21970.

Jaffa lebenden Kiinstlers Dor Guez. Die Wirkkraft des in arabischer Sprache auf
den Boden aufgebrachten,,Buch Rut” ,sollte zu einer komplexen kulturellen
Begegnung der Besucher mit der christlichen sowie der arabisch-islamischen

Welt fiihren.”

A. Neuwirth, Der Koran als Text der Spatantike. Ein
europdischer Zugang, Berlin 2010.

A. Neuwirth, Der Qur'an - islamisches Erbe und spat-
antikes Vermachtnis an Europa, in: M. Khorchide/
K. v. Stosch (Hg.): Herausforderungen an die isla-
mische Theologie in Europa — Challenges for
Islamic Theology in Europe, Freiburg 2012, 31-49.

S. Ory, Art. Calligraphie, in: J. D. McAuliffe, Encyclope-
dia of the Qur’an, Vol. 1, Leiden -Boston 2001,
278-286.

H. Schwebel, Die Bedeutung der Kirchengebaude fiir
die Kirchen — Kirchenbau und Kirchenidentitat, in:
A. Gerhards, M. Struck, Umbruch-Abbruch-Auf-
bruch? Nutzen und Zukunft unserer Kirchenge-
baude, Regensburg 2008, 91-99.

0. Séhngen, Theologie der Musik, Kassel 1967.

J. Ratzinger, ,,Auferbaut aus lebendigen Steinen”, in:
W. Seidel (Hg.), Kirche aus lebendigen Steinen,
Mainz 1975, 30-48.

29






Kunstlerin im Fokus :
Rana Matloub

1975 geboren in Bagdad, Irak
1990 Ubersiedlung nach Deutschland
1996-01 Studium der Kunst und
Mathematik, Universitat
Dortmund
2001-05 Studium der Freien Kunst, Kunsthoch-

schule Kassel
2004 Studienaufenthalt in London

2005 Studienabschluss bei Prof. Norbert
Radermacher und
Prof. Dorothee von Windheim

2005-06 Meisterschilerin bei
Norbert Radermacher

2009-10 kiinstlerische Assistentin an der Kunst-
hochschule Kassel

Seit 2017 Kinstlerische Akademische Ratin an der
Kunst Fakultat der Universitat Erfurt

lebt und arbeitet in Erfurt, Kassel und im
Ruhrgebiet

Rana Matloub erhielt zahlreiche Preise, Forderungen und
Stipendien, wie z.B. das Georg-Meistermann-Stipendium
des Cusanuswerks, den Kasseler Kunstpreis Dr. Wolfgang
Zippel-Stiftung und eine Projektférderung durch den Ver-
ein fur Christliche Kunst in der Kirchenprovinz, Paderborn
eV.

Zahlreiche Ausstellungen im In- und Ausland, z.B. im Kjuhb
Kunstverein (K6In), Raum fiir Kunst Mat;jo (KoIn), Zentrum
flr zeitgendssische Kunst Syker Vorwerk (Syke), Ludwig
Galerie Schloss Oberhausen, Kunstmuseum Bochum, Goe-
theinstitut Nancy, Hugenottenhaus (Kassel)

rana-matloub.de

LEIDENSCHAFT

Sankt Familia, Kassel

RAL 3017 ,,Bordellrot”, Hohe 1,64 m,

Breite 5,20m, LED-Schlauch in RGB Kunststoff,
Konzept Rana Matloub,

Ausfiihrung Stefan Kemna.

Aus dem Dunkel hin zu Jesus, zu seinem Kreuz,
sehen wir zuletzt das Wort aus Licht. Wer zwischen
Fastenzeit und Ostern Sankt Familia betritt, wird
von einem magischen Leuchten angezogen. Ein
Graffito aus Licht strahlt von der Hohe der Apsis
herab. Sein schrilles Rot erfiillt den Raum und
dringt in unsere Augen. Und wer die Augen
schlieRt, bemerkt: Vor der Leidenschaft gibt es kein
Entkommen.

Das Wort, das dort oben leuchtet, steht nicht in
Standardschrift geschrieben, ist nicht in vorgefer-
tigter, sachlich-niichterner Typografie gefasst. Eine
individuelle Handschrift mit expressivem Duktus
und kalligrafischem Schwung bezeugt die mensch-
liche Urheberschaft. Die Kiinstlerin hat mit dyna-
mischer Geste personlich den Kirchenraum
signiert. Die Technik dazu ist der Werbeasthetik
im stadtischen AuBenraum entnommen; der Auf-
merksamkeit einfordernde Alltag dringt in die Stille
des Sakralraums ein und macht ihn in popularer
Art zu einem Ort der Begegnung zwischen Men-
schen und ihren Leidenschaften. Im Echoraum der
Apsis, wo das Wort, hineingeworfen, zuriickwirkt,
hat Rana Matloub in einem zweijahrigen Entwurf-
sprozess der Leidenschaft den prominenten Platz
zugeschrieben: In der symbolischen Ubergangs-
zone zwischen Kirche und Himmel leuchtet die
menschenzugewandte Liebe.

Das hat es in Sankt Familia noch nie gegeben: Der
von der Liturgie bespielte Raum endete bisher am
Tabernakel, gelegentlich am Taufbecken. Nun aber
geht der Blick hoch und weit Uber das Kreuz hin-
weg in eine nicht exakt fassbare geistige Sphare.
Im Zugehen auf den Altarbereich verbinden sich
Symbol und Wort; die unterschiedlichen Zeichen-
systeme kommentieren sich wechselseitig. Auch
das Kreuz wird Uberstrahlt von der Flammenschrift
an der Wand — aber es wird nicht unsichtbar.




32

KUNSTLERIN IM FOKUS: RANA MATLOUB

,Leidenschaft”, Kassel - Fotos: Nicolas Wefers

War bisher wahrend der Fastenzeit das Kruzifix
durch kiinstlerische Eingriffe verhillt, wird nun ein
umgekehrter Impuls sichtbar. Beim Durchschrei-
ten des Raumes ist zu erleben, wie sich das Kruzi-
fix je nach Betrachtungsposition zum Schriftzugin
wechselnde Beziehung setzt: Es iberdeckt das
Wort in einzelnen Abschnitten — und gibt es par-
tiell wieder frei. Unter dem Kreuz hindurchgegan-
gen, enthillt sich einem die offen zur Schau
gestellte Leidenschaft zu vollkommener Freiheit.

So verknlipft sich in der diesjdhrigen Passionszeit
das Symbol von Leiden, Tod und Auferstehung mit
dem urmenschlichen Antrieb der Leidenschaft.
Die Unter- und Oberldngen des Begriffs werden
gleichsam zu Blut- und Bewegungslinien der t6d-
lichen Lanzenstiche.

Auf dem Weg vom Hauptportal zur Altarinsel fal-
len Leerstellen an den Wanden der Seitenschiffe
auf. Rana Matloub hat die gemalten Kreuzwegsta-
tionen abgehangt, um unsere Phantasie von allen
erzahlenden, figirlich-bildhaften Vorstellungen
Uiber das Passionsgeschehen zu befreien. Einzig
die Relation von Kruzifix und Leuchtspur soll dies-
mal den Meditationsweg entlang der Mittelachse
bestimmen. Alles lauft auf das Kreuz hinaus —und
dariber hinaus auf das Wort. Im Anfang war das
Wort: ,Alles ist durch das Wort geworden... inihm
war das Leben... das Licht der Menschen... und die
Finsternis hat es nicht erfasst.” (Joh 1, 1-5)

Angela Makowski



KUNSTLERIN IM FOKUS: RANA MATLOUB 33

Im Rahmen der Gemeinschaftsausstellung ,,Freie Zimmer“ im Hugenottenhaus Kassel, 2018

Rana Matloub ist 1975 im Irak geboren und lebt seit 1990 in Deutschland. Die imaginére Installation
,Du bist trotzdem da“reprasentiert ihre Erinnerung an das Kinderzimmer in Bagdad. Uber viele Jahre
hinweg war dort die Bedrohung durch Raketenangriffe prasent. Das Zimmer wird nicht ausgestellt,
es existiert nicht mehr. Die Erinnerung ist da.

Fotos: Pascal HeuRRner

 drmifehnstuh), -rgs:-;,m

B und Sunststoi
EL v B Edam

ool T

ot Ber ittt nrqS-h rtisch e

N i

ot gl
o -'%'!]:::!-"I-.'M_U_Z_'?§_Lr_r|'

Clolzpacts guf klap:[[:l?.ré-ﬁ Maﬂ.?l'




34

Eine Reise zu Orten der Kirchenprovinz Paderborn

Johannes Stahl

Kunst und Religion haben sich oft gegenseitig
gefordert, in Frage gestellt, Giberlagert, mitunter
sogar ausgeschlossen. Beide gehen mit dem Trans-
zendenten um, mit Zweifeln Gber die Vermittlungs-
wege oder die Dialogmdglichkeiten. Fragen der
Praxis und diesen Zusammenhangen bestimmen
hier das Denken schon lange.

Ob das auch bei aktuellen Fragen helfen kann,
angesichts einer sichtbar werdenden gesellschaft-
lichen Marginalisierung beider Bereiche beispiels-
weise, oder der zunehmenden Individualisierung
auf Kosten allgemein akzeptabler Wertsetzungen?

men und eine kirchliche Struktur verschiedene
Hierarchien nahelegen: Interessant sind doch auch
die Zusammenhange —wenn es sie denn gibt zwi-
schen derart unterschiedlichen Landschaften,
ihren naturgegebenen und geschichtlichen Pra-
gungen. Am Ende gibt es das Vorhaben ,Wandel-
gange”. Zu einigen hier bewusst nicht enthaltenen
Orten werden wir gemeinsam mit eingeladenen
Kinstler*innen aufbrechen und Spaziergiange
unternehmen. Uber die Eindriicke und Ergebnisse
dieser Wandelgange wird zu berichten sein.

Wichtig wére dabei ein Augenmerk nicht nurauf ~ Externsteine, interne Sichtweisen

die Ublichen Themenkreise, sondern auch die
Offenheit fiir potentiell alles andere. Der Vorge-
hensweise kommt dabei eine besondere Rolle zu.
Fragthesen beispielsweise als sprachliche Misch-
form aus Fragen und Thesen: sie signalisieren Ver-
mutungen, in welche Richtung es gehen kann, aber
auch gleichzeitig Offenheit und Zweifel. Ahnlich
kalkulieren die Spaziergangswissenschaften: wer
ohne allzu stark vorgefasste Vorstellungen auf-
bricht, hat beste Aussichten, sein Spektrum zu
erweitern — und das auch um unerwartete Fak-
toren. Dafiir spielen die Orte eine wesentliche
Rolle. Sie bilden den Rahmen.

Warum also nicht einmal nach Orten suchen, die
sich dafiir anbieten? Am besten ist es, das auf einer
Reise zu prifen. Dabei wird sich notgedrungen
eine eher subjektive Sichtweise ergeben. Aber
moglicherweise stellen sich auch Aspekte heraus,
an die man im Vorfeld kaum gedacht hat. Der Kir-
chenbezirk Paderborn hat einen {iberraschend
groRen Einzugsbereich. Erfurt, Fulda, Magdeburg
und Paderborn: allein die Stadtenamen signalisie-
ren einen weitldufigen Teil von Deutschland. Ver-
schiedenartige Situationen sind da zu erwarten,
wenn man auch noch die jeweiligen Umlande ein-
bezieht. Und auch wenn die zentralen Stadtena-

Es ist schon auffallend, wie nahe die Externsteine
bei Horn-Bad Meinberg von Paderborn aus sind.
Und ob man sie als spirituelles Zentrum sehen und
werten mochte und dann mit entsprechenden
Anspriichen in Paderborn vergleicht, darliber kann
man zumindest nachdenken. Ob das viel Auf-
schluss verspricht: da bin ich skeptisch, und auch
die Behauptung, dass es Paderborner Missionare
waren, die die Felsen mit den Figuren und ihrer
Botschaft tGberformt haben, sie steht im Raum.
Vielmehr habe ich mir von der Annahme verspro-
chen, dass die Steine gleich ein Biindel von Griin-
den fur diverse Pilgerfahrten auf sich vereinen,
und das durchaus seit langerem. Von einem heid-
nischen Heiligtum ist da die Rede, von seltenen
Pflanzen und Tieren, vom Landschaftsverband
Westfalen-Lippe, von einem fiir unsere Breiten
unerhort friihen Felsrelief, von christlicher Mission,
vielen ungeldsten Ratseln und einer deutlichen
Indienstnahme zur Zeit der Nazis. Wer wie ich an
einem normalen Freitag dorthin fahrt, findet ein
reges Ausflugstreiben vor. Mit einer Wallfahrt teilt
es die zielgerichtete Dynamik: ,Wollen sie nur die
Externsteine sehen oder auch noch zum Her-
mannsdenkmal” wird man gefragt, und ja, es
kostet Eintritt, auf den Felsen steigen zu dirfen.



EINE REISE ZU ORTEN DER KIRCHENPROVINZ PADERBORN

Was mir besonders auffallt, ist vor allem, wie viele
Familienausflige dieses Ziel angepeilt haben. Da
scheinen dann alle vorher aufgefiihrten Faktoren
an Wichtigkeit zu verlieren. Nicht nur die obliga-
torischen Selfies oder Gruppenbilder beherrschen
die Aufmerksamkeit wie an vielen touristischen
Destinationen, sondern auch etwa, dass der Hund
mit dabei ist und sich freut, wenn die Familie nach
dem Abstieg vom Felsen wieder komplett ist oder
dass man etwas zu essen mitgenommen hat,
welches dann vor Ort gepicknickt wird. Anschei-
nend ist es zwar grundlegend, dort gewesen zu
sein, aber dann auch wieder so wichtig nicht. Zur
Not kdnnte man eine Namensinschrift hinterlas-
sen—ein Ritual, das zwar verboten ist, aber derart
oft geschehen, dass die vielen ohnehin vorhan-
denen ratselhaften Spuren oder nattrlichen Tex-
turen Uberkrustet werden durch diese neuzeit-
lichen Einlassungen. Auf einer Art Fensterbank
hinter einem vergitterten Durchblick liegen sogar

Grotte in den Externsteinen Nahe Detmold

etliche Minzen. Sie scheinen unerreichbar fir
Mitnahmeeffekte, denn sie liegen nicht auf dem
Boden eines offentlichen Brunnens, sondern in
einer vielleicht fiir Elstern erreichbaren Hohe. Eine
der Etymologien fiihrt diesen Vogel sogar an und
im Niederlandischen klingt ,,Ekster” ja auch noch
wirklich ahnlich wie der Name dieser Felsforma-
tion.

Eine Form fir den Umgang mit diesem komplexen
Ort wird kaum zu finden sein. Ein Spaziergang
wiirde es schwer haben damit.

35



EINE REISE ZU ORTEN DER KIRCHENPROVINZ PADERBORN

herman de vries: wynfrith me caesit — herman me recreavit, 2002; Schmiede- Unbekannter Kiinstler: Gregorsmesse mit eucharistischer

eiserner, mit vergoldeten Speerspitzen bekronter Zaun, Eichenbaum Miihle, ca. 1535, Tempera auf Holz; Erfurt, Hohe Domkirche
Joseph-Beuys-Ufer, Diisseldorf St. Marien

Gibt es in Fulda Eichen?

Natiirlich war ich mit den Gedanken im Hinterkopf
nach Fulda gereist, dass hier die Gebeine des hei-
ligen Bonifatius beigesetzt sind, jenes Heiligen,
welcher der Legende nach die Donar-Eiche gefallt
hat —und damit einen Prazedenzfall schuf flr Fra-
gen religioser Toleranz. Deshalb wollte ich gerne
schauen, welche Rolle in der Umgebung des Doms
zu Fulda die Natur spielt. Das war wirklich erstaun-
lich: lange Parks, groRe Baume, sehr gut gepflegte
Blumen-Rabatten. ,Fulda — die Barock Stadt”: so
wie die stadtische Reklame wirkt die Stadt auch
wirklich. Einen Asterngarten gibt es zusatzlich, ein
Hinweisschild verweist am Eingang zum Fuldaer
Kunstverein. Obwohl es schon ddmmerte, war der
Asterngarten noch zuganglich, der Kunstverein
natirlich nicht mehr. Den zur Dunkelheit abge-
sperrten Zugang zierte Ubrigens ein geschmiedetes
Tor mit riesengrofRem Caritas-Zeichen in der Mitte.
Wieder fiel mir ein was mir ein Freund und Kollege
liber dieses Flammenkreuz erzdhlt hatte, mit

einem gewissen Unbehagen Ubrigens. Wahr-
scheinlich war es einer jener katholischen Freunde,
von denen Navid Kermani in seinem Buch ,,Unglau-
biges Staunen” so angenehm zu erzdhlen weiR.

Astern, Linden, Ahorn, Rosen natirlich und reich-
haltige Blumenbouquets tberall, das gab es. Aber
auch Eichen? Nun bin ich kein botanischer Kenner
und hatte den Biologie-Unterricht in meiner Schule
abgewadhlt. Aber Eichen habe ich bei meinem
kurzen Besuch in Fulda nicht gesehen. Vielleicht
eignet sich der Baum auch gar nicht so flr Stadte.
Aber immerhin gibt es in Berlin eine groRe Allee
mit Namen ,,Unter Eichen”, Natirlich hatte ich vor-
her auch im Kopf, dass herman de vries mit einem
seinen umfriedeten Sanctuarien, in denen die
Natur sich selbst Gberlassen weiterwachsen darf,
einen direkten Bezug auf Bonifatius genommen
hatte. Aber erst bei diesem Besuch fiel mir ein,
dass sein Kollege Joseph Beuys in einer Stadt an
eben diesem Fluss Fulda nicht weniger als 7000



EINE REISE ZU ORTEN DER KIRCHENPROVINZ PADERBORN

Eichen pflanzen lassen wollte, mit heute noch
deutlichen Auswirkungen auf das Stadtbild von
Kassel.

Eine alte Frage: Kunst als Propaganda
fidei oder als Weg aus der Verstrickung?

Erfurter Dom, im Sommer. Eine méachtige Biihnen-
anlage belagert den Domhigel und lasst den Tou-
risten die Wabhl, den verbleibenden engen Durch-
schlupf daneben zu nutzen oder den Domhugel
weitldufig zu umrunden und sich dem Dom von
der Seite her zu nahern. Dass der gegeniberlie-
gende Petersberg der hauptsachliche Austragungs-
ort fur die gerade stattfindende Bundesgarten-
schau ist, man merkt es auch im Dom. Die partizi-
pativ angelegte Kunstaktion , Geheimnisvolle
Garten” geht vom fulminanten Hortus-Conclusus-
Bild im Dom aus und fordert dazu auf, Naturmo-
tive auf den zahlreichen Kunstwerken im Domin-
neren zu finden. AnschlieBend kann man aus
bereit gestelltem Papier die gefundenen Formen
ausschneiden und auf eine Tafel auf Kunstrasen
kleben. So entsteht nicht nur das Bild einer Wiese,
sondern auch eine Mischung aus Graffitiwand und
Flrbittensammlung.

Ein wenig verwundert es mich, gerade hier Formen
der Kunstvermittlung in Anwendung zu sehen, und
mehr noch, dass man dazu auffordert, die Kirche
als gewissermaRen museumsdidaktischen Ort
wahrzunehmen. Aber moglicherweise ist das
weniger abwegig als es zundchst scheint. Immer-
hin beherbergt der Erfurter Dom neben anderen
alten Meisterwerken den spektakuldren Zyklus mit

acht Bildtafeln, die um die Pfeiler gebogen und auf

Holz gemalt sind. Aus der Ausstellung ,trotz Natur
und Augenschein. Eucharistie — Wandlung und
Weltsicht” des Kolner Museums Kolumba ist mir
vor allem noch das Bild mit der eucharistischen
Mdbhle in lebhafter Erinnerung. Auch das didak-
tische Dilemma fallt mir wieder ein, das gerade zu
dieser Ausstellung anldsslich des damals gleichzei-
tig stattfindenden Eucharistischen Kongresses
drangend prasent war: wie kann man etwas in
Form und Material bringen, was eigentlich ein
Mysterium ist und sich dem rationalen Nachden-

ken immer wieder entzieht? Kann Kunst das und
sollte das Gberhaupt eine Aufgabe sein? Kompli-
ziert bleibt dann nicht nur die Frage nach der Trans-
substantiation (der realen Fleischwerdung Christi
beim Abendmahl), sondern nach den bildlichen
und realen Konsequenzen dieser Frage. Besagte
Ausstellung zeigte konsequent die kunsthistorische
Entwicklung in den Darstellungen der Gregors-
messe und mich bewegte, wie dramatisch und
vielfiltig dieses Abarbeiten an einer im Grunde
unlosbaren Aufgabe sein kann.

Im Erfurter Dom hat das Bild wieder seinen Platz
am Pfeiler eingenommen und gibt Anlass zu einer
mehrspaltigen schriftlichen Erlduterung. ,Die
Eucharistische Miihle — ein altgldaubiges Bekennt-
nis“ ist der Text Uberschrieben und entstand
anlasslich einer Ausstellung im Erfurter Angermu-
seum. Neben der kunsthistorischen und theolo-
gischen Erlduterung erfahrt man, dass das Bild
gewissermalien als materialisierte Stellungnahme
im Konfessionsstreit lesbar ist: immerhin ist die
Transsubstantiationslehre bis heute ein tren-
nendes Element dabei.

Dass man einen Lautsprecher relativ dicht vor das
Bild montiert hat, ist mir auch aufgefallen. Wahr-
scheinlich sind die pragmatischen Erfordernisse
des Gottesdienstes wichtiger als diese speziellen
kinstlerischen und theologischen Fragen.

Heiligenstadt — Kunst?

Kunst, zeitgendssische zumal, sucht man in Heili-
genstadt anscheinend vergeblich. Schon eine kiihn
zu einer Endlosschleife geformte skulpturale Bank
in der FuRgangerzone fallt hier als groRe Beson-
derheit auf. Ansonsten ist die Stadt nahezu frei von
Einlassungen zeitgendssischer Kunst—auch wenn
man in der Hauptkirche ein Faltblatt findet,
welches sich den in stark gemaRigter, konventio-
neller Abstraktion wiedergegebenen beiden Stadt-
patronen Aureus und Justinus widmet - und den
in Heiligenstadt lebenden Kiinstler dieser Plastik
gesondert hervorhebt.

37



38

EINE REISE ZU ORTEN DER KIRCHENPROVINZ PADERBORN

it
B

Gerhard Marcks: Jeremias, 1958; Aufstellung 2016; Heiligenstadt, Lindenallee Johann-Peter Hinz: Briiche der Geschichte,
Inschrift: DEN DEUTSCHEN VERTRIEBENEN | ZUR ERINNERUNG AN FLUCHT UND VERTREIBUNG 2000, Stahlblech geschweiBt, Halberstadt,
UND DEPORTATION | ZUM GEDENKEN AN IHRE HEIMAT UND AN IHRE TOTEN vor Burchardskirche

Eine Ausnahme bildet in dieser Hinsicht lediglich
das Fluchtlingsdenkmal mit der Plastik von Ger-
hard Marcks. Genau genommen ist es eine spatere
interpretierende Verbindung: der Sockel mit der
entsprechenden Inschrift kam erst 2016 zur Jere-
miasfigur. Im Kreismuseum ist jedoch gut nachzu-
vollziehen, welche wichtige Funktion Heiligenstadt
fur die Fluchten nach 1945 hatte. Auf dem lang-
lichen Platz etwa die Mitte zwischen einem Pavil-
lon und einem Kriegerdenkmal fir den Krieg 1871
einnehmend, erzeugt diese Aufstellung ein kon-
trastreiches Spannungsfeld. Axial darauf ausge-
richtet ist hier der in niedergedriickter Haltung
verharrende Jeremias, dort die Victoria nach Ber-
liner Vorbild mit ihrem Kranz, umgeben von
Adlern; hier die dem Kunstwerk auf dem Sockel
beigegebene Inschrift fir die Vertriebenen, dort
die Namen der Soldaten fuir Gott und Vaterland,
nach Dienstgraden gestaffelt.

Halberstadt: Briche und
Kontinuitaten

Einschlagige Passagen in Alexander Kluges Film
,,Die Patriotin“ (1979) kreisen immer wieder um
das Kriegsgeschehen der 1940er Jahre in Halber-
stadt. Schon bei meinem ersten eigenen Besuch
1984 in der damals eher aufgegeben wirkenden
Fachwerkstadt nordlich des Harzes hatte der Name
fr mich immer einen besonderen Klang. In den
spaten 1990er Jahren erschien mir die Stadt bes-
ser aufgestellt als vergleichbare Orte — zumindest
was die kulturelle Prasenz angeht. Dass Halber-
stadt sogar ein Pilgerort flr zeitgendssische Kunst
geworden ist (neben dem immer sehenswerten
Domschatz), gehort in die Reihe dieser Besonder-
heiten.



EINE REISE ZU ORTEN DER KIRCHENPROVINZ PADERBORN

Der Grund dafiir—auch der meiner Extratour dort-
hin — ist John Cages Orgelwerk »ORGAN%
ASLSP« (As Slow as Possible). Seit 2001 ist dieses
in duRerst gedehnter Zeit aufgefiihrte Orgelwerk
in der St.-Burchardi-Kirche zu héren - und das fur
eine Zeit von insgesamt 639 Jahren.

Entsprechend neugierig und vor allem wach fiir
Akustisches ndherte ich mich der Situation etwas
auRerhalb des Stadtzentrums. Die ersten Klange,
die ich horte, riihrten jedoch von Kindern her. Mit
Erdklumpen bewarfen sie eine Skulptur vor der
Kirche, die aus eckigen Stahlrohren bestand. Erst
in der Kirche horte ich die Klange der Cage-Arbeit
und sah die Konstruktion dafr. Die Orgel besteht
aus einer einfachen Holzkonstruktion in einer
Vitrine. Hier sind drei Orgelpfeifen eingebracht,
die konstant einen Akkord héren lassen: fir meh-
rere Monate, bis zum nachsten Wechsel.

Dass diese Arbeit ihren Platz in der Burchardskir-
che gefunden hat, geht nicht zuletzt auf einen
Kinstler zuriick: Johann-Peter Hinz, von dem auch
die eben erwadhnte Skulptur stammt, war auch
kommunalpolitisch aktiv. Der Zustand des Gebau-
des, zwischen unrenoviertem Zustand und der
Ahnung einer besseren Vergangenheit bildet nicht
nur rdumlich einen Hintergrund flr diese experi-
mentelle Musik. Nach einer langeren Zeit in der
Kirche, so scheint es mir, gewdhnt man sich gewis-
sermalen an den klanglichen Grundtenor. Die Kir-
che soll auch in diesem Zustand bleiben —und das
scheint mir im Zusammenhang mit den nur etwa
alle zwei Jahre sich andernden Akkorden beden-
kenswert. Immerhin ist es keine Trimmerkirche
mit einer zu einem Zeitpunkt festgelegten Bot-
schaft (die zudem oftmals durch Skulpturen zusatz-
lich verstarkt wird), sondern eher ein historischer
Schwebezustand: gesichert, aber deutlich offener
als etwas Vergleichbares, zu dem mir kaum ein
Beispiel einfillt. Wohltuenderweise spielen auch
die Formen der Kirche mit: die raumlichen Struk-
turen sind ablesbar, die offenliegenden Mauern
zeigen, dass es mehr als einmal Verdanderungen
gegeben hat. Allmahlich drangt sich die Frage auf,
ob ich das Ganze noch als Kirchenraum wahr-
nehme.

Die soziale Neugier bringt mich weg von solchen
grundsatzlichen Betrachtungen.

Man hat in reprasentationsbedingter Offenheit
festgehalten, wer fiir den Betrieb der Orgel in Ver-
gangenheit gezahlt hat. Auch fur die Zukunft kann
man Namen lesen. Allerdings bleibt die Frage, wie
man zukiinftig diese Arbeit wahrnehmen wird.
Zumindest im aktuellen Sprachgebrauch unserer
Aktualitats-verliebten und auf Effizienz bedachten
Zeit werden die meisten bei ,, ASAP“ ,,as soon as
possible” verstehen.

Moglicherweise geht es bei diesem ganzen Vor-
haben, zu dem ich mich auf die Reise gemacht
habe, vor allem darum, sich auf das einzulassen,
was bereits lange zusammenklingt — so herausfor-
dernd das mit zunehmender Dauer auch sein kann.

Von April bis Juni 2022 lud Johannes Stahl (rechts, in der
Bildmitte die Brandenburger Kiinstlerin Nancy Jahns)
unter dem Titel,Wandelgdnge” Kiinstler_innen zu 4 Orten
zwischen Kunst und Kirche in Paderborn, Magdeburg
(Foto), Kassel und Meiningen ein. Er wird in unserer
kommenden Ausgabe dariiber berichten.

39



40

Mittelalter in Lette und Clarholz, ein Doppel-
Klosterjubildum und seine bilderreiche Uberlieferung

Josef Mense

Am Weihnachtstag des vergangenen Jahres wurde
das 900-jahrige Jubildaum der Griindung des Pra-
monstratenser-Ordens gefeiert. Wanderausstel-
lungen in Frankreich und in Deutschland (aktuell
noch bis zum 09.10.2022 im Klostermuseum Clar-
holz, einem wichtigen Zentrum in Westfalen) wiir-
digen Leben und Wirken des Griinders und geben
einen Uberblick tiber die besonderen Leistungen
des Ordens.

Der Lebensweg des Norbert von Xanten ist alles
andere als geradlinig verlaufen, doch er fand durch
Erfahrung zu einer theologischen ,Linie’, die ihn
und den Weg des von ihm gegriindeten Pramon-
stratenser-Ordens von allen anderen unterschied.

Bereits in der als exzessiv erscheinenden friihen

Lette, Siidportal (Anf. 13. Jh.)

Phase der Selbstkasteiungen und rastlosen Wan-
derungen als BuBprediger fallt auf, dass er sich
nicht in der Rolle eines Untergangs-Propheten
gefiel, sondern Johannes den Taufer als ,\Wegbe-
reiter” zum Vorbild nahm, mit der veranderten
(durchaus Uberzogenen) Vorstellung von einer
weltumspannenden christlichen Gemeinschaft
nach dem Modell der Jerusalemer Urgemeinde.
Freunde halfen ihm, Boden unter die FuRe zu
bekommen. Bei der Griindung seines Ordens
waren Frauen von Anfang an willkommen. Und
selbst dort, wo es schwierig war, hielt der Orden
spater an dem Ideal eines Doppel-Klosters fest,
um die Uberzeugung von der Ebenbiirtigkeit aller
Menschen zum Ausdruck zu bringen. In Lette han-
delt es sich bei dem Frauenkonvent, der dem Man-
nerkloster im benachbarten Clarholz zugeordnet
war, um eine fast nur noch symbolische Einrich-
tung, doch die kleine Kirche wurde geschmiickt
mit einem ins Auge springenden ungewdhnlich
prachtigen Portal! Die Uberzeugung von der glei-
chen Wirde aller Menschen war wohl auch die
spirituelle Triebfeder der Pramonstratenser, aufs
Land und zu den Menschen zu gehen, um dort —
bemerkenswert friih —Seelsorge als Bildungsarbeit
aufzubauen. Insofern war es konsequent, dass
Norbert von Xanten keine Kldster im klassischen
Sinne griindete, sondern Kanonikerstifte, Wohn-
gemeinschaften, denen er die offenere Regel des
hl. Augustinus gab.

Das Suidportal der Pramonstra-

tenserinnen-Kirche in Lette

Die eher unscheinbare romanische Kirche in Lette
weist auf ihrer Stidseite ein Uiberraschend aufwan-
dig gestaltetes Portal in bester handwerklicher
Qualitat auf, das mit einem deutlichen theolo-
gischen Akzent, aber auch mit ratselhaften,
mythisch anmutenden Skulpturen versehen ist.



MITTELALTER IN LETTE UND CLARHOLZ, EIN DOPPEL-KLOSTERJUBILAUM

Lette, Siidportal: Tympanon (Bogenfeld mit Tiirsturz)

Das macht neugierig und fordert zu einer naheren
Betrachtung und Auseinandersetzung auf.

Von Anfang an war die Stiftung im Jahre 1133/34
als ein Doppelkloster geplant; den kleineren Frau-
enkonvent siedelte man dabei an einer schon
bestehenden Kapelle in Lette an, die dem hl. Vitus
geweiht war. Anfang des 13. Jahrhunderts wurde
als Neubau die romanische Kirche errichtet, von
der bis heute die zwei westlichen Joche sowie der
Turm mit einem unpratentiosen, aber edlen Portal
im Westen und das Slidportal erhalten sind. Das
Kloster selbst lag nordlich der Kirche, das Stidpor-
tal diente von daher den Glaubigen aus dem Kirch-
spiel als Eingang, wobei die Verlegung des Haupt-
portals nach Stiden im 13. Jahrhundert in Westfa-
len haufiger zu beobachten ist.!

Das gestufte Portal mit je zwei Saulen zu beiden
Seiten lenkt den Blick auf das Tympanon und ladt
zum Innehalten ein. Anders jedoch als bei den stil-
bildenden (zeitlich friiheren) stidfranzésischen und
burgundischen GroR-Kirchen fehlt hier das bedeu-
tende Thema des Weltgerichts, und sei es als iso-
lierte Darstellung der ,Majestas Domini“, wie sie
bei einigen romanischen Kirchen im westfalischen
GroRraum vorkommt (z.B. Balve, Sauerland;
Rhena, Waldeck). Stattdessen wird ein schlichtes,
an den Balkenenden ausladendes lateinisches
Kreuz prasentiert, das auf einem angedeuteten
Golgotha-Higel postiert ist — weit umrahmt von
einem ausdrucksstarken Dekor aus unterschied-
lichen Wellenranken.

Darin befindet sich seltsamerweise, unten Mitte
links, eine erst auf den zweiten Blick erkennbare
Gans, die von einer Ranke frisst. Wenn man Inge-
borg Tetzlaffs Erfahrung vertraut, nach der ,nichts,
aber auch gar nichts in dieser Bilderwelt zufallig
ist“2, muss man dieses Detail nicht als Drdlerie
abtun. Das friedliche Tier soll uns vermutlich mit
seinem unspektakuldren Akt diskret darauf hin-
weisen, dass es sich bei dem Rankengewachs nicht
um bloRen Zierrat handelt, sondern (metaphorisch
und pars pro toto) um lebendiges Griin, im vorlie-
genden theologischen Kontext: um ,,Pflanzen, die
ihren Samen trugen nach ihrer Art” (Gen 1,12) —
eine Anspielung auf die Schopfungserzahlungen.
Das sorgfaltig und variabel gearbeitete Ranken-
werk wiirde demnach den Paradies-Garten dar-
stellen, das Kreuz in seiner Mitte ware — typologisch
verstanden — der ,neue Lebensbaum” (so wie
Christus der neue Adam ist, Rom 5,14), der zugleich
auf das Neue Jerusalem in Offb 22,14 verweist. Die
Zacken vor den Balkenenden des Kreuzes kdnnten
in diesem Zusammenhang als knospende Zweige
verstanden werden; in vielen mittelalterlichen Kir-
chen begegnet man Kruzifixen, bei denen die Bal-
ken als Laub tragende Baume gestaltet sind. Auf
diese Weise dulert sich im Letter Tympanon
schlieRlich doch das angestammte apokalyptische
Thema, freilich auf sehr subtile und zuriickhal-
tende Weise.

Interessant ist ein vergleichender Blick auf die Por-
tale von zwei anderen westfdlischen Kirchen der
romanischen Zeit. In Balve ist die Weltgerichts-
Thematik breit ausgefiihrt, jedoch auf mehrere
Portale verteilt. Das Portal der Turmtdr stellt als
Solitargruppe Christus in der Mandorla dar, flan-
kiert von zwei dienenden Engeln. Das Slidwest-
Portal zeigt Christus am Kreuz zwischen Maria und
Johannes, links und rechts davon die Geburt Jesu
und die Frauen am Grab. Hier wird also das neu-
testamentliche Heilsgeschehen ansatzweise in
szenisch-narrativer Form entfaltet. Von besonde-
rem Interesse ist in diesem Zusammenhang das
Tympanon des slidostlichen Portals: Es wird
umschlossen von einem breiten vegetabilen Band,
das wie in Lette in zwei unterschiedlich gestaltete
,Spharen’ geteilt ist, die man auch als Erde und
Himmel deuten kann. Im Innenraum ist ein Garten

M



42

MITTELALTER IN LETTE UND CLARHOLZ, EIN DOPPEL-KLOSTERJUBILAUM

e e s R

AT,

Soest, Maria zur Héhe: Hauptportal (um 1190)

dargestellt, dessen Mitte ein Kreuz mit flankie-
renden Baumen beherrscht. Die Parallelen zu Lette
sind unibersehbar. Das stidwestliche Hauptportal
der Soester Kirche Maria zur Hohe (Hohnekirche)
erinnert durch seine gestufte Struktur mit zwei
Doppelsdulen (um1190) auf Anhieb an Lette. Sein
Bogenfeld ist gepragt von einer schon gotisch aus-
gefiihrten, dramatisierten Kreuzigung Jesu, gefasst
in eine Mandorla, die formal einen Vierpass dar-
stellt, der Platz lasst fiir Engelfiguren; links und
rechts sind, wie in Balve, die Szenen der Geburt
Jesu und der drei Frauen am Grab platziert.3

Vor diesem Hintergrund wird die auf den ersten
Blick befremdlich wirkende Schlichtheit und
Zuriickhaltung des Letter Tympanons erst recht
augenfallig, insbesondere in Anbetracht der Tat-
sache, dass die seitlich davor liegenden Kapitell-
Zonen unerwartet Uppig bedacht wurden. Anders

7

Soest, Maria zur Hohe: Kapitelle rechts

als in Soest sind nicht nur die Kapitelle als solche
kinstlerisch gestaltet, sondern auch die dartber
befindlichen Kdampfer-Platten, die nach oben hin
zu selbstandigen Skulpturen ausgeweitet wurden;
sie tragen sogar die symbolischen Hauptbedeu-
tungen. Auf der linken Seite buhlt ein nacktbusiges
Weib, das mit dem Licheln eines zufriedenen
Engels zwei junge Drachen an ihren Briisten nahrt,
um Aufmerksamkeit.4 Der Bildtypus begegnet im
westfilischen Kulturraum des Ofteren, auch in
Soest; dort allerdings sieht man sich einer miss-
gunstig blickenden Frau konfrontiert, die einem
Hexen-Marchen entstammen kdnnte — was wie-
derum naher an einen moglichen franzosischen
Ur-Typus heranreicht. In der ehemaligen Abteikir-
che Saint-Pierre von Moissac wird im Kontext eines



MITTELALTER IN LETTE UND CLARHOLZ, EIN DOPPEL-KLOSTERJUBILAUM

Bilderzyklus zum Thema ,,Lazarus und der reiche
Mann“ eine ganzfigurige nackte ,Luxuria“ vorge-
fahrt (um 1130), in deren Briste sich zwei herauf
gekrochene Schlangen verbissen haben, ,ein
wahres Inbild der Wollust“> — vermutlich gedacht
als Abschreckung vor den Kapitalstinden der Hab-
gier, der Verschwendungssucht und der sexuellen
Ausschweifung. Daran gemessen ist die Letter Dar-
stellung eine lebenspralle, wenn auch paradoxe
Inszenierung: Man prasentiert mit Detailfreude,
wovor man warnt. Ob in Soest, Brilon (Propstei),
Miinster (St. Ludgeri), Osnabrick (Dom-Sakristei),
Herford (Miinsterkirche: vierfach, in differenzie-
renden Varianten) oder in der Schlosskapelle zu
Rheda — nirgends ist diese Frau so schon wie in
Lette!

Horst Bredekamp® hat in seiner maRgebenden
Studie zu den AuRenskulpturen der nordspa-
nischen Kirche San Martin in Fromista (um 1075)
zunachst einmal die grundlegende Funktion der
Damonenabwehr durch das Mittel der Damonen-
Prasentation hervorgehoben, denn nach dama-
ligem Verstandnis der biblischen Szene in Mt 12,26
war man Uberzeugt, dass der Teufel nur durch
Beelzebub abzuschrecken sei — unter der kultur-
psychologischen Voraussetzung, dass Bild und
Wirklichkeit in breiten Bevolkerungsschichten
nicht scharf voneinander getrennt wurden. Eine
solche apotropdische Wirkung ist fur die Letter
»Luxuria” nicht anzunehmen — doch zunachst ein-
mal ein Blick auf die rechte Seite.

Lette, Kapitell-Zone rechts: Akrobat und mutierte Adler

Als Pendant zur schonen Teufelshure tritt hier ein
mannliches Wesen auf, das eine sportliche Ubung
vorzutragen scheint, einem Handstand &hnlich.
Skulpturen dieser Art folgen einem ebenfalls in
Frankreich etablierten Bildtypus, der dort
,homme culbuté” (Mensch, der einen Purzel-
baum schligt)’ genannt wird, aber auch allgemei-
ner als Akrobat oder Turner oder als Harlekin und
SpalRmacher aufgefasst werden kann und in ent-
sprechenden Variationen auftritt, wobei die Nach-
barschaft zu Musik, Tanz und Sexualitat flieBend
ist. Das alles wird am Nordportal der Briloner Prop-
steikirche in einem Skulpturenensemble zusam-
mengebracht: Eine ganzfigurige junge Frau im
Clownskostiim zieht zwei Drachen zu ihren Briisten
heran, wahrend ihre Beine ekstatische Tanzschritte
ausfiihren; rechts daneben spreizt (stark stilisiert)
eine nackte doppelschwinzige Nereide in akroba-
tisch obszéner Weise ihre ,Schenkel’, links droht
eine Teufelsmaske. Formal betrachtet, ist dies eine
plakative Zurschaustellung, triviale Pranger-Pada-
gogik. In jedem Fall geht es um die Achtung von
AuBerungen ,.einer ungeziigelten Kbrperlichkeit”s,
theologisch um den Mangel an Erschitterung und
Ernsthaftigkeit angesichts der schmerzhaften und
aus selbstloser Erniedrigung und Liebe erfolgten
Erlésungstat Christi.

Zu erganzen ist, dass es sich bei den Spielleuten
im Mittelalter um fahrendes Volk handelte, also
Menschen ohne Heimat und Ehre, die, befreit von
sozialem Anpassungsdruck, das birgerliche und
kirchliche Leben durcheinander brachten.

43



44

Gegen Figuren solcher und anderer Art, die man
als unschén oder ,,unschicklich” (Bernhard von
Clairvaux spricht von ,,Deformation”) befand, hat-
ten schon die reformorientierten Zisterzienser
scharf und schneidend protestiert. Und in Lette,
an einer Konventsgriindung des hl. Norbert, der
an asketischer Strenge dem hl. Bernhard in nichts
nachstand, wird das 6ffentlich ausgestellt? Genau
genommen wird es in einer Uiberzeichneten Form
dargeboten, denn der Akrobat stellt ein chto-
nisches Zwitterwesen dar, das an ,primitive’ Natur-
gottheiten und magische Kulte erinnert. Eine sol-
che Verfremdung kann nur als gezielte Kritik
gemeint gewesen sein, als ein Spiegel, der die
Besucher zur Besinnung und Reinigung auffordert,
bevor sie das Gebaude zum Gottesdienst und sei-
ner heiligen Liturgie betreten.

Mit allem, was die Kapitelle und die im vorderen
Bereich platzierten Kampfer-Skulpturen sonst noch
bieten, wird diesem Ansinnen Nachdruck verlie-
hen. Dort tummeln sich Basilisken und pervertierte
Adler, die in dschungelartiges, mit Schlangenaugen
(,,Bohrlocher”) versehenes Schlinggewachs ver-
woben sind zu einem undurchschaubaren, Angst
erzeugenden Tohuwabohu. Doch auch darin gibt
es noch einige, man mochte fast sagen ,aufklare-
rische’ Momente: Links ragt aus dem Gewirr eine
damonische Maske hervor (in Soest ist sie parallel,
also gleichrangig zum Drachenweib gesetzt), deren
Maul nach beiden Seiten hin Schlingpflanzen ent-
lasst, Verkorperung eines ,Magiers” (Apg 8,9) und
Lugenapostels, der die Menschheit mit seinen rhe-
torischen Kuinsten in die Irre fiihren will. Deutlicher
noch das ,Bihnen-Theater’ auf der rechten Seite:
Dort sind zwei Hollenfiirsten in prachtvollen Roben
zu sehen, von denen der eine frohgemut in die
Welt hinaus lachelt, wahrend der andere etwas
verlegen zur Seite schaut. lhre spitzen Kopfbede-
ckungen erinnern an kirchliche Wirdentrager,
Bischofe oder Abte, und korrespondieren mit einer
Mitra, die ganz rechts im unteren Dekorband des
Bogenfeldes angebracht ist — parallel zur genann-
ten Gans. Fatal ist, dass unter den offenen Gewan-
dern der ,hohen Geistlichen’ jeweils zwei (gegen-
standig angeordnete) damonische Tiere hervor-
schauen, die einen Vogelleib mit KrallenfiiRen
sowie einen geringelten Schlangenschwanz haben

MITTELALTER IN LETTE UND CLARHOLZ, EIN DOPPEL-KLOSTERJUBILAUM

— Basilisken derselben Art wie bei dem Drachen-
weib gegeniliber —und deren nicht sichtbare Halse
in den gemeinsamen, oben beschriebenen Men-
schengesichtern enden. Auf gleicher Hohe befin-
det sich an der Kapitellkante ein aufrechtstehender
Adler, sonst immer Symbol der siegreichen Aufer-
stehung Christi: hier weggedrangt und tGiberdeckt,
ja durch Teufelsranken geradezu stranguliert.®
Rechts neben dem Akrobaten verbiegen sich zwei
Adler artistisch den Ricken, um mit ihren Képfen
in einem gemeinsamen Tiermaul zu miinden, mit
dem sie sich in die Fliigelfedern beien. Der linke
Adler tragt ein Beinkleid, das wie Seide herabfallt
und nur die Krallen hervortreten lasst —wohl eine
feinsinnige Anregung zur Ubertragung auf die
Menschenwelt.

In diesen offensichtlich grotesk-parodistischen
Darstellungen zeigt sich ein Uberraschend selbst-
bewusster kritischer Geist. Moglicherweise arti-
kuliert sich hier — mit kiinstlerischen Mitteln und
gefiltert durch eine fortgeschrittene Reflexion —ein
Ruckgriff auf den entschiedenen Willen des hl.
Norbert zu Reformen, wie er sie nach seiner Kon-
version vertreten und durchgefiihrt hat.

Zu erinnern ist an die Tatsache, dass Norbert sich
der Tradition des Augustinus und damit der ins
Christentum Ubersetzten Philosophie des Neupla-
tonismus anschloss. Sie geht davon aus, dass es
keinen ontologischen Dualismus gibt, es handele
sich vielmehr um ein abgestuftes Sein, so dass sich
auch im ,Mangel”, das heillt im Hasslichen noch
ein Rest des Schonen, zumindest eine Ahnung
davon verberge. Hugo von Sankt Viktor, einfluss-
reicher Theologe und Leiter der Klosterschule des
Augustiner-Chorherrenstifts von St. Victor (Paris),
Zeitgenosse Norberts sowie Bernhards von Clair-
vaux, sprach deshalb —entgegen dem rigiden Puris-
mus des Zisterziensers —der Darstellung des Hass-
lichen und AbstoRenden in der Kunst einen posi-
tiven Erkenntniswert zu. Jeder Mensch habe in
sich die Sehnsucht nach dem Schénen und dem
Guten, letztlich nach Gott. Nehme er das Hassliche
wahr, empfinde er dies als schmerzlich und strebe
nach ,Heilung’.'® Das lieRe sich auf die Darstel-
lungen der rechten Seite des Portals beziehen, wie
aber ist es mit der schonen Frau auf der Linken?



MITTELALTER IN LETTE UND CLARHOLZ, EIN DOPPEL-KLOSTERJUBILAUM

Augustinus hatte im Rahmen der kritischen Riick-
schau auf sein Leben (Confessiones) die verschie-
denen Moglichkeiten der Versuchung’, die den
Menschen von Gott fernhalten, auf den wesent-
lichen Punkt der ,Begierlichkeit der Augen” (con-
cupiscentia oculorum) zurlckgefihrt. Sein Bekennt-
nis lautet: ,,Schénheit und Wechsel der Formen,
Leuchtkraft und Anmut der Farben liebt das Auge.
Aber diese Dinge sollen nicht meine Seele haben;
haben soll sie Gott.“" Dieselbe Reaktion wird auch
von den Betrachtern erwartet. Aber moglicher-
weise hatten die verantwortlichen theologischen
Berater (die eigentlichen ,Klnstler’) bereits etwas
viel Anspruchsvolleres, Subtileres im Sinn. In einer
kirzlich erschienenen opulenten Dissertation zu
dem spéatmittelalterlich/friihneuzeitlichen fla-
mischen Maler Quentin Massys untersucht Frie-
derike Schutt Bildstrategien der Affekterzeugung
durch Konzept und Gestaltung des Malers. An Dar-
stellungen aus der Passion wird verdeutlicht, wie
die Betrachtenden durch Mitempfinden der Lei-
den Jesu (compassio) auf Grund der Selbsterkennt-
nis als potentielle Mittater (compunctio) zu einer
Erschiitterung und so zu einer ,,Reinigung” gefiihrt
werden sollen.”? Um Mitempfindung in diesem
Sinne geht es hier gewiss nicht, aber denkbar ist
eine augenblickshafte Erkenntnis der eigenen Ver-
fihrbarkeit, verbunden mit einer Scham und
,Reue’, die das Herz offnet fiir eine bewusstere
Hinwendung zu Gott. Ob solche kiinstlerischen
Strategien schon fiir die Zeit um 1230 vorstellbar
sind? Wir sind es gewohnt, Menschen des ,tiefen
Mittelalters” Grobheiten aller Art, nicht aber eine
differenzierte Psychologie zuzutrauen.'3

Im Lichte dieser Erkenntnisse wiirde dann auch
verstandlich, dass die friiher beobachtete Schlicht-
heit des Tympanons, die in auffilligem Wider-
spruch zu den Kapitell-Skulpturen steht, nicht als
Missgriff der Kiinstler zu werten und auch nicht
auf eine friihere oder spatere Anbringung zurtick-
zufiihren ist, sondern sich einer ausgefeilten, the-
ologisch und psychologisch durchdachten Konzep-
tion verdankt. Denn das Kreuz wird nun zum tiber-
ragenden und beruhigenden Fluchtpunkt der
Augen und des Geistes, und der Glaubige kann
dabei durch innere Vergegenwartigung “erleben’,
dass es sich um das dingliche Stellvertreter-Symbol

flr Christus selbst handelt als den gekreuzigt Auf-
erstandenen und dariiber hinaus endzeitlichen
Richter und Troster: “Siehe, ich mache alles neu!”
(Offb 21,5)

Um noch einmal auf die sympathische Gans
zurlickzukommen: Sie ist, wie viele andere Sym-
boltiere, ein ambivalentes Geschopf, der Ganter
gilt auch als kriegerisch und war in Rom beispiels-
weise Attribut des Gottes Mars. Die Gans kdnnte
aufmerksame Besucherinnen und Besucher in
einem positiven Sinne u.a. erinnert haben an die
heiligen Ganse der romischen Gottin Juno, das
heilt mit Blick auf den Konvent: an die ,fraulichen’
Tugenden der Treue und Sorgfalt. Aber naturlich
auch an den hl. Bischof Martin und, besonders
naheliegend wegen der Zugehdrigkeit zum Bistum
Minster, an den hl. Bischof Ludgerus, von dem
zwei auf Ganse bezogene Wunderlegenden erzahit
wurden! Das wiirde auch die merkwiirdig wie ein
Versatzstlick erscheinende Mitra im Bogenfeld-
Dekor erkldaren—beide Symbole zusammen bestar-
ken sich gegenseitig als Hinweise flr eine erwei-
terte Interpretation (Abbildungen S. 46).

Als Bauherr der Letter Kirche ist der dritte Clarhol-
zer Propst anzunehmen, sein Name ist Ludger. Er
wurde 1217 als sehr junger Mann ins Amt berufen
und nachdricklich geférdert durch den damaligen
Generalabt der Pramonstratenser, Gervasius. Ein-
zelne Urkunden aus Ludgers Amtszeit — er wurde
1235 zum Abt von Sayn gewahlt und kehrte von
dort nach dem Tod seines Nachfolgers in Clarholz,
Propst Johannes, unter Beibehaltung des Titels
Abt in sein Heimatkloster zuriick, wo er 1251—1255
nochmals bezeugt ist — deuten an, dass er aus
Soest gestammt haben konnte. Dies wirde viel-
leicht die oben beschriebene strukturelle Nahe
der Portale erkldaren — und die Eigenstandigkeit
und kreative Weiterentwicklung der Letter Kon-
zeption profilieren!

Von daher stellt sich noch einmal die Frage nach
der eigenwilligen Gestaltung des Portals, die in
keinem Verhaltnis zum Ort und zum Anlass des
Baus der Kirche steht, und insbesondere nach den
ins Auge springenden parodistischen Zuspit-
zungen. Die kleine, auf den ersten Blick deplatziert

45



46

MITTELALTER IN LETTE UND CLARHOLZ, EIN DOPPEL-KLOSTERJUBILAUM

Rl -

Lette: Mitra im Bogenfeld-Dekor

erscheinende Gans legt den Gedanken nahe, dass
Propst Ludger seinen Reformwillen signalisieren
wollte mit einem dezenten, aber gezielten Hinweis
auf seinen Namensvetter, den hl. Liudger, der sich,
als friesischer Missionar, nicht nur kritisch mit der
gewaltbetonten Missionspolitik Karls des GroRRen
auseinandersetzte, sondern auch das Verhalten
jener Vertreter des Christentums zur Sprache
brachte, , die den Adel der Geburt dem Adel der
Tugenden vorzogen, [...] und von ,Liebe zu Gold
und Silber’ sowie Verlangen nach Landbesitz und
stolzer Ruhmsucht’ bestimmt waren'4, Liudger
hatte nachdricklich auf der ,apostolischen”
Methode bestanden, einer behutsam-gediegenen
Unterweisung des Volkes, auf der Grundlage des
vorbildlichen Lebens der Missionare selbst — den

Clarholzer Konventualen, mutatis mutandis, zur
Ruckbesinnung empfohlen. Doch auch wenn nicht
jeder Betrachter die gewahlte Symbolik zu erschlie-
Renin der Lage war: Musste dieses Portal nicht als
ein eindrucksvolles offentliches Zeichen des Neu-
anfangs und des Aufbruchs aufgefasst werden?

Hundert Jahre spater wurde die Klosterkirche der
Pramonstratenser in Clarholz zu einer gotischen
Hallenkirche umgebaut, sie bekam ein mit Kreuz-
rippen versehenes Gewdlbe, in deren Zwickel
bedeutende Deckenmalereien in noch roma-
nischer, das heiflt durch Symboltiere und Fabel-
wesen gepragter Art eingebracht wurden. Fir die
Offentlichkeit weniger auffillig, finden sich ober-
halb des Stdportals, des Eingangs der Konventu-
alen, mahnende Hinweise auf Untugenden wie
Eitelkeit oder Streitsucht, Gber dem Sanktuarium
jedoch auch ein schroffes satirisches Bild: ein sicht-
lich zerzauster (,,korrumpierter”), hinterrticks mit
seinem Schlangenschwanz einen Fisch (,,Christen”)
verschlingender Adler (,geweihte Stellvertreter
Christi“), der thematisch mit dem Portal von Lette
korrespondiert.



MITTELALTER IN LETTE UND CLARHOLZ, EIN DOPPEL-KLOSTERJUBILAUM

Anmerkungen

1

Vgl. Meier, Johannes: Die Clarholzer Pramon-
stratenser und ihre Schwestern in Lette, in:
Miunsterland, Jahrb. d. Krs. Warendorf 2019,
S. 133f. — Hermann von Tournai, einer der zeit-
gendssischen Biographen Norberts, gibt die-
sem gerade wegen der Einstellung gegeniber
den Frauen den spirituellen Vorrang vor Bern-
hard von Clairvaux.

Tetzlaff, Ingeborg: Romanische Kapitelle in
Frankreich, K6ln 1976, S. 31.

Eine umfassende Interpretation findet sich in
Engemann, Josef: Das Hauptportal der Hohne-
kirche in Soest, Minster 1991. — Unsere Deu-
tung setzt an bei der Unterscheidung des Bild-
typus der ,Luxuria“ und dessen dortiger, rein
funktionaler Verwendung als Figur der ,Terra“.

Sie ist verwandt mit der Sirene (Nereide), wird
aber auch Lamia genannt. Bei Hrabanus Mau-
rus findet sich das Modell fir den Bildtypus des
Drachenweibs: , Lamia diabolus vel daemones,
ut in Jeremia: Sed et lamia nudavit mamillam,
et lactavit catulos [Thren. IV].” (De Universo, 8,
I. De bestiis, 52)

Geese, Uwe: Romanische Skulptur, in: Rolf
Toman (Hg.): Die Kunst der Romanik, K6In1996,
S.344.

Bredekamp, Horst: Wallfahrt als Versuchung,
in: Kunstgeschichte — aber wie?, Berlin 1989,
S. 221-258.

Champeaux, Gérard de/Sébastien Sterckx:
Introduction au Monde des Symboles, Paris
1980, S. 361. Theologisch wird dieser Mensch
gedeutet als ein ,verdrehter”, der seinen Kopf
buchstablich von Gott ab- und sich den ,ani-
malischen und finsteren Regionen der Unter-
welt” zuwendet, nach klassischer Lehre ist er
der ,homo in se curvatus” (vgl. Augustinus).
— Auf zwei Kapitellen der romanischen Basilika
St. Cyriakus in Geseke kommen ebenfalls sol-
che Turner vor.

Bredekamp, Wallfahrt, S. 231.

9

10

1

py

12

13

14

Das konterkariert eine Darstellung in der Vor-
halle des Doms zu Fritzlar, wo zwei an den Kan-
ten stehende Christus-Adler mit ihren Krallen-
fiRen Basilisken festhalten, die dabei sind, eine
,arme Seele” ins Hollenreich zu entflihren, vgl.
Mense, Josef: Mittelalt. Bildwelten, Kassel
2018, S. 71.

Vgl. dazu Kliche, Dieter: Hasslich, in: Karlheinz
Barck: Asthet. Grundbegriffe, Bd. 3, Stuttgart
2001, S. 25-66; vgl. auch Kriger, Klaus: Einlei-
tung zu Krliger (Hg.): Curiositas. Welterfahrung
und asthetische Neugierde in Mittelalter und
friher Neuzeit, Gottingen 2002, S. 9—18.

Augustinus Conf. X 34; zit. aus: Augustinus.
Bekenntnisse, Ubers. v. J. Bernhart, Ffm 1964,
S.200.

Schiitt, Friederike: Quentin Massys. Bildstrate-
gien der Affekterzeugung, Petersberg 2021,
S. 56—58.

Beispiel ,schamweisende Frau” von Sainte-
Radegonde, Poitiers: Sie bildet ja nicht, wie
verbreitet zu lesen ist, eine Nonne ab, die ihre
durch Restriktion verursachte sexuelle Not
herausschreie. Die Skulptur stellt eine Prosti-
tuierte dar, die ihren Umhang zuriickschlagt,
um mit einem gezwungenen Lacheln nicht nur
die Uiberbetonten Briste, sondern auch ihre
offene Vulva anzubieten, die sie mit den Fin-
gern auseinanderzieht. Dies als eine Methode
der Abschreckung aufzufassen, diirfte wohl
eine Fehleinschatzung sein. Das Bild zielt unver-
hohlen auf Stimulation — in der Hoffnung auf
unmittelbare Selbsterkenntnis aus Selbst-Ekel.

Padberg, Lutz E. von: Christianisierung im Mit-
telalter, Darmstadt 2006, S. 81 (Zitate aus: Vita
Gregorii, c. 2).

E-Mail Mense

47



48

St. Laurentius in Clarholz:
Romanische Motive in gotischen
Gewodlben

Die katholische Pfarrkirche St. Laurentius in Clar-
holz ist Teil eines historischen Ensembles, das mit
seinem Hauserkranz, der den nordlich gelegenen
Kirchenvorplatz umschlieft, den alten Dorfkern
ausmacht. Wer zundchst einen interessierten
Rundgang unternimmt, wird Uberrascht feststel-
len, dass sich ihm siidlich der Kirche das weitldu-
fige und reizvolle Areal einer ehemaligen Kloster-
anlage darbietet. Sie verdankt ihre Existenz einer
Stiftung des Edlen Rudolf von Steinfurt, der im
Jahre 1133 dem damals jungen Pramonstratenser-
orden Guter zwischen Ems und Lippe tberlieR zur
Grundung eines Klosters in Lette fir die Frauen
und in Clarholz fiir die Manner. Bei Clarholz kreuzte
die FernstraRe Miinster—Paderborn das Tal des
Axtbachs, der von den Beckumer Bergen der Ems
zuflieRt. Im 14. Jahrhundert verlief hier auch die
Fernhandels-Verbindung zwischen Bielefeld und
Hamm. Schon friih wurde ein Klosterspital einge-
richtet, um Reisende zu versorgen.1

MITTELALTER IN LETTE UND CLARHOLZ, EIN DOPPEL-KLOSTERJUBILAUM

Zentrum eines Klosters ist die Kirche. Mit ihrem
Bau wurde sofort begonnen, 1175 war sie fertigge-
stellt. Zur Weihe durch Bischof Arnold von Osna-
briick erhielt sie eine Reliquie des erst wenige
Jahre zuvor in Canterbury ermordeten Erzbischofs
Thomas Becket. Das kostbare Reliquiar, wohl in
Frankreich hergestellt, wo Thomas Becket in den
neuen Orden der Zisterzienser und Pramonstra-
tenser viel Sympathie genoss wegen seines Wider-
stands gegen den englischen Konig, ist heute noch
im Besitz der Kirchengemeinde. Aus der friihen
Zeit sind auch zwei eindrucksvolle bronzene
Lowenkopfe als Tiirzieher am Westportal erhalten.
Von nachhaltiger Bedeutung war dann der Umbau
der urspriinglich flach gedeckten romanischen
Basilika zu einer gotischen Hallenkirche ab etwa
1320, so wie sie auch jetzt noch besteht. Dabei
wurde der Grundriss, das heilt die Kreuzform der
Kirche gewahrt. Die vorhandenen Mauern wurden
erhoht und mit Gewélben Gberfangen, in den Sei-
tenschiffen mit einem einfachen Kreuzgratge-
wolbe, im Mittel- und Querschiff mit einem Kreuz-
rippengewdlbe. Der Altarraum wurde zu einem
groRen Chor erweitert.

Clarholz: Gesamtansicht des Bildprogramms — als Spiegel-Projektion



MITTELALTER IN LETTE UND CLARHOLZ, EIN DOPPEL-KLOSTERJUBILAUM

Bei einem Kreuzrippengewdlbe wird die gesamte
Lange des Kirchenschiffs und der Seitenschiffe in
kleine Abschnitte eingeteilt. Diese sogenannten
»Joche” sind jeweils Uberwolbt mit einer Art Kup-
pel, die getragen wird von tiberkreuz verlaufenden
Rippen. Im Scheitel befindet sich ein Schlussstein,
der oft auf besondere Weise mit Bildwerken
geschmiickt ist. Wo die Rippen oben zum Schluss-
stein hin zusammenlaufen, bilden sie Zwickel, drei-
eckige freie Zwischenrdume, die sich fir gemalte
Verzierungen anbieten. In Clarholz wurden in die
Zwickel von vier Jochen Tierbilder, aber auch Mon-
sterwesen sowie einige wenige pflanzliche Ele-
mente eingebracht, in ,flotter und sicherer Pinsel-
fihrung” gemalt, ,ungewdhnlich reizvoll und
ansprechend“? Die Figuren sind, mit einer Aus-
nahme und abgesehen von den floralen Ele-
menten, einheitlich in einem intensiven Oxydrot
(,,Ochsenblut”) gehalten, was ihnen deutliche Kon-
turen und ein fast scherenschnittartiges Aussehen
verleiht.

Vermutlichim19. Jahrhundert waren diese Male-
reien Ubertliincht worden — aus dem damals
modernen ,Streben nach sichtbarer Wirkung des
Baumaterials, bisweilen gemischt mit roman-
tischer Begeisterung flr urtiimliches Mauerwerk®.
Nach dem Zweiten Weltkrieg setzte sich in ganz
Europa die Erkenntnis durch, ,,dass mittelalterliche
Architektur ohne Fassung ein Kérper ohne Haut
ist“3 In Clarholz wurden 1957 bei Restaurierungs-
arbeiten die Ausmalungen des 14. Jahrhunderts
aufgedeckt und 1958 unter Leitung der langjah-
rigen Hauptkonservatorin des Westfalischen
Amtes fir Denkmalpflege in Munster, Dr. Hilde
Claussen, freigelegt. In ihrem umfangreichen
Arbeits- und Erfahrungsbericht formuliert sie auch
Ansatze einer Bilddeutung. Dabei legt sie sehr aus-
fuhrlich den ikonographischen Kontext der Bildge-
staltung dar, das heillt deren enge Bindung an
Uberlieferte Formen, und gesteht darliber hinaus
einem Teil der Malereien zu, dass ,,Gedanken sym-
bolischer Art doch fiir einige Bilder bestimmend”
gewesen seien. Insgesamt kommt sie aber zu dem
Ergebnis: ,Ein zusammenhangendes Programm
darf man wohl kaum vermuten, denn augen-
scheinlich geht aus der Anordnung hervor, dass
der Wunsch nach dekorativer Wirkung im Vorder-

grund gestanden hat.“> Dieser Einschitzung, die
sich wohl einer grundsatzlichen Vorsicht gegen-
Uberinhaltlichen Festlegungen in der Nachkriegs-
zeit sowie der zeittypischen Bevorzugung der iko-
nographischen Methode verdankt, muss man nicht
folgen. Im Gegenteil: Wahrscheinlicher ist die
Annahme, ,dass nichts, aber auch gar nichts, in
dieser Bilderwelt zufillig ist“.® Konkreter gesagt:
,Im christlichen Denken des Mittelalters tragt
jedes Element der realen Welt in sich eine oder
mehrere Botschaften, die auf die spirituelle Welt
verweisen.”” Um das zu Uberpriifen, muss man
sich den ratselhaft und fremd wirkenden Male-
reien mit ruhigem Blick zuwenden.

Zunachst einmal: Dass in der Zeit um 1340, die
meistens schon als ,,spatgotisch” angegeben wird,
in ein solches Gewdlbe noch Bilder eingebracht
werden, die von der Formensprache her als roma-
nisch anzusehen sind, das heilt, die damals eigent-
lich schon als ,unmodern’ gelten mussten, ist
hochst erstaunlich! Einmal abgesehen von
Ungleichzeitigkeiten in der kunsthistorischen Ent-
wicklung: Es kdnnte sein, dass diese ungewohn-
liche Entscheidung bewusst getroffen worden ist,
und von daher ist vorstellbar, dass die Auswahl der
Bilder und ihre Zuordnung zueinander auf eine
Weise vorgenommen wurde, die es erlaubt, einer
geistlichen Idee, einer theologischen Konzeption
Ausdruck zu verleihen. Dieser Spur wird im Fol-
genden nachgegangen werden. Dass die schritt-
weise entfalteten Interpretationen als Vorschlage
anzusehen sind, die hypothetischen Charakter
haben, versteht sich von selbst.

Die vier mit Bildern ausgestatteten Joche befinden
sich vorne in der Kirche, zwei in den Seitenarmen
des Querschiffs, eins im Zentrum des kreuzfor-
migen Grundrisses der Kirche (Vierung) und eines
im Chor, insgesamt also in dem Teil der Kirche, der
den Pramonstratenser-Konventualen vorbehalten
war.

Nordliches Querschiff

Betritt man die Kirche vom Kirchenvorplatz her
durch den (erstim19. Jahrhundert eingerichteten)

49



50

MITTELALTER IN LETTE UND CLARHOLZ, EIN DOPPEL-KLOSTERJUBILAUM

Miinster,
Uberwasser-
kirche: Adler

schldgt Affen,
Greif schldgt
Lowen

Nordeingang, erblickt man gleich links an der SUdliches Querschiff

Decke das am einfachsten gestaltete Bildensem-
ble. Seine Deutung ist, mit Kenntnis der roma-
nischen Bildsymbolik, relativ leicht. Wir sehen
einen zweifliBigen Drachen, in mittelalterlicher
Bildsprache eine Verkorperung des Satans, und
ihm gegenuber einen (heraldisch-majestatisch sti-
lisierten) Adler, der in Fortschreibung alttesta-
mentlicher Gottessymbolik (vgl. Dtn 32,11) und in
dieser kontrapunktischen Gegenuberstellung
ohne Zweifel Christus darstellt, als sieghaft Aufer-
standenen (nach Hrabanus Maurus). Man bezog
sich damals neben der Bibel vor allem auf ein Buch
namens Physiologus, das Uber Jahrhunderte sehr
popular war und Tiergeschichten mit allegorisch-
moralischen Deutungen enthielt.8 Quer dazu ste-
hen sich ein Lowe und ein Greif gegentiber. Der
Lowe ist an sich mehrdeutig in der mittelalter-
lichen Symbolik. Er kann Ausdruck von Starke und
weltlichem Machtanspruch sein, sowie Symbol
der Auferstehung Christi (vgl. Offb 5,5: ,Léwe aus
dem Stamme Juda“) und Erkennungszeichen des
Evangelisten Markus, aber auch eine Stellvertre-
terfigur des Teufels. Da der Greif eindeutiges Chri-
stussymbol ist (als Chimare aus Lowe und Adler
die zwei Naturen Christi verbildlichend)® und es
hier offenbar um ,profilierte Konfrontation’ geht,
muss man den Léwen mit seiner aggressiv erho-
benen Tatze neben dem Drachen in diesem Fall
als Verkorperung des Bosen ansehen, entspre-
chend dem Wort des Apostels Petrus: ,Seid nlich-
tern und wachet! Denn euer Widersacher, der
Teufel, geht umher wie ein brillender Lowe,
suchend wen er verschlinge.” (1 Petr 5,8) Als Par-
allele kann das Beispiel vom Westportal der Uber-
wasserkirche im nicht weit entfernten Minster
dienen: Ein Greif schlagt einen Léwen, und links
daneben: Ein Adler (fragm.) schlagt einen Affen.

Wenn man nun zundchst auf die andere Seite
wechselt und in den stidlichen Querschiffarm geht,
stellt man sofort strukturelle Unterschiede fest.
Hier stehen sich zwar einerseits ebenfalls zwei Ein-
zelfiguren gegenuber, die leicht als Einhorn und
als Hirsch zu identifizieren sind, beide gelten
jedoch als Positiv-Symbole, sie kénnen Christus
darstellen, aber auch jeden Getauften als Nach-
folger Christi meinen. Mit dem Hirsch wurden die
Tugenden der Gottesliebe (vgl. Ps 42,2) und des
Starkmuts im spirituellen Kampf gegen den Satan
verbunden, im Einhorn sah man die Tugenden der
Sanftmut und der Demut (gesenktes Horn) darge-
stellt — darin klingt auch ein Bezug zu Maria an,
der auf vielen Gemalden des Mittelalters ein Ein-
horn beigesellt ist. — Quer dazu sind Doppelfiguren
angebracht. Auf der Innenseite lassen sich zwei
gefliigelte, pelzig behaarte Manner ausmachen,
die mit Schwertern aufeinander losgehen, luzife-
rische Wesen, die mit Lust Krieg und Gewalt vor-
zufiihren scheinen. AuBen ist ein Affenmann zu
sehen, der einer Eule einen Spiegel, Symbol der
Eitelkeit und des Stolzes, vorhlt.® Der Satan wird
im Mittelalter als ,Affe Gottes” bezeichnet, weil
er sich gottliche Maglichkeiten anmalt (vgl. die
Versuchungen Jesu, Mt 4), die Menschen jedoch
mit Blendwerk zu betriigen versucht.

Clarholz: Eule und Affenmann

Interessant ist die Eule, die an ihrem Krummschna-
bel zu erkennen ist. Als einzige Figur wurde sie
nicht in dem einheitlichen Dunkelrot gemalt, son-
dern durch ein beige-weillliches Kleid hervorge-
hoben, das ebenso wie ihre Art zu sitzen an eine
Taube erinnert. AuRerdem wird sie von einer gri-



MITTELALTER IN LETTE UND CLARHOLZ, EIN DOPPEL-KLOSTERJUBILAUM

nen Ranke umgeben, so dass man unwillkiirlich an
eine Braut denkt. In der romanischen Kunst wer-
den haufig mehrere ,Folien” Ubereinandergelegt,
auf diese Weise kdnnen breiter entfaltete Erzahl-
zusammenhange punktuell verdichtet werden.
Nach dem Physiologus ist das Kauzchen ein Chri-
stus-Symbol, weil dieser, wie es heillt, dhnlich dem
Nacht-Vogel ,das Dunkel liebte”, in das er aus
freien Sticken hinabgestiegen sei: ,Er hat sich
selbst erniedrigt, um alle zu erlésen und uns zu
erhdhen.™ Nach einer Asopischen Fabel ist die
Eule das Inbild von Klugheit und weitsichtigem
Rat.'? Die Taube erscheint in der Bibel nicht nur
als das Emblem des Heiligen Geistes, sondern dient
in friihchristlichen Kunstwerken auch als Hinweis
auf das himmlischen Friedensreich.

Eine Darstellung wie die in Clarholzistin der Kunst-
geschichte eher selten und jedenfalls kein bloRes
Zufallsprodukt. Man kann davon ausgehen, dass
die theologischen Berater (sie waren, bis auf Aus-
nahmen z.B. im Kathedralbau, die eigentlichen
,Kunstler”) den ausfiihrenden Malern eine wohl-
Uiberlegte Konzeption vorgegeben haben, in der
man zwar das Arsenal vorhandener Bilder nutzte,
aber doch Abweichungen vornahm, um eigene
Akzente zu setzen und spezifische Inhalte zu for-
mulieren. Ein planvolles konzeptionelles Vorgehen
zeigt sich allein schon in der didaktischen Abstu-
fung der Inhalte: vom Allgemeinen im nérdlichen
Querarm (Kampf gegen das Bose) zum Anschau-
lich-Konkreten im stdlichen Querarm (typische
Versuchungen sowie Tugenden, die ihnen entge-
gengesetzt werden).

Ein Vergleich mit Deckenmalereien im Schleswiger
Dom-Kreuzgang (um1330) ist aufschlussreich: Dort
tritt in wiederholten Szenen ein Affe auf, der einen
Spiegel hochhilt, nur fiir sich selbst, jeweils beglei-
tet von zwei Eulen, die in keiner erkennbaren
Beziehung zu ihm stehen. Das alles ist dort plaka-
tiv und direkt-demonstrativ angeordnet, die
Uppigen Ranken, von denen die Felder begrenzt
werden, bleiben reines Dekor. Die gesamte Decke
des Kreuzgangs ist Uberbordend ausgefillt mit
mythischen Figuren, Mischwesen und Monstern,
sie stellt auf erdriickende Weise die Welt dar, wie
sie damals empfunden wurde: als wirren Kampf-

platz der Damonen. In dieser Konzeption sind auch
die Eulen reine Negativ-Symbole, wie man sie aus
dem Alten Testament bis hin zu den Marchen der
Brider Grimm kennt. Theologisch aufgefangen
wird diese Welt-Anschauung allerdings durch die
groRflachigen Zeichnungen des Lebens Jesu an
den Seitenwanden des Kreuzgangs.

Schleswig, Dom: Affe mit Spiegel

Vierung

Das Bildensemble in der Mitte wartet in allen vier
Zwickeln mit Figuren-Paaren und auch mit neuen
Tiersymbolen und Mischwesen auf. Es wirkt auf
den ersten Blick noch ratselhafter, weil sich kein
direkter Anhaltspunkt in Form einer eindeutigen
Symbolfigur anbietet. Wir entdecken aber bei
genauer Betrachtung auf der rechten Seite, und
zwar Ricken an Rucken mit den kdimpfenden Flu-
gelmannern des vorher besprochenen Ensembles,
zwei mannliche Wesen, die sich offenbar mit Wor-
ten anfeinden. Sie besitzen Tierleiber mit monster-
artigen Doppelschwanzen und gehéren damit
sicher ebenfalls der Negativ-Seite an. Auf dem Kopf
tragen sie Kapuzen, die man als Gugeln identifizie-
ren kann, damals tbliche und volkstiimliche Kopf-
bedeckungen der Manner, die aber im Spatmittel-
alter aus der Sicht kultivierter Stadter auch schon
zur spottischen Kennzeichnung von ,Tolpeln”
(,,dorpern”), das heit Narren dienten. Es kann sich
allerdings auch um die Kutte von Ordensangeho-
rigen handeln, so dass man an selbstironische Par-
odie denken kdnnte. Solche Formen des Spotts,
der hintergriindig- systeminternen Kritik, waren
in der kirchlichen Kunst des Mittelalters durchaus
moglich und Ublich. Ein schones Beispiel dafiir: An
der ehemaligen Sakristei der Stiftsruine von Bad
Hersfeld befindet sich ein Kapitell, das einen

51



52

Bad Hersfeld, Stiftsruine: Monchs-Karikatur

Monch mit einem fett grinsenden Schweinekopf
zeigt; in den Klauen hélt er krampfhaft einen
Kasten fest, der wohl gefiillt ist mit ,Wertsachen”.
Schaut man sich jetzt die anderen Paare an: die
Adler mitihren Geierhalsen, die keineswegs heral-
disch angeordneten, sondern umeinander schlei-
chenden Léwen und auch die Kraniche, die nach
antiken Erzahlungen Symbole der Klugheit, Wach-
samkeit und Fiirsorge fiir die Gemeinschaft sind'3
und darlber hinaus auch als Liebesvogel gelten,
hier allerdings keinen Balztanz vorfiihren, sondern
sich angiften'®, stellt man fest: Alle liegen mitei-
nander im Streit! Vermutlich soll dies die Welt ver-
anschaulichen, ,wie sie ist”, das heillt wie sie
damals erfahren und empfunden wurde — eine
ganz andere, eigenwilligere Darstellung verglichen

Hildesheim, Michaeliskirche: Adam und Eva

MITTELALTER IN LETTE UND CLARHOLZ, EIN DOPPEL-KLOSTERJUBILAUM

mit dem Schleswiger Kreuzgang. So pessimistisch
konnten die Lebensverhéltnisse um und nach 1300
tatsachlich von den Zeitgenossen gesehen werden
angesichts der Kampfe zwischen Papst und Kaiser
und dem Niedergang beider ,Reiche”; der Vere-
lendung groRer Teile der Landbevélkerung und
wachsender sozialer Spannungen in den Stadten;
von Geldentwertung und Hungersnéten, Epide-
mien und Erwartungen des Weltendes. Ein eigen-
tiimliches Detail kdnnte diese Deutung stiitzen.
Auch wenn es andernorts, rein formal gesehen,
fast identisch erscheinende Vorlagen gibt, die aus-
schlieBlich dekorative Funktion innehaben: Das
stilisierte Baumchen zwischen den Adlern erinnert
in diesem Kontext stark an die bekannten Darstel-
lungen vom Siindenfall im Paradies, an den Baum
der Versuchung mit Adam und Eva zu seiner Lin-
ken und Rechten. Das bedeutet: Bekannte Vorla-
gen werden offensichtlich bewusst mit kiinstle-
rischer Absicht verandert, um eine — modern
gesprochen —verfremdete Einstellung zu gewinnen,
die kritische Sichtweisen erméglicht. Theologisch
aufgefangen wird dieses Bildensemble durch die
Darstellung des majestatischen Adlers auf dem
Schlussstein, der —wie schon im ersten Bildensem-
ble — den auferstandenen Christus reprasentiert.

Chorraum

Das letzte Bildarrangement befindet sich im Chor-
raum, dem Teil der Kirche, wo der Altar steht und
das sakramentale Erlésungsgeschehen gefeiert
wird. Der religios gepragte Betrachter erwartetim
Deckengemialde jetzt vielleicht so etwas wie ,Hei-
lung”, eine Aufhebung der bisherigen Spannungen,
das Transzendieren in eine endzeitlich erloste
Welt, zumal auf den ersten Blick die vielfaltigen
grinen Ranken ins Auge fallen, die jede Figur
umgeben — dhnlich denen der oben genannten
Eule, die ja als vorbildhaftes Christus-Symbol und
darliber hinaus als ,,Braut Christi“, als im Glauben
gefestigte, der Versuchung trotzende Seele auftrat.
Wer jetzt aber genau hinschaut, muss enttduscht
oder gar schockiert sein: Es scheint sich nichts
geandert zu haben. Ein Drache, prachtiger als
zuvor, ist zur Stelle; zwei Vogelpaare in Konfronta-
tion; schlieBlich ein groBer Adler mit rampo-



MITTELALTER IN LETTE UND CLARHOLZ, EIN DOPPEL-KLOSTERJUBILAUM

niertem Gefieder, der einen Geierhals und einen
Monster-Unterleib besitzt —kein machtiger Wider-
sacher gegen den Satansdrachen also. Kénnte die-
ses Bild wiederum eine Karikatur sein? Es befindet
sich in paralleler Position mit den ,,Monchen” im
Mittel-Ensemble — hier oben im Chor, dem ,,Sanc-
tuarium” als Ort des priesterlichen Opfer-Dienstes,
wirde es sich dann um eine Kritik an den geweih-
ten Nachfolgern Christi handeln, moglicherweise
auch an dem Nachfolger Christi, dem Papst, und
diese Kritik ware vernichtend: Mit seinem Schlan-
gen-Unterleib verschlingt er hinterriicks einen
Fisch, der ja das bekannte Erkennungszeichen der
Christen im spatantiken Rom war! Historisch-kon-
kreter Hintergrund: Papst Bonifaz VIII. hatte 1302
in einem Auswuchs an Machtwahn gefordert, alle
Welt misse sich seinen Dekreten bedingungslos
unterwerfen.

Paderborn, Dom: Streitende Hahne

Die beiden Adler im Nachbarfeld tragen an den
Fltgeln kleine Dreipdsse: Priester, mit dem Siegel
Gottes bezeichnet? Sie verharren in Konfrontation.
lhnen gegentiber zwei Hahne, die immerhin ihre
Kampfhaltung aufgegeben haben.' Scharfer
erlebt man sie als Kampfhahne in der ehemaligen
Stiftskirche von Neuenheerse, wo sie allerdings
geringelte Schwianze tragen und sich dadurch als
Basilisken kenntlich machen (um 1100). Der Dra-
che im letzten Zwickel hat seinen Hals gebeugt und
erscheint trotz groRer Aufmachung geschwacht
— oder hingeneigt zum (vorgeblichen) Christus-
Adler? Hat sich also doch schon etwas gebessert
oder nicht? Und dann die uniibersehbaren Ranken
um jede einzelne der Figuren — wie passt das
zusammen?

Neuenheerse, St. Saturnina: Streitende Basilisken

Mit vorsichtiger Gewissheit lasst sich als Aussage
dieses vielschichtigen Bildensembles annehmen:
Die Welt ist zwar schlimm und korrumpiert, und
das trifft auch bis in den Kern der ecclesia zu, aber
sieist nicht verloren! Das Mysterium der Erlésung
wird auf dem Altar unter diesen Bildern vollzogen,
und dort ist letztlich auch das Bése ,aufgehoben’.
Auch darin besteht, wie oben skizziert, eine Par-
allele zu Schleswig — hier in einer kreativen Fort-
entwicklung mit einer theologischen Zuspitzung!
Dazu passt der Schlussstein, der einen sechsstrah-
ligen Stern tragt. Er zitiert vermutlich Num 24,17:
,Ein Stern wird aufgehen aus Jakob ... und evo-
ziert damit gleichzeitig das Bild des Sterns tiber
der Krippe von Bethlehem (Mt 2,10), Zeichen der
Hoffnung schlechthin. In der Mitte weist er einen
mit bloRem Auge kaum wahrnehmbaren Kranz
von Rosenblitenblattern auf, wohl ein Hinweis auf
Maria als Mutter des Erl6sers, der alle Kirchen des
Pramonstratenserordens gewidmet sind.

53



Clarholz, Schlussstein: Stern mit Rosenbliiten

Schlusssteine

Es wurde deutlich, dass den Schlusssteinen in der
Mittelachse eine besondere Funktion zukommt:
Sie bilden sozusagen das theologisch-spirituelle
Rickgrat der Kirche. Im Zusammenhang des vor-
liegenden komplexen Bildprogramms, das eine
verwirrende und stark pessimistisch gepragte
Weltsicht spiegelt, bilden sie das unveranderlich
Positive und Verlassliche des Glaubens ab. Erganzt
wird die Reihe durch den Schlussstein Gber dem
(friiheren) Hochaltar mit einer Darstellung des
Gotteslamms. Das Symbol ist von der Bibel vorge-
geben. Es erinnert einmal an Johannes den Taufer
(Joh 1,29), dessen Leben als ,Wegbereiter” sich
der hl. Norbert zum Vorbild nahm, dann aber vor
allem an das ,,geschlachtete Lamm* aus dem flinf-
ten Kapitel der Johannesoffenbarung und damit
an den Opfertod Jesu am Kreuz sowie die Rolle des
erhohten Herrn als endzeitlicher Richter. Auf diese

MITTELALTER IN LETTE UND CLARHOLZ, EIN DOPPEL-KLOSTERJUBILAUM

Weise wird das gesamte Leben und Wirken Christi
in evokativ erschlieRbaren ,Stichworten” erzahlt
und zugleich durch einpragsame Symbole verkiin-
det. Wenn diese Deutungshypothesen akzeptabel
sind, ergibt sich als Gesamteindruck ein hoch dif-
ferenziertes, aber geschlossenes und Uberra-
schend,modernes’ theologisches Konzept, das uns
keine trivialen Seligkeiten oder barocken Jubels-
zenen vorspielt. Vielleicht musste es deshalb in der
damals schon antiquierten romanischen Bildspra-
che ausgefiihrt werden, die beides kann: verhdillen
und offenlegen.

Zuletzt ein vergleichender Blick auf die bedeu-
tenden Deckenmalereien in der spatromanischen
Soester Kirche Maria zur Hoéhe (,,Hohnekirche”),
die um 1220, also etwa hundert Jahre friiher ent-
standen sind. Sie zeigen ein wunderbar harmo-
nisch angelegtes Bildensemble, verteilt auf die
gesamte Deckenflache in Mittelschiff, Seitenschif-



MITTELALTER IN LETTE UND CLARHOLZ, EIN DOPPEL-KLOSTERJUBILAUM

fen sowie Chor. Man nimmt hochst dekorativ sti-
lisierte Stern- und Baum-Motive wahr, die vermut-
lich fiir Himmel und Erde stehen, und eine groRRe
Zahl von unterschiedlichen Tieren — so dass auf
den ersten Blick der Eindruck entstehen kann, es
handele sich um die Darstellung des Paradieses.
Bei genauerer Betrachtung fallt jedoch auf, dass
samtliche Tiere Monster sind, wobei positiv kon-
notierte Tiere wie Hirsch und Kranich als ,,korrum-
piert”, sozusagen vermonstert’ dargestellt wer-
den. Man kann also sagen, dass es sich bei dem
Deckengemalde in der Tat um die Schopfung
Gottes handelt, allerdings mit dem Zusatz: Sie war
als Paradies gedacht, ist aber ,,gefallen”! Insofern
liegt hier eine —asthetisch faszinierende — Beschrei-
bung der Welt vor, wie sie im hohen Mittelalter
wahrgenommen und interpretiert wurde: als
durch und durch vom Bosen gepragt und bedroht,
aber grundsatzlich doch ,hell”, weil sub specie
aeternitatis geordnet und in Gott geborgen. Dieses

Soest, Hohnekirche: Gewdlbe

Tableau findet oberhalb des Altars Ziel und
Abschluss in einer Darstellung des thronenden
Christus (Majestas).

Uber den zu Beginn erwihnten Handelsweg Biele-
feld—-Hamm war Clarholz mit Soest verbunden und
man darf davon ausgehen, dass das Deckenge-
malde der Hohnekirche bekannt gewesen ist. Der
Vergleich bestatigt zunachst die Eigenstandigkeit
der Clarholzer ,Kunstler” (d.h. der maRRgeblichen
Theologen), man hat nicht den Eindruck, dass sie
vom Soester Vorbild ,abhangig’ gewesen sind. Im
Gegenteil: Sie haben diese Vorlage wie auch die
des Schleswiger Kreuzgangs zum Anlass genom-
men, um mit denselben Mitteln, den Ausdrucks-
formen der romanischen Symbolik, in einer ver-
anderten Zeit eine deutlich veranderte Konzeption
zu gestalten. Erkennbar ist, dass eine Konzentra-
tion, aber auch eine Dramatisierung erfolgte, die
mit einer pointierteren Didaktisierung einhergeht.

55



56

MITTELALTER IN LETTE UND CLARHOLZ, EIN DOPPEL-KLOSTERJUBILAUM

&

Clarholz, St. Laurentius

Dabei werden gezielt auch kiinstlerische Mittel
wie Ironie und Satire eingesetzt, die schon Aus-
druck einer Erzahlidee sind. Erwahnt wurde bereits
die theologisch-didaktische Steigerung, die man
auf der Querschiff-Achse zwischen nérdlichem und
stidlichem Bild-Arrangement feststellen kann:
Wahrend das nordliche Bild-Ensemble in seinen
dualistischen Gegenuberstellungen sozusagen
noch den statischen Charakter der Soester Decke
spiegelt, wird im stdlichen Bild-Ensemble das
Bestreben nach Konkretisierung offensichtlich—es
ist also, allgemein gesprochen, ,Bewegung’ zu
erkennen. Insofern deutet die Clarholzer Gewdl-
bemalerei bereits die Erzahlfreude spatgotischer
Tafelaltare, Fastentiicher und Wandmalereien an,
die sich von der Vermittlung von dogmatischen
und ethischen ,,Satzen” 16st und dem Betrachter
die biblische Geschichte in anschaulichen Bilder-
bogen vor Augen stellt.

Die Clarholzer Deckenmalerei ist als Uber-
gangsphanomen zu sehen. Insgesamt lasst sich
darin eine sensible Reaktion auf die verdanderten
historischen Verhaltnisse erkennen, die Welt wird
nunmehr als bedrohlicher gefahrdet, als undurch-
schaubarer und briichiger wahrgenommen. Die
Eindeutigkeit der Soester Aussage ist verloren
gegangen, ihre demonstrative Gewissheit eines
guten Endes ist einem nur indirekt geduRRerten
theologischen Optimismus gewichen. Doch dieser
Situation scheinen sich die Pramonstratenser
bewusst gewesen zu sein — und bereit, ihr mit
moderneren Antworten zu begegnen.

mense.jc@gmx.de



MITTELALTER IN LETTE UND CLARHOLZ, EIN DOPPEL-KLOSTERJUBILAUM 57

Quellennachweise und Anmerkungen

1 Vgl. Meier, Johannes: Das Kloster Clarholz mit
den Pfarrkirchen von Lette und Beelen,
Lindenberg 2005.

2 Claussen, Hilde: Die ehemalige Pramonstra-
tenserkirche in Clarholz und ihre neuent-
deckten Gewdlbemalereien, in: Westfalen 37
(1959), S. 185.

3 Bericht d. Vereins f. Geschichte und Alter-
tumskunde Westfalens, in: Westf. Zeitschrift
1961, S. 350.

4 Claussen, (wie Anm. 2), S.198.
Clausen, wie vor

6 Tetzlaff, Ingeborg: Romanische Kapitelle in
Frankreich, K6ln 1976, S. 31.

7 Tesniére, Marie-Héléne: Bestiaire médiéval,
Paris 2006, S. 11 (Ubers. JM).

8 Zu den Tiersymbolen vgl. Physiologus. Natur-
kunde in friihchristl. Deutung, 3. Aufl., Hanau
1998

9 Vgl.Champeaux, Gérard de/Sébastien Sterckx:
Introduction au Monde des Symboles, St.
Léger-Vauban 1980, S. 278: , le griffon qui com-
munique la vie nouvelle et immortelle”.

10 Dass es sich um einen Spiegel handelt, wird
von H. Claussen durch den Fund von Glas-
resten, aber auch mit Hilfe von Motivverglei-
chen nachgewiesen; s. Claussen (wie Anm.
2), S. 194ff.

11 Physiologus (wie Anm. 8), Nr. 5. — Das Bestia-
rium von Aberdeen (12. Jh.) stellt ausdriicklich
fest, es sei zu unterscheiden zwischen der
,owl“(lat. ,bubo”), die als Symbol des Stinders

1“

ausgewiesen ist, und der ,night-owl” bzw.
»hight-crow”, namlich der (griech.) ,,nyktikorax“
des Physiologus. Dazu heift es einerseits (in d.
engl. Ubers.): ,In a mystic sense, the night-ow!
signifies Christ”, und andererseits: ,The night-
owl keeps watch in the night, as when the righ-
teous man, alert to the darkness of sinners,
avoids their errors.” (Aberdeen Uni. Lib. MS 24,
Folio 51r, 35v, 36r).

12 Aesopische Fabeln, bearb. v. A. Hausrath,
Miinchen 1940, S. 46f.

13

14

15

Plinius Naturgeschichte, Bd. I, 10, Rostock/
Greifswald 1764: ,,Zur Nachtzeit haben [die
Kraniche] Wachten, welche einen Stein in der
Klaue halten, welcher sie als nachlassig
verrath, wenn er im Schlafe los wird und
niederfallt.” (S. 407) — Vgl. die Darstellung am
Dom zu Miinster (Paradies, 6stl. AuRen-
wand).

Der Bildtypus der ,verschlungenen Halse“ ist
zudem ein in der Romanik verbreiteter Nega-
tiv-Topos, meist ausgefiihrt von langhalsigen
Basilisken, vgl. Taufstein der Antoniterkirche
in KoIn; andere Beispiele: Hildesheim, Micha-
eliskirche (westl. Chorabtrennung); Konigslut-
ter, Kreuzgang; Obermarsberg, Nicolaikirche
(Portal); Miinster, Dom (Paradies), Heiligen-
stadt, St. Martin u. St. Marien (Kapitelle).

An sich ist der Hahn als Symbol ambivalent.
Aber in der romanischen Kunst hat er ,,oft
den gleichen schlechten Ruf wie der Bock”
als Bild der Sinnlichkeit. Dariiber hinaus ist
,die haufige Darstellung aufeinander losge-
hender Hahne [ein] Bild von Zorn, Streitsucht
und Gewalttat” (Heinz-Mohr, Gerd: Lexikon
der Symbole, Miinchen 1971, $133).






Kinstlerin im Fokus : Hildegard Herget

Hildegard Herget hatte von frihester Jugend zwei
groRe Begabungen - die Kunst und den Sport - die
sie mit groRer Leidenschaft verfolgte.

1955 griindete sie eine Familie und bekam sieben
Kinder. Nach Lebens- und Ausbildungsstationen in
Wuppertal, Stuttgart, Essen, Paris, Bozen, Meran
und StraRburg arbeitete die Kunstlerin seit 1981
bis zu ihrem Tod in Salzburg. Ihre Tatigkeitsbereiche
waren Skulpturen, Malerei und Grafiken.

In dem gesamten kiinstlerischen Werk ist der
Mensch und die Natur das herausragende Thema.
Ihre Aquarelle sind vor allem Farbkompositionen.
Die Skulpturen und Olbilder widmen sich der Liebe,
den menschlichen (Paar)Beziehungen sowie
Begegnungen mit der Natur und damit der Nahe
zur Schopfung.

Hildegard Hergets gesichts- und gliedlose Gestal-
ten, wie sie in Bronze oder in Ol auf Leinwand
erscheinen, sind auf eine duRerst knappe entindi-
vidualisierte Formensprache reduziert. Die Deper-
sonalisation ermdglicht eine Allgemeingiiltigkeit,
die den Menschen in seiner Einsamkeit, Hilfslosig-
keit und Ausgesetztheit zeigt.

Ein Zitat von ihr ist ,Das schwerste in der Kunst ist
das Einfache, die Konzentration auf das Wesentliche*.

Typisierte Menschen, die mit geneigten Kérpern
und kleinen Kopfen allein auf weiter Flur oder in
dichtgedrangten Gruppen zusammenstehen,
I6sen unterschiedlichste Assoziationen aus.

Die Skulpturen erstellte sie im Wachsausschmelz-
verfahren, kiinstlerisch einmalig und somit unwie-
derholbar. Die GroRplastik - Fusion - ist in Bonn
zu sehen (vier Meter hoch, drei Meter breit, eine
Tonne schwer). Es ist die Verschmelzung zweier
groRer Vogel, sie vermittelt ihre Zuneigung, ihre
Vereinigung. Das besondere Markenzeichen sind
die Vogelschwanze, die aus einer Mammutpflanze
erstellt wurden.

Bis ins hohe Alter ist Hildegard Herget ihrer Liebe
zur Malerei und Gestaltung von Bronzeplastiken
nachgegangen. Hildegard Herget wollte mit Ihren
Kunstwerken Menschen Freude bereiten.

1930 geboren in Remscheid, verstorben 2019 in Salzburg

1951-1953 Meisterschule fiir Mode in Stuttgart

1955 Familiengriindung mit sieben Kindern

1975 Wiederaufnahme des Malstudiums an der Folkwang Hochschule, Essen

1977 Eigene Galerie flr zeitgendssische Malerei

1979-1989 Internationale Sommerakademie Salzburg, Malerei-Bronzeguss-Aquarellmalerei
1989 Stipendium Carlos Foundation

1998 Schutz und Freiheit, Bronze GroR Plastik, Haus fuir Behinderte in Altenmarkt
2006 Zeichen am Wege in Bronze, 27 Skulpturen im Botanischen Garten Salzburg
2009 Grof3plastik — Fusion — Bonn

hildegard-herget.de

59



60 KUNSTLERIN IM FOKUS : HILDEGARD HERGET

Schutz und Freiheit, Goldbronze 193 cm

Konigin, 0l auf Leinwand, 180x50 cm




KUNSTLERIN IM FOKUS : HILDEGARD HERGET 61

Hohe Figuren, Goldbronze 180 cm oben rechts:

Mutter und Tochter, Goldbronze 90 cm

Gezeiten - Werden und Vergehen,
Bronze 82 cm



62

Verwaltungsgebaude mit besonderer Figur

Stadtebauliche Neugestaltung in der Nahe des Paderborner Domplatzes

Carmen Matery-Meding

Entwurf fiir ein weiteres, bisher nicht realisiertes Gebaude aus dem
Wetthewerbsbeitrag des Architekturbiiros Staab Architekten

Wie der Bereich zwischen Domplatz und Heier-
straBe zukunftsorientiert gestaltet werden kann,
beschéftigt das Erzbischéfliche Generalvikariat
schon seit vielen Jahren. Ziel war es im Jahre 2016,
nachhaltige architektonische Losungen zu finden
um das zentral gelegene Areal mit dem damaligen
Raumbedarf der Bistumsverwaltung zu verkniip-
fen. Ein Gebdudeensemble aus Verwaltungsfla-
chen und zusatzlichen Wohnungen sowie Gewer-
beeinheiten sollte entstehen.

Dieses ,neue Gesicht” hatte der besonderen Lage
des Planungsgebietes Rechnung zu tragen. Im Hin-
blick auf die Geschichte des Terrains sowie fiir die
stadtebauliche Bedeutung der Domstadt galt es,
einen Architekturwettbewerb auszuloben. Krea-
tive, dem historischen Kontext angemessene
Loésungen, sollten gefunden werden. Ein Preisge-
richt von 30 Expertinnen und Experten hatte im
Friihjahr 2016 die Aufgabe, die acht abgegebenen
Planungen und die dahinter liegenden Konzepte
zu bewerten. Nach intensiver Auseinandersetzung

hatten sich die Jurymitglieder und Mitgliederinnen
einstimmig und einvernehmlich fuir einen Entwurf
entschieden. Das Berliner Architekturbiiro ,Staab
Architekten” wurde als Verfasser der besten Arbeit
pramiert.

Die klare architektonische Gesamtlésung mit
einem schliissigen Gebaudekomplex aus drei Bau-
korpern Giberzeugte die damalige Jury. Der eigen-
standige Ausdruck der Gebaude verbindet sichim
Entwurf ausgezeichnet mit dem geschichtlichen
Hintergrund des Geldndes. Diese Arbeit bietet eine
bedarfsgerechte Losung bezogen auf das damalige
Raumprogramm und wertet gleichzeitig die stad-
tebauliche Situation nachdriicklich auf. Die Gestal-
tungsidee lasst neue offentliche Wegeverbin-
dungen entstehen. Es ergeben sich zudem
interessante Blickbeziehungen beziiglich der
anliegenden Stralen sowie ein halboffentlicher
Platz.

Die Hauptzugdnge der Baukorper orientieren sich
zu dieser neugeschaffenen Platzsituation und
laden zum Verweilen ein. Auch nehmen Teile der
Gebdude die stadtbildpragende Bruchsteinmauer
auf. Das heilt, auch im Detail wird die Richtung
der spateren Fassadengestaltung durch den Ent-
wurfsverfasser definiert. Der Vorsitzende des
Preisgerichtes Professor Eckhard Gerber fasste das
Juryurteil wie folgt zusammen: ,,Der Siegerentwurf
von Staab Architekten hat nichts Uberfliissiges an
sich. Vor allem spricht er eine Sprache, die zum
Dom passt.”

Alle damaligen Beteiligten waren sich der Heraus-
forderung von maoglichen archdologischen Funden
des zu bebauenden Gebietes bewusst. Was im
Jahre 2016 jedoch keiner vorhersehen konnte,
waren die sich schnell verdndernden Raumbedarfe
im Kontext von bestehenden Verwaltungsflachen
des Erzbischoflichen Generalvikariats.



VERWALTUNGSGEBAUDE MIT BESONDERER FIGUR 63

Neues Verwaltungsgebaude fiir das Generalvikariat Paderborn an der HeiersstraBe, 2022

Aus diesem Grunde haben sich die Verantwort-
lichen der Bistumsverwaltung bisher nur fiir eine
Teilrealisierung des Wettbewerbes entschieden.
Momentan ist diese vor- und umsichtige Heran-
gehensweise bezlglich der sich rasant veran-
dernden Kirchenentwicklung angemessen. Die
Teilrealisierung des Siegerentwurfes ist die Inves-
tition in ein neues Verwaltungsgebaude an der
HeierstraRe im Norden des Planungsgebietes. Hier
entstand in den Jahren 2020/2021 ein zukunfts-
weisendes Gebdude mit besonderem Charakter.



VERWALTUNGSGEBAUDE MIT BESONDERER FIGUR

Neues Verwaltungsgebaude fir das Erzbischofliche Generalvikariat Paderborn —
Architektur und Funktion

Thomas Throenle

Das neue Bauwerk verknlpft auf gelungene Weise
asthetische Sachlichkeit und Nichternheit mit
barocker Verspieltheit, innovative Daten- und
Energietechnik mit einem tberlieferten und fun-
dierten Glaubenssymbol in Gestalt einer traditio-
nellen barocken Marienfigur. Die Madonnenfigur
steht, integriert in einer Eck-Nische der Fassade,
fur den kirchlichen Bezug des Bauwerkes. Sie zieht
die Blicke der Passantinnen und Passanten unwei-
gerlich auf sich und macht so nach auRRen sichtbar,
was innen im Gebaude ,,drin” ist und was Men-
schen hier in ihrem Arbeitsalltag leben.

In den klaren, scharf konturierten Proportionen
des Baukorpers mit der breit gelagerten Giebel-
stirn und der lang gestreckten Front zur Seiten-
stralRe fugt es sich harmonisch in das nach Stiden
ansteigende Geldnde ein. Zugleich behauptet es
sich selbstbewusst modern neben dem Rundbau
des 1989-95 realisierten Verwaltungsgebdudes
nach Entwirfen des Blros Alexander von Branca
aus Minchen. Die Bauausfiihrung des neuen
Gebdudes verantwortete das Ingenieurbtiro Driller
aus Paderborn.

Nach dem Libori-Fest 2019 — flr jede und jeden
Paderborner ein wichtiges Datum — wurde im
August desselben Jahres mit den Arbeiten begon-
nen und ein bis dahin an gleicher Stelle bestehen-
des Gebaude abgetragen. Ab September 2019
folgten erste Griindungsarbeiten und Bohrungen
fur die geplante Warmepumpe. Archdologen
forschten zudem auf dem Geldnde nach Resten
der historischen Domburg. Nach umfangreichen
archdologischen Untersuchungen konnte im April
2020 mit dem Bau der neuen Immobilie, die drei
Geschosse umfasst, begonnen werden. Das
Gebaude wurde im Dezember 2021 von den Mit-
arbeitenden bezogen.

Das Erzbistum Paderborn setzt mit seinem neuen
Geb&ude neue MaRstabe in den Bereichen Digi-
talisierung und Nachhaltigkeit: 54 moderne
Arbeitsplatze stehen den Mitarbeiterinnen und
Mitarbeitern zur Verfiigung. Grundwasserkihlung
fur die Infrastruktur, eine Warmepumpe fir die
Warmeversorgung und eine Photovoltaikanlage
auf dem Dach flr die Stromversorgung bilden die
Basis flir zukunftsfahige Dienstleistungen.

Der verantwortliche Bereich Bauen des Erzbischof-
lichen Generalvikariats beschreibt die im neuen
Verwaltungsgebdude umgesetzte Grundwasser-
kiihlung und Warmepumpentechnik: ,Das Wasser
der Pader dient gleichzeitig zur Kiihlung aktiver
Technik sowie zum Betrieb der FuBbodenheizung.
Eshandelt sich um eine Wasser-Wasser-Warme-
pumpe. Das System ist so ausgelegt, dass das
Grundwasser bei anndhernd gleicher Temperatur
wieder zurtickgefiihrt wird.” Die installierte
Photovoltaikanlage hat eine hohe Leistung, die
zum Eigenverbrauch im Gebaude genutzt wird.



VERWALTUNGSGEBAUDE MIT BESONDERER FIGUR 65

& rlials dip, - kil oy b e

Abb. 2 Scherfede, Madonna im Ostgiebel der ehem. Zehntscheune,
Kalksandstein, Heinrich Papen, um 1700 Mehlstein, Heinrich Papen, um 1700



66

VERWALTUNGSGEBAUDE MIT BESONDERER FIGUR

Gelungene Symbiose von Alt und Neu -
Eine Madonna des Barockbildhauers
Heinrich Papen (1645—-1719)

Christoph Stiegemann

Im Entwurf zum Neubau des Gebaudes vom Biiro
Volker Staab Architekten aus Berlin war sie nicht
vorgesehen, die eindrucksvolle barocke Marienfi-
gur, die heute als besonderer Blickfang in einer
Nische an der Nordost-Ecke der Giebelseite des
Gebéaudes, HeiersstraRe 15 ihren Platz gefunden
hat. (Abb. 1) Erst im Verlauf der Ausarbeitung der
Planung stellte sich dem Bauherrn die Frage, wie
die kirchliche Nutzung des Gebdudes auch nach
aulen hin sichtbar gemacht werden kénnte. Dazu
wurde die Fachstelle Kunst um Vorschlage gebe-
ten. Hier bot sich die seltene Gelegenheit, eine
Marienfigur aus den Bestanden des Museums in
den offentlichen Stadtraum zu bringen. Dabei
setzten wir bewusst auf den belebenden Kontrast
der voluminds-bewegten Barockskulptur zur
zuriickhaltend-formstrengen, geradezu klassisch
proportionierten Architektur. Der Vorschlag fand
die Unterstiitzung der Diézesanbaumeisterin Car-
men Matery-Meding. Er wurde in den zustandigen
Gremien des Hauses positiv beschieden und nach
entsprechender Bemusterung durch die Restau-
rierungsfirma ars colendi, Paderborn umgesetzt.
Fir die gewichtige Steinskulptur wurde an der
Nordost-Ecke des Neubaus eigens eine aufwendig
ausgeformte Nische geschaffen.

Wenden wir uns dem Bildwerk selbst zu: Es han-
delt sich um eine anndhernd lebensgroRe, vollrund
gearbeitete, blockhaft wuchtige Skulptur (H. 180,
B. 45, T. 30 cm) aus Kalksandstein. Die Riickseite
ist nur summarisch bearbeitet. Die Oberflachen
zeigen starke Witterungsschaden. Offenbar hat die
Figur jahrzehntelang ungeschiitztim Freien gestan-
den. Die qualitatvolle Arbeit zeigt die Gottesmut-
terin Frontalansicht als Himmelskénigin mit Zepter
in der Rechten und dem Jesuskind auf dem linken
Arm. Sie steht in verhalten ausgepragtem Kontra-
post s-formig bewegt auf einer Plinthe, das leicht
geneigte, vom Betrachter aus nach links gewandte,
gekronte Haupt wird von reichen Haarlocken

gefasst, die in bewegten Strahnen auf die Schul-
tern herabfallen. Das rundliche jugendliche Antlitz
ist von typisiertem Zuschnitt, der Blick in die Ferne
gerichtet. Die Heilige halt in der angewinkelten
rechten Hand mit feingliedrigen Fingern den Schaft
eines Szepters, das verloren ist. Mit der linken
Hand stutzt sie den Jesusknaben mit der Weltku-
gel, der als kleiner pausbackiger Putto mit
gelocktem Haar gestaltet ist. Die vortretenden
Partien sind stark fragmentiert. Es fehlen beide
Unterarme, das linke Bein und der rechte FuR
sowie die Halfte der Weltkugel, auf der die Linke
des Jesuskindes ruhte und zwei Finger der linken
Hand Mariens. Sie tragt ein enganliegendes, von
knittrigen Vertikalfalten durchzogenes Kleid, das
unter der Brust geguirtet ist. Ein scharpenartig um
die Schultern gelegtes Tuch wird vor der Brust von
einer Brosche gehalten. Der um die Schultern
gelegte virtuos skulptierte Mantel ist diagonal vor
dem Korper aufgerafft und bildet hier voluminés
drapierte Faltenbdusche aus.

Aufgrund der charakteristischen Stilmerkmale
|asst sich das Werk dem bedeutenden Barockbild-
hauer Heinrich Papen (um1645-1719) zuschreiben,
derin der 2. Halfte des 17. Jahrhunderts in Giersha-
gen eine Uberaus produktive Bildhauerwerkstatt
unterhielt. Seine Werke spiegeln den Einfluss der
flamischen Bildhauerkunst des Hochbarock, der
nach dem DreiRigjahrigen Krieg mit der Neuge-
staltung der in die Tiefe gestaffelten Altartrias im
Paderborner Dom durch Ludovicus Willemssens
(1630-1702) aus Antwerpen im Hochstift Einzug
hielt.! Heinrich Papen hat in dessen Werkstatt
seine Ausbildung erfahren und sich im Anschluss
in Giershagen niedergelassen. Das reiche Oeuvre
wurde 1994 von Gabriele Buchenthal / Heinz Bauer
monographisch bearbeitet.2 Unsere Marienskulp-
tur kommt in der Publikation allerdings nicht vor.
Sie wurde erst 2007 im Rahmen der grof8 ange-
legten MaRnahme zur Inventarisation des beweg-
lichen Kunstgutes im Erzbistum Paderborn im Gar-
ten des Pfarrhauses der katholischen Pfarrei St.
Vincentius in Scherfede, der ehemaligen Zehnt-
scheune des Klosters Hardehausen entdeckt. Von
der Forschung bislang ibersehen wird sie hier
erstmals verdffentlicht. 3



VERWALTUNGSGEBAUDE MIT BESONDERER FIGUR

Das qualitatvolle Werk entspricht in seinem anti-
kisierenden Stil einem haufig wiederkehrenden
Typus im Oeuvre des Heinrich Papen. Bereits um
1670 im Frithwerk des Meisters lasst er sich nach-
weisen. Weitere ganz ahnliche groRformatige
Steinskulpturen finden sich etwa im Mutterhaus
der Vincentinerinnen in Paderborn. Die ausgespro-
chen qualititvolle, um 1700 geschaffene Madonna
stammt vom Portal des Landeshospitals in Pader-
born. Auch in Hardehausen findet sich eine stei-
nerne Papen-Madonna, die sich urspriinglich tiber
dem 6stlichen Eingang des 1698 unter Abt Stephan
Overgaer errichteten Abtshauses befand. Heute
schmiickt sie die Nische Uiber dem Siidportal des
Gebaudes.

An der Zehntscheune — dem heutigen Pfarrhaus
—in Scherfede selbst findet sich am Ostgiebel eine
weitere Nischenfigur der Gottesmutter, die nach
Kopftyp und Gewandgebung unserer am Verwal-
tungsgebadude jetzt neu aufgestellten Papen-
Madonna entspricht. (Abb. 2) Es gibt allerdings im
Vergleich zu dieser wie zu den genannten Steinfi-
guren einen charakteristischen Unterschied, der
das Standmotiv betrifft. Es ist stets der klassische
Kontrapost, allerdings sind Stand- und Spielbein
getauscht. Hier beugt Maria ihr linkes Knie, was
die S-férmige Schraubung und Drehung des Ober-
korpers nach rechts plausibler erscheinen lasst.
Das Standmotiv der Figur ebenso wie die volumi-
nose Gewandung mit dem locker um die Hiifte
drapierten Manteltuch lassen keinen Zweifel
daran, dass unsere Figur ebenfalls aus der Werk-
statt Heinrich Papens in Giershagen stammt und
um 1700 geschaffen wurde. Ob sie urspriinglich
ebenfalls fiir die Zehntscheune gefertigt wurde
oder nach der Sadkularisation aus Hardehausen
hierher verbracht worden ist, lasst sich nicht mehr
ermitteln.

Sicher urspriinglich fir die Aufstellung in einer
Architekturnische geschaffen ist die Papen-
Madonna nun in Paderborn ebenfalls wieder in
dieser Weise 6ffentlich prasent. Das Marienbild an
diesem Ort ist wohl begriindet. Die Gottesmutter
ist Erstpatronin des Domes und der Domimmuni-
tat, die—wie archaologische Forschungenim Zuge
der Bauarbeiten erwiesen — bis hierher reichte.
Das Patrozinium wurde von Karl dem GroRen

begriindet. Bis zu den Zerstérungen des Zweiten
Weltkriegs gab es am Bogen, der die Zufahrt zum
Domplatz Giberspannte, eine Nische mit der sog.
,Bogenmadonna“ Es handelte sich um eine klein-
formatige Pieta des 18.Jahrhunderts, die sich heute
ebenfalls in der Sammlung des Di6zesanmuseums
befindet.

Der fragmentierte Zustand der Figur wurde
bewusst belassen — ein sprechendes Zeugnis, das
den urspringlich triumphalen Gestus der Him-
melskonigin aus der Zeit der Gegenreformation
relativiert und so mit den Mitteln der Kunst Glau-
bensgeschichte und Gegenwart auf iberzeugende
Weise neu ins Verhdltnis setzt.

Anmerkungen

1 Christoph Stiegemann, ,,Im Thumb groRe Luft
und Zierath geben” — Die Barockisierung des
Paderborner Doms 1652-1661, in: Peter Paul
Rubens und der Barock im Norden, hg. von
Christoph Stiegemann (Ausstellung im Erz-
bischoflichen Diozesanmuseums Paderborn),
Petersberg 2020, S. 148-179

2 Grundlegend: Gabriele Buchenthal / Heinz
Bauer, Heinrich Papen (um 1645-1719) und
Christophel Papen (1678-1735) — Eine westfa-
lische Bildhauerwerkstatt im Zeitalter des
Barock (Studien und Quellen Bd. 30),
Paderborn 1994

3 Karin Wermert, Fachstelle Kunst sei fur

Informationen zum Hergang herzlich
gedankt.

67



- .

68 KUNTLERIN IM FOKUS : LEA DIEVENOW




Kunstlerin im Fokus :
Lea Dievenow

Seit 2008

20M

2012—2015

2016—2019

2019

2019-2020

2020

2021/2022

2020/2022

freischaffend tatig
Ausbildung zur Kunstglaserin

Jahrgangsbeste Glasfachschule
Rheinbach

Leistungswettbewerb des Deutschen
Handwerks PLW (Profis leisten was):
1. Bundessiegerin, 2. Preistragerin
,Die gute Form“

Studium Akademie Gestaltung
in Munster, Projektgestalterin — Design

Alanus Hochschule fiir Kunst und
Gesellschaft, Alfter, Deutschland,
Kunsttherapie/Sozialkunst

Rundfenster Christuskirche Ahaus

Stipendium Bildwerk Frauenau,
Glass Works

,Sonnenlicht” Kapelle Haus
Bredemeier, Hovelhof

Stipendium KADK Royal Academy for
Art and Design, Bornholm

Rosettenfenster , Klanglichter” Sankt
Joseph Kirche Hannover

Stipendium ,,Pilchuck- glass-school“
USA, Alexander Tutsek Stiftung
Miinchen

glaskunstwerke.de

Raum der Stille — Kapelle Hovelhof

Die Entwurfsgestaltung fiir die Hauskapelle im
Caritas-Altenzentrum Hovelhof Haus Bredemeier
(Kreis Paderborn) 2019/2020 entwickelt sich aus
der zentral gestalteten Kreisform, auf der der Chri-
stus-Korpus montiert wurde.

Von dieser Kreisform entfaltet sich dann die 360°
umlaufenden Fenster- und Farbgestaltung im
Raum. Diese greift die schragen Linien der Dach-
form, aber auch die schragen Linien des Altars, des
Pultes und des Tabernakels (alle drei sind Bestand)
mit auf und bezieht diese in eine harmonisches
Gesamtkonzept ein.

Die Asymmetrie im Raum wird durch den Kreis
zentriert und bekommt hierdurch eine starke Ruhe
in der Raumwahrnehmung. Die sehr kraftigen und
freundlichen Farben verleihen dem Raum eine
freundliche und stimmungsvolle Atmosphare.
Gleichzeitig verbinden sich die Farben auch wie-
der mit der Kreisflache hinter dem Kreuz, so dass
hier eine Beziehung zwischen Fenster und Wand
entsteht, die vorher nicht gegeben war.

Technisch wurden die farbigen Glaser in der Tech-
nik der Glasmalerei erstellt, die Ihren Feinschliff in
der Oberflache durch Sandstrahlungen bekamen.
Der zentrale Kreis hinter der Christusfigur wurde
mit Hilfe vom Digitaldruck auf Glas verwirklicht.
Die vorhandenen grauen Blindfenster wurden mit
bedruckten Verbundplatten in die Gesamtgestal-
tung mit eingebunden und werden nun optisch
alseine Einheit im Raum verstanden.

Ein neues Lichtkonzept unterstreicht die 360°
Wahrnehmung und lasst den Raum in neuem
Glanz erstrahlen. Passend hierzu wurden die
Waénde neu gestrichen und ein sehr heller, filigra-
ner Stuhl ausgesucht auf dem die Besucher der
Kapelle bequem sitzen kdnnen. Die Grundlage fur
die kiinstlerische Gestaltung war das Thema vom
,Sonnenlicht”. Hierbei greifen die Diagonalen
Linien die Sonnenstrahlen auf, die durch Reflekti-
onen und Lichtbrechungen wie bei einem Prisma
die Farbenvielfalt zeigt.

69



70

KUNTLERIN IM FOKUS : LEA DIEVENOW

Es geht um den warmenden Moment, den jeder

einzelne empfindet, wenn das Sonnenlicht auf die
eigene Haut trifft.

In der Addition treffen diese auf Blatter und Ast-
strukturen in der Darstellung, die den Meditativen
Moment der Natur in den Raum bringen soll. Das
leichte rauschen des Windes, die Stille der Natur.
Die Ruhe und Besinnung!

Lea Dievenow



Ev. Christuskirche Ahaus, Kreis Borken im Miinsterland.
Umsetzung: Geschmolzenes Glas mit textiler Textur | belegt mit Gold
und Silber in den Kugeln | Spiegel riickseits

KUNTLERIN IM FOKUS : LEA DIEVENOW

Wege mit Gott —
Christuskirche Ahaus

Im Jahr 2019 hat die Ev. Christuskirche in Ahaus
ein neues Rundfenster bekommen. Geschaffen
hat es die Klinstlerin Lea Dievenow aus Westfalen.

Zwei dynamische Linien gliedern das runde Fen-
ster in vier Teile. Sie bilden ein geschwungenes
Kreuz. Zugleich zeichnen sie Himmelsdquator und
Nullmeridian nach. Das Kreuz umspannt den Erd-
ball. Spielerisch verteilen sich Kugeln um die Linien.
Kleinere und groRere. Goldene und silberfarbige.
Sie erinnern an das Logo der Kirchengemeinde.
Lichteinfall und Schattenwurf erzeugen ein stetig
wechselndes, facettenreiches Farbspiel. Die Kugeln
sind Sinnbild flr die leuchtende Vielfalt von Men-
schen, die mit ihrer unterschiedlichen Herkunft
und Pragung die Gemeinde Jesu Christi bilden. Sie
spiegeln ihr Hoffen und Handeln im Lichte Gottes
wider. Die Flache ist nicht eben. Das geschmolzene
Glas weist Faltenwiirfe und Vertiefungen auf. Um
seine Reliefstruktur zu verstarken, ist hinter dem
Fenster ein groRflachiger Spiegel angebracht. Helle
und dunkle Grautone bilden Linien und Wege.
Wege von Menschen fiihren mitunter durch dun-
kle Taler. Der Beter des 23. Psalms vertraut darauf,
dass auch sie Wege mit Gott sind: Denn du bist bei
mir.

Bei ndherer Betrachtung erkennt man eine stoffar-
tige Textur der Oberflache. Sie ldsst an gewebte
Jute denken und wurde von der Kiinstlerin eigens
fur dieses Fenster entwickelt. Damit erinnert sie
an die Blutezeit der Textilindustrie in Ahaus, mit
der die Entstehungsgeschichte der Christuskirche
eng verwoben ist. Unter dem Rundfenster befin-
det sich auf der Eingangstir zur Kirche ein Bron-
zerelief, das rund 50 Jahre zuvor nach einem Ent-
wurfvom Bildhauer Rudolf Breilmann entstanden
ist. Es nimmt Jesu Ruf aus dem Matthdusevange-
lium auf: Kommt her zu mir, alle, die Ihr miihselig
beladen seid. Ich will euch erquicken. Fenster und
Relief verweisen aufeinander und laden Menschen
ein, unter dem Kreuz Christi aufzuatmen, mitei-
nander Mut zu schopfen und ihre Wege getrost
mit Gott zu gehen.

71



72

Hans Jiirgen Kaiser

Der Kirchenraum beeindruckte sofort beim ersten
Betreten. Die Idee, Orgelbauer gemeinsam mit
Architekten um Entwirfe zu bitten, hatte sich
schon oft bewahrt. Sinnfallig zu sehen bei der Orgel
der Fuldaer Michaelskirche, die in der Zusammen-
arbeit des Architekturbiiros Triade (UIf Profe-
Bracht) und der Orgelbaufirma Fischer und Kramer
entstand, aber auch bei der Begleitorgel fur die
Chore am Fuldaer Dom von der Orgelbauerfamilie
Jannin Kooperation mit dem gleichen Architekten.

Hanau HI. Geist — ein neuer Schritt in alten Orgellandschaften

Fur Hanau sollte aber ein weiter gehendes, eben-
falls schon erprobtes Vorgehen zum Tragen kom-
men, namlich im Wettbewerb dreimal die (ausge-
loste!) Kombination jeweils eines Architekten und
eines Orgelbauers aneinander zu binden. Ein Blick
auf die bereits vor langerer Zeit durchgefiihrten
Wettbewerbe in Bad Soden Salmiinster und Wach-
tersbach zeigt, dass dabei ungewoéhnliche Ergeb-
nisse erzielt werden kénnen, denn beide Seiten
offnen sich fuir neue Sichtweisen. Gerade aus der
Spannung in der Diskussion zwischen einem unge-
bunden denkenden Architekten und der Zusam-
menfihrung mit dem funktionalen Wissen des
Orgelbauers kann im Idealfall Unerwartetes ent-
stehen, vielleicht auch, wie durchaus hier in Hanau

etwas, das riskant genannt werden kann, vielleicht
sogar musste.

Orgel Marid Himmelfahrt, Wachtersbach: Kooperation von Triade Architekten Orgel Michaelskirche Fulda: Kooperation von Triade
Diisseldorf und Orgelbau Rieger, Schwarzach, nach Wettbewerb, 2. Preis Architekten Diisseldorf und Orgelbau Fischer und Krémer,
Endingen a.K.



HANAU HL. GEIST - EIN NEUER SCHRITT IN ALTEN ORGELLANDSCHAFTEN

Orgel St. Peter und Paul, Bad Soden Salmiinster:
Kooperation von Architekt Prof. Friedhelm Grundmann,
Hamburg und Orgelbau Jann, Regensburg,

nach Wettbewerb 1. Preis

Eine Orgel —salopp gesagt — hinter eine Blechwand
zu setzen, befremdet zunachst. Trotzdem ent-
schied sich das Preisgericht eindeutig fir die Paa-
rung Orgelbau Weimbs und Architekturbiiro HHS
Kassel mit dem Architekten Guido Hofert als Preis-
trager und Gewinner.

Die Zustimmung des damaligen Pfarrers Zimmer-
mann war schnell erreicht. Die Wertschatzung der
Musiker fur die architektonische Qualitdt des
Raumes von 1959 war ein Tur6ffner fir ihn, der
mit der Geschichte und der Vita des Architekten
Johannes Krahn bestens vertraut war. Johannes
Krahn (1908-—1974) war Schiiler von Dominikus
Bohm und Rudolf Schwarz an der Werkkunstschule
in Offenbach. Er war zudem an der Ausfiihrung
von Schwarz’ lkone St. Fronleichnam 1930 in
Aachen beteiligt und baute mit ihm zusammen
1947 die zerstorte Paulskirche in Frankfurt wieder
auf.

Es war schlieflich beim ersten Ortstermin im Auf-
bau eine Erleichterung mit den Orgelbauern und
bei der ersten Klangprifung festzustellen, dass
diese Konstruktion mit der vorgehangten durch-
brochenen Wand sehr wohl funktioniert und die
so ungewolhnlich platzierten Pfeifen ein homo-
genes, raumfillendes Klangbild ergeben.

Bezlgliche das Klangbildes war spater die wichtige
und durchaus grundlegende Frage, des Stim-
mungssystems zu entscheiden. Seit einigen Jahr-
zehnten ist nun im Orgelbau, auch und gerade bei
Orgelneubauten ein Trend aufgekommen, leicht
modifizierte Stimmungssysteme zu nutzen. So
wird es nun auch bei der neuen Weimbsorgel mit
der Frischknecht 2 Stimmung, leicht in graphischer
und numerischer Darstellung im Internet zu fin-
den, eine Unterscheidbarkeit der Dreiklange und
Tonarten geben. Kaum merklich, aber doch signi-
fikant.

73



B <

74 HANAU HL. GEIST - FIN NEUER SCHRI'ILT IN ALTEN ORG_ELLANDSCI-lI.-AF'I:'EN

Ii % l.lil




HANAU HL. GEIST - EIN NEUER SCHRITT IN ALTEN ORGELLANDSCHAFTEN

Orgel HI. Geist, Hanau: Kooperation von HHS Architekten Kassel
mit Orgelbau Weimbs, Hellenthal

Der neue Schritt in alten Orgellandschaften sei
damit knapp skizziert. Orgellandschaft meint die
tatsachliche Verteilung der vorhandenen Orgeln,
deren Erbauer ja unterschiedlichster Provenienz
und durchaus verschiedenen Zeiten sein kénnen.
Dies kann leicht am Beispiel des Fuldaer Domes
gezeigt werden, wo die ehemals sehr beriihmte
Fa. Sauer aus Frankfurt an der Oder im 19. Jahr-
hundert beide Orgeln erneuerte, was klar einen
politischen Hintergrund hatte. Vor und um 1900
hat der preuRische Staat in etlichen Féllen in Hes-
sen seinen Einfluss geltend gemacht.

In Beratungsgesprachen mit Kirchengemeinden
klingt immer wieder an: man musse einen Orgel-
bauer aus der Ndhe beschéftigen, weil im Fall eines
Problems an der Orgel, dieser schnell vor Ort sein
kénne. Nun ist dies sicher ein zuldssiges Argument,
wenn man bereits eine schlechte oder Mangel
behaftete Orgel eignet. Bei einem Neubau sollte
man aber besser dariiber nachdenken, ob die Wahl
eines Orgelbauers die richtige sein kann, wenn
man Sorge vor nachfolgenden Problemen hat.
Im Regelfall sollten neue Orgeln ohne Probleme
zwischen den Wartungsintervallen funktionieren.
Diese Denk- und Verhaltensweise hat sich im Laufe
der Jahre weitgehend verloren. Dies vor allem,
weil systematisch neue Namen ins Gesprach
gebracht wurden, und diese Firmen zur Zufrieden-
heit der jeweiligen Pfarreien arbeiteten.

So gab es oft Folgeprojekte fir diese nichthes-
sischen Firmen, wenn der Name positiv die Runde
machte. Als Beispiele hierfiir sei Fa. Jann aus Laber-
weinting (zunachst Georg dann der Sohn Thomas)
genannt, erst in Bad Soden-Salmiinster, dann im
Dom, schlieBlich in Langenbieber. Aber auch Fa.
Meyer aus dem Saarland baute zundchst in der
neu gestalteten Kirche in Poppenhausen, als Fol-
geprojekt dann in Dietershausen. Fa Rieger aus
Schwarzach prdsentiert ihre herausragende Lei-
stungsfahigkeit im Fuldaer Dom, um spater in
Wachtersbach einen Folgeauftrag zu realisieren.
Fa. Eule aus dem fernen Bautzen konnte gleich bei
mehreren Folgeprojekten relissieren, vor allemim
Kasseler Raum, aber auch mit Restaurierungen,
beispielsweise in der sogenannten Liobakirche in
Petersberg.

75



76 HANAU HL. GEIST - EIN NEUER SCHRITT IN ALTEN ORGELLANDSCHAFTEN

, ;
-1 ; I-". L -_-'.". Sk
L N MR

HI. Geist, Hanau: Blick von der Orgel zum Altar



HANAU HL. GEIST - EIN NEUER SCHRITT IN ALTEN ORGELLANDSCHAFTEN

Ein weiteres Kapitel der Orgellandschaft im Bistum
Fulda wurde 1989 durch die Grenzoffnung aufge-
schlagen, oder genauer gesagt wieder fortgesetzt
— das Geisaer Land wurde ins Bistum Fulda riick-
integriert. Ab 1994 galt es, ganz neue, auch nun
neu entstandene Firmen in Thiiringen und dariiber
hinaus weiter 6stlich in den Blick zu nehmen. Es
war deren Leistungsfahigkeit und qualitative Ein-
stufung zu priifen, und daraus Konsequenzen bei
anstehenden Ausschreibugen zu ziehen. Asthe-
tisch ergaben sich durch diese andersartige thi-
ringisch gepragte Orgelwelt mitihren vielen (noch)
erhaltenen Denkmalorgeln ganz neue Aspekte.
Orgelbauer wie Knauf (Vater und Sohn), Trost oder
Peternell, um nur drei zu nennen, bauten im 19.
Jahrhundert bedeutende Instrumente ganz eige-
ner Klanglichkeit und auch eigener Technik und
Materialwabhl, die allerdings teils nur noch so eben
restaurierbar waren, aber in ihrer musikalischen
und orgelhistorischen Bedeutung als Denkmalob-
jekte gelten, was nun optisch und klanglich wieder
fur jeden erkennbar ist. Diese Welt wollte erschlos-
sen und verstanden sein, um adaquate Handlungs-
strange einleiten zu kdnnen. So konnte zuletzt 2021
die aufwendige Restaurierung der Knauforgel in
Geismar bei Geisa durch die 1991 gegriindete
Orgelbau Waltershausen mit glanzendem Ergebnis
abgeschlossen werden. Ein Objekt und dann ein
Projekt, dessen Erstbesichtigung 1998 noch mit
anlogen Fotos und gerade so eben mit am Com-
puter erstellten Textdokumenten erfasst wurde.
Ein weiteres neues Kapitel in Fragen der Orgelre-
staurierung wurde vor 20 Jahren durch die Spar-
kassen-Kulturstiftung Hessen und das Landesdenk-
malamt in Hessen begonnen. Pfarreien mit Denk-
malorgeln zur Restaurierung derselben zu beraten,
wird deutlich einfacher, wenn damit einher auch
Zuschusse flieRen.

War dies schon vorher in Thiringen durch die
staatliche Denkmalpflege Ublich, konnten nun in
den vergangenen 20 Jahren auch im hessischen
Bereich viele Orgeln vor dem Verfall gerettet wer-
den. Hinzu kam, dass die staatliche Seite durch
Sachverstandige vertreten wurde, die nicht nur als
Kunsthistoriker ausgebildet waren, sondern auch
Orgelsachverstand mitbringen.

In einigen besonderen Fillen, frith schon im Fritz-
larer Dom mit seiner bedeutenden Denkmalorgel
der Fa. Klais, aber auch in den letzten Jahren an
mehreren anderen Orten, konnten auch Bundes-
mittel eingeworben werden, was in diesen Fallen
erst einen finanziellen Rahmen o6ffnete, der den
jeweiligen Pfarreien die Hoffnung gab, die jewei-
lige MaRnahme leisten zu kdnnen.

Kommen wir zum Schluss der Betrachtung zu einer
seit einigen Jahren neuen, aber leider sehr bren-
nenden Frage: Wie vertreten wir einen Orgelneu-
bau in Zeiten von KirchenschlieBungen und Orgel-
verkaufen? Dabei Verkdufen von Orgeln, die teils
erst in den letzten 30 Jahren gebaut wurden, und
die qualitativ gesichert eine lange Zukunft haben
sollten ...

In Hanau Heilig Geist scheint dies doch ein Hoff-
nung tragendes Element zu sein. Ein architekto-
nisch Uberragender Raum, der seine klangliche
und auch asthetische Abrundung mit der neuen
Orgel erfahrt, zu einer stimmigen Einheit ver-
schmilzt.

Kirche will Zukunft, und Zukunft muss gestaltet
und gebahnt werden. So klar man an bestimmten
Stellen besser schneller als zu spat Schlussstriche
ziehen sollte, sozusagen das Licht ausmachen und
die Turen hinter sich schlieRen, so klar muss man
aber auch anderen Ortes Chancen gezielt entwi-
ckeln, Felder erobern und fiir den Glauben und
die Kirche werben. Die Voraussetzungen scheinen
da in HI. Geist gelegt und gut aufeinander abge-
stimmt zu sein. Es gilt dies offensiv in die Offent-
lichkeit zu tragen und neue Krafte zu gewinnen.

Soli Deo Gloria, Gott allein die Ehre, schreibt Bach
vor seine Werke. Fiihren wir dies heute und in
Zukunft weiter. Aber danken wir auch allen, die
sich engagiert haben und engagieren, fr die Orgel
und fiir die Zukunft. Eine Zukunft mit Wohlklang
und Gottes- und Gemeindedienst.

77



7 |



Kinstlerin im Fokus :
Karen Irmer

Karen Irmer (*1974)

2000—-2007

2007

2008-2010

2015—2017

2018

Seit 2003

Studium an der Akademie der Kiinste,
Minchen, bei Prof. Gerd Winner and
Prof. Sean Scully

Debitantenpreis der Akademie der Bilden-
den Kiinste und Bayerisches Staats-
ministerium, Miinchen

Griindung der Produzentengalerie Zweig-
stelle, Berlin, mit Angela Stauber und Andreas
Stucken

Lehrauftrag fiir Videokunst und Fotografie
HBK Braunschweig

Dorothea von Erxleben Stipendium,
Lehrauftrag, Building Realities, Atelier
Fotografie, Hochschule fiir angewandte
Wissenschaften, Augsburg

zahlreiche Einzel und Gruppenausstellungen
im In- und Ausland

karen-irmer.de

Karen Irmers kiinstlerische Arbeit nahrt sich durch
Aufenthalte in rauer und einsamer Natur. Auf der
Suche nach Bild- und Filmmaterial reist die Kiinst-
lerin zu vermeintlich unspektakuldren, kleinen und
entlegenen Inseln. Diese liegen vorwiegend in den
von den meisten Menschen gemiedenen
,Schlechtwetterregionen” Europas — so das ark-
tische Lappland oder die karge und baumleere
Westkdiste Irlands.

Irmers Verbindung zu abgelegenen und als wenig
aufregend geltenden Gegenden hat eine Serie von
Arbeiten hervorgebracht, die stets die Grenzen
zwischen Film und Fotografie aufbrechen. Auf-
merksam beobachtend, untersucht die Kiinstlerin
Orte, die sie allein durch die Wahl des Blickwinkels
und die Art der Aufnahme in neue, andersartige
und extrem atmospharische Welten transformiert.
So berihrt sie die unerklarliche Sehnsucht nach
dem Unbekannten, die den Menschen zuweilen
erfasst und erschafft Arbeiten, in denen die Gren-
zen zwischen realer und vorgestellter Welt verwi-
schen. Der Betrachter betritt unsicheres Terrain,
auf dem sich die Gegenstandlichkeit aufzulosen

beginnt und die Wahrnehmung neu gelernt wer-
den will.

karen-irmer.de/portfolio-item/naab-4/

karen-irmer.de/portfolio-item/naab-3

79



80

KUNSTLERIN IM FOKUS: KAREN IRMER

Wandeln

Multimediale Intervention in der Moritzkirche
Augsburg von Karen Irmer 2018

Wenn die Wahrnehmung ins Wanken gerat

Wenn es langsam zu ddmmern beginnt, tauchen
sie in der Apsis der Kirche auf—kleine, weile Licht-
punkte, die in steter Bewegung nach oben steigen,
kreisen und hinabzufallen scheinen. Trotz ihrer
Ruhelosigkeit und ihrer diffusen Form lassen sie
an Sterne denken. Diese Assoziation liegt durchaus
nahe, finden sich doch in den Kuppeln alterer
Sakralbauten immer wieder gemalte Sternenhim-
mel, die die Unendlichkeit des Universums ins
Innere des Kirchenraums Uberfiihren sollten. Bei
langerem Hinsehen entpuppen sich die Lichtge-
bilde jedoch als Vogel, die im Ostchor ihre Kreise
ziehen. Karen Irmer positioniert ihre Installation
bewusst an jener Stelle der Moritzkirche, welche

durch die Zerstoérung im Zweiten Weltkrieg den
Blick nach auRen freigab. Dort bricht sie den Raum
auf ins Illusionistische und lasst die AuRenwelt
erneut in den Innenraum dringen —sichtbar, aber
nicht greifbar. Sie dynamisiert die streng geglie-
derte Struktur der Kirche und eréffnet dem
Betrachter dadurch eine neue Raum-Zeit-Ebene.

AuBen und Innen, Kommen und Gehen, Sichtbares
und Unsichtbares —Irmers Arbeiten bewegen sich
im Spannungsfeld dieser Gegenséatze und thema-
tisieren ihre Uberginge. Grenzen verschieben sich,
verschwinden und stellen vermeintliche Eindeu-
tigkeiten infrage. Im rechten Seitenschiff blicken
wir wie durch ein Fenster auf eine imposante Wol-
kenformation von groRer asthetischer Kraft. Bei
naherem Hinsehen entpuppt sich diese Formation
jedoch als verschmelzendes Zusammenspiel von
Wasser und Wolken. Wo endet die Gischt, wo
beginnen die Wolken? Eine klare Trennung ist nicht
moglich, der Ubergang von einem Aggregatszu-
stand in einen anderen ist vielmehr flieRend.

Diesem Aufeinandertreffen der verschiedenen
Aggregatszustdande begegnen wir in der linken Sei-
tenkapelle wieder. Uber eine leicht bewegte Was-
serflache ziehen zarte Nebelschleier hinweg.
Obgleich wir keine Veranderung des Himmels
sehen konnen, erkennen wir an den glitzernden
Flachen auf der Wasseroberflache, dass sich einige
Sonnenstrahlen ihren Weg durch die Wolken bah-
nen. Die Videoinstallation strahlt eine groRe Ruhe
aus und verstarkt die meditative Wirkung der
Kapelle. In der Nische, die eigentlich dem Kruzifix
vorbehalten ist, wird wahrend der Ausstellung das
Wasser, oder die von ihm evozierte Simmung zum
Gegenstand der Kontemplation.

Durch die Interaktion mit dem sakralen Raum
ermoglicht Irmers Kunst dem in der Immanenz
verhafteten Betrachter eine intensive spirituelle
Erfahrung, bei der die flieBende Grenze zur Tran-
szendenz spurbar werden kann.

Simone Kimmel, 2018
Eine Version dieses Textes erschien in
edition schwaben Nr.3, 2018

links: Video-Projektion ,Wandeln”



Zitate von Besucher*innen

Die puristische Moritzkirche erhélt durch die drei-
teilige Intervention von Karen Irmer fast barocke
Ausblicke auf die Schépfung. Der Kiinstlerin gelingt
es, Alltagliches, wie Wasser oder Himmel, auf
liberwiéltigende Art zu inszenieren. Die Arbeiten
flgen sich perfekt in den Sakralraum ein und ver-
weisen jeweils auf christliche Themen. Dariiber
hinaus wird dem Betrachter, durch die Installation
des Vogelschwarms in der Apsis, die Geschichte
der Kirche vor Augen geflhrt, die 1944 das Dach
in einer Bombennacht verlor.

Benita Meif3ner, Kuratorin des Kunstraums der
Deutschen Gesellschaft fiir christliche Kunst e.V.

KUNSTLERIN IM FOKUS: KAREN IRMER

Still aus Video ,Naab”

Die Moritzkirche ist fir mich einer der schonsten
Orte in Augsburg. Wahrend der Laufzeit von Karen
Irmers Installationen besuchte ich sie ofter als
gewohnlich. Besonders eindrucksvoll war die Zeit
des Sonnenuntergangs. Zunachst erschien die Kir-
che wie immer, doch mit der Dammerung tauchte
im Altarraum erst ganz zart und dann immer deut-
licher ein Schwarm Vogel auf. Pl6tzlich schien der
Himmel offen. Ich kann es kaum mit Worten
beschreiben.

Michael Gleich, Kirchenbesucher

81




82

Ein Meer von Blau

Thomas Kesseler

Die Fotos
stammen zum
groBen Teil von
T. Kesseler selbst,
die Raum-
ansichten der
vollendeten
Kirche von
Reiner Vogels
aus Siegen.

Die Heilig Kreuz Kirche in Siegen schien gut geeig-
net furr die Aufnahme eines Kolumbariums. 2017
wurde zu einem Gutachterwettbewerb eingela-
den, den der 1956 geborene Kiinstler und Archi-
tekt Thomas Kesseler aus Bad Honningen fir sich
entschied. Unterstiitzt wurde Kesseler bei der
Realisation vom Sohn des erbauenden Archi-
tekten, dem Architekten Norbert Sonntag aus Sie-
gen.

Wahrend Kesselers Arbeit zwischen 2018 bis zur
Fertigstellung Ostern 2021 entstand eine umfang-
reiche Dokumentation aller Arbeitsschritte. Hie-
raus ist hier eine Auswahl zusammengestellt.
Wobei die Bilder und Unterschriften die einzelnen
Schritte und Gedanken der Gestaltung sowie
deren Umsetzung beschreiben.

Konzeption und Entwurf

In der 1956 gebauten Kirche wurde 2018-2021 ein
Kolumbarium (Urnenbegrabnisstétte) im Haupt-
raum geschaffen. Im Eingang befinden sich trau-
erpastorale Rdume zur Verwaltung und Betreuung
der Trauernden. Der ehemalige Chor wurde durch
eine kathedrale Glaswand abgeschlossen und kann
separat als Gemeindekirche genutzt werden. Die
geklebte Stahl/Glaskonstruktion ist als Sonderzu-
lassung einzigartig filigran in Deutschland. Die
architektonische Konzeption und die Glasmalerei
des Kunstlers und Architekten Thomas Kesseler
aus Bad Honningen schafft einen neuen visiondren
Raumeindruck

Die 1956 von Alois Sonntag gebaute Heilig Kreuz Kirche mit dem alten Emailkreuz iiber dem Altar als Vorbild fiir die Erneuerung



Hier wurde @iber das Bild der Glaswand als GroBenvergleich die Siidliche
Fensterrose aus der Kathedrale Notre-Dame in Paris von Pierre de Montreuil
1258-1267 gelegt

EIN MEER VON BLAU

oben: Visualisierung des Bereichs Kolumbarium

links: axonometrische Darstellung der von Matthias
Kutterer (Ingenieure Bollinger und Grohmann Frankfurt,
Stuttgart) entwickelten und der Firma Glasmalerei Peters
aus Paderborn mit dem Kiinstler umgesetzten
Glasgestaltung

Offenbarung 21,1-8

Und ich sah einen neuen Himmel und eine neue
Erde; denn der erste Himmel und die erste Erde
sind vergangen, und das Meer ist nicht mehr. Und
ich sah die Heilige Stadt, das neue Jerusalem, von
Gott aus dem Himmel herabgekommen, bereitet
wie eine geschmiickte Braut fiir ihren Mann. Und
ich hérte eine mdchtige Stimme von dem Thron
her, die sprach: Siehe da, die Hiitte Gottes bei den
Menschen! Und er wird bei ihnen wohnen, und sie
werden sein Volk sein, und er selbst, Gott mitihnen,
wird ihr Gott sein; und Gott wird abwischen alle
Trdnen von ihren Augen, und der Tod wird nicht
mehr sein, noch Leid noch Geschrei noch Schmerz
wird mehr sein; denn das Erste ist vergangen.

83



84 EIN MEER VON BLAU

Atelierarbeit

liber 630 Grad gebrannten Glashildern
steht an der Glaswand der Produktions-
halle der Glasmalerei Peters in
Paderborn-Neuenbeken. Die Schwarz-
lotuntermalung ist ergénzt durch
aufgespritzte transparente Silbergelbe,
griine und blaue Farbschichten

rechte Seite oben:
Blick vom Altar aus dem Kirchenraum
zum Kolumbarium

rechte Seite unten:
Der Bereich des Kolumbariums mit
den originalen Fenstern von 1956




EIN MEER VON BLAU 85

Fertigstellung — Raumwirkung von Kuben, Glaswand und Fenstern

‘ F
[

.! i} _,_. — i"‘—'j"—L £ ;}
i e e




86 EIN MEER VON BLAU

Bei den vollendeten Gldsern sieht man die prazisen Farbstufen, welche die Durchsicht zum Kreuz in der Mitte freigeben,
Schattierungen und unbemalte Linien wirken wie Lichtstrahlen

Blick vom Eingang in den Kirchenraum:,,vom Tod zum Leben” als Motto
kann auch als Weg von der Taufe zu Tod und Auferstehung verstanden werden



Die originalen Glasfenster aus der Bauzeit mit ihren Blautonen werden in der neuen Gestaltung des Kolumbariums aufgenommen

Die Spiegelung in den gldsernen
Oberflachen der 1256 Graber als Einzel-,
Doppel- oder Familiengraber in 4
Raumelementen und zwei Seiten mit
Wandnischen schafft eine Atmosphére
der Leichtigkeit und Lichtheit

87



KUNSTLER IM FOKUS : THOMAS KUZIO

88

FaE
1. L

.

F i
G ¥

3

e % & _ﬂwﬁww@mﬂ N VR ?Enrrmi
,.,wm _,N,. IEra SR SRS e o
R ﬁumw,_...ﬁh_ﬁ .id&%m@%%&%ﬁﬁ%

g

i

o)

4 ..ru..,
£
bl e s
¥ L
% A

X e

- TN EE LT

Ulmer Miinster : Friedensfenster (Mitte)



Kunstler im Fokus :
Thomas Kuzio

1959

1978
1980-81

1981

1982-85

1989

1990

2002

2008

Seit 1990

thomaskuzio.de

geboren in Altentreptow/Mecklenburg-
Vorpommern

Abitur, Abschluss Lehre Baufacharbeiter
Glasmalerpraktikum in Quedlinburg

Studium an der Hochschule fir Kunst und
Design, Halle Burg Giebichenstein,
kinstlerische Glasgestaltung bei

Prof. Rudiger Reinel

Studiumunterbrechung, Lehre mit
Abschluss Glasapperateblaser

Bayerischer Staatspreis fiir Innovation,
Sonderschau der IHM, Jugend gestaltet
Miinchen, Diplom, Ubersiedlung nach
Sommersdorf am Kummerower See/
Mecklenburg-Vorpommern, Atelier
Malerei, Glasmalerei in der Architektur

Forderstipendium Stiftung Kulturfonds
Berlin

Stipendium des Landes Mecklenburg-
Vorpommern

Landesbaupreis des Landes Mecklen-
burg-Vorpommern,
Fenstergestaltung Ev. Kirche Barkow

zahlreiche ausgefiihrte Kirchenfenster,
u.a. in Finnentrop-Ostentrop, Kath. Kirche
St. Lucia 2004 - Radegast, Ev. Stadtkirche
2010 - Freiburg an der Unstrut, Ev. Stadt-
kirche 2014 - Merseburg Dom, Bischofs-
kapelle 2014 - Woldegk, Ev. Stadtkirche
St. Petri 2017/19

Nach den Zerstorungen des Ulmer Minster im
Zweiten Weltkrieg, dem die Historismus-Vergla-
sung zum Opfer fiel, wahrend die mittelalterlichen
Fenster gesichert waren, erhielten die Seiten-
schiffe zunachst eine Notverglasung. Im sidlichen
Seitenschiff begann man 1952 mit der schrittwei-
sen Neuverglasung unter Beteiligung von Kiinst-
lern wie Hans Gottfried von Stockhausen, Wilhelm
Geyer, Peter Valentin Feuerstein, Wolf-Dieter Koh-
ler und, 2001, Johannes Schreiter. Mit dem ,,Frie-
densfenster” schloss Thomas Kuzio 2018 gewisser-
maRen die letzte Liicke zwischen Schreiter und von
Stockhausen. Durch die helle Notverglasung blieb
im nordlichen Seitenschiff nun ein rdumliches
Ungleichgewicht der Lichtsituation, das seit 2021
mit Hilfe 8 weiterer Fenster von Thomas Kuzio aus-
geglichen werden soll. Im November 2021 wurden
von Osten die beiden ersten Fenster mit den The-
men ,Weltbetrachtung” und , Lichtwerdung” ein-
gebaut. Sie rahmen das mittelalterliche ,,Marner-
fenster” von 1408 liber dem Nordportal.

,Thomas Kuzio hat ... einen zyklisch zusammenhdn-
genden Entwurf fiir die neuen Fenster im Nordschiff
entwickelt. Seine neuen Fenster werden einen ein-
drucksvollen Ring aus Licht und Farbe schliefSen, der
den ganzen Raum umfasst und die mittelalterlichen
Fenster ebenso einschliefst wie die Glasmalerei der
Nachkriegsmoderne.”

,Flackernde Farbenpracht und strenge Fldchenorga-
nisation, typisch fiir Kuzios glasmalerischen Stil,
geben fiir die Integration in das Gesamtensemble
ebenso Gewdhr wie die kleinteilige, quasi musivisische
(=mosaikartige) Struktur der Bleiverglasung, die
Kuzios Glasmalerei mit der klassischen Glasmalerei
verbindet.”

Holger Briills in: Neue Fenster fiir das Ulmer Miinster,

Hrsg. Evangelische Gesamtgemeinde Ulm, 2020

89






91

KUNSTLER IM FOKUS : THOMAS KUZIO

! aahnuﬂn Hmﬂ”ﬂ_‘mﬂ S

RN num._ S m,

: ﬁ...ﬁm@q

...|...

T R B it

AT s
g e

-4k e e L
L B SR TR e o o T e
A ity = A

i s, S

T i |

4 ..w,. Ty

B g

1y = v n
.;..mi,wﬁ:nr...”l”....ﬁ? f_ 1 H. S G

.E,i_ 5 ﬁm@ v B
g5 HEEEE CE AL
! — w5

- L

ﬂiﬁga.ﬁxﬁ TR o e
ifuﬁc&iﬁﬁhmmﬂ.-ﬁ? BT A R e

%.iujﬁzﬂwwaxnm»@@aﬁmw@%#i
o e T P R e e e B

— s s e e e
i (TS e LR TR R
L Pl < :

B Ei&z%ﬁmm ik
i uﬁ!d%u.m.fhﬂmbﬁfm.ﬁ&ﬂ.ﬁfﬂh %

Ilrlbsla.s_

Abwicklung Seitenschiff Nordseite (oben : 15, unten: 6-10)



92

IM DIALOG MIT DEM HISTORISMUS

Im Dialog mit dem Historismus
Liturgische Ausstattung fiir St. Sebastian in Mittelkalbach

Joseph Michael Neustifter

St. Sebastian in Mittelkalbach, eine Kirche der Neu-
gotik in der Didzese Fulda, in ihrer Originalitat gut
erhalten, hat kaum Veranderungen Uiber 120 Jahre
erfahren. Die Dorfkirche ist ein stattlicher Bau in
den Formen einer dreischiffigen Basilika mit fiinf
Fensterachsen und einem eingezogenen Chor mit
dreiseitigem Schluss. Erbaut wurde sie im Jahr
1898 nach Planen des Architekten Georg Schneller
aus Offenbach, der dabei weitgehend die Plane
der zwei Jahre zuvor geweihten Kirche St. Lauren-
tiusin Bad Soden wiederverwendete. Ein schones
Beispiel, wie im Kirchenbau des 19. Jahrhunderts
die Suche nach mittelalterlicher Authentizitat mit
pragmatischen Methoden der Produktion und
Vervielfaltigung einhergingen.

Eine aktuelle Aufgabe zur zeitgendssischen Neu-
interpretation der Architektur und ihrer Vorbilder
stellte sich im Zuge der grundhaften Sanierung des
gesamten Bauwerks. Insbesondere war dabei die
Frage nach dem kiinstlerischen Umgang mit der
Motiv- und Formenvielfalt der vorhandenen Aus-
stattung des Historismus zu beantworten. Eine
Frage also nach der Sprachfahigkeit heutiger
Gestaltung im Kontext mit der wortreichen Kunst
des 19. Jahrhunderts.

Fir die Architektur der Basilika, in der Raum, Farbe
und Schnitzwerk einen gut klingenden Akkord
ergeben, wurde 2020 nach einem Wettbewerbs-
verfahren eine Neugestaltung des Altarraumes mit
Zelebrationsaltar, Altarleuchtern, Ambo, Sedilien,
Vortragekreuz und eine Neuanordnung des Tauf-
steins geplant und ausgefihrt.

Fur diesen besonderen Kirchenraum, reich an
historischer, ornamentaler und szenischer Farbge-
staltung und dem neugotischen Hochaltar mit
einer bedeutende Abendmalszene im Antepen-
dium eine zeitgeméaRe Antwort zu finden, war
gestalterisch eine interessante Aufgabe.

Es entsteht ein Altar, in seiner Formensprache eine

Tischform aus heller Bronze gegossenen und mit
einer Altarplatte aus hellem Kalkstein. Die Abend-
mahlsdarstellung im Antependium des Hochaltars
bleibt so von allen Seiten weitgehend sichtbar. Das
Material Bronze antwortet auf die Vergoldungen
in den Schnitzwerken und die Altarplatte nimmt
den Farbton des Bodenbelages auf. Es entsteht
eine Fernwirkung, die zeigt, dass sich in dieser
historischen Architektur der Altar aus der heutigen
Zeit wohlfuhlt. Eine reduzierte Formensprache
wird in Spannung gesetzt durch siegelartige, sze-
nische Details mit den Motiven Tod und Auferste-
hung, prominent gesetzt, hinter denen sich das
Altarreliquiar befindet.

Je mehr man sich auf den Altar einldsst und naher-
kommt, erkennt man die besonderen Details, u.a.
auch in der Bodenplatte des Altars, die als Gem-
men-Reliefs der zu Pfarrei gehérigen Patrone der
Nachbarkirchen gestaltet sind. Die Bodenplatte
des Altars ist blindig eingesetzt in den Belag des
Bodens aus Solnhofer Kalkstein. Homogen verbin-
den sich die Altarplatte aus hellem Kalkstein und
der ahnlich-farbene Bodenbelag mit dem Bronze-
altar. Von allen Seiten wirkt der Altar durch seine
Offenheit und wird zum bestimmenden Hauptteil
in diesem Raum. Das Altarkreuz aus Bronze, lie-
gend auf dem Altar, zeigt in seiner Darstellung den
Bund Gottes mit den Menschen.

Vier Stehleuchter, ebenfalls aus Bronze, umgeben
den Altar. Bei ndherer Betrachtung werden frag-
mentarisch Ahren, Trauben und Reben sichtbar
und der Text ,,Lumen Christ” ist lesbar.

Der Ambo im gleichen Material fiihrt die Formen-
sprache fort, zeigt auf der Pultflache an den Ecken
als Gemmen die vier Evangelisten und an der
Ansichtsseite in Spannung zur ruhigen Flache eine
szenische Darstellung der Verkiindigung an Maria,
sowie im unteren Teil das Symbol eines wachsen-
den Samenkorns.



Das Vortragekreuz aus heller Bronze, mit einer
geschwadrzten Tragestange, gleich wie bei den
Altarleuchtern, zeigt zentral die Darstellung des
Auferstandenen in einem Siegerkranz, auf der
Ruckseite weitergefiihrt die Symbolzeichen der
Ahren und Trauben. Die Form des Kreuzes endet
mit gefassten, pyramidenartigen Edelsteinen in
den liturgischen Farben weiB, gelb, griin und vio-
lett.

Der historische Taufstein wird im Eingangsbereich
in Hohe der Seiteneingdnge und der Hauptachse
neu eingebunden und durch eine behutsame Ver-
anderung der Banke entsteht ein neuer liturgischer
Ort, der Taufstein und Altar in der Sicht verbindet.

IM DIALOG MIT DEM HISTORISMUS

Der neue Osterleuchter in Bronze mit dem Zeichen
der Auferstehung, gesiegelt mit den Motiven
Geburt Christi und Pantokrator und dem Text ,Ich
bin die Auferstehung und das Leben, wer an mich
glaubt wird leben in alle Ewigkeit“, betont diesen
bedeutenden Ort der Taufe.

Allen, die mitgewirkt haben, geblihrt ein groRer
Dank.

93



94 IM DIALOG MIT DEM HISTORISMUS




95

IM DIALOG MIT DEM HISTORISMUS







Kunstlerin im Fokus :
Christiane Budig

1994-1996 Studium an der Kunsthochschule Halle (Saale), Burg Giebichenstein
im Fachbereich Glas/ Keramik/ Design
1996—2002 Kunststudium im Fachbereich Glas, Malerei, Grafik ebd.
2002 Diplom der Bildenden Kiinste
seitdem freischaffend in Halle tatig, zahlreiche Ausstellungen im In- und Ausland
2003 1.Preistragerin des internationalen Glaskunstpreises Jutta Cuny- Franz- Award
2005—2006 Lehrauftrag fur Malerei/ Grafik an der
Martin- Luther- Universitat Halle im
Fachbereich Grundschulpadagogik
2006—2008 Studium der Kunsttherapie an der Hochschule der Bildenden Kiinste Dresden,
seit dem als Dipl. Kunsttherapeutin tatig
2018 Preistragerin des Halleschen Kunstpreises

christiane-budig.de

Fur Christiane Budig spielt Glas mit seinen ambi-
valenten Eigenschaften in ihrem kiinstlerischen
Schaffen eine besondere Rolle. Auf der einen Seite
Harte und Festigkeit, auf der anderen Seite
jedoch verfiihrerische Zartheit und Fragilitat.

Themen der Geburt und des Aufbruchs umkreisen
das aus Holz und Glas bestehende Objekt
»Schwall”.
geformten wie Wasser hervorquellenden Wesen

Schwarme von kleinen aus Glas

brechen aus dem Inneren eines Treibholzes
heraus. Was auf dem ersten Blick wie ein Wasser-
sprudel erscheint, erhalt bei ndherer Betrachtung
menschliche Konturen.

links: Detail aus Objekt ,Schwall”

Das Vertiefen in jede Form bringt wiederum Erin-
nerungsmuster zum Vorschein, welche die
Abhangigkeit individueller Geschichte aber auch
Sehnsuchte nach Freiheit, sich einfach treiben
lassen zu kénnen, vor Augen fiihrt.”

Barbara Réhner

97



98 KUNSTLERIN IM FOKUS : CHRISTIANE BUDIG

Radleuchter im Magdeburger Dom

Im Rahmen eines neuen Beleuchtungskonzepts
fr den Magdeburger Dom erhielt Christiane Budig
2019 den Auftrag firr einen , Jerusalem-Leuchter®,
der seit dem Reformationstag 2021 zentral im
Hohen Chor Uber dem Grab Ottos des GrofRen
hangt. Er hat einen Durchmesser von 3,50m und
ist aus Edelstahl mit Applikationen aus Glas gefer-
tigt. Nach mittelalterlicher Tradition zieren die
zwolf Tore Jerusalems den Leuchter, je drei zeigen
mit Symbolen der 4 Jahreszeiten in eine Himmels-
richtung.

,Bevor ich mich an meinen Entwurf heranwagte,
fragte ich mich erst einmal, was die zw6If himm-
lischen Tore Jerusalems eigentlich bedeuten. Sie
sind ein Spiegelbild des irdischen Jerusalem in
einer gottlichen Harmonie. Sie geben Einblick in
das Innere, zum gottlichen Zentrum. Meine Appli-
kationen beziehen sich alle auf die dort innewoh-
nende Harmonie, die herrliche Vielfalt des Lebens
und die enge Beziehung zueinander. Daflir habe
ich dann zundchst Bibelstellen recherchiert.

Welche Bilder sind in den Beschreibungen?

Was ist wichtig? Und da auf dem klassischen Rad-
leuchter auch Engel als Wachter sitzen, tauchen
in meiner Gestaltung immer wieder auch stilisierte
Fligelformen auf, von abstrakt bis figurlich.”

,Das Aussuchen der beiden Bibelverse war eine
sehr schéne Aufgabe fir mich. Sie kommen aus
einer vergangenen Zeit und tberdauern nun leuch-
tend die Unsrige”, sagt Domprediger Jorg Uhle-
Wettler.

Auf dem inneren Ring steht in Hebréisch: ,,Und als-
dann soll die Stadt genannt werden. Hier ist der Herr."
Die griechische Inschrift auf dem AuBenring
bedeutet: ,Siehe da, die Hiitte Gottes bei den

Menschen.”

Christiane Budig

Objekt ,Schwall”



KUNSTLERIN IM FOKUS : CHRISTIANE BUDIG

Radleuchter im Magdeburger Dom
Lichtdesign: Albrecht von Kirchbach - Metallbau: Silvio Hohne




100

St Antonius von Padua in Kiinzell — neue Werke

Ingrid Moll-Horstmann mit Mira van Leewen

Die Kirche: ein machtiger, groRRer, runder Bau mit
freistehendem Turm. Im ersten Augenblick erin-
nerte mich das imposante Gebaude der Kirche St.
Antonius von Padua in Kiinzell stark an eine Burg.
Von auBen zeigt sich der Kirchenbau bedeckt mit
groRen Steintafeln. Kein Fenster 6ffnet die Front-
wand, kein Lichtstrahl scheint von hier hereinzu-
fallen. Im hinteren Drittel gewahren die beiden
seitlichen Windfange den Einlass. Beim Durch-
schreiten der Glasttiren zeigt sich zunachst ein eher
dunkler Raum, welcher durch die niedrige Decke
im hinteren Teil fast héhlenartig wirkt. Von dort
offnet sich der hohe, helle und runde Kirchenraum.
Durch eine senkrechte Glaswand, die sich an den
niedrigen hinteren Teil anschlieRt, gibt es hier Licht.
Natursteine strukturieren die Wande des Kirchen-
raums. Ganz vorne wird die Altarinsel sichtbar, auf
der eine steinerne Wand thront. Auf der rechten
Seite ist ein bronzenes Tabernakel eingelassen,
links steht ein bronzenes Kreuz.

Farbe fur den Kirchenraum —
eine erste Ausstellung (2007)

Der gesamte Raum wirkte auf mich in seinen
Dimensionen ausgewogen, jedoch auch ein wenig
niichtern. So war es wohl das Ziel des Architekten
i Erich Weber, der den neuen Kirchenbau in den
St. Antonius von Padua in Kiinzell 1960er Jahren entwarf. Fiir meine erste Ausstel-
lung in der Kiinzeller Kirche war es mir ein groRes
Anliegen, die von mir empfundene Niichternheit
aufzubrechen und dem besonderen Raumgefiige
etwas Anziehendes hinzuzufligen. Mit meinen far-
bintensiven Bildern des ,Sonnengesangs”, eine
neunteilige Serie groRformatiger Malereien,
brachte ich erstmals 2007 die Farbe in den Kir-
chenraum. Seitdem besteht ein guter Kontakt zu
Pfarrer Rudolf Liebig, sodass ich in den darauffol-
genden Jahren sowohl ein Altarbild als auch die
Glaseingangstlren gestalten durfte.




ST ANTONIUS VON PADUA IN KUNZELL - NEUE WERKE 101

Das Altarbild (2008)

FUr mein Werk ,,Du,Gott, hast alles nach MaRR und
Zahl geschaffen” (180 cm x 180 cm), welches sich
seit 2008 in der Kirche hinter dem Altar befindet,
beschéftigte ich mich mit der Symbolkraft der Zah-
len, die sowohl im Alten Testament als auch im
Neuen Testament hervortritt. Die Basis des Werkes
bilden neun einzelne quadratische Holzblocke, die

jeweils eine Grundflache von 50 x 50 cm besitzen.
Ich habe sie so zusammengesetzt und gestaltet,
dass sie ein Quadrat ergeben, welches ein sil-
bernes Kreuz mit blauen Ecken zeigt. Drei mit
Acrylfarbe bedruckte Plexiglasscheiben erweitern
das Werk in den Raum. Mit jeweils etwas Abstand
hangen sie vor dem holzernen Quadrat und brin-
gen Lebendigkeit und Bewegung in das Bild. Die
ersten drei Zahlen-Darstellungen habe ich durch
Gelbtone hervorgehoben.

Vom kinstlerischen Werk
zum Altarbild

Pfarrer Liebig sah in dem Werk sofort ,,sein“ Altar-
bild, das ihm so sehr fehlte. Lange Uberlegungen
Uiber die Gestaltung der Altarwand fiihrten dazu,
dass wir eines Tages das Werk probehalber an die
Wand brachten. Die Verbliffung aller Mitanwe-
senden war groB3, denn plétzlich zog das quadra-
tische Bild als raumlicher Mittelpunkt der Kirche
alle Blicke auf die Altarwand. Schnell war klar: das
Werk soll bleiben und zum Altarbild werden. Seit-
dem bilden das runde Raumgeflige der Kirche und
das quadratische Bild eine ideale Einheit.

Die Zahlensymbolik im Uberblick

I. Die Zahl Eins gilt als die Wurzel aller Zahlen, sie
ist die ungeteilte Einheit und auch Heilige Weisung.

1. Die Zwei steht flir das Biblische Paar Adam und
Eva, wie auch ,Zwei” sollen ,,Eins” werden. Hell
und Dunkel symbolisieren Gut und Bose.

Il Sie ist die “Dreifaltigkeit” und ebenso lag Jesus
drei Tage im Grab. Augustinus ordnet die Il der
Seele zu. Da sie oben im Kreuz steht, habe ich
auch ein Zeichen der Dornenkrone eingefiigt.




102

ST ANTONIUS VON PADUA IN KUNZELL - NEUE WERKE

Das Altarbild

IV. Sie symbolisiert die vier Strome des Paradieses;
die vier Propheten des Alten Testaments sowie die
vier Evangelien des Neuen Testaments.

V. Das Pentagram gilt im Volksglauben als Bann-
zeichen des Bosen. Die flinf Brote sattigten vier-
tausend Menschen. Die Finf gilt auch als Zeichen
des Menschen, da er flinf Extremitadten besitzt. Die
funf Spitzen verweisen auf die finf Tugenden.

VI. Der Davidstern: Auserwahlen und Vernichtung
des Judentums; Sechs Werke der Barmherzigkeit.
Die Sechs gilt als eine unvollkommene Zahl, weist
aber auch auf die Sieben hin, darum ist das siebte
Feld leer.

VII. Die sieben Lichte verbinden Himmel und Erde;
die sieben Gaben des Heiligen Geistes.

VIl und IX bezog ich eher formal im Aufbau des
Werkes mit ein. Die Acht als das Unendliche in den

lebendig und bewegt anmutenden Scheiben, die
so das Unendliche andeuten und die Neun zeigt
sich in der Anzahl der verwendeten Holztafeln

X. Die Gruppe von zehn weillen Quadraten steht
fir die zehn Gebote, die Zahl wird gebildet aus
1+2+3+4 und steht so auch fur Vollkommenheit.
Zwei gekreuzte Balken verbinden sich zum grie-
chischem X das die vier Ecken der Tafel verbindet.
Im Christentum taucht das Heilige Zeichen PX als
Zeichen fiir Christus auf.

XI. Die Elf lieR ich vollstandig aus.

XII. Die Zwolf steht fiir die zwolf S6hne Jakobs, im
Neuen Testament sind es die zwolf Apostel Auler-
dem ist sie die Zahl des Himmlischen Jerusalems.
Dieses hat zwolf Tore und in den Mauern befinden
sich zwolf Edelsteine, die in den gotischen Fenstern
wieder auftauchen.



ST ANTONIUS VON PADUA IN KUNZELL - NEUE WERKE

Die Glastliren des Eingangsbereichs
(2013)

Nachdem etwas Farbe in der Kirche war, entstand
der Wunsch, den glasernen Windfangen auch
Farbe zu geben und so die besondere Architektur
erstrahlen zu lassen. Nach einigen Uberlegungen
zum passenden Thema, reifte meine Idee hier
etwas zum Wunder der Schopfung entstehen zu
lassen. Die rechte Seite sollte den Schopfungsbe-
ginn symbolisieren, der durch das Wasser gekenn-
zeichnet ist. Deshalb gestaltete ich sie mit blauer
Farbe, die keine festen Formen zeigt, sondern viel-
mehr die Anmutung eines flieRenden und rei-
Renden Stroms gewahr werden lasst. Die linke
Seite, welche auch zum Friedhof fiihrt, ist bestimmt
durch eine Gestaltung in den Farben Gelb und
Orange und verweist gewissermalen auf das Ende
des Lebens, die Ruhe und die Erlésung. Ein Erdball
und die sich 6ffnenden lichten Bégen symbolisie-
ren den Pfad in eine bessere Welt, welche uns auch
nach dem Ende des Lebens empfangt.

Bei meinen Uberlegungen stellte sich der Wunsch
ein, den Eingang formal kiinstlerisch als Einheit zu
sehen, sodass das Werk nicht in einzelne Bildfin-
dungen zur Schopfung zerbricht. Aus diesem
Ansinnen erwuchs der weitere Entwurf. Ein groRer
Farbbogen verband nun die beiden rechtwinklig
zu einander liegenden Scheiben. Der Entwurf zeigt
sehr deutlich den Gedanken der Einheit der bei-
den Seiten des Eingangs. Wichtig war die Vorgabe,
dass der Durchblick durch das Glas erhalten blei-
ben sollte.

Wie konnten wir nun mein Werk auf die gldsernen
Tiren aufbringen? Zum Einbrennen der Farben
hatten die Glasscheiben vollkommen erneuert
werden missen. Glicklicherweise hatte die Glas-
malerei Peters die Idee, die Ausflihrung mit Kalt-
farben vorzunehmen. Unter zur Hilfenahme einer
leichten Bearbeitung durch Sandstrahlung auf der
Ruckseite der Scheiben konnte der Entwurf Gber-
tragen werden.

Die Glastiiren des Eingangshereichs

103



104 ST ANTONIUS VON PADUA IN KUNZELL - NEUE WERKE

Kreuzweg

Ein Besuch in der Werkstatt Peters in Paderborn
vermittelte der Gemeinde die GroRe der Scheiben
mit der ausgefiihrten Arbeit, ehe sie in der Kirche
eingebaut wurden. Da die bisherigen Griffe an den
Eingangstiliren nicht mehrin das neue Gesamtbild
passten, hat der Metall-Bildhauer Walter Schnei-
der aus Fredeburg im Sauerland schlichte Glas-
stangen zu Griffen gestaltet, die sich nun gut ein-
flgen. Im Jahr 2013 wurden die Windfange fertig.

Der Kreuzweg — Flir Agnes Mann
(2018)

Bei meinen zahlreichen Besuchen in der Antoni-
uskirche fielen mir immer starker die Bilder zum
Kreuzweg von der Kiinstlerin Agnes Mann ins
Auge. Die 1907 in Paderborn geborene Kinstlerin
malte sie 1952, nachdem sie durch den Zweiten
Weltkrieg in die Rhén kam. Die Werke, die aus der
Vorgangerkirche hier hergekommen waren, schie-
nen nie ihren richtigen Platz gefunden zu haben.
So reifte in mir die Idee den sehr ausdrucks-
starken Bildern, welche mit ihrer dunklen Farbpa-
lette auf der dunklen hinteren Wand, kaum zur
Geltung kamen, neues Leben einzuhauchen. Wie
konnte ich mich nun als eigenstandige Kinstlerin
dem Werk von Agnes Mann ndhern und es ber-
gen? Wie kann eine kiinstlerische Verbindung
zweier so unterschiedlicher Bildsprachen gelingen,
sodass die eine die andere in ihrer Eigenstandig-
keit bewahrt und gleichermalRen stiitzt?

Zusammenbringen und Beleben

Von der |dee einer Zusammenfiihrung der Kreuz-
wegbilder von Agnes Mann und meiner Bild- und
Formsprache sowie der Entwicklung einer leben-
digen Neukomposition und deren Ausfiuihrung
vergingen fast sechs Jahre. Gesprache mit Pfarrer
Liebig und anderen Gemeindemitgliedern konkre-
tisieren die Idee. So sollten die Werke von Agnes
Mann eine Begleitung durch meine Bildzeichen
erhalten. Es entstanden Skizzen fir kleine Glas-
bilder mit den Motiven ,Dornenzweig”, ,Weg" und



ST ANTONIUS VON PADUA IN KUNZELL - NEUE WERKE

,Berg”. Zu den urspriinglich vierzehn plante ich
eine fiinfzehnte Station des Kreuzweges zu erstel-
len. In der GroRe der Bilder von Agnes Mann malte
ich ein Bild in Gelbténen zum Thema der Aufer-
stehung ,,Hin zum Licht”, SchlieBlich entstand ein
Entwurf der vorsah, die Mannschen Gemalde auf
mit Sandstrahlung bearbeitete Scheiben, gleich-
sam eines bergenden groRen Passepartouts, zu
setzen und auf 160 cm hohen Stehlen gemeinsam
mit einem von mir gestaltenden Glasbild zu pra-
sentieren.

Die Beschaftigung mit den Werken von Agnes
Mann hat mir viele Anreize fiir mein eigenes Kunst-
schaffen gegeben. Die neuen fiinfzehn Stationen
des Kreuzweges montierten wir auf der gesamten
rickwartigen dunkelgriinen Wand, sodass sie sich
gut in das Gesamtkonzept der Kirche einfligen.
Durch die gemeinsame Montierung der Gemalde
und Glasbilder auf einer groRen Scheibe wird eine
Verbindung deutlich und die verschiedenen Aus-
druckswerte wie Material, Form und Farbe treten
gleichsam hervor. Die Werke er6ffnen einen Dialog
und bieten dabei verschiedene Anknipfungs-
punkte fir eine Anndhrung an das jeweilige
Thema. Dabei bewahren die Gemalde von Agnes
Mann ihre Eigenstandigkeit, sowohl durch ihre
Bildsprache wie auch ihre Platzierung im oberen
Teil der Stelen. Meine Glasbilder geben den
Gemalden einen bekraftigenden Impuls, der den
Betrachtenden als Bildzeichen erscheint und ihnen
eine weitere Deutungsmoglichkeit eroffnen
mochte.

Die neuen Bildzeichen

Der Dornenzweig

Eine Pflanze bildet Dornen zu ihrem Schutz. Die
biegsamen, dornigen Zweige erinnern an die Dor-
nenkrone Jesu, die man ihm fir den Kreuzweg
aufsetzte, weil er sagte, er sei der Konig der Juden.
Um Schmerzen zu bereiten, musste es eine Dor-
nenkrone sein. Die Dornenkrone spricht von den
Dornen unseres Lebensweges. Schmerz entsteht
erst, wenn der Zweig zur Dornenkrone wird. Der
Zweig wird gebogen, zerteilt wird er zum Kreuz.

Der Weg

Nach christlichem Verstandnis leitet Gott uns den
Weg: ,Ich bin der Weg, die Wahrheit und das
Leben” (Joh.14,6). Die fiinfzehn Stationen bringen
zum Ausdruck, was der Mensch in seinem Lebens-
weg, sowohl Gutes als auch Schlechtes, erleben
kann.

Der Berg
Der Berg wird hier als biblisches Symbol der
Zufluchtsorte des Menschen wie auch als Ort der
Gottesbegegnung verstanden. Zugleich zeigt er
sich als Zeichen fir einen schwer zu beschreiten-
den Weg.

Ein Fazit

AbschlieRend mochte ich hier deutlich sagen, dass
ich sehr dankbar bin fur die Moglichkeiten der
Gestaltung, die mir die St. Antonius Kirche und ihr
Pfarrer Rudolf Liebig geboten haben, fiir die vielen
guten Gesprache und das unverhofft intensive
Zusammentreffen mit den Kreuzwegbildern der
Kinstlerin Agnes Mann. Fiir mich war es eine sehr
schone Arbeit diesen besonderen Kirchenraum in
seiner Ausdrucks- und Anziehungskraft zu starken
und ihn mit Farbe zu beleben.

105



KUNSTLER IM FOKUS : YVELLE GABRIEL

r’@?up & f'&

ST




Kiunstler im Fokus :
Yvelle Gabriel

Seit 2012

Kinstlerische Vision und Leitung des Versoh-
nungsprojektes der ,Vergebungs- und Friedens-
fenster”, Wroctaw, Polen

Glaskunst der neuen Kapelle “St. Elisabeth”
zu Ehren der Heiligen Elisabeth in Erfurt

Glaskunst der neuen Kapelle ,,St. Hildegard“
zu Ehren der Heiligen Hildegard von Bingen in
Dusseldorf

Glaskunst der neuen Kapelle in Weimar, zu
Ehren der vier Griinderschwestern

Einbau der 5 ersten monumentalen Licht-
spharen in die weltweit groRten Katakomben
des neuen Jidischen Friedhofs in Jerusalem
Triptychon ,,Kosmischer Christus” flr die
Erloserkapelle des Bistums Mainz

Einbau der Glaskunst und des Toraschreines
der neuen Synagoge des Klinikums ,,Chaim
Sheba Telashomer” in Ramat Gan, Israel

Eroffnung eines Studios in Israel in Partner-
schaft mit einem arabischen und israelischen
Kinstler in Ramla

Innendesign und Glaskunst in zahlreichen
Caritas-Eeinrichtungen und Hospizen

Deutscher Teilnehmer , Kafka in der zeitgenos-
sischen Kunst” Europa/Deutschlandtour

Typometamorphosen® aus ,,Das Meisterbuch
von Hermann Hesse"

Einzelausstellung Stadtische Galerien der
Stadtbibliothek Mainz

Verkauf aller Geschaftsanteile, Beginn als freier
Kiinstler

Geschéftsfihrender Gesellschafter, Kreativ-
direktor und leitender Senior-Art-Director einer
Werbeagentur mit 30 festen Mitarbeitern im
eigenen Agenturbiiro in Mainz

studio-gabriel.de

Neue Synagoge des Klinikums
»,Chaim Sheba Telashomer*

,Wenn man in Mainz zur Welt kommt, fuhrt kein
Weg an den Chagall-Fenstern vorbei“, sagt Yvelle
Gabriel. Fiir den 1969 geborenen Glaskiinstler sind
die von Chagall entworfenen und bemalten, ab
1978 in der Mainzer Pfarrkirche St. Stephan einge-
setzten neun Fenster ein ,,positives Mahnmal“.

Im Klinikum ,,Chaim Sheba Telashomer” in Ramat
Gan, nahe Tel Aviv, gestaltete Yvelle Gabriel nach
einem Wettbewerb 2011 ab 2017 insbesondere die
Fenster und den Toraschrein der Synagoge. |hr Ein-
bau erfolgte 2018. Im hellen Tageslicht Israels legt
Gabriel mit einem tiefen Blau eine ruhige Basis,
die er mit hellen Komplementarfarben zu einer
lebendigen Komposition fiihrt.

,Die Synagogenfenster des Sheba Medical Center sind
farbenprdchtig gestaltet und reich an Symbolik.
Gabriel illustriert in abstrakten und gegenstdndlichen
Formen biblische Themen wie Genesis und Exodus,
setzt aber auch Symbole aus Forschung und Medizin
ins Bild. Die Frontfenster werden von Léwen, dem
Wappentier Jerusalems, und mehreren Davidsternen
gekront. Der aus tiefblau gefirbtem Antikglas herge-
stellte Toraschrein hdngt an geflochtenen Stahlseilen
von der Decke herab. Uber der Bima ist ein rundes,
als Oberlicht dienendes Glasobjekt angebracht, des-
sen Gestaltung an die letzten, 1985 eingesetzten Main-
zer Glasfenster von Marc Chagall erinnert.”

Eugen El in: jiidische Allgemeine 14.8.2018

107



108

KUNSTLER IM FOKUS : YVELLE GABRIEL

Kapelle im Haus Clara der Caritas in Weimar
Glasgestaltung, Lichtkreuz und Altar

Die vier neuen Kapellenfenster des Hauses Clara
in Weimar stehen symbolisch fiir die weibliche
Kraft der 4 Griinderinnen der Schwestern der Hei-
ligen Elisabeth in Thiringen, welche sich vor Giber
150 Jahren kompromisslos dafiir entschlossen hat-
ten, Kranke und Sterbende in ihren eigenen Wohn-
zimmern zu pflegen. Sie sind somit auch ein tiefer
Spiegel fur die Kraft und die Hingabe aller Pflege-
krafte und Mitarbeiter der neuen CTE Service-
wohnanlage in Weimar. (Text Caritas Erfurt)

,Gleichsam sind in meiner Glaskunst auch tief die
Symboliken ,Herz-Jesu’, Blut Christi, mdnnliche und
weibliche Symbiose sowie die Farbenlehre Goethes
und Elemente in Anlehnung an die ersten, noch inno-
vativen Arbeiten der Bauhaus-Studenten eingeflossen.
In allen Fenstern der neuen Kapelle im Bistum Erfurt
setze ich ebenso meine ganz eigene kiinstlerische
Umsetzung des christlichen Kreuzes fort, die Kreuz-
form spielerisch zu abstrahieren, sie gleichsam zu
verdichten und dabei weit zu dffnen, in tausend neuen
Facetten.”

Yvelle Gabriel



KUNSTLER IM FOKUS : YVELLE GABRIEL 109

Vier Kapellenfenster im Haus Clara der Caritas in Weimar. Oben: Fertiggestellte Situation, unten: Atelierfoto




10

NEUE FENSTER FUR EINE DEUTSCHE KLOSTERKIRCHE IN JERUSALEM

Neue Fenster fiir eine deutsche Klosterkirche in Jerusalem

Sanierung der Benediktinerabtei Dormitio

Martin Struck

Die Benediktiner-Gemeinschaft

der Dormitio-Abtei

lebt seit 1906 auf dem Zionsberg, wo ihr von
Anfang an die Seelsorge an den deutschsprachigen
Pilgern anvertraut wurde. Dieser Grundauftrag hat
sich im Laufe der Jahrzehnte erweitert. Heute ist
das Kloster ein hoch angesehenes geistliches Zen-
trum im Herzen Jerusalems. Die Monche stellen
sich zum einen pastoral in den Dienst der Pilge-
rinnen und Pilger durch Seelsorgegesprache, Vor-
trage und Gesprachsrunden. Zum anderen stehen
sie im Dienst der vor Ort lebenden deutschspra-
chigen Katholikinnen und Katholiken in Israel und
Palastina im Rahmen der Arbeit des Katholischen
Auslandssekretariates der Deutschen Bischofskon-
ferenz. Die Ménche der Abtei sind in Jerusalem
aber auch flr ihre wissenschaftlich-theologische
Arbeit und fir 6kumenisches und interreligioses
Engagement bekannt. Sowohl das renommierte
Theologische Studienjahr Jerusalem” als auch das
Jerusalem-Institut der Gorres-Gesellschaft sind an
der Dormitio-Abtei angesiedelt. Einen immer gro-
Rer werdenden Stellenwert nimmt in den letzten
Jahren das kulturelle Engagement der Dormitio-
Abtei ein, was vor allem auch dank der Kulturfor-
derung durch das Auswartige Amt realisiert wer-
den konnte: Ausstellungen, Konzerte, Lesungen
und vor allem die deutschen Kulturtage jeweils im



NEUE FENSTER FUR EINE DEUTSCHE KLOSTERKIRCHE IN JERUSALEM

Frahjahr finden im ganzen Land eine enorme Reso-
nanz. Finanziell sind die Monche vor allem auf
Spenden angewiesen, auch wenn sie durch die
Herstellung klostereigener Produkte (Likore, Kon-
fitiren, kleinere Schneiderei-Produkte) und Publi-
kationen, welche im Klosterladen verkauft werden,
und durch ihre Cafeteria versuchen, zu ihrem eige-
nen Unterhalt beizutragen.

Im ausgehenden 19. Jahrhundert war Kaiser Wil-
helm Il. der Erwerb eines prominenten Grund-
stlicks zur Errichtung einer katholischen Kirche in
Jerusalem gelungen. Es handelt sich um den Gber-
lieferten Wohnort Mariens auf dem Zionsberg und
die Statte ihres Heimgangs (Dormitio), der bereits
von einer nicht mehr existenten konstantinischen
und einer spateren kreuzfahrerzeitlichen, ebenso
zerstorten Basilika iberbaut gewesen war. Unmit-
telbar anschlieBend befindet sich der Bau des
sogenannten David-Grabes mit dem dariber
befindlichen Abendmahls-Saal (Coenaculum, de
facto die erhaltene gotische Stidostecke der Kreuz-
fahrerbasilika).

An diesem geschichtstrachtigen Ort—bei den Fun-
damentierungsarbeiten wurden die im Unterge-
schoss sichtbar gemachten Reste der vormaligen
Kirchen gefunden —wurde die heutige Kirche nach

Planen des Kolner Di6zesanbaumeisters Heinrich
Renard einschlieBlich des angeschlossenen Klo-
sters bis 1910 errichtet. Das reprasentative, dem
damaligen Zeitgeschmack entsprechende Ensem-
ble in romanischer Formensprache mit orientali-
sierenden Elementen schreibt sich seither promi-
nentin die Silhouette der Jerusalemer Altstadt ein.
Die Gesamtanlage war dem Erzbischoflichen Stuhl
Koln fur die deutschen Katholiken tibereignet und
zur Nutzung Monchen der Beuroner Benediktiner-
Kongregation zur Verfligung gestellt worden. Zum
gewahlten Baustil vermerkte die Deutsche Bau-
zeitung am 7.1.1911: ,Flr die Formensprache suchte
sich der Architekt den hohen Sinn der Kreuzfahrer
zu eigen zu machen, welche in so gllicklicher Weise
ihren Bauten den Stempel deutscher Kraft und
Wiirde aufzupragen und dabei stets die Harmonie
mit dem morgenlandischen Landschaftsbilde zu
wahren wussten.” Der historistische, kegeldach-
bekronte Rundbau mit vier 8-eckigen Flankie-
rungstiirmen, einem 3-geschossigen Portalbau
und halb-tUberkuppeltem Apsis-Anbau fiillt das zur
Verfligung gestellte Grundsttick komplett aus. Der
im Inneren an die Aachener Pfalzkapelle erin-
nernde Aufriss mit sechs Altar-Seitennischen ist
kriegsbedingt teils Rohbau geblieben: Die
geplanten Mosaik-Auskleidungen erfolgten nurim
Apsis-Gewolbe und den Seitenkapellen sowie als
Bodenbelag 1930 in Abdnderung des Renard’schen
Konzeptes (urspriinglich mit Oberlichtern fir die
Krypta). Die Restflachen in Chor, Obergaden,
Hauptkuppel und Tambour zeigen sich seither im
,Rohbaustadium®. Vor allen Dingen die nur grob
bearbeiteten Werksteine, die zur Anbringung von
Stein- und Mosaikverkleidungen vorgesehen
waren, storen den Raumeindruck empfindlich.

Das an die Basilika angrenzende Kloster fiir bis zu
acht Moénche war mit Kreuzgang, Refektorium,
Bibliothek, Kapitelsaal und den Gibrigen Funktions-
raumen ebenfalls geschickt auf dem eng begrenzt

m



12

von Altstadtgassen umschlossenen Grundstiick
eingepasst worden. Es wurde in den 1970ern und
80ern unsensibel um einen Gastetrakt erweitert
und ein Noviziatsgeschoss aufgestockt. Aus der
damaligen Zeit riihren auch die im Zuge der Litur-
giereform erfolgten baulichen Anderungen in der
Kirche. Der seinerzeitigen Vorstellung von einem
moglichst Ubersichtlich-einheitlichen Liturgieraum
mit dem an die Gemeinde geriickten Altar folgend,
lieR der damalige Abt-Administrator Laurentius
Klein die Seitenkonchen an der Apsis vermauern.
Dies erlaubte die Anbringung einer durch das
Apsisrund umlaufenden Wandbank als ,,Chorge-
stiihl“ Sicherlich sollten auRerdem mit dieser MalR3-
nahme sowohl Stérungen aus der Unterkirche
reduziert, als auch Stauraum fiur die beengte
Sakristei-Situation geschaffen werden. Der niich-
terne und gegeniliber dem Gemeinderaum quali-
tativ minderwertige Mosaikboden in der Apsis
stammt ebenfalls aus dem letzten Viertel des ver-
gangenen Jahrhunderts. Bei der jetzt angelaufenen
Sanierungskampagne soll mit dem gezielten Anle-
gen von Putzflachen, Anstrichen und Holzverklei-
dungen der stérende Eindruck des Unfertigen
gemildert werden.

Die vorhandene Kunstverglasung samtlicher Fen-
ster der Kirche — fuinf groRe Rundbogenfenster in
der Apsis, zwei gegenlber auf der Westempore
und dort acht kleinere Rosetten sowie acht Rund-
bogenfenster in der Kuppel — wurde 1977 nach
Entwiirfen von Hermann Gottfried ausgefuhrt.
Wesentliches Ziel dieser Befensterung (ohne aus-
driickliches Bildprogramm) war die Schaffung
einer stimmungsvollen Raumatmosphare mit far-
bigem Licht. Dabei wurden die Gold-mosaizierten
Flachen um die drei mittigen Fenster in der Chor-
apside mitihren mehrheitlich gelb-beige-orangen
Glasern (und einem umlaufenden Band in den
Komplementarfarben blau-griin zur Verstarkung
dieser Wirkung) optisch eingebunden. Die hoher-
liegenden Verglasungen auf der Empore und in
der Kuppel setzen hierzu stark abgedunkelt mit
grau-blau-violetten Tonungen einen Kontrast.
Jedes Fenster ist als individuelle Farbflachenkom-
position in malerischem Gestus realisiert. Je hell
und dunkel gehaltene, umlaufende Farbbander
strukturieren in den rundbogigen, ca. ein Meter

NEUE FENSTER FUR EINE DEUTSCHE KLOSTERKIRCHE IN JERUSALEM

breiten Fensterbahnen ein aus frei organisch
geformten (Blatter-)Blasen gebildetes Mittelfeld.
Dabei werden die farbigen und weiRRen, im Bleiru-
tennetz verbundenen Glasflachen zusétzlich in
breiten oder schraffierten Schwarzlotlinien in diese
hell-dunkel-Komposition eingebunden. Zur Milde-
rung des in der Regel grellen stidlandischen Lichts
ist rund ein Drittel einer jeweiligen Fensterflache
stark dunkelfarbig gehalten. Schmale, helle Glas-
streifen parallel und lichte Einsprengsel in diesen
dunklen Bandern verstarken diesen, insgesamt
unruhig wirkenden Kontrast leider nachteilig. Die
reizvolle, unter hiesigem, mattem Licht gewohnte
,Verschmelzung” bunter Glaser zu einem ange-
nehmen Farbklang lassen diese eigentlich schon
gestalteten Fenster in der oft stechenden Sonne
Jerusalems vermissen.

Die Erfahrung der Monche mit der Lichtstimmung
in der Brotvermehrungskirche am See Genezareth
in Tabgha — ihrer zweiten Niederlassung in Israel
—beforderte den Plan, auch die Dormitio entspre-
chend aufzuwerten. Nach erfolgreichen Bemuste-
rungen mit durchlichteten Kalksteinplatten —soge-
nannter Onyx-Stein in 20 mm Starke —konnten die
Beteiligten von einer damit besser zu erreichenden
Lichtstimmung im gelb-goldenen Spektrum Uber-
zeugt werden. Dank der Unterstiitzung des Aus-
wartigen Amtes und zahlreicher Spender kann
aktuell das Vorhaben einer Neuverglasung reali-
siert werden. Der Paderborner Kiinstler Heinrich
Micus hat aus den zur Verfigung stehenden Plat-
ten Ausschnitte gewdahlt und so kombiniert, dass
mit der erwarteten Durchstrahlung jeweils zu den
unterschiedlichen Raumbereichen passende und
unterstlitzende Akzente gesetzt werden (s. Text
des Kiinstlers). Die in ihrer kiinstlerischen Qualitat
nicht zu unterschatzende Hermann-Gottfried-Ver-
glasung sollin jedem Fall gesichert und eingelagert
werden. Vielleicht ergibt sich an einem geeig-
neteren Ort einmal eine neue Verwendung.



NEUE FENSTER FUR EINE DEUTSCHE KLOSTERKIRCHE IN JERUSALEM

Heinrich Micus:

... aufbrechen unter deinem Licht ...

So einengend die duBReren Bedingungen im ersten
Corona-Herbst 2020 auch waren, so reizvoll und
fordernd war die Aufgabe: Die Fenster der Dormi-
tio-Basilika sollten inhaltlich neu konzipiert und
gestaltet werden. Einzig das Material der Fenster
war mir mit dem Auftrag vorgegeben: 25 groR-
formatige Platten aus goldgelb-grundigem und
kristallwei-grundigem italienischen Onyx.

Das benediktinische Thema des Hymnus ,nox et
tenebrae et nubila“ von Prudentius leitete mich
bei der intensiven Betrachtung der originalen

Rohmaterial 20mm-Scheibe
gelber Onyx

Rohmaterial 20mm-Scheibe
weiler Onyx

Fotos Seite 113:
Glasmalerei Peters, Paderborn

Onyx-Platten. Wesentlich war nicht die Suche nach
Makellosigkeit, sondern das Aufspiiren der Aus-
schnitte und Teile im Material selbst, die span-
nungsvoll ,erzdhlen”, die ,bewegen”, die ,freiset-
zen“, die ,bewirken”,

So konnte dann anhand hochauflésender Aufnah-
men im Atelier und mit Unterstiitzung der Glas-
malerei Peters in Paderborn in ,entwerfenden
Versuchsreihen” am Computer die Entwurfs- und
Gestaltidee verdichtet und dokumentiert werden.
Das Kernsttick, die finf Chorfenster (Abb. S. 114),
habe ich dem Bauherrn, dem Konvent und dem
férdernden ,,Deutschen Verein vom Heiligen Land“
im Februar 2021 im folgenden Text erlautert.

13



14

NEUE FENSTER FUR EINE DEUTSCHE KLOSTERKIRCHE IN JERUSALEM

Entwurf fiir die fiinf Chorfenster

Der Berg Zion in Jerusalem tragt eine groRRe, wech-
selvolle, dramatische Geschichte: Der Ort ist einer-
seits gepragt durch vielfachen und jahrhunderte-
langen Kampf, Gewalt und Zerstérung, anderer-
seits von immer neuem Wiederbeginn, Gottsuche,
Hoffnung und Gedenken.

GroRRe Kontraste pragen bis heute den Bau der
Basilika, archaisch wirkendes sichtbares Natur-
stein-Mauerwerk steht gegen den Glanz von
Mosaiken. Diese Kontraste ziehen sich bis in den
Chorraum fort. In den Mosaiken der Apsis weisen
die Propheten auf den verheiRenen Sohn Gottes
im SchoR seiner Mutter hin, der im geoffneten
Buch verkindet: ,Ich bin das Licht der Welt".

Was konnte nun Thema zur Gestaltung der funf
Chorfenster an diesem eindringlich und eindriick-
lich gepragten Ort sein? Ich erinnerte mich an
einen bewegenden Hymnus des Dichters Pruden-
tius (348-ca.405) ,,Nox et tenebrae et nubila“

Er ist bis heute in der benediktinischen Gebets-
praxis im Morgenlob gegenwadrtig, seine ersten
Strophen lauten:

Der Nacht Gewolk und Finsternis,
verworrenes Chaos dieser Welt,
entweicht und flieht! Das Licht erscheint,
Der Tag erhebt sich: Christus naht.

Jéh reif3t der Erde Dunkel auf,
durchstof3en von der Sonne Strahl,
der Farben Fiille kehrt zuriick

im hellen Glanz des Taggestirns.

So soll, was in uns dunkel ist,

was schwer uns auf dem Herzen liegt,
aufbrechen unter deinem Licht

und dir sich éffnen, Herr und Gott.

Der bildmachtige Text weist einen Weg: Vom
Chaos zur Ordnung, vom Diffusen zum Leuchten-
den, vom Dunkel zum Licht — zum Licht der Welt.
Glicklich ist hier die Material-Entscheidung des
Bauherrn: Der Onyx als Gestein tragt einen aulRer-
ordentlichen, assoziativen Bildreichtum in sich. So
entwickeln sich die Fenster symmetrisch:

Die beiden duReren Seitenfenster beginnen in
ihrer wilden, machtigen Bewegung (... verwor-
renes Chaos dieser Welt ...). Die mittleren Fenster
rechts und links gewinnen Farbe und 6ffnen Blick
und Raum (... jah reilt der Erde Dunkel auf, ... der
Farben Flle kehrt zuriick ... ).



NEUE FENSTER FUR EINE DEUTSCHE KLOSTERKIRCHE IN JERUSALEM 15

Sie miinden im strahlenden Onyx-Goldgelb des
zentralen Mittelfensters (... im hellen Glanz des
Taggestirns ...).Alle Entwicklung findet ihr Ziel in
vier Bergkristall (Glas-) Kuben (... durchstoRen von
der Sonne Strahl ...), das Jerusalem-Kreuz versinn-
bildlichend, immateriell, strahlend, weisend.”

Im Friihjahr 2021 erstellte Glasmalerei Peters die
beiden Chorfenster rechts und links der Mitte zur
Anschauung und zur Freigabe. Dabei wurde beson-
ders die Gestaltung und die Wirkung des eingelas-
senen Bergkristalls begutachtet und bewertet.

Die fiinf dargestellten Chorfenster und weitere 20
Fenster: Fenster im Westwerk, in der Kuppel, die
Fenstergruppe zur Krypta, Oculi in den Konchen,
werden im Laufe des Jahres 2022 in der Basilika
eingebaut.

Materialprobe mit eingelassenem Bergkristall
aus der Ausstellung ,aufbrechen” in Marienmiinster 2021

Montage in der Werkstatt der Glasmalerei Peters
Fotos: Glasmalerei Peters







bewegen und frei-setzen

Wenn ich male, so sagt Heinrich Micus, er6ffnen
sich Rdume fiir Phantasien. Emotionen werden
freigesetzt, Denken und Suchen finden geistige
Nahrung. Ich bin frei, Stellung zu nehmen, unge-
zwungen als Maler oder auch als Betrachter. Ich
bin frei fur ein eigenes Urteil und eine eigene
Geschwindigkeit im Vorgang der Wahrnehmung.
Wir kdnnen bei der Betrachtung der Bilder von
Heinrich Micus Kenntnis erlangen {ber eine spe-
zielle asthetische Erfahrung, die sich meisterlich
von geschlossenen Formen befreit hat. Die Welt
seines kinstlerischen Ausdrucks flhrt uns hin zu
einer sinnlichen Wahrnehmung scheinbar artifizi-
eller Abstraktion. Wir kénnen uns reizvollen ,,Emp-
findungen” zwischen Ordnung und Chaos, Zufall
und Konstruktion tiberlassen: Ein spannungsvoller
Wechsel, permanent und ohne Monotonie, ein
zundchst chaotisch erscheinendes Gewimmel aus
kleinen Flachen, Strichen, unregelmaRigen Bewe-
gungen, die im Seriellen wiederkehren; Verkdr-
zungen, Abbreviaturen von Farbe und Licht.

Heinrich Micus benennt mit einem weiteren Verb
sein Werk: ,,aufbrechen”. So auch der Titel seiner
letztjahrigen Ausstellung in der Kulturstiftung Abtei
Marienmnster. Aufbrechen meint hier einen kre-
ativen Anfang, etwas in Bewegung setzen.

Abb. links: ohne Titel, Acryl auf Leinwand, 110 x 150 cm

Abb. oben: Jazz, Tryptichon Acryl/Graphit auf Leinwand,
20+ 120 + 40 X 40 CM

Kinstler im Fokus : Heinrich Micus

Wir missen die Bilder von Heinrich Micus nicht
Ubereilig ,,abstrakt” lesen. Fir nur wenige Bilder
finden wir Titel: Solferino, Pfingsten... Unabhangig
von solchen Bildtiteln kdnnen wir in den feinen
und groben Farbspuren, den zarten und sich ver-
flichtigenden Farbschwaden, dem schwebenden
Gewebe, in den von Flachen und Strichen freien
Raumen, eigene Assoziationen anstellen: Eigene
Figuren, Personen, Mengen, Gruppen, Ereignisse,
Erinnerungen, lllusionen. Ein Thema, ein Begriff
kann in uns bei der Bildbetrachtung ,wachsen”
und wieder verschwinden, wir werden frei fir
unsere Phantasien. Bis auf wenige Ausnahmen
verzichtet Heinrich Micus auf groRe, breite ,Pin-
selschlage”. Wo sie gesetzt sind, erscheinen sie in
Uiberzeugender Konzentration. Geschickt setzt er
einzelne Farben , kommunikativ” in Szene und
erzeugt dadurch Gefiihle und Begriffe.

In Erkelenz geboren, absolvierte Heinrich Micus
nach dem Abitur ein Architekturstudium an der
Universitat Stuttgart und war anschlieBend als
Architekt privater und offentlicher Bauten tatig
sowie verantwortlich im Bereich Denkmalschutz
und —pflege. Elf Jahre lehrte er als Lehrbeauftrag-
ter an der Bergischen Universitat Wuppertal Archi-
tektur und an der Universitat Paderborn Kultur-
wissenschaften. Seit 18 Jahren ist er Mitglied der
Kunstkommission des Erzbistums Paderborn.
Heute lebt und arbeitet Heinrich Micus als freier
Maler in Paderborn.

Bernd Schlipkéther

www.micus-malerei.de

1m7



18

Die Gegenwart der Heiligen im Bild

Christoph Stiegemann

Um das Altarbild in der kath. Pfarrkirche St. Cle-
mens zu Drolshagen aus der Hand des in Eslohe
lebenden und arbeitenden Malers Thomas Jessen
(*1958) gab es anfanglich heftige Diskussionen.
Ging die umfangreiche, 2016 begonnene Sanie-
rung der Kirche im Alt- und Erweiterungsbau viele
Jahre lang eher gerauschlos vonstatten, so dnderte
sich das schlagartig, als anlasslich der Altarweihe
am Pfingstmontag 2021 das groRRe dreiteilige Altar-
bild erstmals der Offentlichkeit priasentiert wurde.
Das Bild polarisierte. Uber Pro und Contra wurde
lebhaft diskutiert und gestritten. Das lag sicherlich
auch daran, dass es sich nicht nur um eine tempo-
rare Kunst-Installation handelte. Vielmehr sah die
neue, von dem ehem. Kunstreferenten der Dizese
Woirzburg Jirgen Lenssen (*1947) entworfene
Chorausstattung fiir den schwierigen Erweite-
rungsbau des Kolner Architekten Karl Band (1900-
1995) aus den 1960er Jahren von Anfang an ein
groRes Altarbild in der eng bemessenen Chorkon-
che vor, um dem hohen, bis dahin eher richtungs-
losen Raum endlich einen angemessenen Ziel-
punkt zu geben. Daraus erwuchs das ambitionierte
Projekt der Kirchengemeinde und ihres kunstsin-
nigen Pfarrers Markus Leber (*1968), die groRRe
Bild-Tradition des Altarretabels fortzuschreiben
und einen zeitgendssischen Kinstler mit dieser
anspruchsvollen Aufgabe zu betrauen.

Die Medienresonanz war enorm, sogar die FAZ
berichtete ausfiihrlich.? An der fotorealistischen
Darstellung der Figuren nahmen viele Kirchganger
AnstoR. Gerade an diesem Ort im Chor der Kirche
hinter dem Altar empfand man die Figuren der
Protagonisten — bar jeglicher Anleihen ans Uber-
kommene Marien- und Heiligenbild — als anstoRig,
als profan und deplatziert. (Abb. 1) Aufgeschlos-
sene Geister hingegen waren fasziniert von der

1 Reiner Burger, Drolshagener Himmelfahrt, Frankfur-
ter Allgemeine Zeitung Nr. 126 vom 4. Juni 2021, S. 6

DIE GEGENWART DER HEILIGEN IM BILD - DER MARIENALTAR VON THOMAS JESSEN IN DROLSHAGEN

Der Marienaltar von Thomas Jessen in St. Clemens zu Drolshagen

zeitgemaRen Interpretation der durch jahrhunder-
tealte Tradition konditionierten Bildform des drei-
teiligen Altarretabels. Die kontrovers gefiihrte Dis-
kussion steigerte nur noch die Anziehungskraft des
neuen Altarretabels. Dabei folgt es bei genauer
Betrachtung durchaus alt tiberlieferten Bildformen
und Motiven, die hier allerdings in ein neues, zeit-
gemales Gewand gekleidet werden.

Thema und Motivwahl erscheinen auf den ersten
Blick ratselhaft. Da steht leicht aus der Bildmitte
der Mitteltafel nach links versetzt eine Frau — sie
dirfte um die 50 Jahre alt sein —in blauem Pullo-
ver und Jeans auf einer Stehleiter. Sie ist naturali-
stisch gemalt und im Dreiviertelprofil nach rechts
dargestellt. Das glatte briinette Haar zuriickge-
kammt und zu einem Zopf gebunden, schaut sie
wie aufmunternd auf einen in der rechten Bild-
halfte stehenden gut 60jahrigen Mann herab, den
wir als Riickenfigur in Jeans und bloRem Oberkér-
per in der rechten Bildhélfte sehen. Ihm reicht sie
einen Gurtel, den er mit seiner ausgestreckten
Linken ergreift. Mit der Rechten hilt er ein
Gemalde, das die groRartige Bildschopfung des
unglaubigen Thomas von Caravaggio von 1601
/1603 zitiert und heute in der Bildergalerie im Park
des Schlosses Sanssouci in Potsdam héangt. (Abb.
2) Bereits Michelangelo Merisi da Caravaggio (1571-
1610) —so sein vollstandiger Name — zeigt am Auf-
gang des Barock das Heilige als bestilirzende Rea-
litat. Seine Darstellung ist ganz und gar konzentriert
auf die Wundberiihrung durch Thomas, auf den
taktilen Beweis, den der unglaubige Jiinger fordert,
um an die Auferstehung Jesu zu glauben.

Abb. 1 Drolshagen St. Clemens, Marienaltar im gedffneten
Zustand (Gesamt), Thomas Jessen 2019/2021






120

DIE GEGENWART DER HEILIGEN IM BILD - DER MARIENALTAR VON THOMAS JESSEN IN DROLSHAGEN

| S50 Gl L S

Abb. 3 Marienaltar, Linker Seitenfliigel (Detail

); Inkarnation

Wie schon an der Auferstehung Jesu zweifelte Tho-
mas auch an Marias Himmelfahrt. Daraufhin
erschien ihm die Gottesmutter und Uberreichte
dem Zweifler ihren Giirtel. Die sog. ,Gurtelspende”
ist hier also das zentrale Thema. Esist zudem —am
Haarkranz leicht zu erkennen —der Kiinstler selbst,
der im Rollenportrat zugleich seinen Namenspat-
ron, den hl. Apostel Thomas vor Augen fiihrt. Er
steht mit beiden Beinen fest auf dem Boden der
Tatsachen, ist — wie der bloRe Oberkérper zeigt —
eine ,,ehrliche Haut”. Als Zweifler unter den Apo-
steln, wie ihn schon Caravaggio malte, der nur
glaubt, was er begreift und dem Wunder erst ein-
mal mit gesundem Skeptizismus begegnet, ist er
uns eigentlich sehr nahe.

Auch flr die Marienfigur wahlte Thomas Jessen
eine real existierende Person als Modell, die er
nach dem Leben portratierte. Er fuhr dazu eigens
nach Oberammergau und machte Fotoaufnahmen
jener Frau, die in den Passionsspielen die Gottes-
mutter gibt. Die Fotografien bilden den Ausgangs-
punkt fiir die klinstlerische Umsetzung. Die Zweier-
Gruppe erweiterte er um eine junge Bildhauerin,
die an der linken Seite aufihrer Trittstufe steht und
auf dem grob gezimmerten Werktisch vor ihr das
Schweiltuch Jesu mit Schlegel und Beitel aus
einem Holzblock herausarbeitet. (Abb. 1) Es ist die
Tochter der Darstellerin Mariens, die als Bildschnit-
zerin in Oberammergau lebt und im Passionsspiel
die Veronika darstellt. Sie scheint einen Moment
innezuhalten und schaut mit wachem Blick auf
den Betrachter. Der ikonographische Kontext des
Altarbildes in der St. Clemenskirche legt nahe, dass
es sich hier um die hl. Veronika handelt. Sie schafft
an ihrem Attribut, denn haufig wird Veronika mit
dem SchweiBtuch Jesu dargestellt. Eine solch
aktive Rolle der Heiligen wie hier kennt die Kunst-
geschichte allerdings nicht. Zumeist wird Veronika
in stiller Trauer und oft in meditativer Versenkung
gezeigt, das Schweiltuch, in das sich auf wunder-
bare Weise das Antlitz Jesu eingepragt hat, dem
Betrachter zur Verehrung entgegenhaltend. Die
Deutung ist hier aber noch einmal sinnfillig erwei-
tert: denn es ist der bildnerische Akt und damit
die Kunst, die das Bild des Erlosers evoziert und
darin ihre Nahe zur Religion beweist. Die beiden
weiblichen Figuren stehen auf Leitern, die Schat-



Abb. 4 Marienaltar, Linker Seitenfliigel (Detail);
Vera lcon

ten werfen, ohne dass man aber die tatsachliche
raumliche Tiefe ermessen konnte. Sie haben in
ihrem Leben die christlichen Tugenden beispiel-
haft gelebt, sind vollendet und derart ,,erh6ht” der
Schau Gottes bereits teilhaftig. Darauf weist das
Leitermotiv.

Der Altar ist nach alter Tradition dreigeteilt, ein
sog. Triptychon. Jessen geht auf den traditionellen
Formvorschlag des Dreitafelbildes ein, schafft aber,
wie es erstmals Peter Paul Rubens (1577—1640)
getan hat, einen einheitlichen Bildraum auf allen
drei Fltigeln. Die Seitenfliigel hangen vom zentra-
len Bild ab, sind zwar subordiniert, aber doch auch
durch gestische und gegenstandliche Motive mit-
einander verschrankt. Hier gibt es kein homogen
in die Tiefe entwickeltes Raumkontinuum, wie es
etwa filr die Altarbilder des Leipziger Realisten
Michael Triegel (*1968) charakteristisch ist. Hin-
gewiesen sei zum Vergleich nur auf sein Triptychon
zum Leben des hl. Augustinus von 2011 in der Pfarr-
kirche zu Dettelbach. In Drolshagen werden meh-
rere Bild- und Realitdtsebenen miteinander kom-
biniert und damit der bei einem Altarbild auf den
ersten Blick so befremdende fotorealistische Veris-
mus der Figuren und ihre Wirklichkeitsnahe immer
wieder gebrochen.

Ganz abstrakt setzt der Kinstler etwa das merk-
wiirdige Raster der Holzparkett-Rahmung ins Bild,

DIE GEGENWART DER HEILIGEN IM BILD - DER MARIENALTAR VON THOMAS JESSEN IN DROLSHAGEN

Abb. 5 Marienaltar, Rechter Seitenfliigel (Detail);
Die,,Drei Marien” am Grabe

die mit drei Offnungen — einer groRen mittleren
und zwei schmalen Vertikalen in den Seitenfliigeln
— die Makrostruktur des Bildes bestimmt. In
alteren Arbeiten und hier auch bei den AuRenta-
feln mit der ,Verkiindigung” benutzt Jessen flachig-
abstrakte Streifenraster, die den lllusionismus sei-
ner Bildradume bewusst unterbrechen. Hier ist es
das kleinteilige Raster einer Art von Holzparkettie-
rung, einem Film-Zitat aus dem Fernseh-Film von
Dominik Graf ,,Am Abend aller Tage” aus dem Jahr
2018, das er bei diesem aber auch einer Reihe
anderer Bilder eingesetzt hat.

Die Seitenfliigel haben jeweils zwei schmale ver-
tikale Offnungen. In der linken sind in tief ultrama-
rinblau-farbenem Grund wie eine Intarsie die
Geburtshéhle der Inkarnation (Abb. 3) umzogen
vom Davidstern — Symbol der judischen Abstam-
mung des Erlésers aus dem Hause Davids — und
darunter frontal prasentiert, die ,Vera lcon” zu
sehen, das wahre Antlitz, das Jesus der Legende
nach der hl. Veronika ins ihm auf dem Kreuzweg
dargebotene Schweilltuch pragte. (Abb. 4)

121



122

Abb. 6 Marienaltar, im geschlossenen Zustand (Gesamt); Verkiindigung

Es gehort zu den , Acheiropoieta” — der kleinen
Zahl der authentischen, das heiSt der nach der
Bildtheologie der Antike und der dstlichen Ortho-
doxie nicht von Menschenhand geschaffenen Bil-
der Christi. Als Ikone reprasentieren sie nach der
Ostlichen Bildtradition das Heilige selbst. Die
schmale Offnung rechts zeigt die ,Drei Marien”
am leeren Grabe, denen der Engel erscheint. (Abb.
5) In den nach mittelalterlichen Vorlagen aufgeru-
fenen miniaturhaften Neben-Szenen vor dem Kos-
mosblau des Grundes ist somit fiir das kundige
Auge die ganze Heilsgeschichte mit Geburt, Leid,
Tod und Auferstehung aufgerufen.

DIE GEGENWART DER HEILIGEN IM BILD - DER MARIENALTAR VON THOMAS JESSEN IN DROLSHAGEN

In der mittleren groRen, rechtwinklig gefassten
Offnungist oberhalb der roten Bildfliche eine wei-
tere Szene zu sehen, die nach der MaRstablichkeit
der Figuren zu urteilen weit in der Tiefe des
Raumes liegen muss, ohne exakt greifbar zu sein.
(Abb. 1) Unter einer perspektivisch fluchtenden
Balkenkonstruktion sind Manner damit beschaf-
tigt, ein Kruzifix auf blauem Grund an der hell-
blauen Riickwand zu befestigen. Es ist der Raum
des Mysteriums selbst, der sich hier zu 6ffnen
scheint und in den die Mariengestalt als einzige
mitihrem Kopf hineinragt. Auch hier begegnet das
Leitermotiv. Doch es ist nicht das Gottliche selbst
dessen wir teilhaftig werden, sondern wieder nur
vermittelt ein Bildwerk des Gekreuzigten auf
blauem Grund, das von flankierenden, als Riicken-
figuren gezeigten Mannern an der Wand montiert
wird. Vorlage ist ein Arbeitsfoto, das wahrend des
Aufbaus der von Jessen 2015 entworfenen Aus-
stattung in der Kreuz-Kapelle des Bischofshauses
in Speyer entstand. Unwillkirlich stellt sich den-
noch die Kreuzigung als Bildassoziation ein. Doch
es ist wie alles in der Bildwelt von Thomas Jessen
auch hier wieder vermittelt, gebrochen, realitats-
gesattigt ins Heute transponiert und mehrdeutig
zu lesen. Davor prasentieren sich nun in Lebens-
groRe die Akteure — und das ist sehr bewusst vom
Kiinstler so intendiert.

Mutter und Tochter begegnen am Altar ein zweites
Mal, und zwar auf den erst jiingst fertig gestellten
Tafeln der AuRenfliigel. Die sog. Alltagsseite zeigt
die ,Verkiindigung” an Maria ebenfalls auf ganz-
lich unkonventionelle Weise. (Abb. 6) Vor dem
violetten Streifengrund in der unteren Bildhalfte
sitzen Mutter und Tochter einander gegenlber,
wobei die jugendliche Tochter an die Stelle des
Engels tritt und Maria die ihr entgegengestreckten
Hande der Tochter mit den ihren umfangt als Zei-
chen der Bereitschaft den ,,englischen GruR“ anzu-
nehmen. Beziehungsreich wie Jessen die Marie-
nikonographie im Farbwechsel des Grundes zitiert,
der sich vom Schwarz links zum tiefen Ultramarin-
blau hinter Maria wandelt. Als Bild im Bild auf gol-
denem Grund ist dartber die ,Verkindigung” des
Simone Martini (1284—1344) aus den Uffizien in
Florenz aufgerufen.



Wie schon bei der ,Girtelspende” der Festtags-
seite des Flligelaltares so verweigert sich auch die
,Verkiindigung” der Alltagsseite des Triptychons
den geldufigen Konventionen der Heiligendarstel-
lungen und damit unserer vor allem durch den
Historismus des 19. Jahrhunderts konditionierten
Erwartungshaltung. Dabei kdnnen wir gar nicht
anders als uns die Gottesmutter und die Heiligen
in Bildern vorzustellen, obschon wir ihr tatsdch-
liches Aussehen —weder das der historischen Per-
sonlichkeit noch das der verklarten Heiligen — nicht
kennen. Wie sich der Geist auch anstrengen mag,
es sind notgedrungen immer Bilder und jede Zeit
hat ihre eigenen, die unsere religidsen Vorstel-
lungen vom Heiligen bestimmen. Wie das grofRe
Altarwerk von Thomas Jessen zeigt, ist es der Kunst
auch heute moglich, in den alten Themen neue
Realitat zu entdecken, sowohl duRere durch die
handelnden Personen, Kleidung, Attribute, Raum
und Zeit, als auch innere: als neues Lebensgefiihl.
Die tiefe Verwandlung der menschlichen Natur,
die dadurch moglich wird, strahlt dann pragendin
die Kultur zurilick. Dazu leistet die dsthetische
Erscheinung des Heiligen einen wesentlichen Bei-
trag, was gerade der Marienaltar von Thomas Jes-
sen vor Augen stellt.

DIE GEGENWART DER HEILIGEN IM BILD - DER MARIENALTAR VON THOMAS JESSEN IN DROLSHAGEN

Durch die Bilder hindurch, in unendlicher Vielfalt,
teilt sich uns das wahre Antlitz des Heiligen mit,
dessen Konturen wir wie durch einen Spiegel erah-
nen. Hier hat auch das besondere Zeiterlebnis der
asthetischen Erfahrungihren Ort. Durch die Wahr-
nehmung wird das Kunstwerk buchstablich verge-
genwartigt, es schldgt gleichsam die Augen auf,
tritt Seins-konstituierend in das Bewusstsein ein.
Etwas im Bild spricht mich an, es kommt heraus,
d.h. esist so, dass man das Gefiihl der zwingenden
Prasenz hat, die nicht auf etwas Abgebildetes ver-
weist, sondern im Bilde selbst présent ist. Asthe-
tische Erfahrung ist somit immer prozesshaft, der
Augenblick der Betrachtung hat eine eigene Qua-
litat, ist erfullte Zeit, die den Takt der ,,Normalzeit”
auBer Kraft setzt. In seiner Kunst bleibt Thomas
Jessen wie wir gezeigt haben stets wahrhaftig;
letztlich aber verweist sie auf das Mysterium des
nicht Sehens und doch Glaubens, das sich auf dem
Altar vollzieht. Das macht das Innovative seiner
Kunst aus jenseits aller wohlfeilen Konventionali-
tat—der Marienaltar in Drolshagen ist ein gliltiges
Zeugnis unserer Glaubenssituation heute und
zugleich ein groRes Kunstwerk, das die Zeiten tber-
dauern wird.

Fotos Abb. 1-6: Achim Kukulies, Dusseldorf

123



124

Verzeichnis der Autoren, Kinstler und Architekten

Dr. Michael Gerber
*1970, seit 2019 Bischof von Fulda

Dr. Cordula Heupts
*19xx, Wiss. Mitarbeiterin Theologie,
Universitat Paderborn und Universitdt Bonn

Prof. Hans-Jiirgen Kaiser
*1959, Domorganist, Fulda, lehrt Orgelimprovisation
an der Johannes-Gutenberg-Universitdat Mainz

Prof. Thomas Kesseler
*1956, Architekt, Bildhauer und Maler, Bad Honningen

Mira van Leewen
Kunstwissenschaftlerin, Willebadessen

Carmen Matery-Meding
*1970, Dibzesanbaumeisterin, Paderborn

Dr. Josef Mense
*1941, Kirchenhistoriker, Kassel

Heinrich Micus
*1953, Architekt und Maler, Paderborn

Ingrid Moll-Horstmann
*1936, Kiinstlerin

Joseph Michael Neustifter
*1949, Kiinstler und Bildhauer

Dr. theol. Andreas Poschmann
*1964, Deutsches Liturgisches Institut Trier

Dr. Ing. Burghard Preusler
*1953, Dibzesanbaumeister i. R. im Bistum Fulda

Dr. Johannes Stahl
*1958, Kunsthistoriker und Kurator, Siegburg

Prof. Dr. Christoph Stiegemann

*1954, Direktor Diozesanmuseum Paderborn i.R.,
Projektleiter Welterbestatte Karolingisches Westwerk
Corvey

Martin Struck
*1957, Erzdiézesanbaumeister, Koln

Thomas Throenle
*1964, stellv. Pressesprecher Erzbistum Paderborn



125



N CAAA A

Verein fur Christliche Kunst
in den Bistlimern der
Kirchenprovinz Paderborn e.V.

Paderborn - Erfurt - Fulda - Magdeburg



