
Band 52 · 2022





Band 52 · 2022



alte und neue Kunst
Band 52 · 2022

Periodische Berichte des
Vereins für Christliche Kunst 
in den Bistümern der 
Kirchenprovinz Paderborn e.V.,
Paderborn · Erfurt · Fulda · Magdeburg
Herausgeber, © 2022

Die Abbildungen in diesem Band wurden,  
wenn nicht anders angegeben, von den Autoren  
bzw. von den Künstlern zur Verfügung gestellt.

Druck, Verarbeitung  
xyz

Design 
qalle.nrw

Adresse
Verein für Christliche Kunst e.V.
Domplatz 3 · 33098 Paderborn
www.verein-christliche-kunst.de



Inhalt

	 4	 Vorwort
Burghard Preusler

	 6	 Aschermittwoch in der Fuldaer Michaelskirche
Bischof Michael Gerber

	 10	 Lesbarkeit – Anmerkungen zur ästhetischen Gestalt 
der Liturgie
Andreas Poschmann

	 20	 Die Bedeutung der Künste für die Botschaft  
des Glaubens – in Kirchen wie in Moscheen
Cordula Heupts

	 30	 Künstlerin im Fokus : Rana Matloub

	 34	 Eine Reise zu Orten der Kirchenprovinz Paderborn
Johannes Stahl

	 40	 Mittelalter in Lette und Clarholz,  
ein Doppel-Klosterjubiläum und seine  
bilderreiche Überlieferung
Josef Mense

	 58	 Künstlerin im Fokus : Hildegard Herget

	 62	 Verwaltungsgebäude mit besonderer Figur
Carmen Matery-Meding 
Thomas Throenle 
Christoph Stiegemann

	 68	 Künstlerin im Fokus : Lea Dievenow

	 72	 Hanau Hl. Geist – ein neuer Schritt  
in alten Orgellandschaften
Hans Jürgen Kaiser

	 78	 Künstlerin im Fokus: Karen Irmer

	 82	 Ein Meer von Blau
Thomas Kesseler

	 88	 Künstler im Fokus: Thomas Kuzio

	 92	 Im Dialog mit dem Historismus
Liturgische Ausstattung für St. Sebastian in Mittelkalbach
Joseph Michael Neustifter

	 96	 Künstlerin im Fokus: Christiane Budig

	 100	 St Antonius von Padua in Künzell – neue Werke
Ingrid Moll-Horstmann, Mira van Leeven

	 106	 Künstler im Fokus : Yvelle Gabriel

	 110	 Neue Fenster für eine deutsche Klosterkirche  
in Jerusalem
Martin Struck 
Heinrich Micus

	 116	 Künstler im Fokus : Heinrich Micus

	 118	 Die Gegenwart der Heiligen im Bild –  
Der Marienaltar von Thomas Jessen  
in Drolshagen
Christoph Stiegemann

	 124	 Verzeichnis der Autoren

3



Vorwort
Burghard Preusler

Die ganze uns umgebende Bilderwelt ist ein einziges Feld von Bedeutun-
gen. Jede Blume, die wir sehen, ist ein Ausdruck, jede Landschaft hat ihre 
Bedeutung, jedes tierische und menschliche Antlitz spricht eine wortlose 
Sprache. (…) Die Ausdruckssprache wendet sich nicht primär an das 
begriffliche Denken, sondern an das verstehende, das gestaltlesende  
Denken.“
Hans Urs von Balthasar, Theologica I, S.154

Die Kontraste der Beiträge, ihre Verknüpfung von 
Raum und Tanz, Sprach-Kunst und Musik, Bild-
Kunst und Architektur, mögen die Breite und 
Potenziale der Künste erhellen: in Augsburg mit 
Videoprojektion in einer minimalistischen, spät-
modernen Innenschale der opulenten Architektur, 
oder in Siegen mit sparsamster 1950er-Jahre-
Architektur, „aktualisiert“ in der Nutzung und 
durch raumgreifende Glaskunst.

Gleich der erste Beitrag zeigt, wie ein 1200 Jahre 
altes architektonisches Objekt, die Michaelskirche 
in Fulda und ihre tragende, von Rhabanus Maurus 
konzipierte Christussäule in der Krypta, von zeit-
genössischer Bewegungskunst interpretiert 
wurde. Anlass war der Aschermittwoch der Künst-
ler 2022 mit einer Homilie von Bischof Dr. Gerber 
zum Bild der Menschen von sich selbst. 

Cordula Heupts nutzte an der Theologischen 
Fakultät in Paderborn die Gelegenheit der Frage 
nachzugehen, wie die Künste im Islam und im 
Christentum in ihre verkündenden Rollen hinein-
gewachsen sind. Dieser Beitrag führt in einen viel-
leicht ungewöhnlichen Schwerpunkt dieser Aus-
gabe ein. Es sind nämlich zahlreiche Künstler ent-
weder mit Herkunft aus dem Heiligen Land oder 
mit einem Projekt dort vertreten.

Josef Mense widmet sich in bewährter Weise den 
scheinbar so fernen, mittelalterlichen Bildwelten, 
anlässlich des 900jährigen Gründungsjubiläums 
der Prämonstratenser 2021 am Beispiel der Kir-
chen in Lette und Clarholz. 

Hansjürgen Kaiser stellt uns nicht allein eine neue 
Orgel in Hanau vor, sondern fragt auch nach den 
Ansprüchen und Wegen, die Musik und Architek-
tur „zum Sprechen“ bringen können. 

Der Lesbarkeit der Künste möchte diese Ausgabe 
von alte und neue Kunst ein breites Forum bieten. 
Und wird erneut weniger Rezepte als wohl viele, 
hoffentlich fruchtbare Fragen provozieren. Hier 
mögen einige zur Einleitung gestellt werden:
Lesen wir in den Menschen und ihren Künsten 
etwas von Ewigkeit und Transzendenz, oder eher 
von einem Geist unserer Zeit? Bestätigt „gestalt-
lesendes Denken“ uns oder weist es vielleicht über 
uns selbst hinaus? Über uns als Individuum, das 
bereits im Paradies, unter dem Baum der Erkennt-
nis, nur in Grenzen „sich selbst“ und seine Affekte 
einordnen konnte?

Lesen wir etwas über uns, über Menschen, die 
sich untereinander und gegenseitig „affizieren“ 
– dabei sich in manchmal wenig konstruktive Ide-
alismen verstrickend?

Wenn es uns gelingt, den Blick über uns hinaus 
ins zeitlich und räumlich Ausgreifende zu richten, 
werden wir dann Sinnzusammenhänge und Werte 
leichter verstehen? Ob dazu eine Bergpredigt bei-
tragen kann, die ein Zimmermannssohn an eine 
kleine Zahl von Schülern richtete, bevor er von 
„Etablierten“ als „Außenseiter“ am unruhigen 
Rande eines Weltreiches hingerichtet wurde? 
Sein leeres Grab weist nun schon rund 2000 Jahre 
über ihn hinaus – können daraus Menschen heute 
mit Gefühlen und Verstand ein konstruktives Ver-
hältnis zu ihrer Zukunft gewinnen? Können dazu 
die Künste beitragen? 

4



Für die Umnutzung unserer großen Nachkriegs-
kirchen steuert Thomas Kesseler ein in vielerlei 
Hinsicht leuchtendes Beispiel aus Siegen bei: 
Kolumbarium und verkleinerter Gottesdienstraum 
unter einem Dach.

Josef Michael Neustifter hat in Mittelkalbach dem 
rahmenden Historismus mit Zurücknahme und 
Glanz eine Neuausstattung des Altarraumes 
geschaffen.

Ingrid Moll-Horstmann wertete mit Fingerspitzen-
gefühl und dezent eingesetztem Glas einen Kir-
chenbau mit ausgeklügelter Raumgeometrie auf.
Heinrich Micus und Martin Struck berichten von 
den Einflüssen des Tageslichts über der Stadt des 
Heiligen Grabes auf den Kirchenraum der Bene-
diktinerabtei Dormitio.

Carmen Matery-Meding und Christoph Stiege-
mann fügten einen modernen Bürobau und baro-
cke Fassadenkunst zusammen.

Das neue Altarbild in St. Clemens in Drolshagen 
von Thomas Jessen verknüpft Christoph Stiege-
mann mit der Frage nach dem Heiligenbild heute.

Mit neuem Layout wollen wir die Vorstellung von 
Künstlern – mit und ohne Arbeiten in unseren 
Bistümern, mit und ohne Arbeiten für „unsere“ 
Räume erweitern. Dabei kommen wir in dieser 
Ausgabe dank reger Zuarbeit aus dem Vorstand 
auf 7 Protagonisten. 

Diese Ausgabe zeigt, ganz nebenbei, wie wir in 
unseren vier Bistümern durch hier lebende oder 
hier arbeitende Künstler aus höchst verschie-
denen biografischen, forschenden und schaffen-
den Perspektiven mit der sich stetig wandelnden, 
stetig neu zu lesenden Topografie unseres Glau-
bens verbunden bleiben. 

„Christus nimmt auch von geringen Dingen die mit 
ihrem Namen gegebene Anschauung an, um leichter 
erkannt zu werden“ 

Hrabanus Maurus, de laudibus sanctae  
crucis, übersetzt von Gereon Becht-Jördens

Islamische Kunst: Lebensbaum aus Jericho, aus dem ummayadischen Hisham-Palast des 8. Jahrhiunderts. Aufnahme von Thomas Sitte

5



Aschermittwoch in der Fuldaer Michaelskirche
1200 Jahre Michaelskirche und Aschermittwoch der Künstler in Fulda am 2. März 2022

Ende Januar 2022 feierte die Fuldaer Michaels
kirche ihren 1200. Weihetag, damals als Toten
kapelle der in voller karolingischer Blüte stehenden 
Klostergründung des Hl. Bonifatius. Ihre Krypta ist 
in originaler Bausubstanz mit einer zentralen, „die 
nach den Seligpreisungen lebende Kirche“ tra-
genden Christussäule, erhalten. Das entspre-
chende, von Hrabanus Maurus erarbeitete Bau-
konzept ist in der Vita des Abtes Eigil erhalten. 
Danach wurde die von 8 Säulen getragenen 
Rotunde beim Wiederaufbau nach Zerstörungen 
des 10. Jahrhunderts über der Krypta rekonstruiert 
und um Langschiff wie Südquerhaus erweitert. 

Durch alle wechselvollen Zeiten hindurch ist die 
Michaelskirche ein sakraler Raum des Gottesdiens-
tes, des Gebets und der inneren Sammlung geblie-
ben.

Das Bistum Fulda führte 2022 seine Reihe „Ascher-
mittwoch der Künstler im KunstRaumKirche“ mit 
einem live gestreamten Gottesdienst aus der  
Fuldaer Michaelskirche fort. 

Den Raum neu wahrnehmen:  
Liturgie und Tanzperformance

Die Wahrnehmung und Erschließung der Micha-
elskirche als einzigartiger Sakralraum war der Aus-
gangspunkt des diesjährigen Aschermittwochsgot-
tesdienstes. „In der langen Kontinuität dieses 
Ortes immer wieder neue Perspektiven zu eröff-
nen, ist die Herausforderung für uns heute,“ sagt 
Bischof Dr. Gerber. In der Form einer Tanzperfor-
mance wurde das Wechselspiel von Menschen 
und Raum besonders eindringlich. Dafür konnte 
der Choreograph und Performer Felix Bürkle 
gewonnen werden. Gemeinsam mit seiner Tanz-
partnerin Linda Pilar-Brodhag zeigte er live eine 
Performance, in deren Mittelpunkt die berühmte 
Krypta der Michaelskirche steht. Felix Bürkle erläu-
tert: 

Felix Bürkle, geboren 1975 in Freiburg, ist ^frei
beruflicher Choreograph und Performer. 

Linda Pilar Brodhag arbeitet als freie Produktions-
leiterin, Choreografin und Tänzerin im Raum  
Freiburg und in der Schweiz.

6



Was ist der Mensch,  
dass du seiner gedenkst,  
und des Menschen Kind,  
dass du dich seiner annimmst?

Psalm 8,5

Wer bist du, Mensch? 

Langsam, mit Füßen und Händen begreifend, krab-
belst du auf die Lebensbahn. Den Blick hast du 
nach oben und nach vorne gerichtet. Dich nährt, 
dass deine Blicke Erwiderung finden und deine 
Stimme Resonanz. Das richtet dich auf. Gehen 
musst du selbst. 

Wer bist du, Mensch?

Mit aufrechtem Gang erforschst du deine Welt. 
Du gehst Wege nach und du gehst Wege vor. Man-
cher Abgrund lauert, und an vielen Begrenzungen 
stößt du dich. Richtungswechsel sind dabei nicht 
ausgeschlossen, und doch ist es eine Spur, deine 
Spur, die du legst. 

Wer bist du, Mensch?

Dein Weg beschleunigt sich. Du wirst gefordert 
und du lässt dich fordern. Du willst deinen Weg 
gehen – deinen Weg – und dies konsequent. Ziele 
werden fixiert und Zwischenschritte definiert.  
Du wirst gefördert, bewundert und bisweilen hart 
kritisiert. 

Wer bist du, Mensch? 

Deine Bewegungen werden kunstvoller, ausbalan-
cierter. Deine Schritte werden zum Tanz. Du 
nimmst den Raum ein und zugleich wird der Raum 
durch deinen Tanz anders. Du wirst ein anderer, 
weil du dich tanzend erlebst, drehend um die 
eigene Achse und doch in Bewegung vorwärts.

Wer bist du, Mensch? 

Du bewegst dich immer schneller, immer per-
fekter. Ist der Boden, auf dem du stehst, nicht 
längst zur Eisbahn geworden? Was du einst begrif-
fen hast, ist jetzt für deinen Tanz perfekte Unter-
lage – und doch eiskalt.

Homilie von Bischof Dr. Michael Gerber

7Aschermit twoch in  der  Fuldaer  Michaelsk irche



Wer bist du, Mensch?

Du drehst dich, du kannst dich für einen 
Moment über den Boden erheben. 
Doch – gehört zu deinem Tanz nicht 
auch das Straucheln? Wer bist du, wenn 
du fällst? Wer bist du, wenn deine 
Hände – wie ganz am Anfang – wieder 
am Boden sind? 

Wer bist du, Mensch?

Wo sind deine Hände? Und: „Warum 
hast du alles so aus den Händen gege-
ben? Warum hast du aufgehört zu 
kämpfen?“ – fragt die Trainerin die allzu 
junge Eiskunstläuferin. Ist der Mensch 
nur Mensch, wenn er kämpft und wenn 
er alles in der Hand behält?

Wer bist du, Gott? 

Hast du allzu viel in deiner Schöpfung 
aus der Hand gegeben? War es das wert 
der Freiheit wegen, damit der Mensch 
zum Tanz findet? War es das wert, wenn 
aus dem Tanz allzu oft ein Händel wird, 
und wie in diesen Tagen Unbegreif-
liches, Bodenloses daraus folgt?

22:22

22:34

24.43

26:13

	� felixbuerkle.net 

	� tanznetz-freiburg.de/organizer/ 
linda-pilar-brodhag

	� kunstraumkirche.de

	� YouTube Video:  
youtu.be/2RORcvc74YE?t=1260

8 Aschermit twoch in  der  Fuldaer  Michaelsk irche



Wer bist du, Gott?

In dem, der uns so unendlich nahe ist, bist du auf der Eisbahn unseres Lebens 
unterwegs. Doch er, mitten unter uns, wird aufs Glatteis geführt und aufs Kreuz 
gelegt. Sein Tanz endete nicht – vorerst nicht - mit dem großen Sprung. Boden-
los ist er zwischen Himmel und Erde, in den Händen die Nägel.

Wer bist du, Gott?

Schutt und Asche prägen die Bilder dieser Tage. Asche bleibt am Ende unseres 
Tanzes: Gedenke, o Mensch, dass du Staub bist. Zeigt sich da eine Spur oder 
zumindest eine Handreichung? Wo ich die Asche nicht übersehe, sondern in 
die Hand nehme, kann sie – ausgestreut auf dem Eis – neuen Halt geben, mir 
und anderen. 

Wer bist du, Mensch?

Gedenke, o Mensch, dass du Staub bist. Doch dann, wenn dein Tanz zu Ende 
ist – und schon jetzt, im Lauf, im Sprung und im Sturz – reicht er dir die Hand. 
So darfst du glauben, was du bist: Unendlich wertvoll – in seiner Hand und 
noch mehr: in seinem Herzen.

28:31

27:56

9Aschermit twoch in  der  Fuldaer  Michaelsk irche



Lesbarkeit – Anmerkungen zur  
ästhetischen Gestalt der Liturgie
Andreas Poschmann

Johann Wolfgang von Goethe beschrieb in seinem 
Reisebericht „Italienische Reise“ das Erlebnis eines 
Papstgottesdienstes im Quirinalspalast, der dama-
ligen Sommerresidenz des Papstes: „Die Funktion 
war angegangen, Papst und Kardinäle schon in der 
Kirche. Der Heilige Vater, die schönste, würdigste 
Männergestalt, Kardinäle von verschiedenem Alter 
und Bildung. Mich ergriff ein wunderbar Verlan-
gen, das Oberhaupt der Kirche möge den goldenen 
Mund auftun und, von dem unaussprechlichen 
Heil der seligen Seelen mit Entzücken sprechend, 
uns in Entzücken versetzen. Da ich ihn aber vor
dem Altare sich nur hin und her bewegen sah, bald 
nach dieser, bald nach jener Seite sich wendend, 
sich wie ein gemeiner Pfaffe gebärdend und mur-
melnd, da regte sich die protestantische Erbsünde, 
und mir wollte das bekannte und gewohnte 
Meßopfer hier keineswegs gefallen. Hat doch Chri-
stus schon als Knabe durch mündliche Auslegung 
der Schrift und in seinem Jünglingsleben gewiß 
nicht schweigend gelehrt und gewirkt; denn er 
sprach gern, geistreich und gut, wie wir aus den 
Evangelien wissen. Was würde der sagen, dacht’ 
ich, wenn er hereinträte und sein Ebenbild auf 
Erden summend und hin und wieder wankend 
anträfe? Das ‚Venio iterum crucifigi!’ fiel mir ein, 
und ich zupfte meinen Gefährten, daß wir ins Freie 
der gewölbten und gemalten Säle kämen.“ Der 
protestantische Dichter erlebt einen typischen 
katholischen Gottesdienst. Seine Erwartungen 
erfüllen sich nicht. Das Ritual bleibt unverständ-
lich, bleibt ihm unverständlich. 

Ästhetik: berührend, schillernd, 
herausfordernd

Ein katholisch sozialisierter Zeitgenosse hätte den 
Papstgottesdienst vermutlich anders wahrgenom-
men, hätte entziffern können, was geschieht. Viel-
leicht hätte er aus seiner Perspektive einen ande-
ren Blick auf das Geschehen gehabt.

Der Schriftsteller, Büchner-Preisträger, Theologe 
Arnold Stadler versammelt in einem seiner 
Romane eine Hochzeitsgesellschaft in den 1970er 
Jahren: „Die Kirche: Schön, dass es so etwas gab. 
Wie sie Aller Augen warten auf dich sangen. Sonst 
hätten sie gar nichts gehabt. Die Kirche am Sonn-
tag, über die Jahrhunderte verteilt, hatte den Men-
schen noch etwas Licht gebracht, diese Worte, 
diese Poesie. Die Missa in honorem Papae Marcelli, 
der Kontrapunkt auf den kühn nach oben gebauten 
Emporen oberschwäbischer Dorfkirchen für zwei-
hundert Seelen. Und alle konnten das Vaterunser 
auswendig ... Sonst hätten sie gar nichts gehabt. 
Wären niemals in Berührung gekommen mit dem 
Schönen. Sonst hätten sie auf den Flohmarkt 
gemusst.“ Kirche, Liturgie – so behauptet Arnold 
Stadler – bringt in Berührung mit dem Schönen, 
zeigt es, gibt Anteil. Eine Anspielung auf Palestrina, 
ein Hinweis auf den oberschwäbischen Barock – 
das genügt. Offenbar kommt es beim Gottesdienst 
auch auf die Erwartungshaltung an, auf die Per-
spektive und das Vorverständnis, ob sich etwas 
erschließt und gelesen werden kann, ob sich etwas 
zeigt und offenbar wird: „Aller Augen warten auf 
dich“. – Musik, Kirchenbau, Kunst ... Liturgie: Über 
Jahrhunderte war die Kirche der nahezu einzige 
Ort, an dem einfache Menschen ästhetische Erfah-
rungen machen konnten, in Berührung kamen mit 
dem Schönen. – „Sonst hätten sie auf den Floh-
markt gemusst.“ 

10



Was meinen wir, wenn wir davon sprechen, dass 
etwas ästhetisch ist? Umgangssprachlich wird 
ästhetisch meist als „schön“ verstanden. Der 
Begriff changiert in unserer Alltagssprache zwi-
schen „gefällig“ und „stimmig“ – aber er schillert 
auch in die Richtung von „anspruchsvoll“, 
„geschmackvoll“. Und je nach Kontext hat der 
Begriff ein wenig den „Duft des Erhabenen“ oder 
den „Geruch des Elitären“.

Sehr verkürzend soll das Gemeinte in zwei Bedeu-
tungen unterschieden werden. 
(1) Ästhetik als Wissenschaft vom sinnenhaften 
Erkennen: Der Begriff geht zurück auf die Disser-
tationsschrift des 1714 in Berlin geborenen Alexan-
der Gottlieb Baumgarten. Unter Ästhetik verstand 
Baumgarten eine Erkenntnis, die analog zur ratio-
nalen Erkenntnis über die Sinne gewonnen wird. 
Das Wort selbst leitet sich ab vom griechischen 
„Aisthesis“ = Wahrnehmung. Nicht nur durch die 
Vernunft ist die Welt erkennbar und lesbar. 
Erkenntnis kann der Mensch auch durch die sinn-
liche Wahrnehmung gewinnen.

(2) Ästhetik als Gestaltungsprinzip: Ästhetik begeg-
net uns als Warenästhetik. Die Gestaltung von 
Dingen wird als Ästhetik bezeichnet. Das Erschei-
nungsbild, die Verpackung, die Oberfläche ent-
scheidet. Waren werden gekauft oder nicht – je 
nach dem, wie sie sich präsentieren: Autos, Han-
dys ... Es werden die Angebote in Anspruch genom-
men, die professionell wirken, attraktiv gestaltet 
erscheinen und ein entsprechendes Erlebnis 
erwarten lassen. Auch Menschen werden beurteilt 
nach ihrem Outfit. Die Ästhetisierung nahezu aller 
Lebensbereiche betrifft auch die Religion. Kirche 
wird zu einem Angebot. Mit ihren Festen erbringt 
sie eine Dienstleistung im Freizeitsektor. 
Die Ästhetisierung ist eine Herausforderung für 
die Kirche, die lange Zeit das Monopol auf Schön-
heit hatte, und sie ist eine Chance, denn auch und 
gerade heutige Menschen einer ästhetisch sensi-
bilisierten Kultur sind ansprechbar durch symbo-
lische und rituelle Inszenierungen. 

In seinem Apostolischen Schreiben EVANGELII 
GAUDIUM wünscht Papst Franziskus „dass jede 
Teilkirche in ihrem Evangelisierungswirken den 

Gebrauch der Künste fördert, den Reichtum der 
Vergangenheit fortführend, aber auch die Fülle 
der Ausdrucksformen der Gegenwart aufgreifend, 
um den Glauben in einer neuen ‚Rede in Gleich-
nissen’ weiterzugeben.“ (EG 167) Franziskus fordert 
von der Kirche, über den eigenen Schatten zu 
springen und unkonventionelle Wege zu gehen 
und die Lebenswirklichkeit der Menschen und ihre 
ästhetischen Muster ernst zu nehmen: „Man muss 
wagen, die neuen Zeichen zu finden, die neuen 
Symbole, ein neues Fleisch für die Weitergabe des 
Wortes, die verschiedenen Formen der Schönheit, 
die in den einzelnen kulturellen Bereichen 
geschätzt werden, sogar jene unkonventionellen 
Weisen der Schönheit, die für die Evangelisie-
renden vielleicht wenig bedeuten, für andere aber 
besonders attraktiv geworden sind.“ (EG 167)

Riten: verständlich, transparent, 
mitvollziehbar

Die Liturgiekonstitution des Zweiten Vatikanischen 
Konzils forderte vor fast sechs Jahrzehnten für die 
als notwendig erkannte Reform der Liturgie: „Die 
Riten mögen den Glanz edler Einfachheit an sich 
tragen ...“ Es ist eine Forderung, die aus heutiger 
Sicht gar nicht so leicht nachzuvollziehen ist. Zwar 
gibt es auch heute liturgische Gestaltungen, die 
als unangemessen protzig oder unverständlich und 
reformbedürftig  empfunden werden. Aber die 
grundsätzliche Forderung des Konzils nach ver-
ständlichen und durchschaubaren Feierformen, in 
denen das Pascha-Mysterium aufleuchtet und 
ablesbar ist, muss gesehen werden vor dem Hin-
tergrund der Liturgieerfahrungen der Generation 
der Konzilsväter und ihrer Berater. Schon der Litur-
gischen Bewegung am Beginn des 20. Jahrhun-
derts ging es um mehr als um rein formale Ver-
besserungen der Liturgie. Es ging um die Erneue-
rung des christlichen Lebens aus den Quellen, die 
die Liturgie bewahrt hatte. 

Einer der Architekten der Liturgiekonstitution, 
Josef Andreas Jungmann, schrieb in seinem Kom-
mentar zu Artikel 34 der Konstitution, man müsse 
auf einen verständlichen, auf einen lesbaren Got-
tesdienst, „auf einen Gottesdienst hinarbeiten, 

11Lesbarke it  –  Anmerkungen  zur  ästhet ischen  Gestalt  der  L iturgie



der ohne viel Erklärung für sich selber spricht. Es 
sollen also Zutaten wegfallen, die dem höfischen 
Stil, dem Prunkbedürfnis oder auch der Frömmig-
keitsweise früherer Zeiten entstammen, und es 
soll den heiligen Geheimnissen ein schlichter, 
volksnaher Ausdruck gegeben und unnötige Ver-
feierlichung vermieden werden.“ Deshalb hieß es 
im ursprünglichen Text, dass sich die Riten durch 
„Einfachheit und Klarheit“ auszeichnen müssten. 
Doch wurde diese Formulierung durch das Wort 
vom „Glanz edler Einfachheit“ ersetzt. Man darf 
dies wohl zu Recht mit Jungmann für eine glück-
liche Entscheidung halten. Denn Liturgie wird so 
nicht rein rational aufgefasst, sondern als ein viel-
schichtig-komplexes Geschehen, das nicht zuletzt 
von seiner ästhetischen Dimension geprägt ist. Die 
pastorale Grundforderung nach der Verständlich-
keit der Liturgie darf nicht ausgespielt werden 
gegen eine erlebbare Feiergestalt. Gleichwohl war 
die Forderung nach Einfachheit der zeitgemäße 
kritische Reflex auf eine Liturgie, die durch sekun-
däre und tertiäre Gestaltungselemente durch die 
Jahrhunderte hin überlagert wurde. Liturgisches 
Handeln aber soll nach- und mitvollziehbar sein; 
„vor allem ist es zu vermeiden, daß Erklärungen 
nötig bleiben von etwa dieser Art: ‚Früher war es 
so und so; daher geschieht heute immer noch das 
und jenes; eigentlich müsste ...’“ – bemerkte 
bereits Emil Josef Lengeling in seinem wenige 
Monate nach deren Verabschiedung erschienenen 
Kommentar zur Liturgiekonstitution. 

Sakrale Kunst: zeitgemäß,  
funktionsgerecht, verweisend

Die Forderung nach Transparenz und Schönheit 
der Riten wird im siebten und letzten Kapitel der 
Konstitution im Blick auf gottesdienstliches Gerät 
und die Paramente konkretisiert. Unter der Über-
schrift „Die sakrale Kunst, liturgisches Gerät und 
Gewand“ handelt das Kapitel nach einer allgemei-
nen theologischen Einführung über die Freiheit 
der Stile und die kirchlichen Anforderungen an die 
Kunst.

Die Kirche, heißt es ein wenig pathetisch, sei 
„immer eine Freundin der schönen Künste. Unab-
lässig hat sie deren edlen Dienst gesucht und die 
Künstler unterwiesen, vor allem damit die Dinge, 
die zur heiligen Liturgie gehören, wahrhaft würdig 
seien, geziemend und schön: Zeichen und Symbol 
überirdischer Wirklichkeiten.“ (Liturgiekonstitution 
122). Diese unpräzise Aussage eröffnet einen wei-
ten Horizont und gibt zugleich einen klaren Inter-
pretationsschlüssel für die Forderung nach dem 
„Glanz edler Einfachheit“. Die sakrale Kunst wird 
in die doppelte Sinnrichtung der Liturgie eingeord-
net: „Sie ist in erster Linie Gottes Lob geweiht, aber 
auf dem Weg über den Menschen, auf dessen Sinn 
sie einwirkt, auf daß er sich fromm zu Gott wende 
...“ Aber auch der kirchliche Hausrat muss seinem 
Verweischarakter gerecht werden. Schon 1927 
schrieb Romano Guardini: „In der Liturgie handelt 
es sich wesentlich nicht um Gedanken, sondern 
um Wirklichkeit. Und nicht um vergangene Wirk-
lichkeit, sondern um gegenwärtige, die immer aufs 
neue geschieht; um Menschenwirklichkeit in 
Gestalt und Handlung. Die aber bringt man nicht 
nahe, indem man sagt: Sie ist damals entstanden 
und hat sich so und so entwickelt ... Sondern indem 
man hilft, an der leibhaftigen Gestalt das Innere 
abzulesen: am Leib die Seele, am irdischen Vor-
gang das Geistlich-Verborgene.“ 

Konnte die Liturgiekonstitution weitgehend nur 
grundsätzliche Fragen thematisieren, so erschien 
die erste „Instruktion zur ordnungsgemäßen Aus-
führung der Konstitution über die heilige Liturgie“ 
gut neun Monate nach deren Verabschiedung am 
26.9.1964. In ihr wurden die sogenannten Decla-
rationes – die weiterführenden Erläuterungen, die 
den Bischöfen bei der Verabschiedung der Konsti-
tution vorlagen – in etwas abgewandelter Form 
verbindlich. Die konkreten Bestimmungen bezüg-
lich der Geräte, Gefäße und Gewänder waren auch 
hier knapp. Die Hinweise zum Kirchenbau sahen 
vor, dass der Altar so aufgestellt sein solle, dass er 
umschreitbar ist. Damit wurde die sogenannte 
Zelebration „versus populum“ zwar nicht vorge-
schrieben, aber ermöglicht. Aus der sich durchset-
zenden Praxis ergab sich eine Veränderung auch 
in Bezug auf die Paramente: eine völlig neue Auf-
fassung vom Messgewand, dessen Rückseite nun 

12 Lesbarke it  –  Anmerkungen  zur  ästhet ischen  Gestalt  der  L iturgie



nicht mehr als „Schauseite“ der Gemeinde zuge-
wandt und entsprechend gestaltet wurde. 

Gefäße und Geräte:  
geeignet, anschaulich, edel

Konkretisiert wurden schließlich die Vorgaben des 
Konzils durch die Hinweise der Allgemeinen Ein-
führung in das Römische Messbuch (AEM). Kapitel 
VI widmet sich den „Voraussetzungen für die Mess-
feier“. Es gibt keine engen Vorgaben hinsichtlich 
der künstlerischen Ausdrucksform und der Wahl 
des Materials. Künstler werden ermutigt „mög-
lichst entsprechend der Eigenart der verschie-
denen Kulturen [zu] gestalten; doch müssen die 
Gefäße für den jeweiligen Verwendungszweck im 
Gottesdienst geeignet sein.“ (AEM 295) Darauf 
beziehen sich sämtliche Vorgaben der Abschnitte 
289 bis 294: haltbares Material, in das keine Flüs-
sigkeit eindringen kann; ausreichend große Scha-
len für die Hostien der Gemeinde. Grundsätzlich 
gilt: „Für die Anfertigung liturgischer Geräte kann 
man neben den bisher üblichen Materialien auch 
andere Werkstoffe verwenden, sofern sie nach 
heutigem Empfinden als edel gelten, haltbar und 
für den Gottesdienst geeignet sind.“ (AEM 288)

Im Geltungsbereich der Liturgiekommission der 
Deutschen Bischofskonferenz hatte die 1985 ein-
gerichtete „Arbeitsgruppe für kirchliche Architek-
tur und sakrale Kunst“ (AKASK) eine Sammlung 
und Präsentation der verschiedenen diözesanen 
Bestimmungen vorgenommen, die 1988 als „Leit-
linien für den Bau und die Ausgestaltung von got-
tesdienstlichen Räumen“ veröffentlicht wurden 
und in 6. Auflage (2002) vorliegen. Sie gehen aus-
führlicher auf das liturgische Gerät ein. Insgesamt 
wird die Funktionalität als das wichtigste Kriterium 
benannt. „Da Liturgie als Handlungsgeschehen auf 
tätige Teilnahme zielt, sollen die Gefäße so geformt 
sein, dass sie die verschiedenen mit ihnen vorge-
sehenen Vollzüge deutlicher akzentuieren: So 
könnten Gefäße, die Wein oder Wasser aufneh-
men, z. B. das Einfüllen bzw. Ausgießen besonders 
sinnenfällig werden lassen. Unter diesem Gesichts-
punkt sind Schmuck und Verzierung nur sekundäre 
Gestaltungselemente.“

Gewänder:  
zweckmäßig, funktional, festlich

Hinsichtlich der Gestaltung der liturgischen 
Gewänder gilt nach dem Messbuch, was auch 
grundsätzlich über Geräte und Gefäße gesagt wird: 
„Schönheit und Würde der liturgischen Kleidung 
soll nicht durch eine Anhäufung von Schmuck und 
Verzierung erreicht werden, sondern durch die 
Auswahl des Stoffes und seine Form.“ (AEM 306) 
Wichtigstes Kriterium ist die Funktionalität im 
Sinne einer Gestaltung, die der liturgischen Feier 
als Handlungsgeschehen gerecht wird: „Die 
Gewänder sollen nur insoweit mit Bildern bezie-
hungsweise Symbolen geschmückt sein, als diese 
dem liturgischen Gebrauch gerecht werden.“ (AEM 
306) Konkrete Vorgaben gibt es hinsichtlich der 
grundsätzlichen farblichen Gestaltung, wobei die 
eigentlichen Adressaten nicht die Gestalter, son-
dern diejenigen sind, die die liturgischen Gewän-
der für den jeweiligen Gottesdienst auswählen 
(vgl. AEM 307-310). 

Zweckmäßigkeit und Funktionalität, edle Anmu-
tung und Festlichkeit gelten für alle Gegenstände, 
die für den liturgischen Gebrauch bestimmt sind. 
Im Hinblick auf die Gewänder unterstreicht die 
Einführung in das Messbuch (AEM 297) allerdings 
ausdrücklich, dass die Vielfalt der Dienste „durch 
eine unterschiedliche liturgische Kleidung verdeut-
licht“ wird. „Sie soll auf die verschiedenen Funkti-
onen derer, die einen besonderen Dienst verse-
hen, hinweisen.“ Für jegliche liturgische Kleidung 
aber gilt, dass sie „den festlichen Charakter der 
liturgischen Feier hervorheben“ soll. In diesem 
Sinne sind auch die dann folgenden Hinweise zu 
verstehen, die darauf zielen, dass die Amtsinsi-
gnien, die Stola von Priester und Diakon, keines-
falls über dem liturgischen Obergewand, der Kasel 
bzw. der Dalmatik, zu tragen sind (vgl. AEM 299 
f.), um eine unnötige Überbetonung des Amtes 
gegenüber dem Festcharakter der Liturgie der ver-
sammelten Gemeinde zu vermeiden.  

Die Leitlinien der Liturgiekommission weisen auf 
die unterschiedlichen Bedeutungsebenen der 
liturgischen Kleidung hin. Neben der funktionalen 
Dimension (vgl. AEM 297) werden zwei weitere 

13Lesbarke it  –  Anmerkungen  zur  ästhet ischen  Gestalt  der  L iturgie



benannt: „Die sakrale Dimension greift die Verhül-
lung als Ausdruck des Religiösen auf, während die 
personale Dimension den einzelnen Menschen als 
Träger des Gewandes in den Mittelpunkt stellt. 
Dabei hat das Gewand seine Symbolkraft aus sich 
heraus und darf nicht als Bildträger (etwa wie eine 
wandelnde Litfaßsäule) missbraucht werden.“

Die Aufdeckung sexueller „Übergriffe“ erschüttert 
seit mehr als zehn Jahren die katholische Kirche in 
Deutschland. Die dadurch angestoßene Diskussion 
führte auch zu einer neuen Sensibilität für 
Machtstrukturen, die in der Liturgie zur Darstel-
lung kommen und ablesbar sind. Benedikt Krane-
mann macht im Themenfeld „Ästhetik der Macht“ 
darauf aufmerksam, dass die gegen Ende des Pon-
tifikats von Johannes Paul II. erschienene Instruk-
tion Redemptionis Sacramentum im Blick auf die 
liturgische Kleidung nicht mehr von der Aufgabe 
und Funktion her argumentiert, sondern die Stan-
desunterschiede von Ordinierten und Laien 
betont: Liturgien, „die eine Handlung Christi und 
des hierarchisch verfassten Gottes Volkes sind, 
sollen so gestaltet sein, dass die geistlichen Amts-
träger und die gläubigen Laien deutlich gemäß 
ihrem jeweiligen Stand daran teilnehmen können“ 
(RS 128).

Gestaltung: zeitgenössisch,  
verständlich, echt

In den Artikeln in der Einführung ins Messbuch, 
die sich auf den gottesdienstlichen Hausrat bezie-
hen, wird immer wieder auf den „Glanz edler Ein-
fachheit“ Bezug genommen: Wert gelegt wird auf 
„edle Schlichtheit ..., die echter Kunst eigen ist“ 
(AEM 287), verwendet werden können Werkstoffe, 
die „nach heutigem Empfinden als edel gelten, 
haltbar und für den Gottesdienst geeignet sind“ 
(AEM 287). Immer wieder findet sich der Hinweis 
auf Zweckmäßigkeit, Funktionalität und edle 
Schlichtheit. Doch ist die Forderung nach dem 
„Glanz edler Einfachheit“ keineswegs eine Erfin-
dung des Konzils. Propagiert wird die Offenheit für 
eine zeitgemäße Gestaltung, für eine Ästhetik der 
Moderne, die schon einige Jahrzehnte zuvor aus 
einer Ablehnung historistischer Gestaltungen, 

Repliken und Surrogate entstand. Das Streben 
nach Echtheit, Reinheit, wahrer Kunst, nach klaren 
Formen, nach dem „Glanz edler Einfachheit“ ist in 
der konkreten Situation zu verstehen als Entschei-
dung für einen Neuanfang, für die Suche nach 
Ursprünglichkeit, die alles Sekundäre beiseite lässt. 
Als Maxime aber handelt es sich um ein Plädoyer 
für Zeitgenossenschaft im Sinne eines inkarnato-
rischen Prinzips. Das Wort Gottes, das zu den Men-
schen kommen will, wird sich immer wieder in der 
Sprache der Zeit aussagen. Hier bestätigt das Kon-
zil eine Entwicklung und stellt keinesfalls einen 
Bruch dar. Es gibt nicht liturgische Geräte und 
Gefäße vor und nach dem Konzil, sondern in den 
hervorragenden Arbeiten wird eine zeitgenös-
sische Ästhetik sichtbar, die im Kontext der Liturgie 
als Glaubensästhetik erfahrbar werden kann. 
1950 schrieb Theodor Bogler OSB, Leiter des Kunst-
verlags „Ars liturgica“ und der Kunstwerkstätten 
der Abtei Maria Laach (1948-68), zuvor (1919-25) 
Keramiker am Bauhaus Weimar, in einem Bericht 
über die Liturgische Erneuerung: „Es ist nicht nur 
die Not der Zeit, welche den Willen zur Einfachheit 
diktiert. Die Liturgische Erneuerung darf es wohl 
für sich in Anspruch nehmen, wenn aus dem neuen 
Verständnis für den Kult das Bestreben erwuchs, 
den Kirchenraum mit allem ihm zugehörigen kul-
tischen Gerät in jener Klarheit und Würde zu 
gestalten, wie sie den altchristlichen Kultbauten 
eigen ist. Dabei erscheint die Formensprache im 
einzelnen oft durchaus modern und von der Zeit 
eingegeben.“

Beispiel 1  
Monstranz von Peter Zinecker

Kurz nach dem Konzil entstand für die Diasporage-
meinde in Sangerhausen im heutigen Bistum Mag-
deburg eine Monstranz (Abb. 1), geschaffen von 
Peter Zinecker (*1930), der nach seinem Studium 
der Metallgestaltung an der Burg Giebichenstein 
in Halle/Saale (1951-57) freischaffend als Gürtler, 
Silber- und Goldschmied tätig war. 

Die Monstranz ist vor allem durch ihren geschlos-
senen Umriss und ihre klaren geometrischen For-
men geprägt. Über dem schlichten Fuß, der (zur 

14 Lesbarke it  –  Anmerkungen  zur  ästhet ischen  Gestalt  der  L iturgie



leichteren Handhabbarkeit) als Querrechteck mit 
abgerundeten Kanten geformt ist, erhebt sich der 
fast filigrane Schaft, der im einfachen, kreisrunden 
Expositorium endet. Nur wenig unterhalb des 
Schaugefäßes setzt ohne weitere Betonung die 
mandorlaartige Umfassung an. Sie ist mit einzel-
nen, verschiedenfarbigen Halbedelsteinen in ein-
fachen Fassungen besetzt und in der Spitze von 
einem halbplastischen aus einzelnen pyramidalen 
Strukturen strahlenartig gestalteten Ornament 
zusätzlich betont.

Bei aller Abstraktion lässt die Form jedoch auch 
Assoziationen zu, wünscht sie vielleicht gar. So 
kann leicht eine Engelfigur mit gen Himmel gerich-
teten Flügeln oder eine Orante gelesen werden.

Beispiel 2
Libori-Ornat von Christof Cremer

In den letzten 20 Jahren haben einige bedeutende 
Kirchen und Dome, die sich durch ein größeres 
Interesse einer breiten Öffentlichkeit auszeichnen, 
neue Ornate entwerfen und anfertigen lassen: Den 
Mainzer Dom-Ornat (2002), den Ornat für Stift 
Admont (2006), den Hildener Jacobus-Ornat 
(2007), den Augsburger Dom-Ornat „Te deum“ 
(2008), einen Martinsornat für den Rottenburger 
Dom.

Christof Cremer (* 1969) schuf für den Hohen Dom 
zu Paderborn 2014 einen neuen Libori-Ornat (Abb. 
2-5): Kaseln für Haupt- und Konzelebranten, Dal-
matiken für Diakone, Pluviale und Schultervelum, 
Stolen, Mitra und Rationale des Erzbischofs.
Cremer studierte nach einer Ausbildung zum Her-
renschneider (Nationaltheater Mannheim, 1990-
93) Bühnen- und Filmgestaltung an der Universität 
für angewandte Kunst, Wien (1993-97). Er lebt und 
arbeitet als freischaffender Kostüm- und Bühnen-
bildner in Wien. Hervorgetreten ist Cremer mit der 
Entwicklung neuer liturgischer Gewänder, mit Ent-
würfen liturgischer Geräte und temporären künst-
lerischen Rauminterventionen sowie mit Raum-
konzepten für sakrale Räume.

Die gestalterischen Mittel erwachsen bei Christof 
Cremer aus der intensiven Beschäftigung mit dem 
Ort, dem Paderborner Dom und den Paderquellen 
(lebendiges Wasser, Taufe, blaue, fließende For-
men), mit der Lebensbeschreibung des heiligen 
Liborius und mit den maßgeblich prägenden 
Legenden, die Liborius mit dem Pfau in Verbindung 
bringen. Cremer appliziert nicht die Form des Pfau-
enauges oder des fächerförmig aufgestellten soge-
nannten Rads der Deckfedern eines Pfaus auf das 
Gewand, sondern nimmt die Federform als Aus-
gangspunkt für die Gestaltung seiner Gewänder 
mit einem markanten Verlauf einzelner Strahlen. 

Abb. 1: Peter Zinecker, Monstranz, 1968, Silber, feuervergoldet (H. 67,5 cm; B. 
30,4 cm), Katholische Pfarrei St. Jutta, Sangerhausen (Foto: Christoph Sandig, 
Leipzig).

15Lesbarke it  –  Anmerkungen  zur  ästhet ischen  Gestalt  der  L iturgie



Abb. 2–5: Christof Cremer, Libori-Ornat, Paderborn 2014 · Fotos: Julia Oppermann, Wien

16 Lesbarke it  –  Anmerkungen  zur  ästhet ischen  Gestalt  der  L iturgie



Durch die besondere Webtechnik ergibt sich ein 
Reliefcharakter der eingewebten Strahlen, der alles 
plakativ-flächige vermeidet. Die Augenform des 
„Pfauenauges“ wird zur Grundlage für die schnitt-
technische Entwicklung aller Gewandformen – bei-
spielsweise durch Überlagerungen oder Faltungen 
(wie beim Pluviale, dessen Schild durch das 
Umschlagen der Grundform entsteht). Aus der 
klaren Betonung des Gewand- und Kleidungscha-
rakters gegenüber aller sekundären Illustration 
oder Applikation erwächst die große gestalterische 
und gestaltende Kraft der Arbeiten Cremers, die 
bei aller Reduktion auf das Wesentliche überhaupt 
nicht reduziert wirken, sondern zugleich in forma-
ler Strenge festliche Fülle ausstrahlen – bis in jedes 
gestalterische Detail, „edle Einfachheit“.

Glaubensästhetik:  
paradox, sinnlich, asymmetrisch

Liturgische Geräte, Gefäße und Gewänder dienen 
der Feier des Glaubens. Insofern sind sie Teil einer 
Glaubensästhetik, die im besten Fall gelingen kann. 
Aloys Goergen, ein Mitarbeiter Romano Guardinis, 
der spätere Präsident der Münchner Akademie 
der Künste, formulierte den Begriff der „Glauben-
sästhetik“.

Geprägt von der Jugendbewegung und der litur-
gischen Bewegung am Beginn des 20. Jahrhun-
derts ging es ihm um die Wiederentdeckung der 
Leibhaftigkeit des Glaubens, um das Sichtbarma-
chen des Unsichtbaren. Er umschrieb mit dem 
Begriff Glaubensästhetik „das Paradox der Erfah-
rung des unsichtbaren Gottes im kultischen Akt“. 
Die sinnliche Erfahrung der im Gottesdienst ver-
wendeten Ausstattungsstücke, das liturgische Han-
deln insgesamt, soll zu einer Quelle des Glaubens 
werden. Das Unmögliche wird möglich. Gott kann 
erfahrbar werden in der Feier der Liturgie. Eine 
der biblischen Starstellen dafür hören wir am 
Ostermontag: Die Jünger von Emmaus erkannten 
den Herrn, als er das Brot brach. 

„Wer den Raum der liturgischen Feier betritt, 
begegnet in deren ästhetischer Gestalt, insofern 
er sich dafür öffnet, dem Herrn. Dies wiederum 
verändert den Blick auf die mitfeiernden Men-

schen ...“ Stephan Winter weist in Anlehnung an 
Josef Wohlmuth darauf hin, dass der Gottesdienst 
„mit seinen plastischen, akustischen und gesti-
schen Elementen ... darauf angelegt [ist], eine 
ästhetisch anspruchsvolle Begegnung zu ermög
lichen, die den ganzen Menschen, vor allem aber 
auch den leibhaftig-sinnlichen Menschen, anrührt 
und über sich hinausführt. Die Außengrenzen des 
liturgischen Raumes sind berührungssensibel und 
schotten nicht ab ... Die Diakonie ist in diesem 
Sinne als Testfall jeder liturgischen Ästhetik zu 
begreifen.“ Ästhetik, die sich allerdings in sich 
selbst verschließt, wird zu Ästhetizismus, zur Ober-
flächlichkeit. Deshalb muss alle Gestaltung der 
Feier des Gottesdienstes der Kirche dazu dienen, 
die primären Gestalten zu unterstreichen und die 
rituellen Handlungen zu ermöglichen: Nicht Kelch 
und Schale stehen im Mittelpunkt, sondern das 
gemeinsame eucharistische Mahl mit Brot und 
Wein; nicht der Taufbrunnen, sondern das Über-
gießen mit Wasser, das Waschen, das Untertau-
chen und Neu-geboren-werden. Liturgisches Han-
deln muss Gottesbegegnung und Begegnung mit 
den Mitfeiernden eröffnen. 

Die Begegnung ermöglicht eine ästhetische Erfah-
rung auf der Basis sinnlicher Wahrnehmung. Durch 
die Begegnung mit einem Gegenüber, mit einem 
Objekt erfolgt ein Rückbezug auf das wahrneh-
mende Subjekt. „Fremdbegegnung ermöglicht 
sozusagen Selbstbegegnung.“ Ästhetische Erfah-
rung bedarf der Reflexion. Ästhetische Erfahrung 
bleibt nicht an der Oberfläche, sondern taucht ein 
und nimmt wahr. Der US-amerikanische Pädagoge 
John Dewey (1859-1952) erinnert daran, dass wir 
uns erst in eine Sache versenken müssen, um von 
ihr erfüllt zu werden. „Jeder Ruheplatz in der Erfah-
rung bedeutet ein Erleben, bei dem die Folgen des 
vorherigen Tuns erkannt und verarbeitet werden.“
Der Kölner Theologe Hans-Joachim Höhn weist in 
seiner Abhandlung über Risiken und Nebenwir-
kungen ritueller Glaubenskommunikation darauf 
hin: „Ästhetik und Religion, Kunst und Glaube 
haben die Einsicht gemeinsam, dass es nicht reicht, 
wenn der Mensch alles gibt, damit bei einem 
Kunstwerk (einem Bild, einer Partitur, einer Skulp-
tur) oder bei einer Liturgie am Ende alles ‚stimmt’. 

17Lesbarke it  –  Anmerkungen  zur  ästhet ischen  Gestalt  der  L iturgie



Anmerkungen
1	 Johann Wolfgang Goethe, Italienische Reise. Erster 

und zweiter Teil. Mit einem Nachwort von Harald 
Keller (Johann Wolfgang Goethe dtv-Gesamtausgabe 
25), München 1962, 112, zit. nach: Albert Gerhards, 
Aisthesis und Poiesis – Grundzüge einer liturgischen 
Ästhetik, in: Ders./Andreas Poschmann (Hg.), Liturgie 
und Ästhetik, Trier 2013.

2	 Arnold Stadler, Komm, gehen wir, Frankfurt 2007, 
281.

3	 Vgl. Christoph Freilinger, Ästhetisierung der Lebens-
welt – eine Herausforderung für den Gottesdienst, 
in: Gottesdienst extra. Dialog mit dem Auge – Liturgie 
sehen, Freiburg o. J. (2009), 11-13.

4	 Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Hg.), 
Apostolisches Schreiben EVANGELII GAUDIUM des 
Heiligen Vaters Papst Franziskus ... über die Verkün-
digung des Evangeliums in der Welt von heute (Ver-
lautbarungen des Apostolischen Stuhls 194), Bonn 
2013.

5	 Liturgiekonstitution „Sacrosanctum Concilium“ 34.
6	 Vgl. Josef Andreas Jungmann, Die Grundanliegen der 

Liturgischen Erneuerung, in: Liturgisches Jahrbuch 11 
(1961) 129-141.

7	 Josef A. Jungmann, Konstitution über die heilige Litur-
gie. Einleitung und Kommentar, in: LThK, Das Zweite 
Vatikanische Konzil I (1966) 10-109, 39 (Artikel 34).

8	 Emil J. Lengeling, Regeln aus dem belehrenden und 
seelsorglichen Charakter der Liturgie (Art. 33-36), in: 
Die Konstitution des Zweiten Vatikanischen Konzils 
über die heilige Liturgie. Lateinisch-deutscher Text 
mit einem Kommentar von Emil Joseph Lengeling 
(Lebendiger Gottesdienst 5/6), Münster 1964, 67-86, 
72.

Wirklich ‚stimmig’ ist in Kunst-, Sinn- und Glau-
bensfragen erst ein asymmetrisches Verhältnis von 
Aufwand und Ertrag. Wer alles gibt, bekommt 
mehr zurück als investiert wurde – ohne eigenes 
Zutun oder den Beitrag anderer Mitwirkender.“

... doch wir rührten uns  
nicht vom Fleck?

In der alltäglichen und sonntäglichen Praxis gelingt 
es keineswegs immer, dass Liturgie als „kunstge-
wordenes Leben“ erscheint und erfahrbar wird. 
Oft erleben wir eine Unbedarftheit, manchmal 
auch eine Dreistigkeit, mit der Zeichen und Sym-
bole manipuliert werden. Es gibt die Unwahrhaf-
tigkeit der Imitationen und die ästhetische Verar-
mung unserer Gottesdienste. Es sind sekundäre 
Zeichen wie Kleidung, Raumschmuck, Geräte und 
Gefäße, die durch ihre Sinnenhaftigkeit und ihre 
oft Generationen überdauernde Präsenz die Feier 
der Liturgie nachhaltig bestimmen. Sie können 
Akzente setzen und die Mitfeier erleichtern, indem 
sie die grundlegenden primären Zeichenhand-
lungen deutlicher hervortreten lassen. Sie können 
aber auch die Feier verhindern oder geradezu 
unmöglich machen. 

Die Frage nach der Ästhetik des Gottesdienstes 
bleibt aktuell – auch wenn sie nicht neu ist. So 
schrieb der Münsteraner Philosoph Josef Pieper 
in seinen sehr lesenswerten autobiographischen 
Aufzeichnungen über die Taufe seines Sohnes im 
Jahr 1936:

Am Sonntag darauf wurde Thomas getauft, in der 
Pfarrkirche neben dem Krankenhaus, genauer gesagt, 
in deren Sakristei, unpassenderweise. Der „Einzug“ 
in die Kirche ist zwar ein Teil des Taufaktes: „Tritt nun 
ein in das Haus Gottes...“ – doch wir rührten uns nicht 
vom Fleck. Aber Sakrament heißt doch sichtbares Zei-
chen, dachte ich. Die ganze Taufhandlung, wie ich sie 
hier praktiziert sah, war für mein Gefühl ein Skandal, 
den ich gar nicht mehr für möglich gehalten hatte. 
Die Antworten zum Beispiel, die anstelle des Täuflings 
und für ihn die Paten zu sprechen haben, spricht, weil 
es so schneller geht, der Küster; mein Vater freilich 
läßt sich so leicht das Wort nicht nehmen. 

Statt des Taufkleides, das meine Schwester eigens 
genäht und geschenkt hat, nimmt man eine steif gefal-
tete Pfarrhaus-Serviette. „Nimm hin das weiße Kleid 
und trage es unbefleckt...“ An die Stelle der großen 
Symbole ist überall die Attrappe getreten, die bloße 
„Schaupackung“, die rasch absolvierte „Zeremonie“. 
Als das einzig „reelle“ und wahrhaftig gar nicht zu 
mißdeutende „sichtbare Zeichen“ müssen dem schlich-
ten Verstand zwei Gabenteller erscheinen, mit den 
Aufschriften „Geistlicher“ und „Küster“. 

18 Lesbarke it  –  Anmerkungen  zur  ästhet ischen  Gestalt  der  L iturgie



9	 Emil J. Lengeling, Die sakrale Kunst, liturgisches Gerät 
und Gewand (Art. 122-130), in: Die Konstitution des 
Zweiten Vatikanischen Konzils über die heilige Litur-
gie. Lateinisch-deutscher Text mit einem Kommentar 
von Emil Joseph Lengeling (Lebendiger Gottesdienst 
5/6), Münster 1964, 235-247, 236.

10	 Romano Guardini, Von heiligen Zeichen, Mainz 1979, 
7 f.

11	 „Inter Oecumenici“. Die Erstlingsgaben des Konzils, 
26.9.1964, in: Heinrich Rennings und Martin Klö-
ckener (Hg.), Dokumente zur Erneuerung der Liturgie, 
Bd. 1: Dokumente des Apostolischen Stuhls 1963-
1973, Kevelaer 1983, 102-138. Zum kirchlichen Haus-
rat heißt es dort (106): „13 c) Kirchen und Kapellen, 
das kirchliche Gerät insgesamt und die gottesdienst-
lichen Gewänder sollen den Glanz der Schönheit 
einer echten christlichen Kunst, auch einer solchen 
der Gegenwart, an sich tragen.“

12	 Neben Brot und Wein (AEM 281-286) zählen zu den 
„Voraussetzungen“ die liturgischen Geräte im Allge-
meinen (AEM 287 f.), die liturgischen Gefäße (AEM 
289-296), die liturgische Kleidung (AEM 297-310) und 
andere für den liturgischen Gebrauch bestimmte 
Gegenstände (AEM 311 f.). Vgl. Römisches Messbuch. 
Allgemeine Einführung, in: Die Feier der heiligen 
Messe. Messbuch. Für die Bistümer des deutschen 
Sprachgebietes. Authentische Ausgabe für den litur-
gischen Gebrauch, Freiburg i. Br. u.a. 1975, ²1988, 
25*-75* (AEM 1-341).

13	 Leitlinien für den Bau und die Ausgestaltung von got-
tesdienstlichen Räumen. Handreichung der Liturgie-
kommission der Deutschen Bischofskonferenz, 25. 
Oktober 1988, 6. ergänzte Auflage 2002. Im Jahr 
2002 erschien die Editio Tertia des Römischen Mess-
buchs. Diese Auflage des lateinischen Messbuchs 
setzt einige neue Akzente und ist teils konkreter in 
den Festlegungen. Es ist allerdings noch nicht in deut-
scher Sprache veröffentlicht und hat daher noch 
keine Geltung. Die pastorale Einführung aber, die 
„Grundordnung des römischen Messbuchs“ (GORM), 
liegt seit 2007 in deutscher Übersetzung als „Vorab-
publikation zum deutschen Messbuch“ vor.

14	 Leitlinien für den Bau und die Ausgestaltung von got-
tesdienstlichen Räumen, Bonn 1988, 6. ergänzte Auf-
lage 2002, 30.

15	 Leitlinien für den Bau und die Ausgestaltung von got-
tesdienstlichen Räumen, Bonn 1988, 6. ergänzte Auf-
lage 2002, 34.

16	 Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Hg.), 
Instruktion Redemptionis Sacramentum über einige 
Dinge bezüglich der heiligsten Eucharistie, die einzu-
halten und zu vermeiden sind (25.4.2004) (Verlaut-
barungen des Apostolischen Stuhls 164), Bonn 2004.

17	 Vgl. Benedikt Kranemann, Kleider machen Leute. 
Liturgische Kleidung, Macht und Gemeindeliturgie, 
in: Gregor Maria Hoff, Julia Knop, Benedikt Krane-
mann (Hg.), Amt – Macht – Liturgie. Theologische 
Zwischenrufe für eine Kirche auf dem Synodalen Weg 

(QD 308), Freiburg i. Br. 2020, 41-56, 52 f. Vgl. 
dazu die Dokumentation der Online-Tagung der 
Liturgiekommission der Deutschen Bischofskon-
ferenz (28./29.10.2020): Stefan Böntert, Winfried 
Haunerland, Julia Knop, Martin Stuflesser (Hg.), 
Gottesdienst und Macht. Klerikalismus in der 
Liturgie, Regensburg 2021.

18	 Vgl. Martin Degener, Liturgische Gefäße des 20. 
Jahrhunderts. Beispiele aus dem deutschen 
Sprachgebiet, in: LiturgieGefäße. Kirche und 
Design. Eine Ausstellung anläßlich des 50jährigen 
Bestehens des Deutschen Liturgischen Instituts, 
Trier 1997, 35-37. Der Katalog (38-72) zeigt Gefäße 
und Gerät von 1928 bis 1995.

19	 Vgl. Manuela Klauser, Theodor Bogler (1897-1968) 
– Kunst und Liturgie als Aufgabe am Menschen, 
in: Liturgisches Jahrbuch 70 (2020) 96-118.

20	 Theodor Bogler, Deutschland, in: Ders. (Hg.), 
Liturgische Erneuerung in aller Welt. Ein Sammel-
bericht, Maria Laach 1950, 25.

21	 Vgl. Andreas Kühne, Matthias Rataiczyk, Christin 
Müller-Wenzel (Hg.), Dem Glauben dienend. 
Sakrales Gerät in der Moderne (Kunstverein „Tal-
strasse“ e. V.), Halle/Saale 2011, 16 f., 95.

22	 Vgl. Andreas Poschmann, ... schön und fremd. 
Zum katholischen Textil-Design heute, in: kunst 
und kirche 73 (2010) 23-30, 27-29.

23	 Joachim Göbel, Der neue Libori-Ornat für die 
Hohe Domkirche zu Paderborn von Christof Cre-
mer, Paderborn 2014.

24	 Aloys Goergen, Glaubensästhetik. Aufsätze zu 
Glaube, Liturgie und Kunst, hg. von Albert Ger-
hards und Heinz R. Schlette (Aesthetik–Theolo-
gie–Liturgik 34), Münster 2005, 53, zit. nach Peter 
B. Steiner, Glaubensästhetik. Wie sieht unser 
Glaube aus? 99 Beispiele und einige Regeln, 
Regensburg 2008, 7.

25	 Stephan Winter, Gestaltwerdung des Heiligen. 
Liturgie als Ort der Gegenwart Gottes, in: Edmund 
Arens (Hg.), Gegenwart. Ästhetik trifft Theologie 
(QD 246), Freiburg 2012, 149-176, 166.

26	 Vgl. Tilly Miller, Der Kirchenraum als Medium 
ästhetischer Erfahrung, in: Albert Gerhards, 
Andreas Poschmann (Hg.), Liturgie und Ästhetik, 
155-164, 157 f.

27	 John Dewey, Kunst als Erfahrung, Frankfurt/M. 
1987, 71, zit. nach Tilly Miller.

28	 Hans-Joachim Höhn, Inszenierte Ergriffenheit? 
Über Risiken und Nebenwirkungen ritueller Glau-
benskommunikation, in: Bibel und Liturgie 84 
(2011/1) 4–11, 8.

29	 Romano Guardini, Vom Geist der Liturgie, Frei-
burg i. Br. 1983 (11917), 109.

30	 Josef Pieper, Noch wußte es niemand. Autobio-
grafische Aufzeichnungen 1904-1945, München 
²1976, 137.

19Lesbarke it  –  Anmerkungen  zur  ästhet ischen  Gestalt  der  L iturgie



Wer eine katholische Kirche betritt, den erwartet 
in der Regel ein kunstvoll gestalteter Raum mit 
einer besonderen Architektur. Ihm begegnen ver-
schiedene bildliche oder figürlich dargestellte 
Erzählungen aus der Bibel und der Tradition, wie 
Christus am Kreuz, Maria mit Jesuskind oder die 
Darstellung verschiedener Heiliger. Die Komposi-
tionen geistlicher Musik sind unzählbar. Gesang 
und meist auch Orgelbegleitung sind fester 
Bestandteil der Liturgie. 

Auch eine Moschee empfängt die Menschen in 
vielen Städten mit einer kunstvoll gestalteten 
Architektur. Statt mit bildlichen Darstellungen sind 
die Wände mit bunten Verzierungen und Kalligra-
phien aus dem Koran geschmückt. Auch wenn der 
Koran kein Bilderverbot kennt, hat sich ein solches 
in der Tradition durchgesetzt. Musikinstrumente 
werden hier nicht gespielt, aber wer einmal ein 
Freitagsgebet erlebt hat, der kennt die künstlerisch 
anspruchsvolle Weise der Rezitation des Korans.
Kunst, Musik und Religion scheinen sowohl im 
Christentum als auch im Islam eng verbunden. Ein 
Grund dafür könnte die Nähe von ästhetischer 
Erfahrung und Glaubenserfahrung sein. Denn nicht 
nur bei religiöser, sondern auch bei ästhetischer 
Erfahrung erzählen Menschen von einer über sich 
hinausweisenden Erfahrung, von einem Transzen-
denzcharakter. Der katholische Theologe Hans-
Joachim Höhn spricht von ästhetischer Erfahrung 
als „Überschuß über bloß empirische Erfahrungs-
gehalte.“ Seiner Ansicht nach kommt etwas zur 
Erscheinung, „das selbst mehr als nur ein Gegen-
stand der Sinneswahrnehmung ist“ (Höhn, 34). Als 
katholische, systematische Theologin, die im inter-
religiösen Dialog arbeitet, möchte ich über die 
Aufgaben von Kunst und Musik im Kontext von 
Kirchen und Moscheen berichten und reflektieren. 

Christliche Perspektiven

Mit Fragen der Ästhetik hat sich in der katholischen 
Theologie des 20. Jahrhunderts besonders Hans 
Urs von Balthasar beschäftigt. Balthasar war von 
seinen literarischen Anfängen in den 20er Jahren 
bis zu seinem Tod 1988 äußerst produktiv. Mit sei-
nen fünf Bänden „Herrlichkeit“ sowie zahlreichen 
weiteren Schriften machte er die Herrlichkeit 
Gottes und die wahrnehmbare Gestalt der Offen-
barung zu Hauptaspekten seiner Theologie. Das 
balthasarsche Denken bewegt sich in einem wei-
ten Horizont von Theologie, Philosophie und 
Kunst. Inspirationsquellen waren für ihn besonders 
die Kirchenväter, Heilige sowie Dichter.

In seiner phänomenologischen Methodik be- 
schreibt Balthasar die Strahlkraft der Gestalt Chri-
sti als Kunstwerk Gottes. Dabei ist ihm wichtig, 
dass erst durch die Offenbarung Gottes in Jesus 
Christus deutlich wird, was wahre Schönheit aus-
macht. Sein Erkenntnisweg geht also nicht von der 
Schönheit der Welt aus, die auf Gottes Schönheit 
schließen lässt. Denn Balthasar sieht zu Recht die 
Gefahr, weltliche Maßstäbe von Schönheit an die 
Offenbarung anzulegen und sie so in ihrer Groß-
artigkeit zu beschneiden. Somit ist Jesus Christus 
als Offenbarungsgestalt der Maßstab für die Rede 
von Schönheit. Der Glauben schenkt nach Baltha-
sar neue Dimensionen, Gott selbst bzw. sein Offen-
barungswirken in Werken der Kunst und Musik zu 
erkennen. 
Jesus Christus ist aber in unvorstellbar grausamer 
Weise am Kreuz gestorben. Wie kann angesichts 
dieses Folterinstrumentes von Schönheit und 
Herrlichkeit gesprochen werden? Wie ist die Herr-
lichkeit mit der Hässlichkeit des Kreuzes vereinbar? 
Nach Balthasar ergreift den Menschen im Glauben 
eine andere als die weltliche Schönheit. Die Herr-
lichkeit Gottes erweist sich im „scheinbaren 
Gegenteil ihrer selbst“, nämlich als „selbstlos die-

Die Bedeutung der Künste für die Botschaft des Glaubens –  
in Kirchen wie in Moscheen
Cordula Heupts

20



nende Liebe“ (Balthasar, (1965) 2000, 72.). In 
mystisch inspirierten Bildern beschreibt Balthasar, 
wie die Herrlichkeit Gottes durch die Hingabe Jesu 
Christi auch die tiefsten Abgründe der Ablehnung 
Gottes erreicht, um alle Menschen in die Liebe 
hereinzuholen (Karsamstagstheologie). Dabei 
schafft es Balthasar die scheinbar konträre Häss-
lichkeit des Kreuzestodes in sein Verständnis von 
der Herrlichkeit Gottes einzubinden, die dadurch 
unfassbar groß wird.

Das bedeutet für Balthasar jedoch nicht, dass die 
weltliche Schönheit an Wert verliert. Sie wird im 
hegelschen Sinne aufgehoben in die Herrlichkeit 
Gottes, also bewahrt und übertroffen. Schönheit 
verweist über sich hinaus auf etwas, das sie selbst 
nicht herstellen oder verbürgen kann. Sie ergreift 
und erschüttert den Menschen und lässt ihn den 
Abgrund erfahren, der ihm seine eigene Nichtig-
keit radikal vor Augen führt. Dabei hängt es auch 
davon ab, ob der Empfänger „Auge, Ohr und Herz 
dafür hat, ob seine Stunde da ist, ob er offen und 
wehrlos ist, für das ihm zufahrende Schöne, ob 
auch die Weltstunde danach steht, daß schöne 
Dinge sich noch erschließen“ (Balthasar, 1960, 111). 
Die Schönheit der Welt kann in ihrem Überschuss 
auch ohne eine explizite Glaubenserfahrung einen 
Anhaltspunkt für die Suche nach Gott geben. In 
ihren über sich hinausweisenden Eigenschaften 
legt sie eine richtige Spur, um sich dann durch die 
Offenbarung noch einmal neu bestimmen zu las-
sen. Denn all diese Eigenschaften der Schönheit 
und der Begegnung mit ihr werden auch von der 
erscheinenden Herrlichkeit Gottes nicht negiert, 
sondern auf unerwartete Weise gefüllt. Die Schön-
heit kann für Balthasar an begrenzten Gestalten, 
Bildern, aber auch in Bewegung und Rhythmus 
erlebt werden. Sie kann als das Formalste und als 
das Formloseste erscheinen. An einer Tripelfuge 
Bachs erläutert er beispielhaft, dass der Hörer eine 
ästhetische Notwendigkeit eines „So-und-nicht-
anders-sein-müssen“ erfahren kann. Trotzdem 
kann kein Kunstwerk so beschrieben werden, dass 
es in seiner Ganzheit erfasst würde. Ein wichtiges 
Wort in Balthasars Theologie ist die „Analogie“. 
Wenn Analogien zwischen der Schönheit der Welt 
und der Schönheit Gottes gezogen werden, dann 
ist die Unähnlichkeit dabei immer größer als die 

Ähnlichkeit (IV. Laterankonzil). Trotzdem können 
Analogien Anknüpfungspunkte im Leben der Men-
schen herstellen. So kann beispielsweise die posi-
tive Erfahrung der unfasslichen Genialität eines 
Kunstwerkes eine Analogie zur Unfassbarkeit 
Gottes als Ausdruck seiner Größe sein. Sowohl das 
Schöne als auch der Glauben nehmen den Men-
schen in Gehorsam. „Der Dienst am Schönen kann 
die härteste Askese sein.“ (Balthasar, 1961, 213.) 
Wer einmal selbst als Künstler oder Musiker im 
Dienst des Kunstwerkes gestanden hat, wird diese 
höchste Anstrengung nachvollziehen können.

Bei diesen Ausführungen zur Theologie Balthasars 
möchte ich es an dieser Stelle belassen und nun 
fragen, mich speziell der christlichen Kunst in Kir-
chenräumen widmen. Ich stimme Heribert Müh-
len zu, wenn er sagt, dass der Mensch als leiblich-
sinnliches Wesen die Erfahrungen der besonderen 
Präsenz Gottes an bestimmten Orten braucht (vgl. 
Mühlen, Anm. 1, 95f.). Solche sinnlichen Erfah-
rungen finden sich schon im Tempelkult Israels, in 
dem zwischen heilig (kadosch) und profan (chol) 
unterschieden wurde. Das lateinische Wort profan 
im Gegensatz zu sanctus zeigt das besonders gut, 
weil es vor (pro) dem heiligen Bezirk (fanum) 
bedeutet. Es ist also das Gewöhnliche, das Welt-
liche. Das Heilige hingegen ist das Abgeschiedene, 
das Ausgesonderte. 

Im Christentum ändern sich die Formen der 
Gegenwart Gottes durch Jesus Christus. Nun 
wohnt die Fülle der Gottheit nicht mehr im Tem-
pel, sondern in Jesus Christus als Sohn Gottes (Kol 
2,9). Er wird selbst zum Tempel, wie in Joh 2,13-21 
deutlich wird, wo es heißt: „Er aber redete von 
dem Tempel seines Leibes.“ Dieser Tempel des 
Leibes Jesu Christi wird auch heute noch spürbar 
und erlebbar im Sakrament der Eucharistie, in Leib 
und Blut Christi. Und die Gegenwart Christi wird 
zum anderen sichtbar in der Gemeinschaft der 
Christen und im Wort des Evangeliums. Im ersten 
Petrusbrief heißt es: „Lasst euch als lebendige Steine 
zu einem geistigen Haus aufbauen“ (1 Petr 2,5). So 
distanzierten sich die frühen Christengemeinden 
von festen Kultorten, wie dem jüdischen Tempel, 
und feierten das Herrenmahl in Wohnhäusern. Im 
Laufe der Zeit gewann das Gebäude an Bedeutung. 

21Die  Bedeutung der  Künste  für  d ie  Botschaft  des  Glaubens  –  in  K irchen  wie  in  Moscheen



Er wurde Erscheinungsort der Gegenwart Christi 
und der himmlischen Wirklichkeit nach dem 
Urbild-Abbild-Schema. Diese Sakralisierung 
machte das Haus der Gemeinde zum Haus Gottes. 
Noch heute wird bei der Kirchweihe der betref-
fende Ort Gott geweiht als eine „Indienstnahme“ 
und symbolische Aufladung des Ortes für die Ver-
sammlung und zur Feier der Eucharistie (vgl. 
Emeis, 59). Diese Absonderung von etwas 
Gewöhnlichem für den Kult nennt Heribert Müh-
len „Sakralisierung“. Das Sakralisierte bleibt immer 
von Gott selbst unterschieden, aber es macht den 
Gottesbezug und das Teilhaben an der Heiligkeit 
Gottes sichtbar und konkret. 

Unter anderem dadurch, dass Gott in seinem Sohn 
Jesus Christus menschliche Gestalt angenommen 
hat, wurde im Christentum gerechtfertigt, dass 
nicht das biblische Bilderverbot gilt, das im Juden-
tum eine breite Geltung beansprucht. So wurden 
Bilder und Skulpturen von Christus, Maria und den 
Heiligen charakteristisch für die christliche Tradi-
tion. Doch es gab immer auch schon Kritik an sol-
chen Bildern und Skulpturen. Dahinter stand die 
Sorge, dass das Bild selbst angebetet und damit 
Götzendienst betrieben wird. Viele Reformatoren, 
wie Zwingli und Calvin, lehnten die Anfertigung 
christlicher Bilder grundsätzlich ab. Dadurch wur-
den in vielen reformatorischen Kirchen alle Bilder 
und Skulpturen entfernt oder sogar zerstört.
Aber welche Bedeutung hat dabei die künstle-
rische Gestaltung für die Sakralität von Räumen? 
An der Unterschiedlichkeit von Kirchengebäuden 
aus verschiedenen Zeiten sieht man die Zeitbe-
dingtheit der Architektur von Kirche und ihrer Aus-
stattung, die die Gesellschaft und ihr Gottesver-
hältnis widerspiegeln. In der Romanik beispiels-
weise zeigen sich die Kirchen als Gottesburgen. 
Die gotische Baukunst lässt das Licht als Ausdruck 
des Sieges der göttlichen Macht scheinen. Sie 
zeichnet sich durch ihre schwerelose und durch-
sichtige Architektur aus. Die Kirchen der Barockzeit 
wurden als Thronsäle erbaut, um die Majestät 
Gottes zu zeigen. Nachdem man im 19. Jahrhun-
dert nach den traditionellen Formen suchte, die 
das Christliche besonders gut ausdrücken könnten, 
trennte man sich im 20. Jahrhundert ganz von 
historischen Formen (vgl. Schwebel, 95). In dieser 

Geschichte wurden Kirchen nicht immer nur zur 
Ehre Gottes erbaut, sondern auch aus politischen 
oder architektonischen Gründen oder zum Stolz 
der Bauherren. Die Lateranbasilika gilt als frühstes 
Beispiel für die repräsentative Darstellung des Chri-
stentums. Die Kuppel der Hagia Sophia wurde von 
Justinian I. als größter Kuppelbau der Antike ver-
wirklicht.

Bei aller historischen Bedingtheit der Kunst und 
Architektur möchte ich erneut fragen, was die 
Gestaltung und Kunst in den Kirchen für die 
Menschen für eine Bedeutung haben kann. In der 
Gestaltung von Kirchenräumen zeigt sich der 
Wunsch, Gott zu verherrlichen und der Begegnung 
mit ihm eine würdige Form zu geben. Die Kunst 
soll als „Zeichen und Symbol überirdischer 
Wirklichkeit“ dienen (SC 122). Kirchen können als 
„vergegenwärtigte Hoffnung“ dienen, die Zeichen 
Gottes aufzurichten und die kommende Zeit vor-
wegzunehmen (vgl. Ratzinger, 42). Wichtig ist 
dabei, dass die Kunst ihren durchscheinenden Cha-
rakter auf Gott hin behält und nicht selbst Objekt 
der Verherrlichung wird, wie viele Reformatoren 
befürchteten. 

Doch Kirchen haben meiner Ansicht nach Hinwei-
scharakter nicht nur auf Gott, sondern auch darauf, 
dass der Mensch Freiraum außerhalb der Alltags-
zwänge braucht. Das Bilderprogramm und die 
Akustik vieler Kirchen, das Licht und die Stille des 
Raums haben ästhetische Qualitäten. Die entste-
henden Raumgestalten können mit Gernot Böhme 
„Anmutungsqualitäten“ gewinnen, die besondere 
Atmosphären erzeugen (vgl. Böhme, 19). Davon 
lassen sich auch Menschen betreffen, die nicht 
religiös sind. Und auch eine Bilderlosigkeit von 
modernen Kirchen kann als „Kontrasterfahrung 
angesichts des Überangebots an Bildprodukten“ 
dienen, wie die Handreichung der Liturgiekommis-
sion der Deutschen Bischofskonferenz von 1996 
erklärt. Autonome, zeitgenössische Kunst in 
Sakralräumen kann, wie Josef Meyer zu Schloch-
tern deutlich macht, in ihrem Spannungsverhältnis 
zum kirchlichen Kontext zum Durchbrechen von 
Wahrnehmungskonventionen und zu neuen 
ästhetischen Einsichten führen. (vgl. Meyer zu 
Schlochtern, Anm. 11, 70). 

22 Die  Bedeutung der  Künste  für  d ie  Botschaft  des  Glaubens  –  in  K irchen  wie  in  Moscheen



Nicht nur die bildende Kunst, sondern auch die 
Musik hat ihren festen Platz in den Kirchen. Von 
den Anfängen des Christentums an spielte die 
Musik eine bedeutende Rolle in der Liturgie. Schon 
im Epheserbrief heißt es: Lasst in eurer Mitte Psal-
men, Hymnen und Lieder erklingen, wie der Geist sie 
eingibt. Singt und jubelt aus vollem Herzen zum Lob 
des Herrn! (Epheser 5,19). Aus der Notwendigkeit 
zu christlich-sakraler Gemeinschaftssprache ent-
steht in der frühchristlichen Liturgie die Vereini-
gung von Musik und Sprache, da das Wort Gottes 
für die Gemeinde nur als Erklingendes existiert 
und nach musikalisch festgelegtem Vortrag ver-
langt (vgl. Georgiades, 9 ff.). Neben einem rein 
liturgischen Gesang durch den Priester entsteht 
der Gemeindegesang, später die Mehrstimmigkeit 
und verschiedenste Gattungen der geistlichen 
Musik. Dabei muss es natürlich um die Botschaft 
der Musik und nicht das künstlerische Ereignis an 
sich gehen, worüber in der Geschichte viel Sorge 
herrschte. Es wurde u.a. die Problematik der Text-
verständlichkeit diskutiert und welche unge-
wollten Wirkungen die Musik im Menschen her-
vorrufen kann. 

Wie in der Architektur, so gab es auch in der geist-
lichen Musik unterschiedliche Epochen mit ver-
schiedenen Kompositionsweisen und Ansichten. 
In der Musikanschauung des Mittelalters z.B. war 
Gott Schöpfer der Ordnung und der Komponist 
Nachahmer der göttlichen Gesetze, was eine Bin-
dung zwischen Musik und Gott herstellte und das 
Komponieren zu einem „frommen Werk“ werden 
ließ (vgl. Söhngen, 129.). Zu Beginn der Neuzeit, in 
der der Mensch in den Mittelpunkt der Betrach-
tung rückte, spielen Affekte eine größere Rolle, die 
im Menschen ausgelöst werden. Martin Luther 
gab der Musik hinter der Theologie „den nächsten 
Platz“ als Geschöpf und Geschenk Gottes und kom-
ponierte deutsche Psalmengesänge, „damit Gottes 
Wort auch gesungen im Volk lebe.“ (vgl. Bäßler, 6). 
Das Tridentinische Konzil forderte Textverständ-
lichkeit, nachdem die Vertonungen zuvor immer 
kunstvoller gewordenen waren und die Aussage 
des Textes in den Hintergrund trat. Im zweiten vati-
kanischen Konzil wurde die Musik schließlich als 
notwendiger und integrierender Bestandteil der 
feierlichen Liturgie bezeichnet (vgl. SC 112). Schon 

im Begriff der geistlichen Musik ist der Geist Gottes 
in seiner Wirkung angesprochen. Dient die Musik 
allein als Mittel zum Ausdruck des Glaubens und 
zur Verkündigung, oder darf auch von einer ästhe-
tisch vermittelten Offenbarung gesprochen wer-
den? Zumindest für die Ästhetik in der Liturgie 
sprach Papst Benedikt XVI. davon, dass die Schön-
heit nicht ein dekorativer Faktor der liturgischen 
Handlung sei, sondern konstitutives Element, 
insofern sie eine Eigenschaft Gottes selbst und 
seiner Offenbarung ist (vgl. Benedikt XVI., 35).

Islamische Perspektiven

Wie schon in der Einleitung angesprochen, sind 
auch Moscheen von einer besonderen Architek-
tur und Gestaltung geprägt. Ich kann hier nur aus 
der Perspektive einer christlichen Theologin 
schreiben und von den Erfahrungen in einigen 
muslimischen Ländern und von Gesprächen mit 
Kolleginnen und Kollegen aus der islamischen 
Theologie berichten. Demnach sind es nicht die 
einzelnen Moscheen, die als heilige Orte verstan-
den werden, sondern Mekka, Medina und Jeru-
salem. Sie erhalten ihre Sakralität exklusiv von 
Gott und es ist allein das heilig, was auf Gott bezo-
gen ist und wo Gott diesen Bezug den Orten bzw. 
Räumen zuweist. Ein Ort wird also niemals aus 
sich selbst heraus sakral, sondern bedarf stets der 
göttlichen oder göttlich inspirierten Zuweisung 
(vgl. Nassery, 151-154).

Auch wenn man im Koran kein Bilderverbot fin-
det, gibt es in Moscheen keine Bilder. Die Darstel-
lung von Menschen und Tieren ist im Islam gene-
rell umstritten. Das wird in Überlieferungen unter 
anderem damit begründet, dass es dem Men-
schen nicht zusteht, den Schöpfungsakt Gottes zu 
wiederholen. Statt Bildern finden sich in 
Moscheen aber zahlreiche Kalligraphien aus dem 
Koran. Von Anfang an haben kalligraphierte Verse 
des Korans zur Schönheit von Denkmälern beige-
tragen. Sie hatten sowohl pädagogische und als 
auch dekorative Funktionen. Obwohl die münd-
liche Überlieferung des Korans Vorrang hat, ent-
standen schon bald nach der Offenbarung erste 
Aufzeichnungen als Gedächtnisstütze. 

23Die  Bedeutung der  Künste  für  d ie  Botschaft  des  Glaubens  –  in  K irchen  wie  in  Moscheen



Der Überlieferung nach wurden diese unter dem 
Kalifen Utman (reg. 644–656) zu einer vollstän-
digen schriftlichen Koranausgabe zusammenge-
stellt. Die Verbreitung des Korans hing danach 
nicht nur von der mündlichen, sondern auch der 
schriftlichen Weitergabe ab und damit von der 
Kunst des Schreibens. Der koranischen Kalligraphie 
wurde infolgedessen viel Lob und Verdienst zuteil, 
sie wurde der spezifischste Ausdruck islamischer 
Ästhetik. Es entwickelten sich orts- und zeitabhän-
gig verschiedene Stile. Eine der ältesten Formen 
der arabischen Schrift ist die kufische Schrift, 
benannt nach der Stadt Kufa im heutigen Irak. 
Nach dem Aufkommen des Islams wurde sie bis 
zum 10. Jahrhundert für die Abschrift des Korans 
verwendet. Danach setzte sich die elegantere und 
besser lesbare Naschī-Schrift als Hauptschrift für 
das Schreiben des Korans durch und entwickelte 
sich bald zur dominierenden arabischen Schriftart. 
Für Solange Ory ist die koranische Kalligraphie die 
sichtbare Form des offenbarten Wortes, eine Lei-
stung, in der Künstler und Gläubige vereint sind in 
Suche nach dem Unsagbaren und Unaussprech-
lichen (vgl. Ory, 285).

Wie im Christentum, so lässt sich auch in der 
Geschichte des Islams beobachten, dass prunkvoll 
errichtete Moscheen aus machtpolitischen Inte-
ressen gebaut wurden und werden. Sie zeugen, 
wie auch manche Dombauten, von beeindru-
ckender Größe und geographischer Vielfalt aus 

Arabisch beschrifteter Stein vom Buchdeckel des Ansfrid-Codex.  
Utrecht, Museum Catharijneconvent, Inv. Nr. ABM h2.
© Museum Catharijneconvent, Utrecht / photo Ruben de Heer

Platte vom Ambo Heinrichs II. im Aachener Dom mit abbasidischer 
Bergkristall-Tasse und Schachfiguren, 1002–1014. Aachen, Hohe Domkirche.
© Domschatzkammer Aachen, Foto: Pit Siebigs

Astrolabium des Muḥammad Ibn-aṣ-Ṣaffār, 1029. Berlin, Staatsbibliothek zu 
Berlin - PK, Orientabteilung, Inv. Nr. Sprenger 2050.© Public Domain / 
Staatsbibliothek zu Berlin - PK

Vom 10. bis zum 12. Jahrhundert gab es einen intensiven 
Austausch zwischen den arabischen und christlichen 
Kulturen, am östlichen wie am westlichen Ende des 
Mittelmeeres: Im Heiligen Land verstärkt durch die 
Kreuzzüge, auf der spanischen Halbinsel durch wechsel-
seitige Verschiebung der Grenzen. Die friedlichen Bemü-
hungen des Hl. Franz von Assisi bieten einen weiteren 
Hinweis darauf. Das Dommuseum Hildesheim beleuchtet 
den „Kulturtransfer“ mit der Ausstellung „Islam in Europa 
1000-1250“ (7.9.2022– 15.2.2023) und stellt uns freund-
licherweise daraus Bildmaterial (linke Spalte) zur  
Verfügung.

24 Die  Bedeutung der  Künste  für  d ie  Botschaft  des  Glaubens  –  in  K irchen  wie  in  Moscheen



Kunst und Architektur. Das zeigt sich in facetten-
reicher Kalligraphie und Lichteinfallstechniken, 
akustisch durch die Raumgestaltung und -wöl-
bungen. Die vom Propheten Muhammad in 
Medina errichtete Moschee war als Ort des 
Gemeindelebens konzipiert und zeichnete sich im 
Wesentlichen durch Schlichtheit und Praktikabili-
tät aus. Es ging dem Propheten um einen einfachen 
und reinen Ort der inneren Besinnung und Verge-
genwärtigung der Offenbarung. „Heilig war dem 
Propheten entsprechend der koranischen Offen-
barung allein die Schöpfung, so dass er ein jedes 
Vermögen im Sinne des Gemeinwohls aufwenden 
ließ und nicht für die Wahrung weltlicher Macht-
erhaltung.“ (Nassery, 155). Demgegenüber steht 
im Islam die Strömung des Wahhabitentums, das 
u.a. saudische Staatsdoktrin ist. Darin herrscht eine 
puristische Ideologie, die versucht, einzelne sakrale 
Erinnerungsorte in Mekka und Medina zu profa-
nisieren, indem sie diese zerstört. Idris Nassery 
schreibt dazu, dass dies „die Verblendung eines 
ideologisch motivierten Regimes [zeige], dem 
nichts mehr heilig ist.“ (Nassery, 155.)

Noch wichtiger als die kunstvolle Gestaltung der 
Moscheen ist im Islam die musikalische Rezitation 
des Koran. Wer die Koranrezitation schon einmal 
gehört hat, kann vielleicht eine Spur der Innigkeit 
nachempfinden, die viele Muslime in der Moschee 
erleben. Wenn in Gesprächen mit Muslimen die 
Rezitation des Korans zur Sprache kommt, dann 
wird schnell deutlich, wie sehr ihnen die Rezitation 
am Herzen liegt und zu Herzen geht. Koranrezita-
tion wird in der arabischen Welt gerne und oft 
gehört, auch außerhalb der Moschee. Es gibt große 
Wettbewerbe der besten Rezitatoren weltweit. 
Wie kam es zu dieser großen Bedeutung im Islam? 
Einen Anhaltspunkt bietet die Erzählung über die 
Offenbarung und Überlieferung des Korans. Dem 
Propheten Mohammad sollen die Verse in einem 
Zeitraum von 23 Jahren vom Erzengel Gabriel 
immer sinnlich erfahrbar offenbart worden sein. 
Der Begriff Koran leitet sich von dem Verb qara´a 
ab, was „vortragen, rezitieren“ heißt. So hat 
Mohammad wohl in den ersten Jahren seiner 
Berufung regelmäßig die Kaaba aufgesucht, um 
die geoffenbarten Verse zu rezitieren (vgl. Kermani, 
2011, 28). Deshalb bekam die mündliche Überlie-

ferung ihre vorrangige Bedeutung. Im Laufe der 
Tradition entwickelte sich dann ein Anspruch auf 
Unnachahmlichkeit (´i´ğaz) bzw. stilistische Unü-
bertroffenheit des Korans, die spätestens seit dem 
10. Jahrhundert zu einem identitätsstiftenden 
Element der muslimischen Glaubensgemeinde 
wurde. Für die Araber hatte die Dichtkunst und 
Redekunst schon vor dem Islam einen großen 
Stellenwert. So konnte die sprachliche Gestalt des 
Korans zum Authentizitätsbeweis für ihre neue 
religiöse Überzeugung werden. Es gibt zahlreiche 
Geschichten, die eine Bekehrung zum Islam auf-
grund der gehörten Rezitation des Korans erzäh-
len. So wird es auch vom größten Dichter Arabiens 
Labīd ibn Rabī´a (gest. ca. 661) erzählt, der durch 
die zweite Sure herausgefordert wurde und von 
seiner Schönheit überwältigt zum Islam konver-
tierte. Das vermittelt der Islamwissenschaftler 
und Schriftsteller Navid Kermani in seiner Studie 
„Gott ist schön. Das ästhetische Erleben des 
Koran“ (2000). Für ihn ist der Koran ästhetisch 
vermittelte Offenbarung Gottes. 

Diese Wahrnehmung der Offenbarung lässt sich 
für Kermani durch die Anordnung der Worte, 
durch Maß und Proportion, durch formale Har-
monie der koranischen Verse erklären. Wichtig 
bleibt aber auch der inhaltliche Zusammenhang. 
„Der Sinn (der Mitteilung) zeigt sich in der Sinn-
lichkeit, ja die Sinnlichkeit generiert den Sinn; d.h. 
Sinn und Sinnlichkeit gewinnen im Akt des Rezi-
tierens eine lebendige Einheit.“ (Karimi, 22.), wie 
es der islamische Theologe Ahmad Milad Karimi 
formuliert. In der Rezitation gibt Gott etwas preis, 
das allein in dieser Weise offenbar wird: seine 
Schönheit. Durch den Akt der Rezitation werden 
die Gegenwart Gottes, seine Schönheit und Herr-
lichkeit sinnlich wahrnehmbar. Diese ästhetisch 
vermittelte Offenbarung kann in jeder Koranrezi-
tation aufs Neue die Menschen erreichen. Sie 
steht in Verbindung zu Mohammed, weil sie die 
Wiederholung seines Erlebnisses ist. In der Praxis 
von Muslimen ist die Offenbarung in der litur-
gischen Rezitation des Korans im täglichen Pflicht-
gebet (salāt) gegenwärtig.

25Die  Bedeutung der  Künste  für  d ie  Botschaft  des  Glaubens  –  in  K irchen  wie  in  Moscheen



Allerdings gibt der Koran keine Auskunft darüber, 
wie diese Rezitation musikalisch gestaltet werden 
soll. Auch die Tradition in den Hadithen (Überlie-
ferungen von Mohammad) gibt nur wenige Hin-
weise, wie sich die Rezitation Mohammads ange-
hört haben könnte. Doch durch die Poesie des 
Korans ergeben sich einige klangkompositorische 
und rhythmische Elemente. So können zum Bei-
spiel Aussagen über das Gericht allein durch eine 
spezifische Lautkomposition und Rhythmus 
bedrohlich wirken. Unter dem Begriff taǧwīd 
(wörtl. Verschönerung) bildete sich spätestens ab 
dem neunten Jahrhundert ein strenges Regelwerk 
aus, unter anderem als Gegenbewegung zur Ver-
wendung von Kunstliedmelodien. Es handelt sich 
bei diesem Regelwerk um eine Festlegung der 
Phonetik. Das heißt, es wurde detailliert festgelegt, 
wie die Aussprache, z.B. die Länge der Vokale, der 
Textrhythmus, Zäsuren zu gestalten sind. Die Weise 
wie der Rezitator die Melodie führt, d.h. welche 
Tonhöhen und arabischen Tonarten (maqāmat) er 
verwendet, ist seiner Improvisation überlassen. In 
der kunstvollen Koranrezitation werden ein beson-
ders großer Melodieumfang und eine vielfältige 
Modulation verwendet. Im Unterschied zum 
Kunstlied steht aber immer die Aussprache der 
einzelnen Silben und ihre Verständlichkeit im Mit-
telpunkt. Die Melodie wird nach der Sprache aus-
gewählt und nicht umgekehrt. Es entwickelten sich 
in der islamischen Tradition verschiedene Rezita-
tionsstile, wie der kantilenenartige muttural- oder 
tartīl -Stil, und der konzertante muǧawwad-Stil, der 
sich mehr als Kunstgesang beschreiben lässt. 

Die Koranwissenschaftlerin Angelika Neuwirth 
bestätigt den gleichzeitigen Anspruch des Korans 
auf inhaltliche wie ästhetische Bedeutung. Sie 
forscht literaturwissenschaftlich historisch-kritisch 
am Koran und weist den Koran als Text der Spätan-
tike aus. Dies begründet sie unter anderem durch 
die Auseinandersetzung im Koran mit jüdischem 
und christlichem Denken auf der arabischen Halb-
insel und mit biblischen Texten, die dort ausgelegt 
und neu gedeutet werden. Neuwirth vergleicht 
zum Beispiel die ersten Verkündigungen an 
Muhammad in der poetischen Form und Meta-
phorik und ihrem Anliegen des Gotteslobs mit den 
Psalmen. Auch in der Haltung des Sprechers als 

Dialogpartner Gottes gibt es eine Ähnlichkeit zu 
den Psalmen. Inhaltlich werden die Texte anders 
gewendet als die biblischen Vorbilder, mit Neu-
wirth könnte von einer Neulektüre der biblischen 
Texte gesprochen werden (vgl. Neuwirth 2012, 
42). Die Nähe zu Psalmen und die Schönheit der 
Verse lassen sich vielleicht an folgendem kurzen 
Ausschnitt (Sure 96:1-5) nachvollziehen, der rezi-
tiert oder zumindest gesprochen die Wortwieder-
holungen und Reime am Ende zum Klingen brin-
gen lässt:

iqra´ bi-smi rabikka llaḏi ḫala
Rezitiere im Namen deines Herren, der erschuf

ḫalaqa l-insāna min´alaq
Erschuf den Menschen aus geronnenem Blut

iqra` wa-rabbuka l-akram
Rezitiere, denn dein Herr ist der Edelmütige

allaḏi´allama bi-l-qalam
der gelehrt hat mit dem Schreibrohr

´allama l-insāna mā lam ya´lam
gelehrt den Menschen, was er nicht wusste.

(vgl. Neuwirth 2012, 39)

Schlussfolgerungen
In den Darstellungen der christlichen und isla-
mischen Perspektiven ist die große Gemeinsam-
keit deutlich geworden, dass sowohl Kunst als 
auch Musik und ihre sinnliche Wahrnehmung in 
den Dienst der Botschaft und des Glaubens 
genommen werden. Gleichzeitig bestehen große 
Unterschiede in den Schwerpunkten und der Art 
und Weise, wie die Künste in den beiden Religi-
onen eingebunden sind. Der Hintergrund dafür 
ist die Unterschiedlichkeit der Offenbarungen in 
Christentum und Islam, die hier nur kurz ange-
sprochen werden können. Die Besonderheit der 
islamischen Offenbarung ist, dass der Koran als 
direkte Rede Gottes verstanden wird, die in ihrer 
poetischen Weise danach ruft, zum Klingen 
gebracht zu werden. Wenn der Koran als ästhe-
tisch vermittelte Offenbarung verstanden wird, 
dann bekommt die Rezitation, die sich allein auf 
den Korantext und die Improvisation mit der 
menschlichen Stimme beschränkt, einen weitaus 
höheren Stellenwert in der Offenbarungstheolo-

26 Die  Bedeutung der  Künste  für  d ie  Botschaft  des  Glaubens  –  in  K irchen  wie  in  Moscheen



Rana Matloub, Einzelausstellung „Heimat|en“ im Syker-Vorwerk,  
Zentrum für Zeitgenössische Kunst, 2017 

oben: „Rana Matloub, Der größte gemeinsame Nenner“  
Ein arabisches Muster aus Beton, zwischen den Elementen werden Kreuz  

und arabischer Stern sichtbar.

Unten: „Cross-over“, Lichtinstallation mit Arabesken auf Fachwerkhaus

gie als die geistliche Musik im Christentum. Hier 
offenbart sich Gott in Jesus Christus. Der über ihn 
berichtende Bibeltext ist zwar Gotteswort, aber 
im Menschenwort, inspiriertes Glaubenszeugnis 
und Botschaft über Jesus Christus. Und wie 
erwähnt wurde durch die Offenbarung Gottes im 
Menschen Jesus Christus seine Darstellung in Bil-
dern und Skulpturen gerechtfertigt und charakte-
ristisch für die christliche Tradition.

Eine interessante neue Perspektive auf christliche 
Bilder bietet Navid Kermani, der sich in seinem 
Werk „Ungläubiges Staunen“ (2015) mit christ-
licher Kunst aus seiner muslimischen Perspektive 
beschäftigt. Er zeigt seine Liebe und Freundschaft 
zum Christentum, während er gleichzeitig seinem 
Glauben treu bleibt. Dabei konfrontiert er den 
Leser mit seinen provokanten Sichten auf die 
christliche Kunst und kann dadurch Christen 
herausfordern, ihre eigene Religion mit anderen 
Augen zu sehen. So können vielleicht auch Kirchen-
räume mit ihrer Gestaltung einen spirituellen 
Erfahrungsraum für Menschen anderen Glaubens 
bieten. Wichtig ist meiner Ansicht nach, die ästhe-
tischen, spirituellen und katechetischen Dimensi-
onen der Gestaltung von Kirchen zu nutzen, um 
Menschen einen Zugang zu Religion und Glauben 
zu geben. Dazu gehört auch die Kirchenmusik, die 
für manche noch der einzige Grund ist, in eine Kir-
che zu gehen.
Ganz abgesehen von den Unterschieden im Offen-
barungsverständnis habe ich in der Begegnung mit 
Muslimen und ihrer Gebetspraxis die Erfahrung 
gemacht, dass mich die Gottesfürchtigkeit der 
Menschen, ihre Demut im knienden Gebet sehr 
berührt hat. Ein paar Moscheen, in denen ich das 
gemeinsame Gebet erleben durfte, wurden auch 
für mich Orte der Begegnung mit Gott, ohne alle 
Glaubenslehren zu teilen oder die mir wichtigen 
christlichen Inhalte aufzugeben. So hoffe ich mit 
meiner Darstellung von den muslimischen Per-
spektiven, dass mit diesen Hintergründen Inte-
resse und Offenheit entstehen, die Künste in der 
islamischen Tradition in all ihrer vielleicht fremden 
Art wahrzunehmen und sowohl Gemeinsamkeiten 
wie Unterschiede zwischen christlicher uns isla-
mischer Tradition wertzuschätzen.

27Die  Bedeutung der  Künste  für  d ie  Botschaft  des  Glaubens  –  in  K irchen  wie  in  Moscheen



28



Literatur
H. Bäßler/ O. Nimczik, Geistliche Musik, Arbeitsheft für 

den Musikunterricht in der Sekundarstufe II an 
allgemein bildenden Schulen, Leipzig 2003.

H. U. v. Balthasar, Offenbarung und Schönheit, in: H. U. 
v. Balthasar, Verbum Caro, Einsiedeln 1960, 100-
134.

H. U. v. Balthasar, Schau der Gestalt. Herrlichkeit I, 
Einsiedeln 1961.

H. U. v. Balthasar, Rechenschaft (1965), in: H. U. v. 
Balthasar, Zu seinem Werk, Einsiedeln 2000, 41-78.

Benedikt XVI., Nachsynodales Apostolisches Schreiben 
Sacramentum Caritatis an die Bischöfe, den Klerus, 
die Personen gottgeweihten Lebens und an die 
christgläubigen Laien über die Eucharistie, Quelle 
und Höhepunkt von Leben und Sendung der 
Kirche, in: Verlautbarungen des Apostolischen 
Stuhls Nr. 177.

D. Emeis, Pastoraltheologische Aspekte zum Kirchen-
bau, in: A. Gerhards, M. Struck, Umbruch-Abbruch-
Aufbruch? Nutzen und Zukunft unserer Kirchenge-
bäude, Regensburg 2008, 57-65.

T. Georgiades, Musik und Sprache. Das Werden der 
abendländischen Musik, Berlin Heidelberg 1974.

C. Heupts, Auf den Spuren der Herrlichkeit Gottes. 
Theologische Ästhetik im christlich-islamischen 
Gespräch, Paderborn 2021.

C. Heupts/ I. Nassery, Heiliger Boden? Ein Gespräch 
über (Ent-)Sakralisierung von Räumen in Christen-
tum und Islam, in: S. Kopp (Hg.), Gott begegnen an 
heiligen Orten, Freiburg i.Br. 2018, 141-157.

H.-J. Höhn, Spüren. Die ästhetische Kraft der Sakra-
mente, Würzburg 2002.

A. M. Karimi, Versuch einer ästhetischen Hermeneutik 
des Qur´an, in: M. Khorchide/ K. v. Stosch (Hg.): 
Herausforderungen an die islamische Theologie in 
Europa – Challenges for Islamic Theology in 
Europe, Freiburg 2012, 14-30.

N. Kermani, Gott ist schön. Das ästhetische Erleben des 
Koran. München 42011. 

N. Kermani, Ungläubiges Staunen. Über das Christen-
tum, München 2015.

Liturgie und Bild – Eine Orientierungshilfe. Handrei-
chung der Liturgiekommission der Deutschen 
Bischofskonferenz, Bonn 1996.

J. Meyer zu Schlochtern, Interventionen. Autonome 
Gegenwartskunst in sakralen Räumen, Paderborn 
2007.

H. Mühlen, Entsakralisierung. Ein epochales Schlag-
wort in seiner Bedeutung für die Zukunft der christ-
lichen Kirchen, Paderborn21970.

Abb. linke Seite: Installation „Foreign Fields“, 2021 in St Jodokus Bielefeld, des in 
Jaffa lebenden Künstlers Dor Guez. Die Wirkkraft des in arabischer Sprache auf 
den Boden aufgebrachten „Buch Rut“ „sollte zu einer komplexen kulturellen 
Begegnung der Besucher mit der christlichen sowie der arabisch-islamischen 
Welt führen.”

A. Neuwirth, Der Koran als Text der Spätantike. Ein 
europäischer Zugang, Berlin 2010.

A. Neuwirth, Der Qur´an - islamisches Erbe und spät
antikes Vermächtnis an Europa, in: M. Khorchide/  
K. v. Stosch (Hg.): Herausforderungen an die isla-
mische Theologie in Europa – Challenges for 
Islamic Theology in Europe, Freiburg 2012, 31-49.

S. Ory, Art. Calligraphie, in: J. D. McAuliffe, Encyclope-
dia of the Qur´ān, Vol. 1, Leiden -Boston 2001, 
278-286.

H. Schwebel, Die Bedeutung der Kirchengebäude für 
die Kirchen – Kirchenbau und Kirchenidentität, in: 
A. Gerhards, M. Struck, Umbruch-Abbruch-Auf-
bruch? Nutzen und Zukunft unserer Kirchenge-
bäude, Regensburg 2008, 91-99.

O. Söhngen, Theologie der Musik, Kassel 1967.
J. Ratzinger, „Auferbaut aus lebendigen Steinen“, in:  

W. Seidel (Hg.), Kirche aus lebendigen Steinen, 
Mainz 1975, 30-48.

29Die  Bedeutung der  Künste  für  d ie  Botschaft  des  Glaubens  –  in  K irchen  wie  in  Moscheen



30 K ü n s t l e r i n  i m  F o k u s :  R a n a  M at lo u b



L E I D E N S C H A F T
Sankt Familia, Kassel
RAL 3017 „Bordellrot“, Höhe 1,64 m,  
Breite 5,20m, LED-Schlauch in RGB Kunststoff, 
Konzept Rana Matloub,  
Ausführung Stefan Kemna. 

Aus dem Dunkel hin zu Jesus, zu seinem Kreuz, 
sehen wir zuletzt das Wort aus Licht. Wer zwischen 
Fastenzeit und Ostern Sankt Familia betritt, wird 
von einem magischen Leuchten angezogen. Ein 
Graffito aus Licht strahlt von der Höhe der Apsis 
herab. Sein schrilles Rot erfüllt den Raum und 
dringt in unsere Augen. Und wer die Augen 
schließt, bemerkt: Vor der Leidenschaft gibt es kein 
Entkommen. 

Das Wort, das dort oben leuchtet, steht nicht in 
Standardschrift geschrieben, ist nicht in vorgefer-
tigter, sachlich-nüchterner Typografie gefasst. Eine 
individuelle Handschrift mit expressivem Duktus 
und kalligrafischem Schwung bezeugt die mensch-
liche Urheberschaft. Die Künstlerin hat mit dyna-
mischer Geste persönlich den Kirchenraum 
signiert. Die Technik dazu ist der Werbeästhetik 
im städtischen Außenraum entnommen; der Auf-
merksamkeit einfordernde Alltag dringt in die Stille 
des Sakralraums ein und macht ihn in populärer 
Art zu einem Ort der Begegnung zwischen Men-
schen und ihren Leidenschaften. Im Echoraum der 
Apsis, wo das Wort, hineingeworfen, zurückwirkt, 
hat Rana Matloub in einem zweijährigen Entwurf-
sprozess der Leidenschaft den prominenten Platz 
zugeschrieben: In der symbolischen Übergangs-
zone zwischen Kirche und Himmel leuchtet die 
menschenzugewandte Liebe. 

Das hat es in Sankt Familia noch nie gegeben: Der 
von der Liturgie bespielte Raum endete bisher am 
Tabernakel, gelegentlich am Taufbecken. Nun aber 
geht der Blick hoch und weit über das Kreuz hin-
weg in eine nicht exakt fassbare geistige Sphäre. 
Im Zugehen auf den Altarbereich verbinden sich 
Symbol und Wort; die unterschiedlichen Zeichen-
systeme kommentieren sich wechselseitig. Auch 
das Kreuz wird überstrahlt von der Flammenschrift 
an der Wand – aber es wird nicht unsichtbar. 

1975	 geboren in Bagdad, Irak

1990	 Übersiedlung nach Deutschland

1996−01	 Studium der Kunst und  
Mathematik, Universität  
Dortmund

2001−05	 Studium der Freien Kunst, Kunsthoch-
schule Kassel

2004	 Studienaufenthalt in London

2005	 Studienabschluss bei Prof. Norbert 
Radermacher und  
Prof. Dorothee von Windheim

2005−06	 Meisterschülerin bei  
Norbert Radermacher

2009−10	 künstlerische Assistentin an der Kunst-
hochschule Kassel

Seit 2017	 Künstlerische Akademische Rätin an der 
Kunst Fakultät der Universität Erfurt

lebt und arbeitet in Erfurt, Kassel und im  
Ruhrgebiet

Rana Matloub erhielt zahlreiche Preise, Förderungen und 
Stipendien, wie z.B. das Georg-Meistermann-Stipendium 
des Cusanuswerks, den Kasseler Kunstpreis Dr. Wolfgang 
Zippel-Stiftung und eine Projektförderung durch den Ver-
ein für Christliche Kunst in der Kirchenprovinz, Paderborn 
e.V.

Zahlreiche Ausstellungen im In- und Ausland, z.B. im Kjuhb 
Kunstverein (Köln), Raum für Kunst Matjö (Köln), Zentrum 
für zeitgenössische Kunst Syker Vorwerk (Syke), Ludwig 
Galerie Schloss Oberhausen, Kunstmuseum Bochum, Goe-
theinstitut Nancy, Hugenottenhaus (Kassel)

rana-matloub.de

Künstlerin im Fokus :  
Rana Matloub

31



„Leidenschaft“, Kassel · Fotos: Nicolas Wefers

War bisher während der Fastenzeit das Kruzifix 
durch künstlerische Eingriffe verhüllt, wird nun ein 
umgekehrter Impuls sichtbar. Beim Durchschrei-
ten des Raumes ist zu erleben, wie sich das Kruzi-
fix je nach Betrachtungsposition zum Schriftzug in 
wechselnde Beziehung setzt: Es überdeckt das 
Wort in einzelnen Abschnitten – und gibt es par-
tiell wieder frei. Unter dem Kreuz hindurchgegan-
gen, enthüllt sich einem die offen zur Schau 
gestellte Leidenschaft zu vollkommener Freiheit.

So verknüpft sich in der diesjährigen Passionszeit 
das Symbol von Leiden, Tod und Auferstehung mit 
dem urmenschlichen Antrieb der Leidenschaft. 
Die Unter- und Oberlängen des Begriffs werden 
gleichsam zu Blut- und Bewegungslinien der töd-
lichen Lanzenstiche.

Auf dem Weg vom Hauptportal zur Altarinsel fal-
len Leerstellen an den Wänden der Seitenschiffe 
auf. Rana Matloub hat die gemalten Kreuzwegsta-
tionen abgehängt, um unsere Phantasie von allen 
erzählenden, figürlich-bildhaften Vorstellungen 
über das Passionsgeschehen zu befreien. Einzig 
die Relation von Kruzifix und Leuchtspur soll dies-
mal den Meditationsweg entlang der Mittelachse 
bestimmen. Alles läuft auf das Kreuz hinaus – und 
darüber hinaus auf das Wort. Im Anfang war das 
Wort: „Alles ist durch das Wort geworden… in ihm 
war das Leben… das Licht der Menschen… und die 
Finsternis hat es nicht erfasst.“ (Joh 1, 1-5) 

Angela Makowski

32 Künstler in  im  Fokus :  Rana  Matloub



Im Rahmen der Gemeinschaftsausstellung „Freie Zimmer“ im Hugenottenhaus Kassel, 2018 
Rana Matloub ist 1975 im Irak geboren und lebt seit 1990 in Deutschland. Die imaginäre Installation 
„Du bist trotzdem da“ repräsentiert ihre Erinnerung an das Kinderzimmer in Bagdad. Über viele Jahre 
hinweg war dort die Bedrohung durch Raketenangriffe präsent. Das Zimmer wird nicht ausgestellt, 
es existiert nicht mehr. Die Erinnerung ist da. 
Fotos: Pascal Heußner

33Künstler in  im  Fokus :  Rana  Matloub



Kunst und Religion haben sich oft gegenseitig 
gefördert, in Frage gestellt, überlagert, mitunter 
sogar ausgeschlossen. Beide gehen mit dem Trans
zendenten um, mit Zweifeln über die Vermittlungs-
wege oder die Dialogmöglichkeiten. Fragen der 
Praxis und diesen Zusammenhängen bestimmen 
hier das Denken schon lange.

Ob das auch bei aktuellen Fragen helfen kann, 
angesichts einer sichtbar werdenden gesellschaft-
lichen Marginalisierung beider Bereiche beispiels-
weise, oder der zunehmenden Individualisierung 
auf Kosten allgemein akzeptabler Wertsetzungen? 
Wichtig wäre dabei ein Augenmerk nicht nur auf 
die üblichen Themenkreise, sondern auch die 
Offenheit für potentiell alles andere. Der Vorge-
hensweise kommt dabei eine besondere Rolle zu. 
Fragthesen beispielsweise als sprachliche Misch-
form aus Fragen und Thesen: sie signalisieren Ver-
mutungen, in welche Richtung es gehen kann, aber 
auch gleichzeitig Offenheit und Zweifel. Ähnlich 
kalkulieren die Spaziergangswissenschaften: wer 
ohne allzu stark vorgefasste Vorstellungen auf-
bricht, hat beste Aussichten, sein Spektrum zu 
erweitern – und das auch um unerwartete Fak-
toren. Dafür spielen die Orte eine wesentliche 
Rolle. Sie bilden den Rahmen. 

Warum also nicht einmal nach Orten suchen, die 
sich dafür anbieten? Am besten ist es, das auf einer 
Reise zu prüfen. Dabei wird sich notgedrungen 
eine eher subjektive Sichtweise ergeben. Aber 
möglicherweise stellen sich auch Aspekte heraus, 
an die man im Vorfeld kaum gedacht hat. Der Kir-
chenbezirk Paderborn hat einen überraschend 
großen Einzugsbereich. Erfurt, Fulda, Magdeburg 
und Paderborn: allein die Städtenamen signalisie-
ren einen weitläufigen Teil von Deutschland. Ver-
schiedenartige Situationen sind da zu erwarten, 
wenn man auch noch die jeweiligen Umlande ein-
bezieht. Und auch wenn die zentralen Städtena-

men und eine kirchliche Struktur verschiedene 
Hierarchien nahelegen: Interessant sind doch auch 
die Zusammenhänge – wenn es sie denn gibt zwi-
schen derart unterschiedlichen Landschaften, 
ihren naturgegebenen und geschichtlichen Prä-
gungen. Am Ende gibt es das Vorhaben „Wandel-
gänge“. Zu einigen hier bewusst nicht enthaltenen 
Orten werden wir gemeinsam mit eingeladenen 
Künstler*innen aufbrechen und Spaziergänge 
unternehmen. Über die Eindrücke und Ergebnisse 
dieser Wandelgänge wird zu berichten sein. 

Externsteine, interne Sichtweisen

Es ist schon auffallend, wie nahe die Externsteine 
bei Horn-Bad Meinberg von Paderborn aus sind. 
Und ob man sie als spirituelles Zentrum sehen und 
werten möchte und dann mit entsprechenden 
Ansprüchen in Paderborn vergleicht, darüber kann 
man zumindest nachdenken. Ob das viel Auf-
schluss verspricht: da bin ich skeptisch, und auch 
die Behauptung, dass es Paderborner Missionare 
waren, die die Felsen mit den Figuren und ihrer 
Botschaft überformt haben, sie steht im Raum. 
Vielmehr habe ich mir von der Annahme verspro-
chen, dass die Steine gleich ein Bündel von Grün-
den für diverse Pilgerfahrten auf sich vereinen, 
und das durchaus seit längerem. Von einem heid-
nischen Heiligtum ist da die Rede, von seltenen 
Pflanzen und Tieren, vom Landschaftsverband 
Westfalen-Lippe, von einem für unsere Breiten 
unerhört frühen Felsrelief, von christlicher Mission, 
vielen ungelösten Rätseln und einer deutlichen 
Indienstnahme zur Zeit der Nazis. Wer wie ich an 
einem normalen Freitag dorthin fährt, findet ein 
reges Ausflugstreiben vor. Mit einer Wallfahrt teilt 
es die zielgerichtete Dynamik: „Wollen sie nur die 
Externsteine sehen oder auch noch zum Her-
mannsdenkmal“ wird man gefragt, und ja, es 
kostet Eintritt, auf den Felsen steigen zu dürfen. 

Eine Reise zu Orten der Kirchenprovinz Paderborn
Johannes Stahl

34



Was mir besonders auffällt, ist vor allem, wie viele 
Familienausflüge dieses Ziel angepeilt haben. Da 
scheinen dann alle vorher aufgeführten Faktoren 
an Wichtigkeit zu verlieren. Nicht nur die obliga-
torischen Selfies oder Gruppenbilder beherrschen 
die Aufmerksamkeit wie an vielen touristischen 
Destinationen, sondern auch etwa, dass der Hund 
mit dabei ist und sich freut, wenn die Familie nach 
dem Abstieg vom Felsen wieder komplett ist oder 
dass man etwas zu essen mitgenommen hat, 
welches dann vor Ort gepicknickt wird. Anschei-
nend ist es zwar grundlegend, dort gewesen zu 
sein, aber dann auch wieder so wichtig nicht. Zur 
Not könnte man eine Namensinschrift hinterlas-
sen – ein Ritual, das zwar verboten ist, aber derart 
oft geschehen, dass die vielen ohnehin vorhan-
denen rätselhaften Spuren oder natürlichen Tex-
turen überkrustet werden durch diese neuzeit-
lichen Einlassungen. Auf einer Art Fensterbank 
hinter einem vergitterten Durchblick liegen sogar 

etliche Münzen. Sie scheinen unerreichbar für 
Mitnahmeeffekte, denn sie liegen nicht auf dem 
Boden eines öffentlichen Brunnens, sondern in 
einer vielleicht für Elstern erreichbaren Höhe. Eine 
der Etymologien führt diesen Vogel sogar an und 
im Niederländischen klingt „Ekster“ ja auch noch 
wirklich ähnlich wie der Name dieser Felsforma-
tion. 

Eine Form für den Umgang mit diesem komplexen 
Ort wird kaum zu finden sein. Ein Spaziergang 
würde es schwer haben damit. 

Grotte in den Externsteinen Nähe Detmold

35E ine  Re ise  zu  Orten  der  K irchenprovinz  Paderborn



Gibt es in Fulda Eichen?
Natürlich war ich mit den Gedanken im Hinterkopf 
nach Fulda gereist, dass hier die Gebeine des hei-
ligen Bonifatius beigesetzt sind, jenes Heiligen, 
welcher der Legende nach die Donar-Eiche gefällt 
hat – und damit einen Präzedenzfall schuf für Fra-
gen religiöser Toleranz. Deshalb wollte ich gerne 
schauen, welche Rolle in der Umgebung des Doms 
zu Fulda die Natur spielt. Das war wirklich erstaun-
lich: lange Parks, große Bäume, sehr gut gepflegte 
Blumen-Rabatten. „Fulda – die Barock Stadt“: so 
wie die städtische Reklame wirkt die Stadt auch 
wirklich. Einen Asterngarten gibt es zusätzlich, ein 
Hinweisschild verweist am Eingang zum Fuldaer 
Kunstverein. Obwohl es schon dämmerte, war der 
Asterngarten noch zugänglich, der Kunstverein 
natürlich nicht mehr. Den zur Dunkelheit abge-
sperrten Zugang zierte übrigens ein geschmiedetes 
Tor mit riesengroßem Caritas-Zeichen in der Mitte. 
Wieder fiel mir ein was mir ein Freund und Kollege 
über dieses Flammenkreuz erzählt hatte, mit 

einem gewissen Unbehagen übrigens. Wahr-
scheinlich war es einer jener katholischen Freunde, 
von denen Navid Kermani in seinem Buch „Ungläu-
biges Staunen“ so angenehm zu erzählen weiß.
Astern, Linden, Ahorn, Rosen natürlich und reich-
haltige Blumenbouquets überall, das gab es. Aber 
auch Eichen? Nun bin ich kein botanischer Kenner 
und hatte den Biologie-Unterricht in meiner Schule 
abgewählt. Aber Eichen habe ich bei meinem 
kurzen Besuch in Fulda nicht gesehen. Vielleicht 
eignet sich der Baum auch gar nicht so für Städte. 
Aber immerhin gibt es in Berlin eine große Allee 
mit Namen „Unter Eichen“. Natürlich hatte ich vor-
her auch im Kopf, dass herman de vries mit einem 
seinen umfriedeten Sanctuarien, in denen die 
Natur sich selbst überlassen weiterwachsen darf, 
einen direkten Bezug auf Bonifatius genommen 
hatte. Aber erst bei diesem Besuch fiel mir ein, 
dass sein Kollege Joseph Beuys in einer Stadt an 
eben diesem Fluss Fulda nicht weniger als 7000 

herman de vries: wynfrith me caesit – herman me recreavit, 2002; Schmiede
eiserner, mit vergoldeten Speerspitzen bekrönter Zaun, Eichenbaum
Joseph-Beuys-Ufer, Düsseldorf

Unbekannter Künstler: Gregorsmesse mit eucharistischer 
Mühle, ca. 1535, Tempera auf Holz; Erfurt, Hohe Domkirche 
St. Marien

36 E ine  Re ise  zu  Orten  der  K irchenprovinz  Paderborn



Eichen pflanzen lassen wollte, mit heute noch 
deutlichen Auswirkungen auf das Stadtbild von 
Kassel. 

Eine alte Frage: Kunst als Propaganda 
fidei oder als Weg aus der Verstrickung?

Erfurter Dom, im Sommer. Eine mächtige Bühnen-
anlage belagert den Domhügel und lässt den Tou-
risten die Wahl, den verbleibenden engen Durch-
schlupf daneben zu nutzen oder den Domhügel 
weitläufig zu umrunden und sich dem Dom von 
der Seite her zu nähern. Dass der gegenüberlie-
gende Petersberg der hauptsächliche Austragungs-
ort für die gerade stattfindende Bundesgarten-
schau ist, man merkt es auch im Dom. Die partizi-
pativ angelegte Kunstaktion „Geheimnisvolle 
Gärten“ geht vom fulminanten Hortus-Conclusus-
Bild im Dom aus und fordert dazu auf, Naturmo-
tive auf den zahlreichen Kunstwerken im Domin-
neren zu finden. Anschließend kann man aus 
bereit gestelltem Papier die gefundenen Formen 
ausschneiden und auf eine Tafel auf Kunstrasen 
kleben. So entsteht nicht nur das Bild einer Wiese, 
sondern auch eine Mischung aus Graffitiwand und 
Fürbittensammlung. 

Ein wenig verwundert es mich, gerade hier Formen 
der Kunstvermittlung in Anwendung zu sehen, und 
mehr noch, dass man dazu auffordert, die Kirche 
als gewissermaßen museumsdidaktischen Ort 
wahrzunehmen. Aber möglicherweise ist das 
weniger abwegig als es zunächst scheint. Immer-
hin beherbergt der Erfurter Dom neben anderen 
alten Meisterwerken den spektakulären Zyklus mit 
acht Bildtafeln, die um die Pfeiler gebogen und auf 
Holz gemalt sind. Aus der Ausstellung „trotz Natur 
und Augenschein. Eucharistie – Wandlung und 
Weltsicht“ des Kölner Museums Kolumba ist mir 
vor allem noch das Bild mit der eucharistischen 
Mühle in lebhafter Erinnerung. Auch das didak-
tische Dilemma fällt mir wieder ein, das gerade zu 
dieser Ausstellung anlässlich des damals gleichzei-
tig stattfindenden Eucharistischen Kongresses 
drängend präsent war: wie kann man etwas in 
Form und Material bringen, was eigentlich ein 
Mysterium ist und sich dem rationalen Nachden-

ken immer wieder entzieht? Kann Kunst das und 
sollte das überhaupt eine Aufgabe sein? Kompli-
ziert bleibt dann nicht nur die Frage nach der Trans-
substantiation (der realen Fleischwerdung Christi 
beim Abendmahl), sondern nach den bildlichen 
und realen Konsequenzen dieser Frage. Besagte 
Ausstellung zeigte konsequent die kunsthistorische 
Entwicklung in den Darstellungen der Gregors-
messe und mich bewegte, wie dramatisch und 
vielfältig dieses Abarbeiten an einer im Grunde 
unlösbaren Aufgabe sein kann. 

Im Erfurter Dom hat das Bild wieder seinen Platz 
am Pfeiler eingenommen und gibt Anlass zu einer 
mehrspaltigen schriftlichen Erläuterung. „Die 
Eucharistische Mühle – ein altgläubiges Bekennt-
nis“ ist der Text überschrieben und entstand 
anlässlich einer Ausstellung im Erfurter Angermu-
seum. Neben der kunsthistorischen und theolo-
gischen Erläuterung erfährt man, dass das Bild 
gewissermaßen als materialisierte Stellungnahme 
im Konfessionsstreit lesbar ist: immerhin ist die 
Transsubstantiationslehre bis heute ein tren-
nendes Element dabei. 

Dass man einen Lautsprecher relativ dicht vor das 
Bild montiert hat, ist mir auch aufgefallen. Wahr-
scheinlich sind die pragmatischen Erfordernisse 
des Gottesdienstes wichtiger als diese speziellen 
künstlerischen und theologischen Fragen. 

Heiligenstadt – Kunst?

Kunst, zeitgenössische zumal, sucht man in Heili-
genstadt anscheinend vergeblich. Schon eine kühn 
zu einer Endlosschleife geformte skulpturale Bank 
in der Fußgängerzone fällt hier als große Beson-
derheit auf. Ansonsten ist die Stadt nahezu frei von 
Einlassungen zeitgenössischer Kunst – auch wenn 
man in der Hauptkirche ein Faltblatt findet, 
welches sich den in stark gemäßigter, konventio-
neller Abstraktion wiedergegebenen beiden Stadt-
patronen Aureus und Justinus widmet - und den 
in Heiligenstadt lebenden Künstler dieser Plastik 
gesondert hervorhebt. 

37E ine  Re ise  zu  Orten  der  K irchenprovinz  Paderborn



Eine Ausnahme bildet in dieser Hinsicht lediglich 
das Flüchtlingsdenkmal mit der Plastik von Ger-
hard Marcks. Genau genommen ist es eine spätere 
interpretierende Verbindung: der Sockel mit der 
entsprechenden Inschrift kam erst 2016 zur Jere-
miasfigur. Im Kreismuseum ist jedoch gut nachzu-
vollziehen, welche wichtige Funktion Heiligenstadt 
für die Fluchten nach 1945 hatte. Auf dem läng-
lichen Platz etwa die Mitte zwischen einem Pavil-
lon und einem Kriegerdenkmal für den Krieg 1871 
einnehmend, erzeugt diese Aufstellung ein kon-
trastreiches Spannungsfeld. Axial darauf ausge-
richtet ist hier der in niedergedrückter Haltung 
verharrende Jeremias, dort die Victoria nach Ber-
liner Vorbild mit ihrem Kranz, umgeben von 
Adlern; hier die dem Kunstwerk auf dem Sockel 
beigegebene Inschrift für die Vertriebenen, dort 
die Namen der Soldaten für Gott und Vaterland, 
nach Dienstgraden gestaffelt. 

Gerhard Marcks: Jeremias, 1958; Aufstellung 2016; Heiligenstadt, Lindenallee
Inschrift: DEN DEUTSCHEN VERTRIEBENEN | ZUR ERINNERUNG AN FLUCHT UND VERTREIBUNG 
UND DEPORTATION | ZUM GEDENKEN AN IHRE HEIMAT UND AN IHRE TOTEN

Halberstadt: Brüche und  
Kontinuitäten

Einschlägige Passagen in Alexander Kluges Film 
„Die Patriotin“ (1979) kreisen immer wieder um 
das Kriegsgeschehen der 1940er Jahre in Halber-
stadt. Schon bei meinem ersten eigenen Besuch 
1984 in der damals eher aufgegeben wirkenden 
Fachwerkstadt nördlich des Harzes hatte der Name 
für mich immer einen besonderen Klang. In den 
späten 1990er Jahren erschien mir die Stadt bes-
ser aufgestellt als vergleichbare Orte – zumindest 
was die kulturelle Präsenz angeht. Dass Halber-
stadt sogar ein Pilgerort für zeitgenössische Kunst 
geworden ist (neben dem immer sehenswerten 
Domschatz), gehört in die Reihe dieser Besonder-
heiten. 

Johann-Peter Hinz: Brüche der Geschichte, 
2000, Stahlblech geschweißt, Halberstadt, 
vor Burchardskirche

38 E ine  Re ise  zu  Orten  der  K irchenprovinz  Paderborn



Der Grund dafür – auch der meiner Extratour dort-
hin – ist John Cages Orgelwerk   »ORGAN²/
ASLSP« (As Slow as Possible). Seit 2001 ist dieses 
in äußerst gedehnter Zeit aufgeführte Orgelwerk 
in der St.-Burchardi-Kirche zu hören - und das für 
eine Zeit von insgesamt 639 Jahren. 

Entsprechend neugierig und vor allem wach für 
Akustisches näherte ich mich der Situation etwas 
außerhalb des Stadtzentrums. Die ersten Klänge, 
die ich hörte, rührten jedoch von Kindern her. Mit 
Erdklumpen bewarfen sie eine Skulptur vor der 
Kirche, die aus eckigen Stahlröhren bestand. Erst 
in der Kirche hörte ich die Klänge der Cage-Arbeit 
und sah die Konstruktion dafür. Die Orgel besteht 
aus einer einfachen Holzkonstruktion in einer 
Vitrine. Hier sind drei Orgelpfeifen eingebracht, 
die konstant einen Akkord hören lassen: für meh-
rere Monate, bis zum nächsten Wechsel. 

Dass diese Arbeit ihren Platz in der Burchardskir-
che gefunden hat, geht nicht zuletzt auf einen 
Künstler zurück: Johann-Peter Hinz, von dem auch 
die eben erwähnte Skulptur stammt, war auch 
kommunalpolitisch aktiv. Der Zustand des Gebäu-
des, zwischen unrenoviertem Zustand und der 
Ahnung einer besseren Vergangenheit bildet nicht 
nur räumlich einen Hintergrund für diese experi-
mentelle Musik. Nach einer längeren Zeit in der 
Kirche, so scheint es mir, gewöhnt man sich gewis-
sermaßen an den klanglichen Grundtenor. Die Kir-
che soll auch in diesem Zustand bleiben – und das 
scheint mir im Zusammenhang mit den nur etwa 
alle zwei Jahre sich ändernden Akkorden beden-
kenswert. Immerhin ist es keine Trümmerkirche 
mit einer zu einem Zeitpunkt festgelegten Bot-
schaft (die zudem oftmals durch Skulpturen zusätz-
lich verstärkt wird), sondern eher ein historischer 
Schwebezustand: gesichert, aber deutlich offener 
als etwas Vergleichbares, zu dem mir kaum ein 
Beispiel einfällt. Wohltuenderweise spielen auch 
die Formen der Kirche mit: die räumlichen Struk-
turen sind ablesbar, die offenliegenden Mauern 
zeigen, dass es mehr als einmal Veränderungen 
gegeben hat. Allmählich drängt sich die Frage auf, 
ob ich das Ganze noch als Kirchenraum wahr-
nehme. 

Die soziale Neugier bringt mich weg von solchen 
grundsätzlichen Betrachtungen. 

Man hat in repräsentationsbedingter Offenheit 
festgehalten, wer für den Betrieb der Orgel in Ver-
gangenheit gezahlt hat. Auch für die Zukunft kann 
man Namen lesen. Allerdings bleibt die Frage, wie 
man zukünftig diese Arbeit wahrnehmen wird. 
Zumindest im aktuellen Sprachgebrauch unserer 
Aktualitäts-verliebten und auf Effizienz bedachten 
Zeit werden die meisten bei „ ASAP“ „as soon as 
possible“ verstehen. 

Möglicherweise geht es bei diesem ganzen Vor-
haben, zu dem ich mich auf die Reise gemacht 
habe, vor allem darum, sich auf das einzulassen, 
was bereits lange zusammenklingt – so herausfor-
dernd das mit zunehmender Dauer auch sein kann. 

 Von April bis Juni 2022 lud Johannes Stahl (rechts, in der 
Bildmitte die Brandenburger Künstlerin Nancy Jahns) 
unter dem Titel„Wandelgänge“ Künstler_innen zu 4 Orten 
zwischen Kunst und Kirche in Paderborn, Magdeburg 
(Foto), Kassel und Meiningen ein. Er wird in unserer 
kommenden Ausgabe darüber berichten.

39E ine  Re ise  zu  Orten  der  K irchenprovinz  Paderborn



Am Weihnachtstag des vergangenen Jahres wurde 
das 900-jährige Jubiläum der Gründung des Prä-
monstratenser-Ordens gefeiert. Wanderausstel-
lungen in Frankreich und in Deutschland (aktuell 
noch bis zum 09.10.2022 im Klostermuseum Clar-
holz, einem wichtigen Zentrum in Westfalen) wür-
digen Leben und Wirken des Gründers und geben 
einen Überblick über die besonderen Leistungen 
des Ordens. 

Der Lebensweg des Norbert von Xanten ist alles 
andere als geradlinig verlaufen, doch er fand durch 
Erfahrung zu einer theologischen ‚Linie‘, die ihn 
und den Weg des von ihm gegründeten Prämon-
stratenser-Ordens von allen anderen unterschied. 
Bereits in der als exzessiv erscheinenden frühen 

Phase der Selbstkasteiungen und rastlosen Wan-
derungen als Bußprediger fällt auf, dass er sich 
nicht in der Rolle eines Untergangs-Propheten 
gefiel, sondern Johannes den Täufer als „Wegbe-
reiter“ zum Vorbild nahm, mit der veränderten 
(durchaus überzogenen) Vorstellung von einer 
weltumspannenden christlichen Gemeinschaft 
nach dem Modell der Jerusalemer Urgemeinde. 
Freunde halfen ihm, Boden unter die Füße zu 
bekommen. Bei der Gründung seines Ordens 
waren Frauen von Anfang an willkommen. Und 
selbst dort, wo es schwierig war, hielt der Orden 
später an dem Ideal eines Doppel-Klosters fest, 
um die Überzeugung von der Ebenbürtigkeit aller 
Menschen zum Ausdruck zu bringen. In Lette han-
delt es sich bei dem Frauenkonvent, der dem Män-
nerkloster im benachbarten Clarholz zugeordnet 
war, um eine fast nur noch symbolische Einrich-
tung, doch die kleine Kirche wurde geschmückt 
mit einem ins Auge springenden ungewöhnlich 
prächtigen Portal! Die Überzeugung von der glei-
chen Würde aller Menschen war wohl auch die 
spirituelle Triebfeder der Prämonstratenser, aufs 
Land und zu den Menschen zu gehen, um dort – 
bemerkenswert früh – Seelsorge als Bildungsarbeit 
aufzubauen. Insofern war es konsequent, dass 
Norbert von Xanten keine Klöster im klassischen 
Sinne gründete, sondern Kanonikerstifte, Wohn-
gemeinschaften, denen er die offenere Regel des 
hl. Augustinus gab. 

Das Südportal der Prämonstra
tenserinnen-Kirche in Lette

Die eher unscheinbare romanische Kirche in Lette 
weist auf ihrer Südseite ein überraschend aufwän-
dig gestaltetes Portal in bester handwerklicher 
Qualität auf, das mit einem deutlichen theolo-
gischen Akzent, aber auch mit rätselhaften, 
mythisch anmutenden Skulpturen versehen ist. 

Mittelalter in Lette und Clarholz, ein Doppel- 
Klosterjubiläum und seine bilderreiche Überlieferung
Josef Mense

Mittelalter in Lette und Clarholz, ein Doppel-Klosterjubiläum

Lette, Südportal (Anf. 13. Jh.)

40



Das macht neugierig und fordert zu einer näheren 
Betrachtung und Auseinandersetzung auf. 

Von Anfang an war die Stiftung im Jahre 1133/34 
als ein Doppelkloster geplant; den kleineren Frau-
enkonvent siedelte man dabei an einer schon 
bestehenden Kapelle in Lette an, die dem hl. Vitus 
geweiht war. Anfang des 13. Jahrhunderts wurde 
als Neubau die romanische Kirche errichtet, von 
der bis heute die zwei westlichen Joche sowie der 
Turm mit einem unprätentiösen, aber edlen Portal 
im Westen und das Südportal erhalten sind. Das 
Kloster selbst lag nördlich der Kirche, das Südpor-
tal diente von daher den Gläubigen aus dem Kirch-
spiel als Eingang, wobei die Verlegung des Haupt-
portals nach Süden im 13. Jahrhundert in Westfa-
len häufiger zu beobachten ist.1

Das gestufte Portal mit je zwei Säulen zu beiden 
Seiten lenkt den Blick auf das Tympanon und lädt 
zum Innehalten ein. Anders jedoch als bei den stil-
bildenden (zeitlich früheren) südfranzösischen und 
burgundischen Groß-Kirchen fehlt hier das bedeu-
tende Thema des Weltgerichts, und sei es als iso-
lierte Darstellung der „Majestas Domini“, wie sie 
bei einigen romanischen Kirchen im westfälischen 
Großraum vorkommt (z.B. Balve, Sauerland; 
Rhena, Waldeck). Stattdessen wird ein schlichtes, 
an den Balkenenden ausladendes lateinisches 
Kreuz präsentiert, das auf einem angedeuteten 
Golgotha-Hügel postiert ist – weit umrahmt von 
einem ausdrucksstarken Dekor aus unterschied-
lichen Wellenranken. 

Darin befindet sich seltsamerweise, unten Mitte 
links, eine erst auf den zweiten Blick erkennbare 
Gans, die von einer Ranke frisst. Wenn man Inge-
borg Tetzlaffs Erfahrung vertraut, nach der „nichts, 
aber auch gar nichts in dieser Bilderwelt zufällig 
ist“2, muss man dieses Detail nicht als Drôlerie 
abtun. Das friedliche Tier soll uns vermutlich mit 
seinem unspektakulären Akt diskret darauf hin-
weisen, dass es sich bei dem Rankengewächs nicht 
um bloßen Zierrat handelt, sondern (metaphorisch 
und pars pro toto) um lebendiges Grün, im vorlie-
genden theologischen Kontext: um „Pflanzen, die 
ihren Samen trugen nach ihrer Art“ (Gen 1,12) – 
eine Anspielung auf die Schöpfungserzählungen. 
Das sorgfältig und variabel gearbeitete Ranken-
werk würde demnach den Paradies-Garten dar-
stellen, das Kreuz in seiner Mitte wäre – typologisch 
verstanden – der „neue Lebensbaum“ (so wie 
Christus der neue Adam ist, Röm 5,14), der zugleich 
auf das Neue Jerusalem in Offb 22,14 verweist. Die 
Zacken vor den Balkenenden des Kreuzes könnten 
in diesem Zusammenhang als knospende Zweige 
verstanden werden; in vielen mittelalterlichen Kir-
chen begegnet man Kruzifixen, bei denen die Bal-
ken als Laub tragende Bäume gestaltet sind. Auf 
diese Weise äußert sich im Letter Tympanon 
schließlich doch das angestammte apokalyptische 
Thema, freilich auf sehr subtile und zurückhal-
tende Weise.  

Interessant ist ein vergleichender Blick auf die Por-
tale von zwei anderen westfälischen Kirchen der 
romanischen Zeit. In Balve ist die Weltgerichts-
Thematik breit ausgeführt, jedoch auf mehrere 
Portale verteilt. Das Portal der Turmtür stellt als 
Solitärgruppe Christus in der Mandorla dar, flan-
kiert von zwei dienenden Engeln. Das Südwest-
Portal zeigt Christus am Kreuz zwischen Maria und 
Johannes, links und rechts davon die Geburt Jesu 
und die Frauen am Grab. Hier wird also das neu-
testamentliche Heilsgeschehen ansatzweise in 
szenisch-narrativer Form entfaltet. Von besonde-
rem Interesse ist in diesem Zusammenhang das 
Tympanon des südöstlichen Portals: Es wird 
umschlossen von einem breiten vegetabilen Band, 
das wie in Lette in zwei unterschiedlich gestaltete 
‚Sphären’ geteilt ist, die man auch als Erde und 
Himmel deuten kann. Im Innenraum ist ein Garten 

Mittelalter in Lette und Clarholz, ein Doppel-Klosterjubiläum

Lette, Südportal: Tympanon (Bogenfeld mit Türsturz)

41Mit telalter  in  Let te  und  Clarholz ,  e in  Doppel -Klosterjub iläum



dargestellt, dessen Mitte ein Kreuz mit flankie-
renden Bäumen beherrscht. Die Parallelen zu Lette 
sind unübersehbar. Das südwestliche Hauptportal 
der Soester Kirche Maria zur Höhe (Hohnekirche) 
erinnert durch seine gestufte Struktur mit zwei 
Doppelsäulen (um 1190) auf Anhieb an Lette. Sein 
Bogenfeld ist geprägt von einer schon gotisch aus-
geführten, dramatisierten Kreuzigung Jesu, gefasst 
in eine Mandorla, die formal einen Vierpass dar-
stellt, der Platz lässt für Engelfiguren; links und 
rechts sind, wie in Balve, die Szenen der Geburt 
Jesu und der drei Frauen am Grab platziert.3 

Vor diesem Hintergrund wird die auf den ersten 
Blick befremdlich wirkende Schlichtheit und 
Zurückhaltung des Letter Tympanons erst recht 
augenfällig, insbesondere in Anbetracht der Tat-
sache, dass die seitlich davor liegenden Kapitell-
Zonen unerwartet üppig bedacht wurden. Anders 

als in Soest sind nicht nur die Kapitelle als solche 
künstlerisch gestaltet, sondern auch die darüber 
befindlichen Kämpfer-Platten, die nach oben hin 
zu selbständigen Skulpturen ausgeweitet wurden; 
sie tragen sogar die symbolischen Hauptbedeu-
tungen. Auf der linken Seite buhlt ein nacktbusiges 
Weib, das mit dem Lächeln eines zufriedenen 
Engels zwei junge Drachen an ihren Brüsten nährt, 
um Aufmerksamkeit.4 Der Bildtypus begegnet im 
westfälischen Kulturraum des Öfteren, auch in 
Soest; dort allerdings sieht man sich einer miss-
günstig blickenden Frau konfrontiert, die einem 
Hexen-Märchen entstammen könnte – was wie-
derum näher an einen möglichen französischen 
Ur-Typus heranreicht. In der ehemaligen Abteikir-
che Saint-Pierre von Moissac wird im Kontext eines 

Lette, Kapitell links

Soest, Maria zur Höhe: Hauptportal (um 1190)

Soest, Maria zur Höhe: Kapitelle rechts

42 Mit telalter  in  Let te  und  Clarholz ,  e in  Doppel -Klosterjub iläum



Bilderzyklus zum Thema „Lazarus und der reiche 
Mann“ eine ganzfigurige nackte „Luxuria“ vorge-
führt (um 1130), in deren Brüste sich zwei herauf 
gekrochene Schlangen verbissen haben, „ein 
wahres Inbild der Wollust“5 – vermutlich gedacht 
als Abschreckung vor den Kapitalsünden der Hab-
gier, der Verschwendungssucht und der sexuellen 
Ausschweifung. Daran gemessen ist die Letter Dar-
stellung eine lebenspralle, wenn auch paradoxe 
Inszenierung: Man präsentiert mit Detailfreude, 
wovor man warnt. Ob in Soest, Brilon (Propstei), 
Münster (St. Ludgeri), Osnabrück (Dom-Sakristei), 
Herford (Münsterkirche: vierfach, in differenzie-
renden Varianten) oder in der Schlosskapelle zu 
Rheda – nirgends ist diese Frau so schön wie in 
Lette! 

Horst Bredekamp6 hat in seiner maßgebenden 
Studie zu den Außenskulpturen der nordspa-
nischen Kirche San Martín in Frómista (um 1075) 
zunächst einmal die grundlegende Funktion der 
Dämonenabwehr durch das Mittel der Dämonen-
Präsentation hervorgehoben, denn nach dama-
ligem Verständnis der biblischen Szene in Mt 12,26 
war man überzeugt, dass der Teufel nur durch 
Beelzebub abzuschrecken sei – unter der kultur-
psychologischen Voraussetzung, dass Bild und 
Wirklichkeit in breiten Bevölkerungsschichten 
nicht scharf voneinander getrennt wurden. Eine 
solche apotropäische Wirkung ist für die Letter 
„Luxuria“ nicht anzunehmen – doch zunächst ein-
mal ein Blick auf die rechte Seite. 

Als Pendant zur schönen Teufelshure tritt hier ein 
männliches Wesen auf, das eine sportliche Übung 
vorzutragen scheint, einem Handstand ähnlich. 
Skulpturen dieser Art folgen einem ebenfalls in 
Frankreich etablierten Bildtypus, der dort 
„l’homme culbuté“ (Mensch, der einen Purzel-
baum schlägt)7 genannt wird, aber auch allgemei-
ner als Akrobat oder Turner oder als Harlekin und 
Spaßmacher aufgefasst werden kann und in ent-
sprechenden Variationen auftritt, wobei die Nach-
barschaft zu Musik, Tanz und Sexualität fließend 
ist. Das alles wird am Nordportal der Briloner Prop-
steikirche in einem Skulpturenensemble zusam-
mengebracht: Eine ganzfigurige junge Frau im 
Clownskostüm zieht zwei Drachen zu ihren Brüsten 
heran, während ihre Beine ekstatische Tanzschritte 
ausführen; rechts daneben spreizt (stark stilisiert) 
eine nackte doppelschwänzige Nereide in akroba-
tisch obszöner Weise ihre ‚Schenkel’, links droht 
eine Teufelsmaske. Formal betrachtet, ist dies eine 
plakative Zurschaustellung, triviale Pranger-Päda-
gogik. In jedem Fall geht es um die Ächtung von 
Äußerungen „einer ungezügelten Körperlichkeit“8, 
theologisch um den Mangel an Erschütterung und 
Ernsthaftigkeit angesichts der schmerzhaften und 
aus selbstloser Erniedrigung und Liebe erfolgten 
Erlösungstat Christi. 

Zu ergänzen ist, dass es sich bei den Spielleuten 
im Mittelalter um fahrendes Volk handelte, also 
Menschen ohne Heimat und Ehre, die, befreit von 
sozialem Anpassungsdruck, das bürgerliche und 
kirchliche Leben durcheinander brachten. 

Lette, Kapitell-Zone rechts: Akrobat und mutierte Adler

Brilon, Nordportal: „Luxuria“ zwischen Teufel und Sirene 

43Mit telalter  in  Let te  und  Clarholz ,  e in  Doppel -Klosterjub iläum



Gegen Figuren solcher und anderer Art, die man 
als unschön oder „unschicklich“ (Bernhard von 
Clairvaux spricht von „Deformation“) befand, hat-
ten schon die reformorientierten Zisterzienser 
scharf und schneidend protestiert. Und in Lette, 
an einer Konventsgründung des hl. Norbert, der 
an asketischer Strenge dem hl. Bernhard in nichts 
nachstand, wird das öffentlich ausgestellt? Genau 
genommen wird es in einer überzeichneten Form 
dargeboten, denn der Akrobat stellt ein chto-
nisches Zwitterwesen dar, das an ‚primitive’ Natur-
gottheiten und magische Kulte erinnert. Eine sol-
che Verfremdung kann nur als gezielte Kritik 
gemeint gewesen sein, als ein Spiegel, der die 
Besucher zur Besinnung und Reinigung auffordert, 
bevor sie das Gebäude zum Gottesdienst und sei-
ner heiligen Liturgie betreten.

Mit allem, was die Kapitelle und die im vorderen 
Bereich platzierten Kämpfer-Skulpturen sonst noch 
bieten, wird diesem Ansinnen Nachdruck verlie-
hen. Dort tummeln sich Basilisken und pervertierte 
Adler, die in dschungelartiges, mit Schlangenaugen 
(„Bohrlöcher“) versehenes Schlinggewächs ver-
woben sind zu einem undurchschaubaren, Angst 
erzeugenden Tohuwabohu. Doch auch darin gibt 
es noch einige, man möchte fast sagen ‚aufkläre-
rische‘ Momente: Links ragt aus dem Gewirr eine 
dämonische Maske hervor (in Soest ist sie parallel, 
also gleichrangig zum Drachenweib gesetzt), deren 
Maul nach beiden Seiten hin Schlingpflanzen ent-
lässt, Verkörperung eines „Magiers“ (Apg 8,9) und 
Lügenapostels, der die Menschheit mit seinen rhe-
torischen Künsten in die Irre führen will. Deutlicher 
noch das ‚Bühnen-Theater’ auf der rechten Seite: 
Dort sind zwei Höllenfürsten in prachtvollen Roben 
zu sehen, von denen der eine frohgemut in die 
Welt hinaus lächelt, während der andere etwas 
verlegen zur Seite schaut. Ihre spitzen Kopfbede-
ckungen erinnern an kirchliche Würdenträger, 
Bischöfe oder Äbte, und korrespondieren mit einer 
Mitra, die ganz rechts im unteren Dekorband des 
Bogenfeldes angebracht ist – parallel zur genann-
ten Gans. Fatal ist, dass unter den offenen Gewän-
dern der ‚hohen Geistlichen’ jeweils zwei (gegen-
ständig angeordnete) dämonische Tiere hervor-
schauen, die einen Vogelleib mit Krallenfüßen 
sowie einen geringelten Schlangenschwanz haben 

– Basilisken derselben Art wie bei dem Drachen-
weib gegenüber – und deren nicht sichtbare Hälse 
in den gemeinsamen, oben beschriebenen Men-
schengesichtern enden. Auf gleicher Höhe befin-
det sich an der Kapitellkante ein aufrechtstehender 
Adler, sonst immer Symbol der siegreichen Aufer-
stehung Christi: hier weggedrängt und überdeckt, 
ja durch Teufelsranken geradezu stranguliert.9 
Rechts neben dem Akrobaten verbiegen sich zwei 
Adler artistisch den Rücken, um mit ihren Köpfen 
in einem gemeinsamen Tiermaul zu münden, mit 
dem sie sich in die Flügelfedern beißen. Der linke 
Adler trägt ein Beinkleid, das wie Seide herabfällt 
und nur die Krallen hervortreten lässt – wohl eine 
feinsinnige Anregung zur Übertragung auf die 
Menschenwelt. 

In diesen offensichtlich grotesk-parodistischen 
Darstellungen zeigt sich ein überraschend selbst-
bewusster kritischer Geist. Möglicherweise arti-
kuliert sich hier – mit künstlerischen Mitteln und 
gefiltert durch eine fortgeschrittene Reflexion – ein 
Rückgriff auf den entschiedenen Willen des hl. 
Norbert zu Reformen, wie er sie nach seiner Kon-
version vertreten und durchgeführt hat. 

Zu erinnern ist an die Tatsache, dass Norbert sich 
der Tradition des Augustinus und damit der ins 
Christentum übersetzten Philosophie des Neupla-
tonismus anschloss. Sie geht davon aus, dass es 
keinen ontologischen Dualismus gibt, es handele 
sich vielmehr um ein abgestuftes Sein, so dass sich 
auch im „Mangel“, das heißt im Hässlichen noch 
ein Rest des Schönen, zumindest eine Ahnung 
davon verberge. Hugo von Sankt Viktor, einfluss-
reicher Theologe und Leiter der Klosterschule des 
Augustiner-Chorherrenstifts von St. Victor (Paris), 
Zeitgenosse Norberts sowie Bernhards von Clair-
vaux, sprach deshalb – entgegen dem rigiden Puris-
mus des Zisterziensers – der Darstellung des Häss-
lichen und Abstoßenden in der Kunst einen posi-
tiven Erkenntniswert zu. Jeder Mensch habe in 
sich die Sehnsucht nach dem Schönen und dem 
Guten, letztlich nach Gott. Nehme er das Hässliche 
wahr, empfinde er dies als schmerzlich und strebe 
nach ‚Heilung’.10 Das ließe sich auf die Darstel-
lungen der rechten Seite des Portals beziehen, wie 
aber ist es mit der schönen Frau auf der Linken? 

44 Mit telalter  in  Let te  und  Clarholz ,  e in  Doppel -Klosterjub iläum



Augustinus hatte im Rahmen der kritischen Rück-
schau auf sein Leben (Confessiones) die verschie-
denen Möglichkeiten der ,Versuchung’, die den 
Menschen von Gott fernhalten, auf den wesent-
lichen Punkt der „Begierlichkeit der Augen“ (con-
cupiscentia oculorum) zurückgeführt. Sein Bekennt-
nis lautet: „Schönheit und Wechsel der Formen, 
Leuchtkraft und Anmut der Farben liebt das Auge. 
Aber diese Dinge sollen nicht meine Seele haben; 
haben soll sie Gott.“11 Dieselbe Reaktion wird auch 
von den Betrachtern erwartet. Aber möglicher-
weise hatten die verantwortlichen theologischen 
Berater (die eigentlichen ,Künstler’) bereits etwas 
viel Anspruchsvolleres, Subtileres im Sinn. In einer 
kürzlich erschienenen opulenten Dissertation zu 
dem spätmittelalterlich/frühneuzeitlichen flä-
mischen Maler Quentin Massys untersucht Frie-
derike Schütt Bildstrategien der Affekterzeugung 
durch Konzept und Gestaltung des Malers. An Dar-
stellungen aus der Passion wird verdeutlicht, wie 
die Betrachtenden durch Mitempfinden der Lei-
den Jesu (compassio) auf Grund der Selbsterkennt-
nis als potentielle Mittäter (compunctio) zu einer 
Erschütterung und so zu einer „Reinigung“ geführt 
werden sollen.12 Um Mitempfindung in diesem 
Sinne geht es hier gewiss nicht, aber denkbar ist 
eine augenblickshafte Erkenntnis der eigenen Ver-
führbarkeit, verbunden mit einer Scham und 
,Reue’, die das Herz öffnet für eine bewusstere 
Hinwendung zu Gott. Ob solche künstlerischen 
Strategien schon für die Zeit um 1230 vorstellbar 
sind? Wir sind es gewohnt, Menschen des „tiefen 
Mittelalters“ Grobheiten aller Art, nicht aber eine 
differenzierte Psychologie zuzutrauen.13 

Im Lichte dieser Erkenntnisse würde dann auch 
verständlich, dass die früher beobachtete Schlicht-
heit des Tympanons, die in auffälligem Wider-
spruch zu den Kapitell-Skulpturen steht, nicht als 
Missgriff der Künstler zu werten und auch nicht 
auf eine frühere oder spätere Anbringung zurück-
zuführen ist, sondern sich einer ausgefeilten, the-
ologisch und psychologisch durchdachten Konzep-
tion verdankt. Denn das Kreuz wird nun zum über-
ragenden und beruhigenden Fluchtpunkt der 
Augen und des Geistes, und der Gläubige kann 
dabei durch innere Vergegenwärtigung `erleben’, 
dass es sich um das dingliche Stellvertreter-Symbol 

für Christus selbst handelt als den gekreuzigt Auf-
erstandenen und darüber hinaus endzeitlichen 
Richter und Tröster: “Siehe, ich mache alles neu!“ 
(Offb 21,5) 

Um noch einmal auf die sympathische Gans 
zurückzukommen: Sie ist, wie viele andere Sym-
boltiere, ein ambivalentes Geschöpf, der Ganter 
gilt auch als kriegerisch und war in Rom beispiels-
weise Attribut des Gottes Mars. Die Gans könnte 
aufmerksame Besucherinnen und Besucher in 
einem positiven Sinne u.a. erinnert haben an die 
heiligen Gänse der römischen Göttin Juno, das 
heißt mit Blick auf den Konvent: an die ‚fraulichen‘ 
Tugenden der Treue und Sorgfalt. Aber natürlich 
auch an den hl. Bischof Martin und, besonders 
naheliegend wegen der Zugehörigkeit zum Bistum 
Münster, an den hl. Bischof Ludgerus, von dem 
zwei auf Gänse bezogene Wunderlegenden erzählt 
wurden! Das würde auch die merkwürdig wie ein 
Versatzstück erscheinende Mitra im Bogenfeld-
Dekor erklären – beide Symbole zusammen bestär-
ken sich gegenseitig als Hinweise für eine erwei-
terte Interpretation (Abbildungen S. 46). 

Als Bauherr der Letter Kirche ist der dritte Clarhol-
zer Propst anzunehmen, sein Name ist Ludger. Er 
wurde 1217 als sehr junger Mann ins Amt berufen 
und nachdrücklich gefördert durch den damaligen 
Generalabt der Prämonstratenser, Gervasius. Ein-
zelne Urkunden aus Ludgers Amtszeit – er wurde 
1235 zum Abt von Sayn gewählt und kehrte von 
dort nach dem Tod seines Nachfolgers in Clarholz, 
Propst Johannes, unter Beibehaltung des Titels 
Abt in sein Heimatkloster zurück, wo er 1251–1255 
nochmals bezeugt ist – deuten an, dass er aus 
Soest gestammt haben könnte. Dies würde viel-
leicht die oben beschriebene strukturelle Nähe 
der Portale erklären – und die Eigenständigkeit 
und kreative Weiterentwicklung der Letter Kon-
zeption profilieren! 

Von daher stellt sich noch einmal die Frage nach 
der eigenwilligen Gestaltung des Portals, die in 
keinem Verhältnis zum Ort und zum Anlass des 
Baus der Kirche steht, und insbesondere nach den 
ins Auge springenden parodistischen Zuspit-
zungen. Die kleine, auf den ersten Blick deplatziert 

45Mit telalter  in  Let te  und  Clarholz ,  e in  Doppel -Klosterjub iläum



erscheinende Gans legt den Gedanken nahe, dass 
Propst Ludger seinen Reformwillen signalisieren 
wollte mit einem dezenten, aber gezielten Hinweis 
auf seinen Namensvetter, den hl. Liudger, der sich, 
als friesischer Missionar, nicht nur kritisch mit der 
gewaltbetonten Missionspolitik Karls des Großen 
auseinandersetzte, sondern auch das Verhalten 
jener Vertreter des Christentums zur Sprache 
brachte, „die den Adel der Geburt dem Adel der 
Tugenden vorzogen, […] und von ,Liebe zu Gold 
und Silber‘ sowie ,Verlangen nach Landbesitz und 
stolzer Ruhmsucht‘  bestimmt waren“14. Liudger 
hatte nachdrücklich auf der „apostolischen“ 
Methode bestanden, einer behutsam-gediegenen 
Unterweisung des Volkes, auf der Grundlage des 
vorbildlichen Lebens der Missionare selbst – den 

Clarholzer Konventualen, mutatis mutandis, zur 
Rückbesinnung empfohlen. Doch auch wenn nicht 
jeder Betrachter die gewählte Symbolik zu erschlie-
ßen in der Lage war: Musste dieses Portal nicht als 
ein eindrucksvolles öffentliches Zeichen des Neu-
anfangs und des Aufbruchs aufgefasst werden?

Hundert Jahre später wurde die Klosterkirche der 
Prämonstratenser in Clarholz zu einer gotischen 
Hallenkirche umgebaut, sie bekam ein mit Kreuz-
rippen versehenes Gewölbe, in deren Zwickel 
bedeutende Deckenmalereien in noch roma-
nischer, das heißt durch Symboltiere und Fabel-
wesen geprägter Art eingebracht wurden. Für die 
Öffentlichkeit weniger auffällig, finden sich ober-
halb des Südportals, des Eingangs der Konventu-
alen, mahnende Hinweise auf Untugenden wie 
Eitelkeit oder Streitsucht, über dem Sanktuarium 
jedoch auch ein schroffes satirisches Bild: ein sicht-
lich zerzauster („korrumpierter“), hinterrücks mit 
seinem Schlangenschwanz einen Fisch („Christen“) 
verschlingender Adler („geweihte Stellvertreter 
Christi“), der thematisch mit dem Portal von Lette 
korrespondiert.

Lette: Gans im Bogenfeld-Dekor

Lette: Mitra im Bogenfeld-Dekor

46 Mit telalter  in  Let te  und  Clarholz ,  e in  Doppel -Klosterjub iläum



Anmerkungen

1	 Vgl. Meier, Johannes: Die Clarholzer Prämon-
stratenser und ihre Schwestern in Lette, in: 
Münsterland, Jahrb. d. Krs. Warendorf 2019,  
S. 133f. – Hermann von Tournai, einer der zeit-
genössischen Biographen Norberts, gibt die-
sem gerade wegen der Einstellung gegenüber 
den Frauen den spirituellen Vorrang vor Bern-
hard von Clairvaux. 

2	 Tetzlaff, Ingeborg: Romanische Kapitelle in 
Frankreich, Köln 1976, S. 31. 

3	 Eine umfassende Interpretation findet sich in 
Engemann, Josef: Das Hauptportal der Hohne-
kirche in Soest, Münster 1991. – Unsere Deu-
tung setzt an bei der Unterscheidung des Bild-
typus der „Luxuria“ und dessen dortiger, rein 
funktionaler Verwendung als Figur der „Terra“. 

4	 Sie ist verwandt mit der Sirene (Nereide), wird 
aber auch Lamia genannt. Bei Hrabanus Mau-
rus findet sich das Modell für den Bildtypus des 
Drachenweibs: „Lamia diabolus vel daemones, 
ut in Jeremia: Sed et lamia nudavit mamillam, 
et lactavit catulos [Thren. IV].“ (De Universo, 8, 
I. De bestiis, 52)

5	 Geese, Uwe: Romanische Skulptur, in: Rolf 
Toman (Hg.): Die Kunst der Romanik, Köln 1996, 
S. 344. 

6	 Bredekamp, Horst: Wallfahrt als Versuchung, 
in: Kunstgeschichte – aber wie?, Berlin 1989,  
S. 221–258. 

7	 Champeaux, Gérard de/Sébastien Sterckx: 
Introduction au Monde des Symboles, Paris 
1980, S. 361. Theologisch wird dieser Mensch 
gedeutet als ein „verdrehter“, der seinen Kopf 
buchstäblich von Gott ab- und sich den „ani-
malischen und finsteren Regionen der Unter-
welt“ zuwendet, nach klassischer Lehre ist er 
der „homo in se curvatus“ (vgl. Augustinus). 
– Auf zwei Kapitellen der romanischen Basilika 
St. Cyriakus in Geseke kommen ebenfalls sol-
che Turner vor.  

8	 Bredekamp, Wallfahrt, S. 231. 

9	 Das konterkariert eine Darstellung in der Vor-
halle des Doms zu Fritzlar, wo zwei an den Kan-
ten stehende Christus-Adler mit ihren Krallen-
füßen Basilisken festhalten, die dabei sind, eine 
„arme Seele“ ins Höllenreich zu entführen, vgl. 
Mense, Josef: Mittelalt. Bildwelten, Kassel 
2018, S. 71. 

10	 Vgl. dazu Kliche, Dieter: Hässlich, in: Karlheinz 
Barck: Ästhet. Grundbegriffe, Bd. 3, Stuttgart 
2001, S. 25–66; vgl. auch Krüger, Klaus: Einlei-
tung zu Krüger (Hg.): Curiositas. Welterfahrung 
und ästhetische Neugierde in Mittelalter und 
früher Neuzeit, Göttingen 2002, S. 9–18.

 11	 Augustinus Conf. X 34; zit. aus: Augustinus. 
Bekenntnisse, übers. v. J. Bernhart, Ffm 1964, 
S. 200. 

12	 Schütt, Friederike: Quentin Massys. Bildstrate-
gien der Affekterzeugung, Petersberg 2021,  
S. 56–58. 

13	 Beispiel „schamweisende Frau“ von Sainte-
Radegonde, Poitiers: Sie bildet ja nicht, wie 
verbreitet zu lesen ist, eine Nonne ab, die ihre 
durch Restriktion verursachte sexuelle Not 
herausschreie. Die Skulptur stellt eine Prosti-
tuierte dar, die ihren Umhang zurückschlägt, 
um mit einem gezwungenen Lächeln nicht nur 
die überbetonten Brüste, sondern auch ihre 
offene Vulva anzubieten, die sie mit den Fin-
gern auseinanderzieht. Dies als eine Methode 
der Abschreckung aufzufassen, dürfte wohl 
eine Fehleinschätzung sein. Das Bild zielt unver-
hohlen auf Stimulation – in der Hoffnung auf 
unmittelbare Selbsterkenntnis aus Selbst-Ekel. 

14	 Padberg, Lutz E. von: Christianisierung im Mit-
telalter, Darmstadt 2006, S. 81 (Zitate aus: Vita 
Gregorii, c. 2). 

E-Mail Mense 

47Mit telalter  in  Let te  und  Clarholz ,  e in  Doppel -Klosterjub iläum



St. Laurentius in Clarholz:  
Romanische Motive in gotischen 
Gewölben

Die katholische Pfarrkirche St. Laurentius in Clar-
holz ist Teil eines historischen Ensembles, das mit 
seinem Häuserkranz, der den nördlich gelegenen 
Kirchenvorplatz umschließt, den alten Dorfkern 
ausmacht. Wer zunächst einen interessierten 
Rundgang unternimmt, wird überrascht feststel-
len, dass sich ihm südlich der Kirche das weitläu-
fige und reizvolle Areal einer ehemaligen Kloster-
anlage darbietet. Sie verdankt ihre Existenz einer 
Stiftung des Edlen Rudolf von Steinfurt, der im 
Jahre 1133 dem damals jungen Prämonstratenser-
orden Güter zwischen Ems und Lippe überließ zur 
Gründung eines Klosters in Lette für die Frauen 
und in Clarholz für die Männer. Bei Clarholz kreuzte 
die Fernstraße Münster–Paderborn das Tal des 
Axtbachs, der von den Beckumer Bergen der Ems 
zufließt. Im 14. Jahrhundert verlief hier auch die 
Fernhandels-Verbindung zwischen Bielefeld und 
Hamm. Schon früh wurde ein Klosterspital einge-
richtet, um Reisende zu versorgen.1

Zentrum eines Klosters ist die Kirche. Mit ihrem 
Bau wurde sofort begonnen, 1175 war sie fertigge-
stellt. Zur Weihe durch Bischof Arnold von Osna-
brück erhielt sie eine Reliquie des erst wenige 
Jahre zuvor in Canterbury ermordeten Erzbischofs 
Thomas Becket. Das kostbare Reliquiar, wohl in 
Frankreich hergestellt, wo Thomas Becket in den 
neuen Orden der Zisterzienser und Prämonstra-
tenser viel Sympathie genoss wegen seines Wider-
stands gegen den englischen König, ist heute noch 
im Besitz der Kirchengemeinde. Aus der frühen 
Zeit sind auch zwei eindrucksvolle bronzene 
Löwenköpfe als Türzieher am Westportal erhalten. 
Von nachhaltiger Bedeutung war dann der Umbau 
der ursprünglich flach gedeckten romanischen 
Basilika zu einer gotischen Hallenkirche ab etwa 
1320, so wie sie auch jetzt noch besteht. Dabei 
wurde der Grundriss, das heißt die Kreuzform der 
Kirche gewahrt. Die vorhandenen Mauern wurden 
erhöht und mit Gewölben überfangen, in den Sei-
tenschiffen mit einem einfachen Kreuzgratge-
wölbe, im Mittel- und Querschiff mit einem Kreuz-
rippengewölbe. Der Altarraum wurde zu einem 
großen Chor erweitert. 

Clarholz: Gesamtansicht des Bildprogramms – als Spiegel-Projektion

48 Mit telalter  in  Let te  und  Clarholz ,  e in  Doppel -Klosterjub iläum



Bei einem Kreuzrippengewölbe wird die gesamte 
Länge des Kirchenschiffs und der Seitenschiffe in 
kleine Abschnitte eingeteilt. Diese sogenannten 
„Joche“ sind jeweils überwölbt mit einer Art Kup-
pel, die getragen wird von überkreuz verlaufenden 
Rippen. Im Scheitel befindet sich ein Schlussstein, 
der oft auf besondere Weise mit Bildwerken 
geschmückt ist. Wo die Rippen oben zum Schluss-
stein hin zusammenlaufen, bilden sie Zwickel, drei-
eckige freie Zwischenräume, die sich für gemalte 
Verzierungen anbieten. In Clarholz wurden in die 
Zwickel von vier Jochen Tierbilder, aber auch Mon-
sterwesen sowie einige wenige pflanzliche Ele-
mente eingebracht, in „flotter und sicherer Pinsel-
führung“ gemalt, „ungewöhnlich reizvoll und 
ansprechend“.2 Die Figuren sind, mit einer Aus-
nahme und abgesehen von den floralen Ele-
menten, einheitlich in einem intensiven Oxydrot 
(„Ochsenblut“) gehalten, was ihnen deutliche Kon-
turen und ein fast scherenschnittartiges Aussehen 
verleiht.

Vermutlich im 19. Jahrhundert waren diese Male-
reien übertüncht worden – aus dem damals 
modernen „Streben nach sichtbarer Wirkung des 
Baumaterials, bisweilen gemischt mit roman-
tischer Begeisterung für urtümliches Mauerwerk“. 
Nach dem Zweiten Weltkrieg setzte sich in ganz 
Europa die Erkenntnis durch, „dass mittelalterliche 
Architektur ohne Fassung ein Körper ohne Haut 
ist“.3 In Clarholz wurden 1957 bei Restaurierungs-
arbeiten die Ausmalungen des 14. Jahrhunderts 
aufgedeckt und 1958 unter Leitung der langjäh-
rigen Hauptkonservatorin des Westfälischen 
Amtes für Denkmalpflege in Münster, Dr. Hilde 
Claussen, freigelegt. In ihrem umfangreichen 
Arbeits- und Erfahrungsbericht formuliert sie auch 
Ansätze einer Bilddeutung. Dabei legt sie sehr aus-
führlich den ikonographischen Kontext der Bildge-
staltung dar, das heißt deren enge Bindung an 
überlieferte Formen, und gesteht darüber hinaus 
einem Teil der Malereien zu, dass „Gedanken sym-
bolischer Art doch für einige Bilder bestimmend“ 
gewesen seien. Insgesamt kommt sie aber zu dem 
Ergebnis: „Ein zusammenhängendes Programm 
darf man wohl kaum vermuten, denn augen-
scheinlich geht aus der Anordnung hervor, dass 
der Wunsch nach dekorativer Wirkung im Vorder-

grund gestanden hat.“5 Dieser Einschätzung, die 
sich wohl einer grundsätzlichen Vorsicht gegen-
über inhaltlichen Festlegungen in der Nachkriegs-
zeit sowie der zeittypischen Bevorzugung der iko-
nographischen Methode verdankt, muss man nicht 
folgen. Im Gegenteil: Wahrscheinlicher ist die 
Annahme, „dass nichts, aber auch gar nichts, in 
dieser Bilderwelt zufällig ist“.6 Konkreter gesagt: 
„Im christlichen Denken des Mittelalters trägt 
jedes Element der realen Welt in sich eine oder 
mehrere Botschaften, die auf die spirituelle Welt 
verweisen.“7 Um das zu überprüfen, muss man 
sich den rätselhaft und fremd wirkenden Male-
reien mit ruhigem Blick zuwenden. 

Zunächst einmal: Dass in der Zeit um 1340, die 
meistens schon als „spätgotisch“ angegeben wird, 
in ein solches Gewölbe noch Bilder eingebracht 
werden, die von der Formensprache her als roma-
nisch anzusehen sind, das heißt, die damals eigent-
lich schon als ‚unmodern’ gelten mussten, ist 
höchst erstaunlich! Einmal abgesehen von 
Ungleichzeitigkeiten in der kunsthistorischen Ent-
wicklung: Es könnte sein, dass diese ungewöhn-
liche Entscheidung bewusst getroffen worden ist, 
und von daher ist vorstellbar, dass die Auswahl der 
Bilder und ihre Zuordnung zueinander auf eine 
Weise vorgenommen wurde, die es erlaubt, einer 
geistlichen Idee, einer theologischen Konzeption 
Ausdruck zu verleihen. Dieser Spur wird im Fol-
genden nachgegangen werden. Dass die schritt-
weise entfalteten Interpretationen als Vorschläge 
anzusehen sind, die hypothetischen Charakter 
haben, versteht sich von selbst. 

Die vier mit Bildern ausgestatteten Joche befinden 
sich vorne in der Kirche, zwei in den Seitenarmen 
des Querschiffs, eins im Zentrum des kreuzför-
migen Grundrisses der Kirche (Vierung) und eines 
im Chor, insgesamt also in dem Teil der Kirche, der 
den Prämonstratenser-Konventualen vorbehalten 
war. 

Nördliches Querschiff

Betritt man die Kirche vom Kirchenvorplatz her 
durch den (erst im 19. Jahrhundert eingerichteten) 

49Mit telalter  in  Let te  und  Clarholz ,  e in  Doppel -Klosterjub iläum



Nordeingang, erblickt man gleich links an der 
Decke das am einfachsten gestaltete Bildensem-
ble. Seine Deutung ist, mit Kenntnis der roma-
nischen Bildsymbolik, relativ leicht. Wir sehen 
einen zweifüßigen Drachen, in mittelalterlicher 
Bildsprache eine Verkörperung des Satans, und 
ihm gegenüber einen (heraldisch-majestätisch sti-
lisierten) Adler, der in Fortschreibung alttesta-
mentlicher Gottessymbolik (vgl. Dtn 32,11) und in 
dieser kontrapunktischen Gegenüberstellung 
ohne Zweifel Christus darstellt, als sieghaft Aufer-
standenen (nach Hrabanus Maurus). Man bezog 
sich damals neben der Bibel vor allem auf ein Buch 
namens Physiologus, das über Jahrhunderte sehr 
populär war und Tiergeschichten mit allegorisch-
moralischen Deutungen enthielt.8 Quer dazu ste-
hen sich ein Löwe und ein Greif gegenüber. Der 
Löwe ist an sich mehrdeutig in der mittelalter-
lichen Symbolik. Er kann Ausdruck von Stärke und 
weltlichem Machtanspruch sein, sowie Symbol 
der Auferstehung Christi (vgl. Offb 5,5: „Löwe aus 
dem Stamme Juda“) und Erkennungszeichen des 
Evangelisten Markus, aber auch eine Stellvertre-
terfigur des Teufels. Da der Greif eindeutiges Chri-
stussymbol ist (als Chimäre aus Löwe und Adler 
die zwei Naturen Christi verbildlichend)9 und es 
hier offenbar um ‚profilierte Konfrontation’ geht, 
muss man den Löwen mit seiner aggressiv erho-
benen Tatze neben dem Drachen in diesem Fall 
als Verkörperung des Bösen ansehen, entspre-
chend dem Wort des Apostels Petrus: „Seid nüch-
tern und wachet! Denn euer Widersacher, der 
Teufel, geht umher wie ein brüllender Löwe, 
suchend wen er verschlinge.“ (1 Petr 5,8) Als Par-
allele kann das Beispiel vom Westportal der Über-
wasserkirche im nicht weit entfernten Münster 
dienen: Ein Greif schlägt einen Löwen, und links 
daneben: Ein Adler (fragm.) schlägt einen Affen.

Südliches Querschiff

Wenn man nun zunächst auf die andere Seite 
wechselt und in den südlichen Querschiffarm geht, 
stellt man sofort strukturelle Unterschiede fest. 
Hier stehen sich zwar einerseits ebenfalls zwei Ein-
zelfiguren gegenüber, die leicht als Einhorn und 
als Hirsch zu identifizieren sind, beide gelten 
jedoch als Positiv-Symbole, sie können Christus 
darstellen, aber auch jeden Getauften als Nach-
folger Christi meinen. Mit dem Hirsch wurden die 
Tugenden der Gottesliebe (vgl. Ps 42,2) und des 
Starkmuts im spirituellen Kampf gegen den Satan 
verbunden, im Einhorn sah man die Tugenden der 
Sanftmut und der Demut (gesenktes Horn) darge-
stellt – darin klingt auch ein Bezug zu Maria an, 
der auf vielen Gemälden des Mittelalters ein Ein-
horn beigesellt ist. – Quer dazu sind Doppelfiguren 
angebracht. Auf der Innenseite lassen sich zwei 
geflügelte, pelzig behaarte Männer ausmachen, 
die mit Schwertern aufeinander losgehen, luzife-
rische Wesen, die mit Lust Krieg und Gewalt vor-
zuführen scheinen. Außen ist ein Affenmann zu 
sehen, der einer Eule einen Spiegel, Symbol der 
Eitelkeit und des Stolzes, vorhält.10 Der Satan wird 
im Mittelalter als „Affe Gottes“ bezeichnet, weil 
er sich göttliche Möglichkeiten anmaßt (vgl. die 
Versuchungen Jesu, Mt 4), die Menschen jedoch 
mit Blendwerk zu betrügen versucht. 

Interessant ist die Eule, die an ihrem Krummschna-
bel zu erkennen ist. Als einzige Figur wurde sie 
nicht in dem einheitlichen Dunkelrot gemalt, son-
dern durch ein beige-weißliches Kleid hervorge-
hoben, das ebenso wie ihre Art zu sitzen an eine 
Taube erinnert. Außerdem wird sie von einer grü-

Münster, 
Überwasser
kirche: Adler 

schlägt Affen, 
Greif schlägt 

Löwen

Clarholz: Eule und Affenmann

50 Mit telalter  in  Let te  und  Clarholz ,  e in  Doppel -Klosterjub iläum



nen Ranke umgeben, so dass man unwillkürlich an 
eine Braut denkt. In der romanischen Kunst wer-
den häufig mehrere ‚Folien’ übereinandergelegt, 
auf diese Weise können breiter entfaltete Erzähl-
zusammenhänge punktuell verdichtet werden. 
Nach dem Physiologus ist das Käuzchen ein Chri-
stus-Symbol, weil dieser, wie es heißt, ähnlich dem 
Nacht-Vogel „das Dunkel liebte“, in das er aus 
freien Stücken hinabgestiegen sei: „Er hat sich 
selbst erniedrigt, um alle zu erlösen und uns zu 
erhöhen.“11 Nach einer Äsopischen Fabel ist die 
Eule das Inbild von Klugheit und weitsichtigem 
Rat.12 Die Taube erscheint in der Bibel nicht nur 
als das Emblem des Heiligen Geistes, sondern dient 
in frühchristlichen Kunstwerken auch als Hinweis 
auf das himmlischen Friedensreich. 

Eine Darstellung wie die in Clarholz ist in der Kunst-
geschichte eher selten und jedenfalls kein bloßes 
Zufallsprodukt. Man kann davon ausgehen, dass 
die theologischen Berater (sie waren, bis auf Aus-
nahmen z.B. im Kathedralbau, die eigentlichen 
„Künstler“) den ausführenden Malern eine wohl-
überlegte Konzeption vorgegeben haben, in der 
man zwar das Arsenal vorhandener Bilder nutzte, 
aber doch Abweichungen vornahm, um eigene 
Akzente zu setzen und spezifische Inhalte zu for-
mulieren. Ein planvolles konzeptionelles Vorgehen 
zeigt sich allein schon in der didaktischen Abstu-
fung der Inhalte: vom Allgemeinen im nördlichen 
Querarm (Kampf gegen das Böse) zum Anschau-
lich-Konkreten im südlichen Querarm (typische 
Versuchungen sowie Tugenden, die ihnen entge-
gengesetzt werden). 

Ein Vergleich mit Deckenmalereien im Schleswiger 
Dom-Kreuzgang (um 1330) ist aufschlussreich: Dort 
tritt in wiederholten Szenen ein Affe auf, der einen 
Spiegel hochhält, nur für sich selbst, jeweils beglei-
tet von zwei Eulen, die in keiner erkennbaren 
Beziehung zu ihm stehen. Das alles ist dort plaka-
tiv und direkt-demonstrativ angeordnet, die 
üppigen Ranken, von denen die Felder begrenzt 
werden, bleiben reines Dekor. Die gesamte Decke 
des Kreuzgangs ist überbordend ausgefüllt mit 
mythischen Figuren, Mischwesen und Monstern, 
sie stellt auf erdrückende Weise die Welt dar, wie 
sie damals empfunden wurde: als wirren Kampf-

platz der Dämonen. In dieser Konzeption sind auch 
die Eulen reine Negativ-Symbole, wie man sie aus 
dem Alten Testament bis hin zu den Märchen der 
Brüder Grimm kennt. Theologisch aufgefangen 
wird diese Welt-Anschauung allerdings durch die 
großflächigen Zeichnungen des Lebens Jesu an 
den Seitenwänden des Kreuzgangs. 

Vierung

Das Bildensemble in der Mitte wartet in allen vier 
Zwickeln mit Figuren-Paaren und auch mit neuen 
Tiersymbolen und Mischwesen auf. Es wirkt auf 
den ersten Blick noch rätselhafter, weil sich kein 
direkter Anhaltspunkt in Form einer eindeutigen 
Symbolfigur anbietet. Wir entdecken aber bei 
genauer Betrachtung auf der rechten Seite, und 
zwar Rücken an Rücken mit den kämpfenden Flü-
gelmännern des vorher besprochenen Ensembles, 
zwei männliche Wesen, die sich offenbar mit Wor-
ten anfeinden. Sie besitzen Tierleiber mit monster-
artigen Doppelschwänzen und gehören damit 
sicher ebenfalls der Negativ-Seite an. Auf dem Kopf 
tragen sie Kapuzen, die man als Gugeln identifizie-
ren kann, damals übliche und volkstümliche Kopf-
bedeckungen der Männer, die aber im Spätmittel-
alter aus der Sicht kultivierter Städter auch schon 
zur spöttischen Kennzeichnung von „Tölpeln“ 
(„dörpern“), das heißt Narren dienten. Es kann sich 
allerdings auch um die Kutte von Ordensangehö-
rigen handeln, so dass man an selbstironische Par-
odie denken könnte. Solche Formen des Spotts, 
der hintergründig- systeminternen Kritik, waren 
in der kirchlichen Kunst des Mittelalters durchaus 
möglich und üblich. Ein schönes Beispiel dafür: An 
der ehemaligen Sakristei der Stiftsruine von Bad 
Hersfeld befindet sich ein Kapitell, das einen 

Schleswig, Dom: Affe mit Spiegel

51Mit telalter  in  Let te  und  Clarholz ,  e in  Doppel -Klosterjub iläum



Mönch mit einem fett grinsenden Schweinekopf 
zeigt; in den Klauen hält er krampfhaft einen 
Kasten fest, der wohl gefüllt ist mit „Wertsachen“.
Schaut man sich jetzt die anderen Paare an: die 
Adler mit ihren Geierhälsen, die keineswegs heral-
disch angeordneten, sondern umeinander schlei-
chenden Löwen und auch die Kraniche, die nach 
antiken Erzählungen Symbole der Klugheit, Wach-
samkeit und Fürsorge für die Gemeinschaft sind13 
und darüber hinaus auch als Liebesvögel gelten, 
hier allerdings keinen Balztanz vorführen, sondern 
sich angiften14, stellt man fest: Alle liegen mitei-
nander im Streit! Vermutlich soll dies die Welt ver-
anschaulichen, „wie sie ist“, das heißt wie sie 
damals erfahren und empfunden wurde – eine 
ganz andere, eigenwilligere Darstellung verglichen 

mit dem Schleswiger Kreuzgang. So pessimistisch 
konnten die Lebensverhältnisse um und nach 1300 
tatsächlich von den Zeitgenossen gesehen werden 
angesichts der Kämpfe zwischen Papst und Kaiser 
und dem Niedergang beider „Reiche“; der Vere-
lendung großer Teile der Landbevölkerung und 
wachsender sozialer Spannungen in den Städten; 
von Geldentwertung und Hungersnöten, Epide-
mien und Erwartungen des Weltendes. Ein eigen-
tümliches Detail könnte diese Deutung stützen. 
Auch wenn es andernorts, rein formal gesehen, 
fast identisch erscheinende Vorlagen gibt, die aus-
schließlich dekorative Funktion innehaben: Das 
stilisierte Bäumchen zwischen den Adlern erinnert 
in diesem Kontext stark an die bekannten Darstel-
lungen vom Sündenfall im Paradies, an den Baum 
der Versuchung mit Adam und Eva zu seiner Lin-
ken und Rechten. Das bedeutet: Bekannte Vorla-
gen werden offensichtlich bewusst mit künstle-
rischer Absicht verändert, um eine – modern 
gesprochen – verfremdete Einstellung zu gewinnen, 
die kritische Sichtweisen ermöglicht. Theologisch 
aufgefangen wird dieses Bildensemble durch die 
Darstellung des majestätischen Adlers auf dem 
Schlussstein, der – wie schon im ersten Bildensem-
ble – den auferstandenen Christus repräsentiert.  

Chorraum

Das letzte Bildarrangement befindet sich im Chor-
raum, dem Teil der Kirche, wo der Altar steht und 
das sakramentale Erlösungsgeschehen gefeiert 
wird. Der religiös geprägte Betrachter erwartet im 
Deckengemälde jetzt vielleicht so etwas wie „Hei-
lung“, eine Aufhebung der bisherigen Spannungen, 
das Transzendieren in eine endzeitlich erlöste 
Welt, zumal auf den ersten Blick die vielfältigen 
grünen Ranken ins Auge fallen, die jede Figur 
umgeben – ähnlich denen der oben genannten 
Eule, die ja als vorbildhaftes Christus-Symbol und 
darüber hinaus als „Braut Christi“, als im Glauben 
gefestigte, der Versuchung trotzende Seele auftrat. 
Wer jetzt aber genau hinschaut, muss enttäuscht 
oder gar schockiert sein: Es scheint sich nichts 
geändert zu haben. Ein Drache, prächtiger als 
zuvor, ist zur Stelle; zwei Vogelpaare in Konfronta-
tion; schließlich ein großer Adler mit rampo-

Bad Hersfeld, Stiftsruine: Mönchs-Karikatur

Hildesheim, Michaeliskirche: Adam und Eva  

52 Mit telalter  in  Let te  und  Clarholz ,  e in  Doppel -Klosterjub iläum



niertem Gefieder, der einen Geierhals und einen 
Monster-Unterleib besitzt – kein mächtiger Wider-
sacher gegen den Satansdrachen also. Könnte die-
ses Bild wiederum eine Karikatur sein? Es befindet 
sich in paralleler Position mit den „Mönchen“ im 
Mittel-Ensemble – hier oben im Chor, dem „Sanc-
tuarium“ als Ort des priesterlichen Opfer-Dienstes, 
würde es sich dann um eine Kritik an den geweih-
ten Nachfolgern Christi handeln, möglicherweise 
auch an dem Nachfolger Christi, dem Papst, und 
diese Kritik wäre vernichtend: Mit seinem Schlan-
gen-Unterleib verschlingt er hinterrücks einen 
Fisch, der ja das bekannte Erkennungszeichen der 
Christen im spätantiken Rom war! Historisch-kon-
kreter Hintergrund: Papst Bonifaz VIII. hatte 1302 
in einem Auswuchs an Machtwahn gefordert, alle 
Welt müsse sich seinen Dekreten bedingungslos 
unterwerfen. 

Die beiden Adler im Nachbarfeld tragen an den 
Flügeln kleine Dreipässe: Priester, mit dem Siegel 
Gottes bezeichnet? Sie verharren in Konfrontation. 
Ihnen gegenüber zwei Hähne, die immerhin ihre 
Kampfhaltung aufgegeben haben.15 Schärfer 
erlebt man sie als Kampfhähne in der ehemaligen 
Stiftskirche von Neuenheerse, wo sie allerdings 
geringelte Schwänze tragen und sich dadurch als 
Basilisken kenntlich machen (um 1100). Der Dra-
che im letzten Zwickel hat seinen Hals gebeugt und 
erscheint trotz großer Aufmachung geschwächt 
– oder hingeneigt zum (vorgeblichen) Christus-
Adler? Hat sich also doch schon etwas gebessert 
oder nicht? Und dann die unübersehbaren Ranken 
um jede einzelne der Figuren – wie passt das 
zusammen? 

Mit vorsichtiger Gewissheit lässt sich als Aussage 
dieses vielschichtigen Bildensembles annehmen: 
Die Welt ist zwar schlimm und korrumpiert, und 
das trifft auch bis in den Kern der ecclesia zu, aber 
sie ist nicht verloren! Das Mysterium der Erlösung 
wird auf dem Altar unter diesen Bildern vollzogen, 
und dort ist letztlich auch das Böse ‚aufgehoben’. 
Auch darin besteht, wie oben skizziert, eine Par-
allele zu Schleswig – hier in einer kreativen Fort-
entwicklung mit einer theologischen Zuspitzung! 
Dazu passt der Schlussstein, der einen sechsstrah-
ligen Stern trägt. Er zitiert vermutlich Num 24,17: 
„Ein Stern wird aufgehen aus Jakob ...“ und evo-
ziert damit gleichzeitig das Bild des Sterns über 
der Krippe von Bethlehem (Mt 2,10), Zeichen der 
Hoffnung schlechthin. In der Mitte weist er einen 
mit bloßem Auge kaum wahrnehmbaren Kranz 
von Rosenblütenblättern auf, wohl ein Hinweis auf 
Maria als Mutter des Erlösers, der alle Kirchen des 
Prämonstratenserordens gewidmet sind. 

Paderborn, Dom: Streitende Hähne

Neuenheerse, St. Saturnina: Streitende Basilisken

53Mit telalter  in  Let te  und  Clarholz ,  e in  Doppel -Klosterjub iläum



Schlusssteine

Es wurde deutlich, dass den Schlusssteinen in der 
Mittelachse eine besondere Funktion zukommt: 
Sie bilden sozusagen das theologisch-spirituelle 
Rückgrat der Kirche. Im Zusammenhang des vor-
liegenden komplexen Bildprogramms, das eine 
verwirrende und stark pessimistisch geprägte 
Weltsicht spiegelt, bilden sie das unveränderlich 
Positive und Verlässliche des Glaubens ab. Ergänzt 
wird die Reihe durch den Schlussstein über dem 
(früheren) Hochaltar mit einer Darstellung des 
Gotteslamms. Das Symbol ist von der Bibel vorge-
geben. Es erinnert einmal an Johannes den Täufer 
(Joh 1,29), dessen Leben als „Wegbereiter“ sich 
der hl. Norbert zum Vorbild nahm, dann aber vor 
allem an das „geschlachtete Lamm“ aus dem fünf-
ten Kapitel der Johannesoffenbarung und damit 
an den Opfertod Jesu am Kreuz sowie die Rolle des 
erhöhten Herrn als endzeitlicher Richter. Auf diese 

Weise wird das gesamte Leben und Wirken Christi 
in evokativ erschließbaren „Stichworten“ erzählt 
und zugleich durch einprägsame Symbole verkün-
det. Wenn diese Deutungshypothesen akzeptabel 
sind, ergibt sich als Gesamteindruck ein hoch dif-
ferenziertes, aber geschlossenes und überra-
schend ‚modernes’ theologisches Konzept, das uns 
keine trivialen Seligkeiten oder barocken Jubels-
zenen vorspielt. Vielleicht musste es deshalb in der 
damals schon antiquierten romanischen Bildspra-
che ausgeführt werden, die beides kann: verhüllen 
und offenlegen. 

Zuletzt ein vergleichender Blick auf die bedeu-
tenden Deckenmalereien in der spätromanischen 
Soester Kirche Maria zur Höhe („Hohnekirche“), 
die um 1220, also etwa hundert Jahre früher ent-
standen sind. Sie zeigen ein wunderbar harmo-
nisch angelegtes Bildensemble, verteilt auf die 
gesamte Deckenfläche in Mittelschiff, Seitenschif-

Clarholz, Schlussstein: Stern mit Rosenblüten

54 Mit telalter  in  Let te  und  Clarholz ,  e in  Doppel -Klosterjub iläum



Soest, Hohnekirche: Gewölbe

fen sowie Chor. Man nimmt höchst dekorativ sti-
lisierte Stern- und Baum-Motive wahr, die vermut-
lich für Himmel und Erde stehen, und eine große 
Zahl von unterschiedlichen Tieren – so dass auf 
den ersten Blick der Eindruck entstehen kann, es 
handele sich um die Darstellung des Paradieses. 
Bei genauerer Betrachtung fällt jedoch auf, dass 
sämtliche Tiere Monster sind, wobei positiv kon-
notierte Tiere wie Hirsch und Kranich als „korrum-
piert“, sozusagen ‚vermonstert’ dargestellt wer-
den. Man kann also sagen, dass es sich bei dem 
Deckengemälde in der Tat um die Schöpfung 
Gottes handelt, allerdings mit dem Zusatz: Sie war 
als Paradies gedacht, ist aber „gefallen“! Insofern 
liegt hier eine – ästhetisch faszinierende – Beschrei-
bung der Welt vor, wie sie im hohen Mittelalter 
wahrgenommen und interpretiert wurde: als 
durch und durch vom Bösen geprägt und bedroht, 
aber grundsätzlich doch „hell“, weil sub specie 
aeternitatis geordnet und in Gott geborgen. Dieses 

Tableau findet oberhalb des Altars Ziel und 
Abschluss in einer Darstellung des thronenden 
Christus (Majestas).

Über den zu Beginn erwähnten Handelsweg Biele-
feld–Hamm war Clarholz mit Soest verbunden und 
man darf davon ausgehen, dass das Deckenge-
mälde der Hohnekirche bekannt gewesen ist. Der 
Vergleich bestätigt zunächst die Eigenständigkeit 
der Clarholzer „Künstler“ (d.h. der maßgeblichen 
Theologen), man hat nicht den Eindruck, dass sie 
vom Soester Vorbild ‚abhängig’ gewesen sind. Im 
Gegenteil: Sie haben diese Vorlage wie auch die 
des Schleswiger Kreuzgangs zum Anlass genom-
men, um mit denselben Mitteln, den Ausdrucks-
formen der romanischen Symbolik, in einer ver-
änderten Zeit eine deutlich veränderte Konzeption 
zu gestalten. Erkennbar ist, dass eine Konzentra-
tion, aber auch eine Dramatisierung erfolgte, die 
mit einer pointierteren Didaktisierung einhergeht. 

55Mit telalter  in  Let te  und  Clarholz ,  e in  Doppel -Klosterjub iläum



Dabei werden gezielt auch künstlerische Mittel 
wie Ironie und Satire eingesetzt, die schon Aus-
druck einer Erzählidee sind. Erwähnt wurde bereits 
die theologisch-didaktische Steigerung, die man 
auf der Querschiff-Achse zwischen nördlichem und 
südlichem Bild-Arrangement feststellen kann: 
Während das nördliche Bild-Ensemble in seinen 
dualistischen Gegenüberstellungen sozusagen 
noch den statischen Charakter der Soester Decke 
spiegelt, wird im südlichen Bild-Ensemble das 
Bestreben nach Konkretisierung offensichtlich – es 
ist also, allgemein gesprochen, ‚Bewegung’ zu 
erkennen. Insofern deutet die Clarholzer Gewöl-
bemalerei bereits die Erzählfreude spätgotischer 
Tafelaltäre, Fastentücher und Wandmalereien an, 
die sich von der Vermittlung von dogmatischen 
und ethischen „Sätzen“ löst und dem Betrachter 
die biblische Geschichte in anschaulichen Bilder-
bögen vor Augen stellt. 

Die Clarholzer Deckenmalerei ist als Über-
gangsphänomen zu sehen. Insgesamt lässt sich 
darin eine sensible Reaktion auf die veränderten 
historischen Verhältnisse erkennen, die Welt wird 
nunmehr als bedrohlicher gefährdet, als undurch-
schaubarer und brüchiger wahrgenommen. Die 
Eindeutigkeit der Soester Aussage ist verloren 
gegangen, ihre demonstrative Gewissheit eines 
guten Endes ist einem nur indirekt geäußerten 
theologischen Optimismus gewichen. Doch dieser 
Situation scheinen sich die Prämonstratenser 
bewusst gewesen zu sein – und bereit, ihr mit 
moderneren Antworten zu begegnen. 

Clarholz, St. Laurentius

mense.jc@gmx.de

56 Mit telalter  in  Let te  und  Clarholz ,  e in  Doppel -Klosterjub iläum



Quellennachweise und Anmerkungen 

1	 Vgl. Meier, Johannes: Das Kloster Clarholz mit 
den Pfarrkirchen von Lette und Beelen, 
Lindenberg 2005.

2	 Claussen, Hilde: Die ehemalige Prämonstra-
tenserkirche in Clarholz und ihre neuent-
deckten Gewölbemalereien, in: Westfalen 37 
(1959), S. 185.

3	 Bericht d. Vereins f. Geschichte und Alter-
tumskunde Westfalens, in: Westf. Zeitschrift 
1961, S. 350.

4	 Claussen, (wie Anm. 2), S. 198. 

5	 Clausen, wie vor 

6	 Tetzlaff, Ingeborg: Romanische Kapitelle in 
Frankreich, Köln 1976, S. 31.

7	 Tesnière, Marie-Hélène: Bestiaire médiéval, 
Paris 2006, S. 11 (Übers. JM). 

8	 Zu den Tiersymbolen vgl. Physiologus. Natur-
kunde in frühchristl. Deutung, 3. Aufl., Hanau 
1998 

9	 Vgl. Champeaux, Gérard de/Sébastien Sterckx: 
Introduction au Monde des Symboles, St. 
Léger-Vauban 1980, S. 278: „le griffon qui com-
munique la vie nouvelle et immortelle“.

10	 Dass es sich um einen Spiegel handelt, wird 
von H. Claussen durch den Fund von Glas-
resten, aber auch mit Hilfe von Motivverglei-
chen nachgewiesen; s. Claussen (wie Anm. 
2), S. 194ff.

11	 Physiologus (wie Anm. 8), Nr. 5. – Das Bestia-
rium von Aberdeen (12. Jh.) stellt ausdrücklich 
fest, es sei zu unterscheiden zwischen der 
„owl“ (lat. „bubo“), die als Symbol des Sünders 
ausgewiesen ist, und der „night-owl“ bzw. 
„night-crow“, nämlich der (griech.) „nyktikorax“ 
des Physiologus. Dazu heißt es einerseits (in d. 
engl. Übers.): „In a mystic sense, the night-owl 
signifies Christ“, und andererseits: „The night-
owl keeps watch in the night, as when the righ-
teous man, alert to the darkness of sinners, 
avoids their errors.“ (Aberdeen Uni. Lib. MS 24, 
Folio 51r, 35v, 36r). 

12	 Aesopische Fabeln, bearb. v. A. Hausrath,  
München 1940, S. 46f.

13	 Plinius Naturgeschichte, Bd. I, 10, Rostock/
Greifswald 1764: „Zur Nachtzeit haben [die 
Kraniche] Wachten, welche einen Stein in der 
Klaue halten, welcher sie als nachlässig 
verräth, wenn er im Schlafe los wird und 
niederfällt.“ (S. 407) – Vgl. die Darstellung am 
Dom zu Münster (Paradies, östl. Außen-
wand). 

14	 Der Bildtypus der „verschlungenen Hälse“ ist 
zudem ein in der Romanik verbreiteter Nega-
tiv-Topos, meist ausgeführt von langhalsigen 
Basilisken, vgl. Taufstein der Antoniterkirche 
in Köln; andere Beispiele: Hildesheim, Micha-
eliskirche (westl. Chorabtrennung); Königslut-
ter, Kreuzgang; Obermarsberg, Nicolaikirche 
(Portal); Münster, Dom (Paradies), Heiligen-
stadt, St. Martin u. St. Marien (Kapitelle).

15	 An sich ist der Hahn als Symbol ambivalent. 
Aber in der romanischen Kunst hat er „oft 
den gleichen schlechten Ruf wie der Bock“ 
als Bild der Sinnlichkeit. Darüber hinaus ist 
„die häufige Darstellung aufeinander losge-
hender Hähne [ein] Bild von Zorn, Streitsucht 
und Gewalttat“ (Heinz-Mohr, Gerd: Lexikon 
der Symbole, München 1971, S.133). 

57Mit telalter  in  Let te  und  Clarholz ,  e in  Doppel -Klosterjub iläum



Künstlerin im Fokus : Hildegard Herget

Fusion, Goldbronze 400 cm

58 K ü n s t l e r i n  i m  F o k u s  :  H i l d e g a r d  H e r g e t



1930	 geboren in Remscheid, verstorben 2019 in Salzburg

1951–1953	 Meisterschule für Mode in Stuttgart

1955	 Familiengründung mit sieben Kindern

1975	 Wiederaufnahme des Malstudiums an der Folkwang Hochschule, Essen 

1977	 Eigene Galerie für zeitgenössische Malerei  

1979–1989	 Internationale Sommerakademie Salzburg, Malerei-Bronzeguss-Aquarellmalerei

1989	 Stipendium Carlos Foundation

1998	 Schutz und Freiheit, Bronze Groß Plastik, Haus für Behinderte in Altenmarkt 

2006	 Zeichen am Wege in Bronze, 27 Skulpturen im Botanischen Garten Salzburg

2009	 Großplastik – Fusion – Bonn 

hildegard-herget.de

Hildegard Herget hatte von frühester Jugend zwei 
große Begabungen - die Kunst und den Sport - die 
sie mit großer Leidenschaft verfolgte. 

1955 gründete sie eine Familie und bekam sieben 
Kinder. Nach Lebens- und Ausbildungsstationen in 
Wuppertal, Stuttgart, Essen, Paris, Bozen, Meran 
und Straßburg arbeitete die Künstlerin seit 1981 
bis zu ihrem Tod in Salzburg. Ihre Tätigkeitsbereiche 
waren Skulpturen, Malerei und Grafiken.

In dem gesamten künstlerischen Werk ist der 
Mensch und die Natur das herausragende Thema.
Ihre Aquarelle sind vor allem Farbkompositionen. 
Die Skulpturen und Ölbilder widmen sich der Liebe, 
den menschlichen (Paar)Beziehungen sowie 
Begegnungen mit der Natur und damit der Nähe 
zur Schöpfung.

Hildegard Hergets gesichts- und gliedlose Gestal-
ten, wie sie in Bronze oder in Öl auf Leinwand 
erscheinen, sind auf eine äußerst knappe entindi-
vidualisierte Formensprache reduziert. Die Deper-
sonalisation ermöglicht eine Allgemeingültigkeit, 
die den Menschen in seiner Einsamkeit, Hilfslosig-
keit und Ausgesetztheit zeigt. 

Ein Zitat von ihr ist „Das schwerste in der Kunst ist 
das Einfache, die Konzentration auf das Wesentliche“.

Typisierte Menschen, die mit geneigten Körpern 
und kleinen Köpfen allein auf weiter Flur oder in 
dichtgedrängten Gruppen zusammenstehen, 
lösen unterschiedlichste Assoziationen aus. 

Die Skulpturen erstellte sie im Wachsausschmelz-
verfahren, künstlerisch einmalig und somit unwie-
derholbar. Die Großplastik  - Fusion -  ist in Bonn 
zu sehen (vier Meter hoch, drei Meter breit, eine 
Tonne schwer). Es ist die Verschmelzung zweier 
großer Vögel, sie vermittelt ihre Zuneigung, ihre 
Vereinigung. Das besondere Markenzeichen sind 
die Vogelschwänze, die aus einer Mammutpflanze 
erstellt wurden. 

Bis ins hohe Alter ist Hildegard Herget ihrer Liebe 
zur Malerei und Gestaltung von Bronzeplastiken 
nachgegangen. Hildegard Herget wollte mit Ihren 
Kunstwerken Menschen Freude bereiten.

Künstlerin im Fokus : Hildegard Herget

59



Königin, Öl auf Leinwand, 180x50 cm

Schutz und Freiheit, Goldbronze 193 cm

60 Künstler in  im  Fokus  :  H i ldegard  Herget



Hohe Figuren, Goldbronze 180 cm oben rechts:
Mutter und Tochter, Goldbronze 90 cm

Gezeiten - Werden und Vergehen, 
Bronze 82 cm

61Künstler in  im  Fokus  :  H i ldegard  Herget



Verwaltungsgebäude mit besonderer Figur
Städtebauliche Neugestaltung in der Nähe des Paderborner Domplatzes

Carmen Matery-Meding

Wie der Bereich zwischen Domplatz und Heier-
straße zukunftsorientiert gestaltet werden kann, 
beschäftigt das Erzbischöfliche Generalvikariat 
schon seit vielen Jahren. Ziel war es im Jahre 2016, 
nachhaltige architektonische Lösungen zu finden 
um das zentral gelegene Areal mit dem damaligen 
Raumbedarf der Bistumsverwaltung zu verknüp-
fen. Ein Gebäudeensemble aus Verwaltungsflä-
chen und zusätzlichen Wohnungen sowie Gewer-
beeinheiten sollte entstehen.

Dieses ‚neue Gesicht´ hatte der besonderen Lage 
des Planungsgebietes Rechnung zu tragen. Im Hin-
blick auf die Geschichte des Terrains sowie für die 
städtebauliche Bedeutung der Domstadt galt es, 
einen Architekturwettbewerb auszuloben. Krea-
tive, dem historischen Kontext angemessene 
Lösungen, sollten gefunden werden. Ein Preisge-
richt von 30 Expertinnen und Experten hatte im 
Frühjahr 2016 die Aufgabe, die acht abgegebenen 
Planungen und die dahinter liegenden Konzepte 
zu bewerten. Nach intensiver Auseinandersetzung 

hatten sich die Jurymitglieder und Mitgliederinnen 
einstimmig und einvernehmlich für einen Entwurf 
entschieden. Das Berliner Architekturbüro ‚Staab 
Architekten´ wurde als Verfasser der besten Arbeit 
prämiert. 

Die klare architektonische Gesamtlösung mit 
einem schlüssigen Gebäudekomplex aus drei Bau-
körpern überzeugte die damalige Jury. Der eigen-
ständige Ausdruck der Gebäude verbindet sich im 
Entwurf ausgezeichnet mit dem geschichtlichen 
Hintergrund des Geländes. Diese Arbeit bietet eine 
bedarfsgerechte Lösung bezogen auf das damalige 
Raumprogramm und wertet gleichzeitig die städ-
tebauliche Situation nachdrücklich auf. Die Gestal-
tungsidee lässt neue öffentliche Wegeverbin-
dungen entstehen. Es ergeben sich zudem 
interessante Blickbeziehungen bezüglich der 
anliegenden Straßen sowie ein halböffentlicher 
Platz. 

Die Hauptzugänge der Baukörper orientieren sich 
zu dieser neugeschaffenen Platzsituation und 
laden zum Verweilen ein. Auch nehmen Teile der 
Gebäude die stadtbildprägende Bruchsteinmauer 
auf. Das heißt, auch im Detail wird die Richtung 
der späteren Fassadengestaltung durch den Ent-
wurfsverfasser definiert. Der Vorsitzende des 
Preisgerichtes Professor Eckhard Gerber fasste das 
Juryurteil wie folgt zusammen: „Der Siegerentwurf 
von Staab Architekten hat nichts Überflüssiges an 
sich. Vor allem spricht er eine Sprache, die zum 
Dom passt.“

Alle damaligen Beteiligten waren sich der Heraus-
forderung von möglichen archäologischen Funden 
des zu bebauenden Gebietes bewusst. Was im 
Jahre 2016 jedoch keiner vorhersehen konnte, 
waren die sich schnell verändernden Raumbedarfe 
im Kontext von bestehenden Verwaltungsflächen 
des Erzbischöflichen Generalvikariats. 

Entwurf für ein weiteres, bisher nicht realisiertes Gebäude aus dem  
Wettbewerbsbeitrag des Architekturbüros Staab Architekten

62



Neues Verwaltungsgebäude für das Generalvikariat Paderborn an der Heiersstraße, 2022

Aus diesem Grunde haben sich die Verantwort-
lichen der Bistumsverwaltung bisher nur für eine 
Teilrealisierung des Wettbewerbes entschieden. 
Momentan ist diese vor- und umsichtige Heran-
gehensweise bezüglich der sich rasant verän-
dernden Kirchenentwicklung angemessen. Die 
Teilrealisierung des Siegerentwurfes ist die Inves
tition in ein neues Verwaltungsgebäude an der 
Heierstraße im Norden des Planungsgebietes. Hier 
entstand in den Jahren 2020/2021 ein zukunfts-
weisendes Gebäude mit besonderem Charakter.

63Verwaltungsgebäude  mit  besonderer  F igur



Das neue Bauwerk verknüpft auf gelungene Weise 
ästhetische Sachlichkeit und Nüchternheit mit 
barocker Verspieltheit, innovative Daten- und 
Energietechnik mit einem überlieferten und fun-
dierten Glaubenssymbol in Gestalt einer traditio-
nellen barocken Marienfigur. Die Madonnenfigur 
steht, integriert in einer Eck-Nische der Fassade, 
für den kirchlichen Bezug des Bauwerkes. Sie zieht 
die Blicke der Passantinnen und Passanten unwei-
gerlich auf sich und macht so nach außen sichtbar, 
was innen im Gebäude „drin“ ist und was Men-
schen hier in ihrem Arbeitsalltag leben.

In den klaren, scharf konturierten Proportionen 
des Baukörpers mit der breit gelagerten Giebel-
stirn und der lang gestreckten Front zur Seiten-
straße fügt es sich harmonisch in das nach Süden 
ansteigende Gelände ein. Zugleich behauptet es 
sich selbstbewusst modern neben dem Rundbau 
des 1989-95 realisierten Verwaltungsgebäudes 
nach Entwürfen des Büros Alexander von Branca 
aus München. Die Bauausführung des neuen 
Gebäudes verantwortete das Ingenieurbüro Driller 
aus Paderborn.

Nach dem Libori-Fest 2019 – für jede und jeden 
Paderborner ein wichtiges Datum – wurde im 
August desselben Jahres mit den Arbeiten begon-
nen und ein bis dahin an gleicher Stelle bestehen-
des Gebäude abgetragen. Ab September 2019 
folgten erste Gründungsarbeiten und Bohrungen 
für die geplante Wärmepumpe. Archäologen 
forschten zudem auf dem Gelände nach Resten 
der historischen Domburg. Nach umfangreichen 
archäologischen Untersuchungen konnte im April 
2020 mit dem Bau der neuen Immobilie, die drei 
Geschosse umfasst, begonnen werden. Das 
Gebäude wurde im Dezember 2021 von den Mit-
arbeitenden bezogen.

Das Erzbistum Paderborn setzt mit seinem neuen 
Gebäude neue Maßstäbe in den Bereichen Digi-
talisierung und Nachhaltigkeit: 54 moderne 
Arbeitsplätze stehen den Mitarbeiterinnen und 
Mitarbeitern zur Verfügung. Grundwasserkühlung 
für die Infrastruktur, eine Wärmepumpe für die 
Wärmeversorgung und eine Photovoltaikanlage 
auf dem Dach für die Stromversorgung bilden die 
Basis für zukunftsfähige Dienstleistungen.

Der verantwortliche Bereich Bauen des Erzbischöf-
lichen Generalvikariats beschreibt die im neuen 
Verwaltungsgebäude umgesetzte Grundwasser-
kühlung und Wärmepumpentechnik: „Das Wasser 
der Pader dient gleichzeitig zur Kühlung aktiver 
Technik sowie zum Betrieb der Fußbodenheizung. 
Eshandelt sich um eine Wasser-Wasser-Wärme-
pumpe. Das System ist so ausgelegt, dass das 
Grundwasser bei annähernd gleicher Temperatur 
wieder zurückgeführt wird.“ Die installierte  
Photovoltaikanlage hat eine hohe Leistung, die 
zum Eigenverbrauch im Gebäude genutzt wird.

Neues Verwaltungsgebäude für das Erzbischöfliche Generalvikariat Paderborn –  
Architektur und Funktion

Thomas Throenle

64 Verwaltungsgebäude  mit  besonderer  F igur



Abb. 1 Paderborn, Verwaltungsneubau, Stehende Madonna,  
Kalksandstein, Heinrich Papen, um 1700

Abb. 2 Scherfede, Madonna im Ostgiebel der ehem. Zehntscheune, 
Mehlstein, Heinrich Papen, um 1700

65V e r wa lt u n g s g e b äu d e  m i t  b e s o n d e r e r  F i g u r



Im Entwurf zum Neubau des Gebäudes vom Büro 
Volker Staab Architekten aus Berlin war sie nicht 
vorgesehen, die eindrucksvolle barocke Marienfi-
gur, die heute als besonderer Blickfang in einer 
Nische an der Nordost-Ecke der Giebelseite des 
Gebäudes, Heiersstraße 15 ihren Platz gefunden 
hat. (Abb. 1) Erst im Verlauf der Ausarbeitung der 
Planung stellte sich dem Bauherrn die Frage, wie 
die kirchliche Nutzung des Gebäudes auch nach 
außen hin sichtbar gemacht werden könnte. Dazu 
wurde die Fachstelle Kunst um Vorschläge gebe-
ten. Hier bot sich die seltene Gelegenheit, eine 
Marienfigur aus den Beständen des Museums in 
den öffentlichen Stadtraum zu bringen. Dabei 
setzten wir bewusst auf den belebenden Kontrast 
der voluminös-bewegten Barockskulptur zur 
zurückhaltend-formstrengen, geradezu klassisch 
proportionierten Architektur. Der Vorschlag fand 
die Unterstützung der Diözesanbaumeisterin Car-
men Matery-Meding. Er wurde in den zuständigen 
Gremien des Hauses positiv beschieden und nach 
entsprechender Bemusterung durch die Restau-
rierungsfirma ars colendi, Paderborn umgesetzt. 
Für die gewichtige Steinskulptur wurde an der 
Nordost-Ecke des Neubaus eigens eine aufwendig 
ausgeformte Nische geschaffen.

Wenden wir uns dem Bildwerk selbst zu: Es han-
delt sich um eine annähernd lebensgroße, vollrund 
gearbeitete, blockhaft wuchtige Skulptur (H. 180, 
B. 45, T. 30 cm) aus Kalksandstein. Die Rückseite 
ist nur summarisch bearbeitet. Die Oberflächen 
zeigen starke Witterungsschäden. Offenbar hat die 
Figur jahrzehntelang ungeschützt im Freien gestan-
den. Die qualitätvolle Arbeit zeigt die Gottesmut-
ter in Frontalansicht als Himmelskönigin mit Zepter 
in der Rechten und dem Jesuskind auf dem linken 
Arm. Sie steht in verhalten ausgeprägtem Kontra-
post s-förmig bewegt auf einer Plinthe, das leicht 
geneigte, vom Betrachter aus nach links gewandte, 
gekrönte Haupt wird von reichen Haarlocken 

Gelungene Symbiose von Alt und Neu –  
Eine Madonna des Barockbildhauers  
Heinrich Papen (1645–1719)

Christoph Stiegemann

gefasst, die in bewegten Strähnen auf die Schul-
tern herabfallen. Das rundliche jugendliche Antlitz 
ist von typisiertem Zuschnitt, der Blick in die Ferne 
gerichtet. Die Heilige hält in der angewinkelten 
rechten Hand mit feingliedrigen Fingern den Schaft 
eines Szepters, das verloren ist. Mit der linken 
Hand stützt sie den Jesusknaben mit der Weltku-
gel, der als kleiner pausbäckiger Putto mit 
gelocktem Haar gestaltet ist. Die vortretenden 
Partien sind stark fragmentiert. Es fehlen beide 
Unterarme, das linke Bein und der rechte Fuß 
sowie die Hälfte der Weltkugel, auf der die Linke 
des Jesuskindes ruhte und zwei Finger der linken 
Hand Mariens. Sie trägt ein enganliegendes, von 
knittrigen Vertikalfalten durchzogenes Kleid, das 
unter der Brust gegürtet ist. Ein schärpenartig um 
die Schultern gelegtes Tuch wird vor der Brust von 
einer Brosche gehalten. Der um die Schultern 
gelegte virtuos skulptierte Mantel ist diagonal vor 
dem Körper aufgerafft und bildet hier voluminös 
drapierte Faltenbäusche aus.

Aufgrund der charakteristischen Stilmerkmale 
lässt sich das Werk dem bedeutenden Barockbild-
hauer Heinrich Papen (um 1645–1719) zuschreiben, 
der in der 2. Hälfte des 17. Jahrhunderts in Giersha-
gen eine überaus produktive Bildhauerwerkstatt 
unterhielt. Seine Werke spiegeln den Einfluss der 
flämischen Bildhauerkunst des Hochbarock, der 
nach dem Dreißigjährigen Krieg mit der Neuge-
staltung der in die Tiefe gestaffelten Altartrias im 
Paderborner Dom durch Ludovicus Willemssens 
(1630-1702) aus Antwerpen im Hochstift Einzug 
hielt.1 Heinrich Papen hat in dessen Werkstatt 
seine Ausbildung erfahren und sich im Anschluss 
in Giershagen niedergelassen. Das reiche Oeuvre 
wurde 1994 von Gabriele Buchenthal / Heinz Bauer 
monographisch bearbeitet.2 Unsere Marienskulp-
tur kommt in der Publikation allerdings nicht vor. 
Sie wurde erst 2007 im Rahmen der groß ange-
legten Maßnahme zur Inventarisation des beweg-
lichen Kunstgutes im Erzbistum Paderborn im Gar-
ten des Pfarrhauses der katholischen Pfarrei St. 
Vincentius in Scherfede, der ehemaligen Zehnt-
scheune des Klosters Hardehausen entdeckt. Von 
der Forschung bislang übersehen wird sie hier 
erstmals veröffentlicht. 3

66 Verwaltungsgebäude  mit  besonderer  F igur



Das qualitätvolle Werk entspricht in seinem anti-
kisierenden Stil einem häufig wiederkehrenden 
Typus im Oeuvre des Heinrich Papen. Bereits um 
1670 im Frühwerk des Meisters lässt er sich nach-
weisen. Weitere ganz ähnliche großformatige 
Steinskulpturen finden sich etwa im Mutterhaus 
der Vincentinerinnen in Paderborn. Die ausgespro-
chen qualitätvolle, um 1700 geschaffene Madonna 
stammt vom Portal des Landeshospitals in Pader-
born. Auch in Hardehausen findet sich eine stei-
nerne Papen-Madonna, die sich ursprünglich über 
dem östlichen Eingang des 1698 unter Abt Stephan 
Overgaer errichteten Abtshauses befand. Heute 
schmückt sie die Nische über dem Südportal des 
Gebäudes. 

An der Zehntscheune – dem heutigen Pfarrhaus 
– in Scherfede selbst findet sich am Ostgiebel eine 
weitere Nischenfigur der Gottesmutter, die nach 
Kopftyp und Gewandgebung unserer am Verwal-
tungsgebäude jetzt neu aufgestellten Papen-
Madonna entspricht. (Abb. 2) Es gibt allerdings im 
Vergleich zu dieser wie zu den genannten Steinfi-
guren einen charakteristischen Unterschied, der 
das Standmotiv betrifft. Es ist stets der klassische 
Kontrapost, allerdings sind Stand- und Spielbein 
getauscht. Hier beugt Maria ihr linkes Knie, was 
die S-förmige Schraubung und Drehung des Ober-
körpers nach rechts plausibler erscheinen lässt. 
Das Standmotiv der Figur ebenso wie die volumi-
nöse Gewandung mit dem locker um die Hüfte 
drapierten Manteltuch lassen keinen Zweifel 
daran, dass unsere Figur ebenfalls aus der Werk-
statt Heinrich Papens in Giershagen stammt und 
um 1700 geschaffen wurde. Ob sie ursprünglich 
ebenfalls für die Zehntscheune gefertigt wurde 
oder nach der Säkularisation aus Hardehausen 
hierher verbracht worden ist, lässt sich nicht mehr 
ermitteln. 
Sicher ursprünglich für die Aufstellung in einer 
Architekturnische geschaffen ist die Papen-
Madonna nun in Paderborn ebenfalls wieder in 
dieser Weise öffentlich präsent. Das Marienbild an 
diesem Ort ist wohl begründet. Die Gottesmutter 
ist Erstpatronin des Domes und der Domimmuni-
tät, die – wie archäologische Forschungen im Zuge 
der Bauarbeiten erwiesen – bis hierher reichte. 
Das Patrozinium wurde von Karl dem Großen 

begründet. Bis zu den Zerstörungen des Zweiten 
Weltkriegs gab es am Bogen, der die Zufahrt zum 
Domplatz überspannte, eine Nische mit der sog. 
„Bogenmadonna“. Es handelte sich um eine klein
formatige Pietà des 18.Jahrhunderts, die sich heute 
ebenfalls in der Sammlung des Diözesanmuseums 
befindet. 
Der fragmentierte Zustand der Figur wurde 
bewusst belassen – ein sprechendes Zeugnis, das 
den ursprünglich triumphalen Gestus der Him-
melskönigin aus der Zeit der Gegenreformation 
relativiert und so mit den Mitteln der Kunst Glau-
bensgeschichte und Gegenwart auf überzeugende 
Weise neu ins Verhältnis setzt. 

Anmerkungen

1	 Christoph Stiegemann, „Im Thumb große Luft 
und Zierath geben“ – Die Barockisierung des 
Paderborner Doms 1652-1661, in: Peter Paul 
Rubens und der Barock im Norden, hg. von 
Christoph Stiegemann (Ausstellung im Erz
bischöflichen Diözesanmuseums Paderborn), 
Petersberg 2020, S. 148-179

2	 Grundlegend: Gabriele Buchenthal / Heinz 
Bauer, Heinrich Papen (um 1645-1719) und 
Christophel Papen (1678-1735) – Eine westfä-
lische Bildhauerwerkstatt im Zeitalter des 
Barock (Studien und Quellen Bd. 30),  
Paderborn 1994

3	 Karin Wermert, Fachstelle Kunst sei für  
Informationen zum Hergang herzlich 
gedankt.

67Verwaltungsgebäude  mit  besonderer  F igur



Küntlerin im Fokus : Lea Dievenow

68 Küntler in  im  Fokus  :  Lea  D ievenow



Raum der Stille – Kapelle Hövelhof

Die Entwurfsgestaltung für die Hauskapelle im 
Caritas-Altenzentrum Hövelhof Haus Bredemeier 
(Kreis Paderborn) 2019/2020 entwickelt sich aus 
der zentral gestalteten Kreisform, auf der der Chri-
stus-Korpus montiert wurde.

Von dieser Kreisform entfaltet sich dann die 360° 
umlaufenden Fenster- und Farbgestaltung im 
Raum. Diese greift die schrägen Linien der Dach-
form, aber auch die schrägen Linien des Altars, des 
Pultes und des Tabernakels (alle drei sind Bestand) 
mit auf und bezieht diese in eine harmonisches 
Gesamtkonzept ein.

Die Asymmetrie im Raum wird durch den Kreis 
zentriert und bekommt hierdurch eine starke Ruhe 
in der Raumwahrnehmung. Die sehr kräftigen und 
freundlichen Farben verleihen dem Raum eine 
freundliche und stimmungsvolle Atmosphäre.
Gleichzeitig verbinden sich die Farben auch wie-
der mit der Kreisfläche hinter dem Kreuz, so dass 
hier eine Beziehung zwischen Fenster und Wand 
entsteht, die vorher nicht gegeben war. 

Technisch wurden die farbigen Gläser in der Tech-
nik der Glasmalerei erstellt, die Ihren Feinschliff in 
der Oberfläche durch Sandstrahlungen bekamen.
Der zentrale Kreis hinter der Christusfigur wurde 
mit Hilfe vom Digitaldruck auf Glas verwirklicht. 
Die vorhandenen grauen Blindfenster wurden mit 
bedruckten Verbundplatten in die Gesamtgestal-
tung mit eingebunden und werden nun optisch 
alseine Einheit im Raum verstanden. 

Ein neues Lichtkonzept unterstreicht die 360° 
Wahrnehmung und lässt den Raum in neuem 
Glanz erstrahlen. Passend hierzu wurden die 
Wände neu gestrichen und ein sehr heller, filigra-
ner Stuhl ausgesucht auf dem die Besucher der 
Kapelle bequem sitzen können. Die Grundlage für 
die künstlerische Gestaltung war das Thema vom 
„Sonnenlicht“. Hierbei greifen die Diagonalen 
Linien die Sonnenstrahlen auf, die durch Reflekti-
onen und Lichtbrechungen wie bei einem Prisma 
die Farbenvielfalt zeigt.

Seit 2008	 freischaffend tätig 
Ausbildung zur Kunstglaserin

2011	 Jahrgangsbeste Glasfachschule  
Rheinbach

	 Leistungswettbewerb des Deutschen 
Handwerks PLW (Profis leisten was): 
1. Bundessiegerin, 2. Preisträgerin 
„Die gute Form“

2012–2015	 Studium Akademie Gestaltung  
in Münster, Projektgestalterin – Design

2016–2019	 Alanus Hochschule für Kunst und 
Gesellschaft, Alfter, Deutschland, 
Kunsttherapie/Sozialkunst

2019	 Rundfenster Christuskirche Ahaus

2019-2020	 Stipendium Bildwerk Frauenau,  
Glass Works

2020	 „Sonnenlicht“ Kapelle Haus  
Bredemeier, Hövelhof

	 Stipendium KADK Royal Academy for 
Art and Design, Bornholm

2021/2022	 Rosettenfenster „Klanglichter“ Sankt 
Joseph Kirche Hannover

2020/2022	 Stipendium „Pilchuck- glass-school“ 
USA, Alexander Tutsek Stiftung  
München

glaskunstwerke.de

Künstlerin im Fokus :  
Lea Dievenow

69



Es geht um den wärmenden Moment, den jeder 
einzelne empfindet, wenn das Sonnenlicht auf die 
eigene Haut trifft.

In der Addition treffen diese auf Blätter und Ast-
strukturen in der Darstellung, die den Meditativen 
Moment der Natur in den Raum bringen soll. Das 
leichte rauschen des Windes, die Stille der Natur. 
Die Ruhe und Besinnung!

Lea Dievenow

70 Küntler in  im  Fokus  :  Lea  D ievenow



Wege mit Gott –  
Christuskirche Ahaus

Im Jahr 2019 hat die Ev. Christuskirche in Ahaus 
ein neues Rundfenster bekommen. Geschaffen 
hat es die Künstlerin Lea Dievenow aus Westfalen.

Zwei dynamische Linien gliedern das runde Fen-
ster in vier Teile. Sie bilden ein geschwungenes 
Kreuz. Zugleich zeichnen sie Himmelsäquator und 
Nullmeridian nach. Das Kreuz umspannt den Erd-
ball. Spielerisch verteilen sich Kugeln um die Linien. 
Kleinere und größere. Goldene und silberfarbige. 
Sie erinnern an das Logo der Kirchengemeinde. 
Lichteinfall und Schattenwurf erzeugen ein stetig 
wechselndes, facettenreiches Farbspiel. Die Kugeln 
sind Sinnbild für die leuchtende Vielfalt von Men-
schen, die mit ihrer unterschiedlichen Herkunft 
und Prägung die Gemeinde Jesu Christi bilden. Sie 
spiegeln ihr Hoffen und Handeln im Lichte Gottes 
wider. Die Fläche ist nicht eben. Das geschmolzene 
Glas weist Faltenwürfe und Vertiefungen auf. Um 
seine Reliefstruktur zu verstärken, ist hinter dem 
Fenster ein großflächiger Spiegel angebracht. Helle 
und dunkle Grautöne bilden Linien und Wege. 
Wege von Menschen führen mitunter durch dun-
kle Täler. Der Beter des 23. Psalms vertraut darauf, 
dass auch sie Wege mit Gott sind: Denn du bist bei 
mir. 

Bei näherer Betrachtung erkennt man eine stoffar-
tige Textur der Oberfläche. Sie lässt an gewebte 
Jute denken und wurde von der Künstlerin eigens 
für dieses Fenster entwickelt. Damit erinnert sie 
an die Blütezeit der Textilindustrie in Ahaus, mit 
der die Entstehungsgeschichte der Christuskirche 
eng verwoben ist. Unter dem Rundfenster befin-
det sich auf der Eingangstür zur Kirche ein Bron-
zerelief, das rund 50 Jahre zuvor nach einem Ent-
wurf vom Bildhauer Rudolf Breilmann entstanden 
ist. Es nimmt Jesu Ruf aus dem Matthäusevange-
lium auf: Kommt her zu mir, alle, die Ihr mühselig 
beladen seid. Ich will euch erquicken. Fenster und 
Relief verweisen aufeinander und laden Menschen 
ein, unter dem Kreuz Christi aufzuatmen, mitei-
nander Mut zu schöpfen und ihre Wege getrost 
mit Gott zu gehen.Ev. Christuskirche Ahaus, Kreis Borken im Münsterland.  

Umsetzung: Geschmolzenes Glas mit textiler Textur | belegt mit Gold 
und Silber in den Kugeln | Spiegel rückseits

71Küntler in  im  Fokus  :  Lea  D ievenow



Der Kirchenraum beeindruckte sofort beim ersten 
Betreten. Die Idee, Orgelbauer gemeinsam mit 
Architekten um Entwürfe zu bitten, hatte sich 
schon oft bewährt. Sinnfällig zu sehen bei der Orgel 
der Fuldaer Michaelskirche, die in der Zusammen-
arbeit des Architekturbüros Triade (Ulf Profe-
Bracht) und der Orgelbaufirma Fischer und Krämer 
entstand, aber auch bei der Begleitorgel für die 
Chöre am Fuldaer Dom von der Orgelbauerfamilie 
Jann in Kooperation mit dem gleichen Architekten. 

Hanau Hl. Geist – ein neuer Schritt in alten Orgellandschaften
Hans Jürgen Kaiser

Für Hanau sollte aber ein weiter gehendes, eben-
falls schon erprobtes Vorgehen zum Tragen kom-
men, nämlich im Wettbewerb dreimal die (ausge-
loste!) Kombination jeweils eines Architekten und 
eines Orgelbauers aneinander zu binden. Ein Blick 
auf die bereits vor längerer Zeit durchgeführten 
Wettbewerbe in Bad Soden Salmünster und Wäch-
tersbach zeigt, dass dabei ungewöhnliche Ergeb-
nisse erzielt werden können, denn beide Seiten 
öffnen sich für neue Sichtweisen. Gerade aus der 
Spannung in der Diskussion zwischen einem unge-
bunden denkenden Architekten und der Zusam-
menführung mit dem funktionalen Wissen des 
Orgelbauers kann im Idealfall Unerwartetes ent-
stehen, vielleicht auch, wie durchaus hier in Hanau 
etwas, das riskant genannt werden kann, vielleicht 
sogar musste. 

Orgel Michaelskirche Fulda: Kooperation von Triade 
Architekten Düsseldorf und Orgelbau Fischer und Krämer, 
Endingen a.K.

Orgel Mariä Himmelfahrt, Wächtersbach: Kooperation von Triade Architekten 
Düsseldorf und Orgelbau Rieger, Schwarzach, nach Wettbewerb, 2. Preis

72



Eine Orgel – salopp gesagt – hinter eine Blechwand 
zu setzen, befremdet zunächst. Trotzdem ent-
schied sich das Preisgericht eindeutig für die Paa-
rung Orgelbau Weimbs und Architekturbüro HHS 
Kassel mit dem Architekten Guido Höfert als Preis-
träger und Gewinner. 

Die Zustimmung des damaligen Pfarrers Zimmer-
mann war schnell erreicht. Die Wertschätzung der 
Musiker für die architektonische Qualität des 
Raumes von 1959 war ein Türöffner für ihn, der 
mit der Geschichte und der Vita des Architekten 
Johannes Krahn bestens vertraut war. Johannes 
Krahn (1908-–1974) war Schüler von Dominikus 
Böhm und Rudolf Schwarz an der Werkkunstschule 
in Offenbach. Er war zudem an der Ausführung 
von Schwarz´ Ikone St. Fronleichnam 1930 in 
Aachen beteiligt und baute mit ihm zusammen 
1947 die zerstörte Paulskirche in Frankfurt wieder 
auf. 

Es war schließlich beim ersten Ortstermin im Auf-
bau eine Erleichterung mit den Orgelbauern und 
bei der ersten Klangprüfung festzustellen, dass 
diese Konstruktion mit der vorgehängten durch-
brochenen Wand sehr wohl funktioniert und die 
so ungewöhnlich platzierten Pfeifen ein homo-
genes, raumfüllendes Klangbild ergeben. 

Bezügliche das Klangbildes war später die wichtige 
und durchaus grundlegende Frage, des Stim-
mungssystems zu entscheiden. Seit einigen Jahr-
zehnten ist nun im Orgelbau, auch und gerade bei 
Orgelneubauten ein Trend aufgekommen, leicht 
modifizierte Stimmungssysteme zu nutzen. So 
wird es nun auch bei der neuen Weimbsorgel mit 
der Frischknecht 2 Stimmung, leicht in graphischer 
und numerischer Darstellung im Internet zu fin-
den, eine Unterscheidbarkeit der Dreiklänge und 
Tonarten geben. Kaum merklich, aber doch signi-
fikant.

Orgel St. Peter und Paul, Bad Soden Salmünster:  
Kooperation von Architekt Prof. Friedhelm Grundmann, 

Hamburg und Orgelbau Jann, Regensburg,  
nach Wettbewerb 1. Preis

73Hanau Hl .  Ge ist  –  e in  neuer  Schr it t  in  alten  Orgellandschaften



74 H a n au  H l .  G e i s t  –  e i n  n e u e r  S c h r i t t  i n  a lt e n  O r g e l l a n d s c h a f t e n



Der neue Schritt in alten Orgellandschaften sei 
damit knapp skizziert. Orgellandschaft meint die 
tatsächliche Verteilung der vorhandenen Orgeln, 
deren Erbauer ja unterschiedlichster Provenienz 
und durchaus verschiedenen Zeiten sein können. 
Dies kann leicht am Beispiel des Fuldaer Domes 
gezeigt werden, wo die ehemals sehr berühmte 
Fa. Sauer aus Frankfurt an der Oder im 19. Jahr-
hundert beide Orgeln erneuerte, was klar einen 
politischen Hintergrund hatte. Vor und um 1900 
hat der preußische Staat in etlichen Fällen in Hes-
sen seinen Einfluss geltend gemacht. 

In Beratungsgesprächen mit Kirchengemeinden 
klingt immer wieder an: man müsse einen Orgel-
bauer aus der Nähe beschäftigen, weil im Fall eines 
Problems an der Orgel, dieser schnell vor Ort sein 
könne. Nun ist dies sicher ein zulässiges Argument, 
wenn man bereits eine schlechte oder Mängel 
behaftete Orgel eignet. Bei einem Neubau sollte 
man aber besser darüber nachdenken, ob die Wahl 
eines Orgelbauers die richtige sein kann, wenn 
man Sorge vor nachfolgenden Problemen hat. 
Im Regelfall sollten neue Orgeln ohne Probleme 
zwischen den Wartungsintervallen funktionieren. 
Diese Denk- und Verhaltensweise hat sich im Laufe 
der Jahre weitgehend verloren. Dies vor allem, 
weil systematisch neue Namen ins Gespräch 
gebracht wurden, und diese Firmen zur Zufrieden-
heit der jeweiligen Pfarreien arbeiteten. 
So gab es oft Folgeprojekte für diese nichthes-
sischen Firmen, wenn der Name positiv die Runde 
machte. Als Beispiele hierfür sei Fa. Jann aus Laber-
weinting (zunächst Georg dann der Sohn Thomas) 
genannt, erst in Bad Soden-Salmünster, dann im 
Dom, schließlich in Langenbieber. Aber auch Fa. 
Meyer aus dem Saarland baute zunächst in der 
neu gestalteten Kirche in Poppenhausen, als Fol-
geprojekt dann in Dietershausen. Fa Rieger aus 
Schwarzach präsentiert ihre herausragende Lei-
stungsfähigkeit im Fuldaer Dom, um später in 
Wächtersbach einen Folgeauftrag zu realisieren. 
Fa. Eule aus dem fernen Bautzen konnte gleich bei 
mehreren Folgeprojekten reüssieren, vor allem im 
Kasseler Raum, aber auch mit Restaurierungen, 
beispielsweise in der sogenannten Liobakirche in 
Petersberg.

Orgel Hl. Geist, Hanau: Kooperation von HHS Architekten Kassel  
mit Orgelbau Weimbs, Hellenthal

75Hanau Hl .  Ge ist  –  e in  neuer  Schr it t  in  alten  Orgellandschaften



Hl. Geist, Hanau: Blick von der Orgel zum Altar

76 H a n au  H l .  G e i s t  –  e i n  n e u e r  S c h r i t t  i n  a lt e n  O r g e l l a n d s c h a f t e n



Ein weiteres Kapitel der Orgellandschaft im Bistum 
Fulda wurde 1989 durch die Grenzöffnung aufge-
schlagen, oder genauer gesagt wieder fortgesetzt 
– das Geisaer Land wurde ins Bistum Fulda rück-
integriert. Ab 1994 galt es, ganz neue, auch nun 
neu entstandene Firmen in Thüringen und darüber 
hinaus weiter östlich in den Blick zu nehmen. Es 
war deren Leistungsfähigkeit und qualitative Ein-
stufung zu prüfen, und daraus Konsequenzen bei 
anstehenden Ausschreibugen zu ziehen. Ästhe-
tisch ergaben sich durch diese andersartige thü-
ringisch geprägte Orgelwelt mit ihren vielen (noch) 
erhaltenen Denkmalorgeln ganz neue Aspekte. 
Orgelbauer wie Knauf (Vater und Sohn), Trost oder 
Peternell, um nur drei zu nennen, bauten im 19.
Jahrhundert bedeutende Instrumente ganz eige-
ner Klanglichkeit und auch eigener Technik und 
Materialwahl, die allerdings teils nur noch so eben 
restaurierbar waren, aber in ihrer musikalischen 
und orgelhistorischen Bedeutung als Denkmalob-
jekte gelten, was nun optisch und klanglich wieder 
für jeden erkennbar ist. Diese Welt wollte erschlos-
sen und verstanden sein, um adäquate Handlungs-
stränge einleiten zu können. So konnte zuletzt 2021 
die aufwendige Restaurierung der Knauforgel in 
Geismar bei Geisa durch die 1991 gegründete 
Orgelbau Waltershausen mit glänzendem Ergebnis 
abgeschlossen werden. Ein Objekt und dann ein 
Projekt, dessen Erstbesichtigung 1998 noch mit 
anlogen Fotos und gerade so eben mit am Com-
puter erstellten Textdokumenten erfasst wurde. 
Ein weiteres neues Kapitel in Fragen der Orgelre-
staurierung wurde vor 20 Jahren durch die Spar-
kassen-Kulturstiftung Hessen und das Landesdenk-
malamt in Hessen begonnen. Pfarreien mit Denk-
malorgeln zur Restaurierung derselben zu beraten, 
wird deutlich einfacher, wenn damit einher auch 
Zuschüsse fließen. 

War dies schon vorher in Thüringen durch die 
staatliche Denkmalpflege üblich, konnten nun in 
den vergangenen 20 Jahren auch im hessischen 
Bereich viele Orgeln vor dem Verfall gerettet wer-
den. Hinzu kam, dass die staatliche Seite durch 
Sachverständige vertreten wurde, die nicht nur als 
Kunsthistoriker ausgebildet waren, sondern auch 
Orgelsachverstand mitbringen.

In einigen besonderen Fällen, früh schon im Fritz-
larer Dom mit seiner bedeutenden Denkmalorgel 
der Fa. Klais, aber auch in den letzten Jahren an 
mehreren anderen Orten, konnten auch Bundes-
mittel eingeworben werden, was in diesen Fällen 
erst einen finanziellen Rahmen öffnete, der den 
jeweiligen Pfarreien die Hoffnung gab, die jewei-
lige Maßnahme leisten zu können.

Kommen wir zum Schluss der Betrachtung zu einer 
seit einigen Jahren neuen, aber leider sehr bren-
nenden Frage: Wie vertreten wir einen Orgelneu-
bau in Zeiten von Kirchenschließungen und Orgel-
verkäufen? Dabei Verkäufen von Orgeln, die teils 
erst in den letzten 30 Jahren gebaut wurden, und 
die qualitativ gesichert eine lange Zukunft haben 
sollten …

In Hanau Heilig Geist scheint dies doch ein Hoff-
nung tragendes Element zu sein. Ein architekto-
nisch überragender Raum, der seine klangliche 
und auch ästhetische Abrundung mit der neuen 
Orgel erfährt, zu einer stimmigen Einheit ver-
schmilzt. 

Kirche will Zukunft, und Zukunft muss gestaltet 
und gebahnt werden. So klar man an bestimmten 
Stellen besser schneller als zu spät Schlussstriche 
ziehen sollte, sozusagen das Licht ausmachen und 
die Türen hinter sich schließen, so klar muss man 
aber auch anderen Ortes Chancen gezielt entwi-
ckeln, Felder erobern und für den Glauben und 
die Kirche werben. Die Voraussetzungen scheinen 
da in Hl. Geist gelegt und gut aufeinander abge-
stimmt zu sein. Es gilt dies offensiv in die Öffent-
lichkeit zu tragen und neue Kräfte zu gewinnen. 

Soli Deo Gloria, Gott allein die Ehre, schreibt Bach 
vor seine Werke. Führen wir dies heute und in 
Zukunft weiter. Aber danken wir auch allen, die 
sich engagiert haben und engagieren, für die Orgel 
und für die Zukunft. Eine Zukunft mit Wohlklang 
und Gottes- und Gemeindedienst.

77Hanau Hl .  Ge ist  –  e in  neuer  Schr it t  in  alten  Orgellandschaften



Künstlerin im Fokus: Karen Irmer

78 K ü n s t l e r i n  i m  F o k u s :  K a r e n  I r m e r



Künstlerin im Fokus :  
Karen Irmer

Karen Irmers künstlerische Arbeit nährt sich durch 
Aufenthalte in rauer und einsamer Natur. Auf der 
Suche nach Bild- und Filmmaterial reist die Künst-
lerin zu vermeintlich unspektakulären, kleinen und 
entlegenen Inseln. Diese liegen vorwiegend in den 
von den meisten Menschen gemiedenen 
„Schlechtwetterregionen“ Europas – so das ark-
tische Lappland oder die karge und baumleere 
Westküste Irlands.

Irmers Verbindung zu abgelegenen und als wenig 
aufregend geltenden Gegenden hat eine Serie von 
Arbeiten hervorgebracht, die stets die Grenzen 
zwischen Film und Fotografie aufbrechen. Auf-
merksam beobachtend, untersucht die Künstlerin 
Orte, die sie allein durch die Wahl des Blickwinkels 
und die Art der Aufnahme in neue, andersartige 
und extrem atmosphärische Welten transformiert. 
So berührt sie die unerklärliche Sehnsucht nach 
dem Unbekannten, die den Menschen zuweilen 
erfasst und erschafft Arbeiten, in denen die Gren-
zen zwischen realer und vorgestellter Welt verwi-
schen. Der Betrachter betritt unsicheres Terrain, 
auf dem sich die Gegenständlichkeit aufzulösen 
beginnt und die Wahrnehmung neu gelernt wer-
den will.

Karen Irmer (*1974)
2000–2007	 Studium an der Akademie der Künste,  

München, bei Prof. Gerd Winner and  
Prof. Sean Scully

2007	 Debütantenpreis der Akademie der Bilden-
den Künste und Bayerisches Staats
ministerium, München

2008–2010	 Gründung der Produzentengalerie Zweig-
stelle, Berlin, mit Angela Stauber und Andreas 
Stucken

2015–2017	 Lehrauftrag für Videokunst und Fotografie 
HBK Braunschweig

2018	 Dorothea von Erxleben Stipendium,  
Lehrauftrag, Building Realities, Atelier  
Fotografie, Hochschule für angewandte 
Wissenschaften, Augsburg

Seit 2003	 zahlreiche Einzel und Gruppenausstellungen 
im In- und Ausland

karen-irmer.de

karen-irmer.de/portfolio-item/naab-4/

karen-irmer.de/portfolio-item/naab-3

79



Wandeln

Multimediale Intervention in der Moritzkirche 
Augsburg von Karen Irmer 2018

Wenn die Wahrnehmung ins Wanken gerät

Wenn es langsam zu dämmern beginnt, tauchen 
sie in der Apsis der Kirche auf – kleine, weiße Licht-
punkte, die in steter Bewegung nach oben steigen, 
kreisen und hinabzufallen scheinen. Trotz ihrer 
Ruhelosigkeit und ihrer diffusen Form lassen sie 
an Sterne denken. Diese Assoziation liegt durchaus 
nahe, finden sich doch in den Kuppeln älterer 
Sakralbauten immer wieder gemalte Sternenhim-
mel, die die Unendlichkeit des Universums ins 
Innere des Kirchenraums überführen sollten. Bei 
längerem Hinsehen entpuppen sich die Lichtge-
bilde jedoch als Vögel, die im Ostchor ihre Kreise 
ziehen. Karen Irmer positioniert ihre Installation 
bewusst an jener Stelle der Moritzkirche, welche 

durch die Zerstörung im Zweiten Weltkrieg den 
Blick nach außen freigab. Dort bricht sie den Raum 
auf ins Illusionistische und lässt die Außenwelt 
erneut in den Innenraum dringen – sichtbar, aber 
nicht greifbar. Sie dynamisiert die streng geglie-
derte Struktur der Kirche und eröffnet dem 
Betrachter dadurch eine neue Raum-Zeit-Ebene. 

Außen und Innen, Kommen und Gehen, Sichtbares 
und Unsichtbares – Irmers Arbeiten bewegen sich 
im Spannungsfeld dieser Gegensätze und thema-
tisieren ihre Übergänge. Grenzen verschieben sich, 
verschwinden und stellen vermeintliche Eindeu-
tigkeiten infrage. Im rechten Seitenschiff blicken 
wir wie durch ein Fenster auf eine imposante Wol-
kenformation von großer ästhetischer Kraft. Bei 
näherem Hinsehen entpuppt sich diese Formation 
jedoch als verschmelzendes Zusammenspiel von 
Wasser und Wolken. Wo endet die Gischt, wo 
beginnen die Wolken? Eine klare Trennung ist nicht 
möglich, der Übergang von einem Aggregatszu-
stand in einen anderen ist vielmehr fließend.

Diesem Aufeinandertreffen der verschiedenen 
Aggregatszustände begegnen wir in der linken Sei-
tenkapelle wieder. Über eine leicht bewegte Was-
serfläche ziehen zarte Nebelschleier hinweg. 
Obgleich wir keine Veränderung des Himmels 
sehen können, erkennen wir an den glitzernden 
Flächen auf der Wasseroberfläche, dass sich einige 
Sonnenstrahlen ihren Weg durch die Wolken bah-
nen. Die Videoinstallation strahlt eine große Ruhe 
aus und verstärkt die meditative Wirkung der 
Kapelle. In der Nische, die eigentlich dem Kruzifix 
vorbehalten ist, wird während der Ausstellung das 
Wasser, oder die von ihm evozierte Stimmung zum 
Gegenstand der Kontemplation. 

Durch die Interaktion mit dem sakralen Raum 
ermöglicht Irmers Kunst dem in der Immanenz 
verhafteten Betrachter eine intensive spirituelle 
Erfahrung, bei der die fließende Grenze zur Tran-
szendenz spürbar werden kann.

Simone Kimmel, 2018 
Eine Version dieses Textes erschien in  
edition schwaben Nr.3, 2018

links: Video-Projektion „Wandeln“

80 Künstler in  im  Fokus :  Karen  Irmer



Zitate von Besucher*innen

Die puristische Moritzkirche erhält durch die drei-
teilige Intervention von Karen Irmer fast barocke 
Ausblicke auf die Schöpfung. Der Künstlerin gelingt 
es, Alltägliches, wie Wasser oder Himmel, auf 
überwältigende Art zu inszenieren. Die Arbeiten 
fügen sich perfekt in den Sakralraum ein und ver-
weisen jeweils auf christliche Themen. Darüber 
hinaus wird dem Betrachter, durch die Installation 
des Vogelschwarms in der Apsis, die Geschichte 
der Kirche vor Augen geführt, die 1944 das Dach 
in einer Bombennacht verlor.

Benita Meißner, Kuratorin des Kunstraums der 
Deutschen Gesellschaft für christliche Kunst e.V.

Die Moritzkirche ist für mich einer der schönsten 
Orte in Augsburg. Während der Laufzeit von Karen 
Irmers Installationen besuchte ich sie öfter als 
gewöhnlich. Besonders eindrucksvoll war die Zeit 
des Sonnenuntergangs. Zunächst erschien die Kir-
che wie immer, doch mit der Dämmerung tauchte 
im Altarraum erst ganz zart und dann immer deut-
licher ein Schwarm Vögel auf. Plötzlich schien der 
Himmel offen. Ich kann es kaum mit Worten 
beschreiben.

Michael Gleich, Kirchenbesucher

Still aus Video „Naab“

81Künstler in  im  Fokus :  Karen  Irmer



Die Heilig Kreuz Kirche in Siegen schien gut geeig-
net für die Aufnahme eines Kolumbariums. 2017 
wurde zu einem Gutachterwettbewerb eingela-
den, den der 1956 geborene Künstler und Archi-
tekt Thomas Kesseler aus Bad Hönningen für sich 
entschied. Unterstützt wurde Kesseler bei der 
Realisation vom Sohn des erbauenden Archi-
tekten, dem Architekten Norbert Sonntag aus Sie-
gen.
Während Kesselers Arbeit zwischen 2018 bis zur 
Fertigstellung Ostern 2021 entstand eine umfang-
reiche Dokumentation aller Arbeitsschritte. Hie-
raus ist hier eine Auswahl zusammengestellt. 
Wobei die Bilder und Unterschriften die einzelnen 
Schritte und Gedanken der Gestaltung sowie 
deren Umsetzung beschreiben.

Ein Meer von Blau
Thomas Kesseler

Konzeption und Entwurf

In der 1956 gebauten Kirche wurde 2018-2021 ein 
Kolumbarium (Urnenbegräbnisstätte) im Haupt-
raum geschaffen. Im Eingang befinden sich trau-
erpastorale Räume zur Verwaltung und Betreuung 
der Trauernden. Der ehemalige Chor wurde durch 
eine kathedrale Glaswand abgeschlossen und kann 
separat als Gemeindekirche genutzt werden. Die 
geklebte Stahl/Glaskonstruktion ist als Sonderzu-
lassung einzigartig filigran in Deutschland. Die 
architektonische Konzeption und die Glasmalerei 
des Künstlers und Architekten Thomas Kesseler 
aus Bad Hönningen schafft einen neuen visionären 
Raumeindruck

Die 1956 von Alois Sonntag gebaute Heilig Kreuz Kirche mit dem alten Emailkreuz über dem Altar als Vorbild für die Erneuerung

Die Fotos 
stammen zum 

großen Teil von  
T. Kesseler selbst, 

die Raum
ansichten der 

vollendeten 
Kirche von  

Reiner Vogels  
aus Siegen.

82



7

7

6

6

5

5

4

4

3

3

2

2

1

1

A A

B B

C C

bocad-3d, Rev. 24.182/8

 
Telefon 030 / 7407873 - 0
10243 Berlin

Telefax 030 / 7407873 - 20

Jauch Stahlbaukonstruktion GmbH

Warschauer Straße 59 a

 INGENIEURBÜRO

1:33Format: Maßstab:

bearb.: gezeich.: Datum:

Datum,  Unterschrift,  Bauherr / Architekt

Freigabevermerk :

ohne Eintragungen

 mit Eintragungen

Auftrags Nr.:

AUFTRAGGEBER:

PROJEKT:

BAUTEIL:

PLANINHALT:

PLANART:

- d -

- c -

- b -

- a -

Index Datum Name Art der Änderung

Windhorst Stahl- & Metallbau GmbH

Umbau Katholische Kirche Heilig Kreuz, Siegen

Kories

04.08.2020 Kories Flachstahl gebogener Glasrand ergänzt

-

---

- -

- - -

2219-2020
Stahlkonstruktion für Glaswand

Perspektive

Übersichtsplan

18.03.2020

A0

Windhorst Stahl- & Metallbau GmbH

49424 Goldenstedt
Bruchweidenstraße 2

info@windhorst-stahlbau.de
Fax.: 04444 967111-8
Tel.: 04444 967111-4

Ja
uc
h 
In
ge
ni
eu
re
 /
 1
02
43
 B
er
li
n 
/ 
Wa
rs
ch
au
er
 S
tr
. 
59
 a
 /
 +
49
 3
0 
74
07
87
3-
10
 /
 i
nf
o@
ja
uc
h-
in
ge
ni
eu
re
.d
e 
/ 
ww
w.
ja
uc
h-
in
ge
ni
eu
re
.d
e

UEB_10_001

Blatt Nr.        Index

A

Diese Zeichnung darf weder vervielfältigt, noch dritten Personen mitgeteilt, noch anderweitig mißbräuchlich benutzt werden! §§ 823 u. 826 BGB §§ 18 u. 19 UWG

Kories

Perspektive  M 1:33

10128

10121
10122

10120

10119
101

23

10
10
3

10
10
4

10
10
5

10
10
6

10
10
2

11
10
3

10124

10100

11108

10100

10118

10127
10126

1012511111

11110

11109

101
29

111
13

10
10
7

10
11
1

10
11
3

10133

11114

11112

10
10
8

10
10
9

10
10
6

10100

10100

10100

10100
11124

11121

11126

111
25

11120

10
11
0

10
11
2

10
11
4

11
10
3

11
10
3

11
10
4

11
10
3

11
10
3

11
10
5

10128

10124
11108

10127

10126

1012511111

11110

11109

101
29

111
13 10133

11114

11112

11124

11123

11122
11121

11126

111
25

11120

10127

10126

1012511111

11109

101
30

11122

11108

11111

11110

11109
111

1311112
11124

11123
11122

11121

111
25

11120

10121

101
23

11114

101
29

10131

11115

10133

11114

10
12
8

11
11
0

11109

111
13

11
11
2

11114

10124
11108 11120

11
10
210100

10100

11
10
6

11
10
7

11
10
4

11
10
6

11
10
7

11127

10131

11115 11127

10131

11115 11127

10103

10101

10117

10117
11123

11122

11101

10115

10116

11103

11103

10128

11110

11113

10133

11114

11112

11124

11123

11121

11126

11125

10128

10122

10120

10119

10127

10126

10125

11111

11110

11109
10129

11113

10133

11112

11124

11123

11122

11121

11126

11125

10128

10127

10126

10125

11111

11110

11109

11113

11112

11124

11123

11122

11121

11126

11125

10127

10126

10125

11111

11110

11109

10130

11113

11112

11124

11123 11122

11121

11125

11111

11124

11123

11122

11121

11125

10133

11126

11116

11118

11100

10116

10116

11117

11119
11100

10131

11115

11127

10132

11115

11127

10132

11115
11127

12100

12101

481
2

1'

1

7450

7450

14900

B

Mitte

A

OKR
F 2

95
OKF

F 3
75

OKR
F 6

90
OKF

F 7
50

K 3
805

K 6
795

K 9
745UK 
Dec

ke 
978

0

Perspektive  M 1:33

um 90° gedreht

101
21

10123

10
10
4

10
10
5

10
10
6

11
10
3

101
24

10100

111
08

10100

101
18

10
10
7

10
11
1

10
11
3

111
14

10
10
3

10
10
8

10
10
9

10
10
6

10
10
1

10100

10100

10100

10100

111
20

11
10
1

10
11
0

10
11
2

10
11
4

11
10
3

11
10
4

11
10
3

11
10
3

11
10
3

11
10
5

101
24

111
08

10129

101
33

111
14

111
20

10128

111
08

11113

11112

111
20

10128

101
21

10122

1012010119

10123

101
271012610125

111
11

11110

11109

10129

11113

101
33

111
14

11112 11124

11121

111
26

11125

10128

101
271012610125

111
111111011109

10129

11113101
31

111
15

101
33

111
14

11112

11124

111
2311122

11121

111
26

11125

101
271012610125

111
11

1111011109

1013011113

11122

111
111111011109

11113 11112 11124

111
23

11122
11121

11125

101
33

111
14

111
26

101
24

111
08

111
20

10100

10100

11
10
6

11
10
7

11
10
4

11
10
6

11
10
7

111
27

101
31

111
15

111
27

111
15

111
27

101
31

111
15

10128

10122

10120

10119

10103

10102

10127

10126

10125

11111

11110

11109

10129

11113

10133

11112

10117

10117

11124

11123

11122

11121

11126

11125

10115

10116

11103

11103

10128

10127

10126

10125

11111

11110

11109

11113

11112

11124

11123

11122

11121

11126

11125

10127

10126

10125

11111

11110

11109

10130

11113

10133

11114

11112

11124

11123

11122

11121

11126

11125

11111

11110

11109

11124
11123

11122

11121

11125

11123

11122

10128

11112

11124

1112311121

11125

11116 11118
11100

11102

10116

10116

11117

11119

11100

10132

11127

10131
11115

11127

10132

11115

11127

12100

12101

4812

1

1'

745
0

745
0

149
00

B

Mit
te

A

OKR
F 2

95
OKF

F 3
75

OKR
F 6

90
OKF

F 7
50

K 3
805

K 6
795

K 9
745UK 
Dec

ke 
978

0

Offenbarung 21,1-8
Und ich sah einen neuen Himmel und eine neue 
Erde; denn der erste Himmel und die erste Erde 
sind vergangen, und das Meer ist nicht mehr. Und 
ich sah die Heilige Stadt, das neue Jerusalem, von 
Gott aus dem Himmel herabgekommen, bereitet 
wie eine geschmückte Braut für ihren Mann. Und 
ich hörte eine mächtige Stimme von dem Thron 
her, die sprach: Siehe da, die Hütte Gottes bei den 
Menschen! Und er wird bei ihnen wohnen, und sie 
werden sein Volk sein, und er selbst, Gott mit ihnen, 
wird ihr Gott sein; und Gott wird abwischen alle 
Tränen von ihren Augen, und der Tod wird nicht 
mehr sein, noch Leid noch Geschrei noch Schmerz 
wird mehr sein; denn das Erste ist vergangen.

oben: Visualisierung des Bereichs Kolumbarium

links: axonometrische Darstellung der von Matthias 
Kutterer (Ingenieure Bollinger und Grohmann Frankfurt, 
Stuttgart) entwickelten und der Firma Glasmalerei Peters 
aus Paderborn mit dem Künstler umgesetzten  
Glasgestaltung

Hier wurde über das Bild der Glaswand als Größenvergleich die Südliche 
Fensterrose aus der Kathedrale Notre-Dame in Paris von Pierre de Montreuil 
1258-1267 gelegt

Grundriss zur Planung

83E in  Meer  von  Blau



Atelierarbeit

Die erste Reihe von fertig im Ofen bei 
über 630 Grad gebrannten Glasbildern 
steht an der Glaswand der Produktions-
halle der Glasmalerei Peters in 
Paderborn-Neuenbeken. Die Schwarz-
lotuntermalung ist ergänzt durch 
aufgespritzte transparente Silbergelbe, 
grüne und blaue Farbschichten

rechte Seite oben:
Blick vom Altar aus dem Kirchenraum 

zum Kolumbarium 

rechte Seite unten:
Der Bereich des Kolumbariums mit 

den originalen Fenstern von 1956

84 E in  Meer  von  Blau



Fertigstellung – Raumwirkung von Kuben, Glaswand und Fenstern

85E in  Meer  von  Blau



Bei den vollendeten Gläsern sieht man die präzisen Farbstufen, welche die Durchsicht zum Kreuz in der Mitte freigeben,  
Schattierungen und unbemalte Linien wirken wie Lichtstrahlen

Blick vom Eingang in den Kirchenraum: „vom Tod zum Leben“ als Motto  
kann auch als Weg von der Taufe zu Tod und Auferstehung verstanden werden

86 E in  Meer  von  Blau



Die Spiegelung in den gläsernen 
Oberflächen der 1256 Gräber als Einzel-, 
Doppel- oder Familiengräber in 4 
Raumelementen und zwei Seiten mit 
Wandnischen schafft eine Atmosphäre 
der Leichtigkeit und Lichtheit

Die originalen Glasfenster aus der Bauzeit mit ihren Blautönen werden in der neuen Gestaltung des Kolumbariums aufgenommen

87



Künstler im Fokus : Thomas Kuzio

Nach den Zerstörungen des Ulmer Münster im Zweiten Weltkrieg, dem die 
Historismus-Verglasung zum Opfer fiel, während die mittelalterlichen Fenster 
gesichert waren, erhielten die Seitenschiffe zunächst eine Notverglasung. Im 
südlichen Seitenschiff begann man 1952 mit der schrittweisen Neuverglasung 
unter Beteiligung von Künstlern wie Hans Gottfried von Stockhausen, Wilhelm 
Geyer, Peter Valentin Feuerstein, Wolf-Dieter Kohler und, 2001, Johannes 
Schreiter. Mit dem „Friedensfenster“ schloss Thomas Kuzio 2018 gewisserma-
ßen die letzte Lücke zwischen Schreiter und von Stockhausen. Durch die helle 
Notverglasung blieb im nördlichen Seitenschiff nun ein räumliches Ungleich-
gewicht der Lichtsituation, das seit 2021 mit Hilfe 8 weiterer Fenster von Tho-
mas Kuzio ausgeglichen werden soll. Im November 2021 wurden von Osten 
die beiden ersten Fenster mit den Themen „Weltbetrachtung“ und „Lichtwer-
dung“ eingebaut. Sie rahmen das mittelalterliche „Marnerfenster“ von 1408 
über dem Nordportal.  

Ulmer Münster : Friedensfenster (Mitte)

88 K ü n s t l e r  i m  F o k u s  :  Th  o m a s  K u z i o



1959	 geboren in Altentreptow/Mecklenburg- 
Vorpommern

1978	 Abitur, Abschluss Lehre Baufacharbeiter

1980-81	 Glasmalerpraktikum in Quedlinburg

1981	 Studium an der Hochschule für Kunst und 
Design, Halle Burg Giebichenstein, 
künstlerische Glasgestaltung bei  
Prof. Rüdiger Reinel

1982-85	 Studiumunterbrechung, Lehre mit 
Abschluss Glasapperatebläser

1989	 Bayerischer Staatspreis für Innovation, 
Sonderschau der IHM, Jugend gestaltet  
München, Diplom, Übersiedlung nach 
Sommersdorf am Kummerower See/ 
Mecklenburg-Vorpommern, Atelier  
Malerei, Glasmalerei in der Architektur

1990	 Förderstipendium Stiftung Kulturfonds 
Berlin

2002	 Stipendium des Landes Mecklenburg-
Vorpommern

2008	 Landesbaupreis des Landes Mecklen-
burg-Vorpommern,  
Fenstergestaltung Ev. Kirche Barkow

Seit 1990	 zahlreiche ausgeführte Kirchenfenster,  
u.a. in Finnentrop-Ostentrop, Kath. Kirche 
St. Lucia 2004 · Radegast, Ev. Stadtkirche 
2010 · Freiburg an der Unstrut, Ev. Stadt
kirche 2014 · Merseburg Dom, Bischofs
kapelle 2014 · Woldegk, Ev. Stadtkirche  
St. Petri 2017/19

thomaskuzio.de

Künstler im Fokus :  
Thomas Kuzio

Nach den Zerstörungen des Ulmer Münster im 
Zweiten Weltkrieg, dem die Historismus-Vergla-
sung zum Opfer fiel, während die mittelalterlichen 
Fenster gesichert waren, erhielten die Seiten-
schiffe zunächst eine Notverglasung. Im südlichen 
Seitenschiff begann man 1952 mit der schrittwei-
sen Neuverglasung unter Beteiligung von Künst-
lern wie Hans Gottfried von Stockhausen, Wilhelm 
Geyer, Peter Valentin Feuerstein, Wolf-Dieter Koh-
ler und, 2001, Johannes Schreiter. Mit dem „Frie-
densfenster“ schloss Thomas Kuzio 2018 gewisser-
maßen die letzte Lücke zwischen Schreiter und von 
Stockhausen. Durch die helle Notverglasung blieb 
im nördlichen Seitenschiff nun ein räumliches 
Ungleichgewicht der Lichtsituation, das seit 2021 
mit Hilfe 8 weiterer Fenster von Thomas Kuzio aus-
geglichen werden soll. Im November 2021 wurden 
von Osten die beiden ersten Fenster mit den The-
men „Weltbetrachtung“ und „Lichtwerdung“ ein-
gebaut. Sie rahmen das mittelalterliche „Marner-
fenster“ von 1408 über dem Nordportal.

„Thomas Kuzio hat … einen zyklisch zusammenhän-
genden Entwurf für die neuen Fenster im Nordschiff 
entwickelt. Seine neuen Fenster werden einen ein-
drucksvollen Ring aus Licht und Farbe schließen, der 
den ganzen Raum umfasst und die mittelalterlichen 
Fenster ebenso einschließt wie die Glasmalerei der 
Nachkriegsmoderne.“

„Flackernde Farbenpracht und strenge Flächenorga-
nisation, typisch für Kuzios glasmalerischen Stil, 
geben für die Integration in das Gesamtensemble 
ebenso Gewähr wie die kleinteilige, quasi musivisische 
(=mosaikartige) Struktur der Bleiverglasung, die 
Kuzios Glasmalerei mit der klassischen Glasmalerei 
verbindet.“

Holger Brülls in: Neue Fenster für das Ulmer Münster, 

Hrsg. Evangelische Gesamtgemeinde Ulm, 2020

89



Fenster „Weltbetrachtung“, „Lichtwerdung“, mittelalterliches „Marnerfenster“

90 K ü n s t l e r  i m  F o k u s  :  Th  o m a s  K u z i o



Abwicklung Seitenschiff Nordseite (oben : 1–5, unten: 6–10)

91K ü n s t l e r  i m  F o k u s  :  Th  o m a s  K u z i o



St. Sebastian in Mittelkalbach, eine Kirche der Neu-
gotik in der Diözese Fulda, in ihrer Originalität gut 
erhalten, hat kaum Veränderungen über 120 Jahre 
erfahren. Die Dorfkirche ist ein stattlicher Bau in 
den Formen einer dreischiffigen Basilika mit fünf 
Fensterachsen und einem eingezogenen Chor mit 
dreiseitigem Schluss. Erbaut wurde sie im Jahr 
1898 nach Plänen des Architekten Georg Schneller 
aus Offenbach, der dabei weitgehend die Pläne 
der zwei Jahre zuvor geweihten Kirche St. Lauren-
tius in Bad Soden wiederverwendete. Ein schönes 
Beispiel, wie im Kirchenbau des 19. Jahrhunderts 
die Suche nach mittelalterlicher Authentizität mit 
pragmatischen Methoden der Produktion und 
Vervielfältigung einhergingen. 

Eine aktuelle Aufgabe zur zeitgenössischen Neu-
interpretation der Architektur und ihrer Vorbilder 
stellte sich im Zuge der grundhaften Sanierung des 
gesamten Bauwerks. Insbesondere war dabei die 
Frage nach dem künstlerischen Umgang mit der 
Motiv- und Formenvielfalt der vorhandenen Aus-
stattung des Historismus zu beantworten. Eine 
Frage also nach der Sprachfähigkeit heutiger 
Gestaltung im Kontext mit der wortreichen Kunst 
des 19. Jahrhunderts. 

Für die Architektur der Basilika, in der Raum, Farbe 
und Schnitzwerk einen gut klingenden Akkord 
ergeben, wurde 2020 nach einem Wettbewerbs-
verfahren eine Neugestaltung des Altarraumes mit 
Zelebrationsaltar, Altarleuchtern, Ambo, Sedilien, 
Vortragekreuz und eine Neuanordnung des Tauf-
steins geplant und ausgeführt.
Für diesen besonderen Kirchenraum, reich an 
historischer, ornamentaler und szenischer Farbge-
staltung und dem neugotischen Hochaltar mit 
einer bedeutende Abendmalszene im Antepen-
dium eine zeitgemäße Antwort zu finden, war 
gestalterisch eine interessante Aufgabe. 
Es entsteht ein Altar, in seiner Formensprache eine 

Tischform aus heller Bronze gegossenen und mit 
einer Altarplatte aus hellem Kalkstein. Die Abend-
mahlsdarstellung im Antependium des Hochaltars 
bleibt so von allen Seiten weitgehend sichtbar. Das 
Material Bronze antwortet auf die Vergoldungen 
in den Schnitzwerken und die Altarplatte nimmt 
den Farbton des Bodenbelages auf.  Es entsteht 
eine Fernwirkung, die zeigt, dass sich in dieser 
historischen Architektur der Altar aus der heutigen 
Zeit wohlfühlt. Eine reduzierte Formensprache 
wird in Spannung gesetzt durch siegelartige, sze-
nische Details mit den Motiven Tod und Auferste-
hung, prominent gesetzt, hinter denen sich das 
Altarreliquiar befindet.

Je mehr man sich auf den Altar einlässt und näher-
kommt, erkennt man die besonderen Details, u.a. 
auch in der Bodenplatte des Altars, die als Gem-
men-Reliefs der zu Pfarrei gehörigen Patrone der 
Nachbarkirchen gestaltet sind. Die Bodenplatte 
des Altars ist bündig eingesetzt in den Belag des 
Bodens aus Solnhofer Kalkstein. Homogen verbin-
den sich die Altarplatte aus hellem Kalkstein und 
der ähnlich-farbene Bodenbelag mit dem Bronze-
altar. Von allen Seiten wirkt der Altar durch seine 
Offenheit und wird zum bestimmenden Hauptteil 
in diesem Raum. Das Altarkreuz aus Bronze, lie-
gend auf dem Altar, zeigt in seiner Darstellung den 
Bund Gottes mit den Menschen.  

Vier Stehleuchter, ebenfalls aus Bronze, umgeben 
den Altar. Bei näherer Betrachtung werden frag-
mentarisch Ähren, Trauben und Reben sichtbar 
und der Text „Lumen Christ“ ist lesbar.
Der Ambo im gleichen Material führt die Formen-
sprache fort, zeigt auf der Pultfläche an den Ecken 
als Gemmen die vier Evangelisten und an der 
Ansichtsseite in Spannung zur ruhigen Fläche eine 
szenische Darstellung der Verkündigung an Maria, 
sowie im unteren Teil das Symbol eines wachsen-
den Samenkorns.

Im Dialog mit dem Historismus
Liturgische Ausstattung für St. Sebastian in Mittelkalbach

Joseph Michael Neustifter

92 Im  D ialog  mit  dem H istor ismus



Das Vortragekreuz aus heller Bronze, mit einer 
geschwärzten Tragestange, gleich wie bei den 
Altarleuchtern, zeigt zentral die Darstellung des 
Auferstandenen in einem Siegerkranz, auf der 
Rückseite weitergeführt die Symbolzeichen der 
Ähren und Trauben. Die Form des Kreuzes endet 
mit gefassten, pyramidenartigen Edelsteinen in 
den liturgischen Farben weiß, gelb, grün und vio-
lett.

Der historische Taufstein wird im Eingangsbereich 
in Höhe der Seiteneingänge und der Hauptachse 
neu eingebunden und durch eine behutsame Ver-
änderung der Bänke entsteht ein neuer liturgischer 
Ort, der Taufstein und Altar in der Sicht verbindet.

Der neue Osterleuchter in Bronze mit dem Zeichen 
der Auferstehung, gesiegelt mit den Motiven 
Geburt Christi und Pantokrator und dem Text „Ich 
bin die Auferstehung und das Leben, wer an mich 
glaubt wird leben in alle Ewigkeit“, betont diesen 
bedeutenden Ort der Taufe.

Allen, die mitgewirkt haben, gebührt ein großer 
Dank.

93Im  D ialog  mit  dem H istor ismus



94 Im  D ialog  mit  dem H istor ismus



95I m  D i a lo g  m i t  d e m  H i s to r i s m u s



Künstlerin im Fokus : Christiane Budig

96 K ü n s t l e r i n  i m  F o k u s  :  Ch  r i s t i a n e  B u d i g



Künstlerin im Fokus :  
Christiane Budig

1994–1996	 Studium an der Kunsthochschule Halle (Saale), Burg Giebichenstein  
im Fachbereich Glas/ Keramik/ Design

1996–2002 	 Kunststudium im Fachbereich Glas, Malerei, Grafik ebd.

2002	 Diplom der Bildenden Künste 
seitdem freischaffend in Halle tätig, zahlreiche Ausstellungen im In- und Ausland

2003	 1.Preisträgerin des internationalen Glaskunstpreises Jutta Cuny- Franz- Award

2005–2006	 Lehrauftrag für Malerei/ Grafik an der  
Martin- Luther- Universität Halle im  
Fachbereich Grundschulpädagogik

2006–2008	 Studium der Kunsttherapie an der Hochschule der Bildenden Künste Dresden,  
seit dem als Dipl. Kunsttherapeutin tätig

2018	 Preisträgerin des Halleschen Kunstpreises

christiane-budig.de

links: Detail aus Objekt „Schwall“

Für Christiane Budig spielt Glas mit seinen ambi-
valenten Eigenschaften in ihrem künstlerischen 
Schaffen eine besondere Rolle. Auf der einen Seite 
Härte und Festigkeit, auf der anderen Seite  
jedoch verführerische Zartheit und Fragilität.

Themen der Geburt und des Aufbruchs umkreisen 
das aus Holz und Glas bestehende Objekt 
„Schwall“. Schwärme von kleinen aus Glas 
geformten wie Wasser hervorquellenden Wesen 
brechen aus dem Inneren eines Treibholzes 
heraus. Was auf dem ersten Blick wie ein Wasser-
sprudel erscheint, erhält bei näherer Betrachtung 
menschliche Konturen.

Das Vertiefen in jede Form bringt wiederum Erin-
nerungsmuster zum Vorschein, welche die 
Abhängigkeit individueller Geschichte aber auch  
Sehnsüchte nach Freiheit, sich einfach treiben 
lassen zu können, vor Augen führt.“
Barbara Röhner

97



Objekt „Schwall“

Radleuchter im Magdeburger Dom
Im Rahmen eines neuen Beleuchtungskonzepts 
für den Magdeburger Dom erhielt Christiane Budig 
2019 den Auftrag für einen „Jerusalem-Leuchter“, 
der seit dem Reformationstag 2021 zentral im 
Hohen Chor über dem Grab Ottos des Großen 
hängt. Er hat einen Durchmesser von 3,50m und 
ist aus Edelstahl mit Applikationen aus Glas gefer-
tigt. Nach mittelalterlicher Tradition zieren die 
zwölf Tore Jerusalems den Leuchter, je drei zeigen 
mit Symbolen der 4 Jahreszeiten in eine Himmels-
richtung.

„Bevor ich mich an meinen Entwurf heranwagte, 
fragte ich mich erst einmal, was die zwölf himm-
lischen Tore Jerusalems eigentlich bedeuten. Sie
sind ein Spiegelbild des irdischen Jerusalem in 
einer göttlichen Harmonie. Sie geben Einblick in 
das Innere, zum göttlichen Zentrum. Meine Appli-
kationen beziehen sich alle auf die dort innewoh-
nende Harmonie, die herrliche Vielfalt des Lebens 
und die enge Beziehung zueinander. Dafür habe 
ich dann zunächst Bibelstellen recherchiert.

Welche Bilder sind in den Beschreibungen? 
Was ist wichtig? Und da auf dem klassischen Rad-
leuchter auch Engel als Wächter sitzen, tauchen 
in meiner Gestaltung immer wieder auch stilisierte 
Flügelformen auf, von abstrakt bis figürlich.“

„Das Aussuchen der beiden Bibelverse war eine 
sehr schöne Aufgabe für mich. Sie kommen aus 
einer vergangenen Zeit und überdauern nun leuch-
tend die Unsrige“, sagt Domprediger Jörg Uhle-
Wettler.

Auf dem inneren Ring steht in Hebräisch: „Und als-
dann soll die Stadt genannt werden. Hier ist der Herr.“
Die griechische Inschrift auf dem Außenring 
bedeutet: „Siehe da, die Hütte Gottes bei den  
Menschen.“
Christiane Budig

98 Künstler in  im  Fokus  :  Chr ist iane  Budig



Radleuchter im Magdeburger Dom
Lichtdesign: Albrecht von Kirchbach · Metallbau: Silvio Höhne

99Künstler in  im  Fokus  :  Chr ist iane  Budig



Die Kirche: ein mächtiger, großer, runder Bau mit 
freistehendem Turm. Im ersten Augenblick erin-
nerte mich das imposante Gebäude der Kirche St. 
Antonius von Padua in Künzell stark an eine Burg. 
Von außen zeigt sich der Kirchenbau bedeckt mit 
großen Steintafeln. Kein Fenster öffnet die Front-
wand, kein Lichtstrahl scheint von hier hereinzu-
fallen. Im hinteren Drittel gewähren die beiden 
seitlichen Windfänge den Einlass. Beim Durch-
schreiten der Glastüren zeigt sich zunächst ein eher 
dunkler Raum, welcher durch die niedrige Decke 
im hinteren Teil fast höhlenartig wirkt. Von dort 
öffnet sich der hohe, helle und runde Kirchenraum. 
Durch eine senkrechte Glaswand, die sich an den 
niedrigen hinteren Teil anschließt, gibt es hier Licht. 
Natursteine strukturieren die Wände des Kirchen-
raums. Ganz vorne wird die Altarinsel sichtbar, auf 
der eine steinerne Wand thront. Auf der rechten 
Seite ist ein bronzenes Tabernakel eingelassen, 
links steht ein bronzenes Kreuz.

Farbe für den Kirchenraum –  
eine erste Ausstellung (2007)

Der gesamte Raum wirkte auf mich in seinen 
Dimensionen ausgewogen, jedoch auch ein wenig 
nüchtern. So war es wohl das Ziel des Architekten 
Erich Weber, der den neuen Kirchenbau in den 
1960er Jahren entwarf. Für meine erste Ausstel-
lung in der Künzeller Kirche war es mir ein großes 
Anliegen, die von mir empfundene Nüchternheit 
aufzubrechen und dem besonderen Raumgefüge 
etwas Anziehendes hinzuzufügen. Mit meinen far-
bintensiven Bildern des „Sonnengesangs“, eine 
neunteilige Serie großformatiger Malereien, 
brachte ich erstmals 2007 die Farbe in den Kir-
chenraum. Seitdem besteht ein guter Kontakt zu 
Pfarrer Rudolf Liebig, sodass ich in den darauffol-
genden Jahren sowohl ein Altarbild als auch die 
Glaseingangstüren gestalten durfte.

St Antonius von Padua in Künzell – neue Werke
Ingrid Moll-Horstmann mit Mira van Leewen

St. Antonius von Padua in Künzell

100



Das Altarbild

Das Altarbild (2008)

Für mein Werk „Du,Gott, hast alles nach Maß und 
Zahl geschaffen“ (180 cm x 180 cm), welches sich 
seit 2008 in der Kirche hinter dem Altar befindet, 
beschäftigte ich mich mit der Symbolkraft der Zah-
len, die sowohl im Alten Testament als auch im 
Neuen Testament hervortritt. Die Basis des Werkes 
bilden neun einzelne quadratische Holzblöcke, die 
jeweils eine Grundfläche von 50 x 50 cm besitzen. 
Ich habe sie so zusammengesetzt und gestaltet, 
dass sie ein Quadrat ergeben, welches ein sil-
bernes Kreuz mit blauen Ecken zeigt. Drei mit 
Acrylfarbe bedruckte Plexiglasscheiben erweitern 
das Werk in den Raum. Mit jeweils etwas Abstand 
hängen sie vor dem hölzernen Quadrat und brin-
gen Lebendigkeit und Bewegung in das Bild. Die 
ersten drei Zahlen-Darstellungen habe ich durch 
Gelbtöne hervorgehoben.

Vom künstlerischen Werk  
zum Altarbild

Pfarrer Liebig sah in dem Werk sofort „sein“ Altar-
bild, das ihm so sehr fehlte. Lange Überlegungen 
über die Gestaltung der Altarwand führten dazu, 
dass wir eines Tages das Werk probehalber an die 
Wand brachten. Die Verblüffung aller Mitanwe-
senden war groß, denn plötzlich zog das quadra-
tische Bild als räumlicher Mittelpunkt der Kirche 
alle Blicke auf die Altarwand. Schnell war klar: das 
Werk soll bleiben und zum Altarbild werden. Seit-
dem bilden das runde Raumgefüge der Kirche und 
das quadratische Bild eine ideale Einheit.

Die Zahlensymbolik im Überblick
I. Die Zahl Eins gilt als die Wurzel aller Zahlen, sie 
ist die ungeteilte Einheit und auch Heilige Weisung.

II. Die Zwei steht für das Biblische Paar Adam und 
Eva, wie auch „Zwei“ sollen „Eins“ werden. Hell 
und Dunkel symbolisieren Gut und Böse.

III. Sie ist die “Dreifaltigkeit“ und ebenso lag Jesus 
drei Tage im Grab. Augustinus ordnet die III der 
Seele zu. Da sie oben im Kreuz steht, habe ich 
auch ein Zeichen der Dornenkrone eingefügt.

101St  Antonius  von  Padua  in  Künzell  –  neue  Werke



IV. Sie symbolisiert die vier Ströme des Paradieses; 
die vier Propheten des Alten Testaments sowie die 
vier Evangelien des Neuen Testaments.

V. Das Pentagram gilt im Volksglauben als Bann-
zeichen des Bösen. Die fünf Brote sättigten vier-
tausend Menschen. Die Fünf gilt auch als Zeichen 
des Menschen, da er fünf Extremitäten besitzt. Die 
fünf Spitzen verweisen auf die fünf Tugenden.

VI. Der Davidstern: Auserwählen und Vernichtung 
des Judentums; Sechs Werke der Barmherzigkeit. 
Die Sechs gilt als eine unvollkommene Zahl, weist 
aber auch auf die Sieben hin, darum ist das siebte 
Feld leer.

VII. Die sieben Lichte verbinden Himmel und Erde; 
die sieben Gaben des Heiligen Geistes.

VIII und IX bezog ich eher formal im Aufbau des 
Werkes mit ein. Die Acht als das Unendliche in den 

lebendig und bewegt anmutenden Scheiben, die 
so das Unendliche andeuten und die Neun zeigt 
sich in der Anzahl der verwendeten Holztafeln

X. Die Gruppe von zehn weißen Quadraten steht 
für die zehn Gebote, die Zahl wird gebildet aus 
1+2+3+4 und steht so auch für Vollkommenheit.
Zwei gekreuzte Balken verbinden sich zum grie-
chischem X das die vier Ecken der Tafel verbindet. 
Im Christentum taucht das Heilige Zeichen PX als 
Zeichen für Christus auf.

XI. Die Elf ließ ich vollständig aus.

XII. Die Zwölf steht für die zwölf Söhne Jakobs, im 
Neuen Testament sind es die zwölf Apostel  Außer-
dem ist sie die Zahl des Himmlischen Jerusalems. 
Dieses hat zwölf Tore und in den Mauern befinden 
sich zwölf Edelsteine, die in den gotischen Fenstern 
wieder auftauchen.

Das Altarbild

102 St  Antonius  von  Padua  in  Künzell  –  neue  Werke



Die Glastüren des Eingangsbereichs 
(2013)

Nachdem etwas Farbe in der Kirche war, entstand 
der Wunsch, den  gläsernen Windfängen auch 
Farbe zu geben und so die besondere Architektur 
erstrahlen zu lassen. Nach einigen Überlegungen 
zum passenden Thema, reifte meine Idee hier 
etwas zum Wunder der Schöpfung entstehen zu 
lassen. Die rechte Seite sollte den Schöpfungsbe-
ginn symbolisieren, der durch das Wasser gekenn-
zeichnet ist. Deshalb gestaltete ich sie mit blauer 
Farbe, die keine festen Formen zeigt, sondern viel-
mehr die Anmutung eines fließenden und rei-
ßenden Stroms gewahr werden lässt. Die linke 
Seite, welche auch zum Friedhof führt, ist bestimmt 
durch eine Gestaltung in den Farben Gelb und 
Orange und verweist gewissermaßen auf das Ende 
des Lebens, die Ruhe und die Erlösung. Ein Erdball 
und die sich öffnenden lichten Bögen symbolisie-
ren den Pfad in eine bessere Welt, welche uns auch 
nach dem Ende des Lebens empfängt.

Bei meinen Überlegungen stellte sich der Wunsch 
ein, den Eingang formal künstlerisch als Einheit zu 
sehen, sodass das Werk nicht in einzelne Bildfin-
dungen zur Schöpfung zerbricht. Aus diesem 
Ansinnen erwuchs der weitere Entwurf. Ein großer 
Farbbogen verband nun die beiden rechtwinklig 
zu einander liegenden Scheiben. Der Entwurf zeigt 
sehr deutlich den Gedanken der Einheit der bei-
den Seiten des Eingangs. Wichtig war die Vorgabe, 
dass der Durchblick durch das Glas erhalten blei-
ben sollte.

Wie konnten wir nun mein Werk auf die gläsernen 
Türen aufbringen? Zum Einbrennen der Farben 
hätten die Glasscheiben vollkommen erneuert 
werden müssen. Glücklicherweise hatte die Glas-
malerei Peters die Idee, die Ausführung mit Kalt-
farben vorzunehmen. Unter zur Hilfenahme einer 
leichten Bearbeitung durch Sandstrahlung auf der 
Rückseite der Scheiben konnte der Entwurf über-
tragen werden.

Die Glastüren des Eingangsbereichs

103St  Antonius  von  Padua  in  Künzell  –  neue  Werke



Ein Besuch in der Werkstatt Peters in Paderborn 
vermittelte der Gemeinde die Größe der Scheiben 
mit der ausgeführten Arbeit, ehe sie in der Kirche 
eingebaut wurden. Da die bisherigen Griffe an den 
Eingangstüren nicht mehr in das neue Gesamtbild 
passten, hat der Metall-Bildhauer Walter Schnei-
der aus Fredeburg im Sauerland schlichte Glas-
stangen zu Griffen gestaltet, die sich nun gut ein-
fügen. Im Jahr 2013 wurden die Windfänge fertig. 

Der Kreuzweg – Für Agnes Mann 
(2018)

Bei meinen zahlreichen Besuchen in der Antoni-
uskirche fielen mir immer stärker die Bilder zum 
Kreuzweg von der Künstlerin Agnes Mann ins 
Auge. Die 1907 in Paderborn geborene Künstlerin 
malte sie 1952, nachdem sie durch den Zweiten 
Weltkrieg in die Rhön kam. Die Werke, die aus der 
Vorgängerkirche hier hergekommen waren, schie-
nen nie ihren richtigen Platz gefunden zu haben. 
So reifte in mir die Idee den sehr ausdrucks-
starken Bildern, welche mit ihrer dunklen Farbpa-
lette auf der dunklen hinteren Wand, kaum zur 
Geltung kamen, neues Leben einzuhauchen. Wie 
konnte ich mich nun als eigenständige Künstlerin 
dem Werk von Agnes Mann nähern und es ber-
gen? Wie kann eine künstlerische Verbindung 
zweier so unterschiedlicher Bildsprachen gelingen, 
sodass die eine die andere in ihrer Eigenständig-
keit bewahrt und gleichermaßen stützt?

Zusammenbringen und Beleben

Von der Idee einer Zusammenführung der Kreuz-
wegbilder von Agnes Mann und meiner Bild- und 
Formsprache sowie der Entwicklung einer leben-
digen Neukomposition und deren Ausführung 
vergingen fast sechs Jahre. Gespräche mit Pfarrer 
Liebig und anderen Gemeindemitgliedern konkre-
tisieren die Idee. So sollten die Werke von Agnes 
Mann eine Begleitung durch meine Bildzeichen 
erhalten. Es entstanden Skizzen für kleine Glas-
bilder mit den Motiven „Dornenzweig“, „Weg“ und 

Kreuzweg

104 St  Antonius  von  Padua  in  Künzell  –  neue  Werke



„Berg“. Zu den ursprünglich vierzehn plante ich 
eine fünfzehnte Station des Kreuzweges zu erstel-
len. In der Größe der Bilder von Agnes Mann malte 
ich ein Bild in Gelbtönen zum Thema der Aufer-
stehung „Hin zum Licht“. Schließlich entstand ein 
Entwurf der vorsah, die Mannschen Gemälde auf 
mit Sandstrahlung bearbeitete Scheiben, gleich-
sam eines bergenden großen Passepartouts, zu 
setzen und auf 160 cm hohen Stehlen gemeinsam 
mit einem von mir gestaltenden Glasbild zu prä-
sentieren.
 
Die Beschäftigung mit den Werken von Agnes 
Mann hat mir viele Anreize für mein eigenes Kunst-
schaffen gegeben. Die neuen fünfzehn Stationen 
des Kreuzweges montierten wir auf der gesamten 
rückwärtigen dunkelgrünen Wand, sodass sie sich 
gut in das Gesamtkonzept der Kirche einfügen. 
Durch die gemeinsame Montierung der Gemälde 
und Glasbilder auf einer großen Scheibe wird eine 
Verbindung deutlich und die verschiedenen Aus-
druckswerte wie Material, Form und Farbe treten 
gleichsam hervor. Die Werke eröffnen einen Dialog 
und bieten dabei verschiedene Anknüpfungs-
punkte für eine Annährung an das jeweilige 
Thema. Dabei bewahren die Gemälde von Agnes 
Mann ihre Eigenständigkeit, sowohl durch ihre 
Bildsprache wie auch ihre Platzierung im oberen 
Teil der Stelen. Meine Glasbilder geben den 
Gemälden einen bekräftigenden Impuls, der den 
Betrachtenden als Bildzeichen erscheint und ihnen 
eine weitere Deutungsmöglichkeit eröffnen 
möchte.

Die neuen Bildzeichen

Der Dornenzweig
Eine Pflanze bildet Dornen zu ihrem Schutz. Die 
biegsamen, dornigen Zweige erinnern an die Dor-
nenkrone Jesu, die man ihm für den Kreuzweg 
aufsetzte, weil er sagte, er sei der König der Juden. 
Um Schmerzen zu bereiten, musste es eine Dor-
nenkrone sein. Die Dornenkrone spricht von den 
Dornen unseres Lebensweges. Schmerz entsteht 
erst, wenn der Zweig zur Dornenkrone wird. Der 
Zweig wird gebogen, zerteilt wird er zum Kreuz.

Der Weg
Nach christlichem Verständnis leitet Gott uns den 
Weg: „Ich bin der Weg, die Wahrheit und das 
Leben“ (Joh. 14,6). Die fünfzehn Stationen bringen 
zum Ausdruck, was der Mensch in seinem Lebens-
weg, sowohl Gutes als auch Schlechtes, erleben 
kann.

Der Berg
Der Berg wird hier als biblisches Symbol der 
Zufluchtsorte des Menschen wie auch als Ort der 
Gottesbegegnung verstanden. Zugleich zeigt er 
sich als Zeichen für einen schwer zu beschreiten-
den Weg.

Ein Fazit

Abschließend möchte ich hier deutlich sagen, dass 
ich sehr dankbar bin für die Möglichkeiten der 
Gestaltung, die mir die St. Antonius Kirche und ihr 
Pfarrer Rudolf Liebig geboten haben, für die vielen 
guten Gespräche und das unverhofft intensive 
Zusammentreffen mit den Kreuzwegbildern der 
Künstlerin Agnes Mann. Für mich war es eine sehr 
schöne Arbeit diesen  besonderen Kirchenraum in 
seiner Ausdrucks- und Anziehungskraft zu stärken 
und ihn mit Farbe zu beleben. 

105St  Antonius  von  Padua  in  Künzell  –  neue  Werke



Künstler im Fokus : Yvelle Gabriel

106 K ü n s t l e r i m F o k u s :  Y v e l l e G a b r i e l



2022	 Künstlerische Vision und Leitung des Versöh-
nungsprojektes der „Vergebungs- und Friedens-
fenster“, Wrocław, Polen

2021	 Glaskunst der neuen Kapelle “St. Elisabeth“  
zu Ehren der Heiligen Elisabeth in Erfurt

2020	 Glaskunst der neuen Kapelle „St. Hildegard“  
zu Ehren der Heiligen Hildegard von Bingen in 
Düsseldorf 
Glaskunst der neuen Kapelle in Weimar, zu 
Ehren der vier Gründerschwestern 

2019	 Einbau der 5 ersten monumentalen Licht
sphären in die weltweit größten Katakomben 
des neuen Jüdischen Friedhofs in Jerusalem 
Triptychon „Kosmischer Christus“ für die  
Erlöserkapelle des Bistums Mainz 

2018	 Einbau der Glaskunst und des Toraschreines 
der neuen Synagoge des Klinikums „Chaim 
Sheba Telashomer“ in Ramat Gan, Israel 

2016	 Eröffnung eines Studios in Israel in Partner-
schaft mit einem arabischen und israelischen 
Künstler in Ramla

 Seit 2012	 Innendesign und Glaskunst in zahlreichen 
Caritas-Eeinrichtungen und Hospizen

2010	 Deutscher Teilnehmer „Kafka in der zeitgenös-
sischen Kunst” Europa/Deutschlandtour

2006 	 Typometamorphosen® aus „Das Meisterbuch 
von Hermann Hesse“ 
Einzelausstellung Städtische Galerien der  
Stadtbibliothek Mainz

2001	 Verkauf aller Geschäftsanteile, Beginn als freier 
Künstler

1991	 Geschäftsführender Gesellschafter, Kreativ
direktor und leitender Senior-Art-Director einer 
Werbeagentur mit 30 festen Mitarbeitern im 
eigenen Agenturbüro in Mainz

studio-gabriel.de

Künstler im Fokus :  
Yvelle Gabriel

Neue Synagoge des Klinikums  
„Chaim Sheba Telashomer“

„Wenn man in Mainz zur Welt kommt, führt kein 
Weg an den Chagall-Fenstern vorbei“, sagt Yvelle 
Gabriel. Für den 1969 geborenen Glaskünstler sind 
die von Chagall entworfenen und bemalten, ab 
1978 in der Mainzer Pfarrkirche St. Stephan einge-
setzten neun Fenster ein „positives Mahnmal“. 

Im Klinikum „Chaim Sheba Telashomer“ in Ramat 
Gan, nahe Tel Aviv, gestaltete Yvelle Gabriel nach 
einem Wettbewerb 2011 ab 2017 insbesondere die 
Fenster und den Toraschrein der Synagoge. Ihr Ein-
bau erfolgte 2018. Im hellen Tageslicht Israels legt 
Gabriel mit einem tiefen Blau eine ruhige Basis, 
die er mit hellen Komplementärfarben zu einer 
lebendigen Komposition führt.

„Die Synagogenfenster des Sheba Medical Center sind 
farbenprächtig gestaltet und reich an Symbolik. 
Gabriel illustriert in abstrakten und gegenständlichen 
Formen biblische Themen wie Genesis und Exodus, 
setzt aber auch Symbole aus Forschung und Medizin 
ins Bild. Die Frontfenster werden von Löwen, dem 
Wappentier Jerusalems, und mehreren Davidsternen 
gekrönt. Der aus tiefblau gefärbtem Antikglas herge-
stellte Toraschrein hängt an geflochtenen Stahlseilen 
von der Decke herab. Über der Bima ist ein rundes, 
als Oberlicht dienendes Glasobjekt angebracht, des-
sen Gestaltung an die letzten, 1985 eingesetzten Main-
zer Glasfenster von Marc Chagall erinnert.“ 

Eugen El in: jüdische Allgemeine 14.8.2018

107



Kapelle im Haus Clara der Caritas in Weimar
Glasgestaltung, Lichtkreuz und Altar

Die vier neuen Kapellenfenster des Hauses Clara 
in Weimar stehen symbolisch für die weibliche 
Kraft der 4 Gründerinnen der Schwestern der Hei-
ligen Elisabeth in Thüringen, welche sich vor über 
150 Jahren kompromisslos dafür entschlossen hat-
ten, Kranke und Sterbende in ihren eigenen Wohn-
zimmern zu pflegen. Sie sind somit auch ein tiefer 
Spiegel für die Kraft und die Hingabe aller Pflege-
kräfte und Mitarbeiter der neuen CTE Service-
wohnanlage in Weimar. (Text Caritas Erfurt)

„Gleichsam sind in meiner Glaskunst auch tief die 
Symboliken „Herz-Jesu“, Blut Christi, männliche und 
weibliche Symbiose sowie die Farbenlehre Goethes 
und Elemente in Anlehnung an die ersten, noch inno-
vativen Arbeiten der Bauhaus-Studenten eingeflossen. 
In allen Fenstern der neuen Kapelle im Bistum Erfurt 
setze ich ebenso meine ganz eigene künstlerische 
Umsetzung des christlichen Kreuzes fort, die Kreuz-
form spielerisch zu abstrahieren, sie gleichsam zu 
verdichten und dabei weit zu öffnen, in tausend neuen 
Facetten.“
Yvelle Gabriel

108 Künstler  im  Fokus  :  Y velle  Gabr iel



Vier Kapellenfenster im Haus Clara der Caritas in Weimar. Oben: Fertiggestellte Situation, unten: Atelierfoto

109Künstler  im  Fokus  :  Y velle  Gabr iel



Die Benediktiner-Gemeinschaft 
der Dormitio-Abtei 
lebt seit 1906 auf dem Zionsberg, wo ihr von 
Anfang an die Seelsorge an den deutschsprachigen 
Pilgern anvertraut wurde. Dieser Grundauftrag hat 
sich im Laufe der Jahrzehnte erweitert. Heute ist 
das Kloster ein hoch angesehenes geistliches Zen-
trum im Herzen Jerusalems. Die Mönche stellen 
sich zum einen pastoral in den Dienst der Pilge-
rinnen und Pilger durch Seelsorgegespräche, Vor-
träge und Gesprächsrunden. Zum anderen stehen 
sie im Dienst der vor Ort lebenden deutschspra-
chigen Katholikinnen und Katholiken in Israel und 
Palästina im Rahmen der Arbeit des Katholischen 
Auslandssekretariates der Deutschen Bischofskon-
ferenz. Die Mönche der Abtei sind in Jerusalem 
aber auch für ihre wissenschaftlich-theologische 
Arbeit und für ökumenisches und interreligiöses 
Engagement bekannt. Sowohl das renommierte 
„Theologische Studienjahr Jerusalem“ als auch das 
Jerusalem-Institut der Görres-Gesellschaft sind an 
der Dormitio-Abtei angesiedelt. Einen immer grö-
ßer werdenden Stellenwert nimmt in den letzten 
Jahren das kulturelle Engagement der Dormitio-
Abtei ein, was vor allem auch dank der Kulturför-
derung durch das Auswärtige Amt realisiert wer-
den konnte: Ausstellungen, Konzerte, Lesungen 
und vor allem die deutschen Kulturtage jeweils im 

Neue Fenster für eine deutsche Klosterkirche in Jerusalem
Sanierung der Benediktinerabtei Dormitio

Martin Struck

110 Neue  Fenster  für  e ine  deutsche  Klosterk irche  in  Jerusalem



Frühjahr finden im ganzen Land eine enorme Reso-
nanz. Finanziell sind die Mönche vor allem auf 
Spenden angewiesen, auch wenn sie durch die 
Herstellung klostereigener Produkte (Liköre, Kon-
fitüren, kleinere Schneiderei-Produkte) und Publi-
kationen, welche im Klosterladen verkauft werden, 
und durch ihre Cafeteria versuchen, zu ihrem eige-
nen Unterhalt beizutragen.

Im ausgehenden 19. Jahrhundert war Kaiser Wil-
helm II. der Erwerb eines prominenten Grund-
stücks zur Errichtung einer katholischen Kirche in 
Jerusalem gelungen. Es handelt sich um den über-
lieferten Wohnort Mariens auf dem Zionsberg und 
die Stätte ihres Heimgangs (Dormitio), der bereits 
von einer nicht mehr existenten konstantinischen 
und einer späteren kreuzfahrerzeitlichen, ebenso 
zerstörten Basilika überbaut gewesen war. Unmit-
telbar anschließend befindet sich der Bau des 
sogenannten David-Grabes mit dem darüber 
befindlichen Abendmahls-Saal (Coenaculum, de 
facto die erhaltene gotische Südostecke der Kreuz-
fahrerbasilika). 

An diesem geschichtsträchtigen Ort – bei den Fun-
damentierungsarbeiten wurden die im Unterge-
schoss sichtbar gemachten Reste der vormaligen 
Kirchen gefunden – wurde die heutige Kirche nach 

Plänen des Kölner Diözesanbaumeisters Heinrich 
Renard einschließlich des angeschlossenen Klo-
sters bis 1910 errichtet. Das repräsentative, dem 
damaligen Zeitgeschmack entsprechende Ensem-
ble in romanischer Formensprache mit orientali-
sierenden Elementen schreibt sich seither promi-
nent in die Silhouette der Jerusalemer Altstadt ein. 
Die Gesamtanlage war dem Erzbischöflichen Stuhl 
Köln für die deutschen Katholiken übereignet und 
zur Nutzung Mönchen der Beuroner Benediktiner-
Kongregation zur Verfügung gestellt worden. Zum 
gewählten Baustil vermerkte die Deutsche Bau-
zeitung am 7.1.1911: „Für die Formensprache suchte 
sich der Architekt den hohen Sinn der Kreuzfahrer 
zu eigen zu machen, welche in so glücklicher Weise 
ihren Bauten den Stempel deutscher Kraft und 
Würde aufzuprägen und dabei stets die Harmonie 
mit dem morgenländischen Landschaftsbilde zu 
wahren wussten.“ Der historistische, kegeldach-
bekrönte Rundbau mit vier 8-eckigen Flankie-
rungstürmen, einem 3-geschossigen Portalbau 
und halb-überkuppeltem Apsis-Anbau füllt das zur 
Verfügung gestellte Grundstück komplett aus. Der 
im Inneren an die Aachener Pfalzkapelle erin-
nernde Aufriss mit sechs Altar-Seitennischen ist 
kriegsbedingt teils Rohbau geblieben: Die 
geplanten Mosaik-Auskleidungen erfolgten nur im 
Apsis-Gewölbe und den Seitenkapellen sowie als 
Bodenbelag 1930 in Abänderung des Renard’schen 
Konzeptes (ursprünglich mit Oberlichtern für die 
Krypta). Die Restflächen in Chor, Obergaden, 
Hauptkuppel und Tambour zeigen sich seither im 
„Rohbaustadium“. Vor allen Dingen die nur grob 
bearbeiteten Werksteine, die zur Anbringung von 
Stein- und Mosaikverkleidungen vorgesehen 
waren, stören den Raumeindruck empfindlich.
 
Das an die Basilika angrenzende Kloster für bis zu 
acht Mönche war mit Kreuzgang, Refektorium, 
Bibliothek, Kapitelsaal und den übrigen Funktions-
räumen ebenfalls geschickt auf dem eng begrenzt 

111Neue  Fenster  für  e ine  deutsche  Klosterk irche  in  Jerusalem



von Altstadtgassen umschlossenen Grundstück 
eingepasst worden. Es wurde in den 1970ern und 
80ern unsensibel um einen Gästetrakt erweitert 
und ein Noviziatsgeschoss aufgestockt. Aus der 
damaligen Zeit rühren auch die im Zuge der Litur-
giereform erfolgten baulichen Änderungen in der 
Kirche. Der seinerzeitigen Vorstellung von einem 
möglichst übersichtlich-einheitlichen Liturgieraum 
mit dem an die Gemeinde gerückten Altar folgend, 
ließ der damalige Abt-Administrator Laurentius 
Klein die Seitenkonchen an der Apsis vermauern. 
Dies erlaubte die Anbringung einer durch das 
Apsisrund umlaufenden Wandbank als „Chorge-
stühl“. Sicherlich sollten außerdem mit dieser Maß-
nahme sowohl Störungen aus der Unterkirche 
reduziert, als auch Stauraum für die beengte 
Sakristei-Situation geschaffen werden. Der nüch-
terne und gegenüber dem Gemeinderaum quali-
tativ minderwertige Mosaikboden in der Apsis 
stammt ebenfalls aus dem letzten Viertel des ver-
gangenen Jahrhunderts. Bei der jetzt angelaufenen 
Sanierungskampagne soll mit dem gezielten Anle-
gen von Putzflächen, Anstrichen und Holzverklei-
dungen der störende Eindruck des Unfertigen 
gemildert werden.

Die vorhandene Kunstverglasung sämtlicher Fen-
ster der Kirche – fünf große Rundbogenfenster in 
der Apsis, zwei gegenüber auf der Westempore 
und dort acht kleinere Rosetten sowie acht Rund-
bogenfenster in der Kuppel – wurde 1977 nach 
Entwürfen von Hermann Gottfried ausgeführt. 
Wesentliches Ziel dieser Befensterung (ohne aus-
drückliches Bildprogramm) war die Schaffung 
einer stimmungsvollen Raumatmosphäre mit far-
bigem Licht. Dabei wurden die Gold-mosaizierten 
Flächen um die drei mittigen Fenster in der Chor
apside mit ihren mehrheitlich gelb-beige-orangen 
Gläsern (und einem umlaufenden Band in den 
Komplementärfarben blau-grün zur Verstärkung 
dieser Wirkung) optisch eingebunden. Die höher-
liegenden Verglasungen auf der Empore und in 
der Kuppel setzen hierzu stark abgedunkelt mit 
grau-blau-violetten Tönungen einen Kontrast. 
Jedes Fenster ist als individuelle Farbflächenkom-
position in malerischem Gestus realisiert. Je hell 
und dunkel gehaltene, umlaufende Farbbänder 
strukturieren in den rundbogigen, ca. ein Meter 

breiten Fensterbahnen ein aus frei organisch 
geformten (Blätter-)Blasen gebildetes Mittelfeld. 
Dabei werden die farbigen und weißen, im Bleiru-
tennetz verbundenen Glasflächen zusätzlich in 
breiten oder schraffierten Schwarzlotlinien in diese 
hell-dunkel-Komposition eingebunden. Zur Milde-
rung des in der Regel grellen südländischen Lichts 
ist rund ein Drittel einer jeweiligen Fensterfläche 
stark dunkelfarbig gehalten. Schmale, helle Glas-
streifen parallel und lichte Einsprengsel in diesen 
dunklen Bändern verstärken diesen, insgesamt 
unruhig wirkenden Kontrast leider nachteilig. Die 
reizvolle, unter hiesigem, mattem Licht gewohnte 
„Verschmelzung“ bunter Gläser zu einem ange-
nehmen Farbklang lassen diese eigentlich schön 
gestalteten Fenster in der oft stechenden Sonne 
Jerusalems vermissen. 

Die Erfahrung der Mönche mit der Lichtstimmung 
in der Brotvermehrungskirche am See Genezareth 
in Tabgha – ihrer zweiten Niederlassung in Israel 
– beförderte den Plan, auch die Dormitio entspre-
chend aufzuwerten. Nach erfolgreichen Bemuste-
rungen mit durchlichteten Kalksteinplatten – soge-
nannter Onyx-Stein in 20 mm Stärke – konnten die 
Beteiligten von einer damit besser zu erreichenden 
Lichtstimmung im gelb-goldenen Spektrum über-
zeugt werden. Dank der Unterstützung des Aus-
wärtigen Amtes und zahlreicher Spender kann 
aktuell das Vorhaben einer Neuverglasung reali-
siert werden. Der Paderborner Künstler Heinrich 
Micus hat aus den zur Verfügung stehenden Plat-
ten Ausschnitte gewählt und so kombiniert, dass 
mit der erwarteten Durchstrahlung jeweils zu den 
unterschiedlichen Raumbereichen passende und 
unterstützende Akzente gesetzt werden (s. Text 
des Künstlers). Die in ihrer künstlerischen Qualität 
nicht zu unterschätzende Hermann-Gottfried-Ver-
glasung soll in jedem Fall gesichert und eingelagert 
werden. Vielleicht ergibt sich an einem geeig-
neteren Ort einmal eine neue Verwendung.

112 Neue  Fenster  für  e ine  deutsche  Klosterk irche  in  Jerusalem



Rohmaterial 20mm-Scheibe 
gelber Onyx

Rohmaterial 20mm-Scheibe 
weißer Onyx

Fotos Seite 113:  
Glasmalerei Peters, Paderborn

Heinrich Micus:

… aufbrechen unter deinem Licht ...
So einengend die äußeren Bedingungen im ersten 
Corona-Herbst 2020 auch waren, so reizvoll und 
fordernd war die Aufgabe: Die Fenster der Dormi-
tio-Basilika sollten inhaltlich neu konzipiert und 
gestaltet werden. Einzig das Material der Fenster 
war mir mit dem Auftrag vorgegeben: 25 groß
formatige Platten aus goldgelb-grundigem und 
kristallweiß-grundigem italienischen Onyx.

Das benediktinische Thema des Hymnus „nox et 
tenebrae et nubila“ von Prudentius leitete mich 
bei der intensiven Betrachtung der originalen 

Onyx-Platten. Wesentlich war nicht die Suche nach 
Makellosigkeit, sondern das Aufspüren der Aus-
schnitte und Teile im Material selbst, die span-
nungsvoll „erzählen“, die „bewegen“, die „freiset-
zen“, die „bewirken“.

So konnte dann anhand hochauflösender Aufnah-
men im Atelier und mit Unterstützung der Glas-
malerei Peters in Paderborn in „entwerfenden 
Versuchsreihen“ am Computer die Entwurfs- und 
Gestaltidee verdichtet und dokumentiert werden.
Das Kernstück, die fünf Chorfenster (Abb. S. 114), 
habe ich dem Bauherrn, dem Konvent und dem 
fördernden „Deutschen Verein vom Heiligen Land“ 
im Februar 2021 im folgenden Text erläutert.

113Neue  Fenster  für  e ine  deutsche  Klosterk irche  in  Jerusalem



Der Berg Zion in Jerusalem trägt eine große, wech-
selvolle, dramatische Geschichte: Der Ort ist einer-
seits geprägt durch vielfachen und jahrhunderte-
langen Kampf, Gewalt und Zerstörung, anderer-
seits von immer neuem Wiederbeginn, Gottsuche, 
Hoffnung und Gedenken.

Große Kontraste prägen bis heute den Bau der 
Basilika, archaisch wirkendes sichtbares Natur-
stein-Mauerwerk steht gegen den Glanz von 
Mosaiken. Diese Kontraste ziehen sich bis in den 
Chorraum fort. In den Mosaiken der Apsis weisen 
die Propheten auf den verheißenen Sohn Gottes 
im Schoß seiner Mutter hin, der im geöffneten 
Buch verkündet: „Ich bin das Licht der Welt“.

Was könnte nun Thema zur Gestaltung der fünf 
Chorfenster an diesem eindringlich und eindrück-
lich geprägten Ort sein? Ich erinnerte mich an 
einen bewegenden Hymnus des Dichters Pruden-
tius (348-ca.405) „Nox et tenebrae et nubila“
Er ist bis heute in der benediktinischen Gebets
praxis im Morgenlob gegenwärtig, seine ersten 
Strophen lauten:
 

Der Nacht Gewölk und Finsternis, 
verworrenes Chaos dieser Welt, 
entweicht und flieht! Das Licht erscheint, 
Der Tag erhebt sich: Christus naht. 
 
Jäh reißt der Erde Dunkel auf, 
durchstoßen von der Sonne Strahl, 
der Farben Fülle kehrt zurück 
im hellen Glanz des Taggestirns. 
 
So soll, was in uns dunkel ist, 
was schwer uns auf dem Herzen liegt, 
aufbrechen unter deinem Licht 
und dir sich öffnen, Herr und Gott.

Der bildmächtige Text weist einen Weg: Vom 
Chaos zur Ordnung, vom Diffusen zum Leuchten-
den, vom Dunkel zum Licht – zum Licht der Welt. 
Glücklich ist hier die Material-Entscheidung des 
Bauherrn: Der Onyx als Gestein trägt einen außer-
ordentlichen, assoziativen Bildreichtum in sich. So 
entwickeln sich die Fenster symmetrisch:

Die beiden äußeren Seitenfenster beginnen in 
ihrer wilden, mächtigen Bewegung (… verwor-
renes Chaos dieser Welt …). Die mittleren Fenster 
rechts und links gewinnen Farbe und öffnen Blick 
und Raum (… jäh reißt der Erde Dunkel auf, … der 
Farben Fülle kehrt zurück … ).

Entwurf für die fünf Chorfenster

114 Neue  Fenster  für  e ine  deutsche  Klosterk irche  in  Jerusalem



Sie münden im strahlenden Onyx-Goldgelb des 
zentralen Mittelfensters (… im hellen Glanz des 
Taggestirns …).Alle Entwicklung findet ihr Ziel in 
vier Bergkristall (Glas-) Kuben (… durchstoßen von 
der Sonne Strahl …), das Jerusalem-Kreuz versinn-
bildlichend, immateriell, strahlend, weisend.“

Im Frühjahr 2021 erstellte Glasmalerei Peters die 
beiden Chorfenster rechts und links der Mitte zur 
Anschauung und zur Freigabe. Dabei wurde beson-
ders die Gestaltung und die Wirkung des eingelas-
senen Bergkristalls begutachtet und bewertet.

Die fünf dargestellten Chorfenster und weitere 20 
Fenster: Fenster im Westwerk, in der Kuppel, die 
Fenstergruppe zur Krypta, Oculi in den Konchen, 
werden im Laufe des Jahres 2022 in der Basilika 
eingebaut.

Montage in der Werkstatt der Glasmalerei Peters
Fotos: Glasmalerei Peters

Materialprobe mit eingelassenem Bergkristall
aus der Ausstellung „aufbrechen“ in Marienmünster 2021

115Neue  Fenster  für  e ine  deutsche  Klosterk irche  in  Jerusalem



Künstler im Fokus : Heinrich Micus

116



Künstler im Fokus : Heinrich Micus

bewegen und frei-setzen

Wenn ich male, so sagt Heinrich Micus, eröffnen 
sich Räume für Phantasien. Emotionen werden 
freigesetzt, Denken und Suchen finden geistige 
Nahrung. Ich bin frei, Stellung zu nehmen, unge-
zwungen als Maler oder auch als Betrachter. Ich 
bin frei für ein eigenes Urteil und eine eigene 
Geschwindigkeit im Vorgang der Wahrnehmung.
Wir können bei der Betrachtung der Bilder von 
Heinrich Micus Kenntnis erlangen über eine spe-
zielle ästhetische Erfahrung, die sich meisterlich 
von geschlossenen Formen befreit hat. Die Welt 
seines künstlerischen Ausdrucks führt uns hin zu  
einer sinnlichen Wahrnehmung scheinbar artifizi-
eller Abstraktion. Wir können uns reizvollen „Emp-
findungen“ zwischen Ordnung und Chaos, Zufall 
und Konstruktion überlassen: Ein spannungsvoller 
Wechsel, permanent und ohne Monotonie, ein 
zunächst chaotisch erscheinendes Gewimmel aus 
kleinen Flächen, Strichen, unregelmäßigen Bewe-
gungen, die im Seriellen wiederkehren; Verkür-
zungen, Abbreviaturen von Farbe und Licht.

Heinrich Micus benennt mit einem weiteren Verb 
sein Werk: „aufbrechen“ . So auch der Titel seiner 
letztjährigen Ausstellung in der Kulturstiftung Abtei 
Marienmünster. Aufbrechen meint hier einen kre-
ativen Anfang, etwas in Bewegung setzen.

Wir müssen die Bilder von Heinrich Micus nicht 
übereilig „abstrakt“ lesen. Für nur wenige Bilder 
finden wir Titel: Solferino, Pfingsten… Unabhängig 
von solchen Bildtiteln können wir in den feinen 
und groben Farbspuren, den zarten und sich ver-
flüchtigenden Farbschwaden, dem schwebenden 
Gewebe, in den von Flächen und Strichen freien 
Räumen, eigene Assoziationen anstellen: Eigene 
Figuren, Personen, Mengen, Gruppen, Ereignisse, 
Erinnerungen, Illusionen. Ein Thema, ein Begriff 
kann in uns bei der Bildbetrachtung „wachsen“ 
und wieder verschwinden, wir werden frei für 
unsere Phantasien. Bis auf wenige Ausnahmen 
verzichtet Heinrich Micus auf große, breite „Pin-
selschläge“. Wo sie gesetzt sind, erscheinen sie in 
überzeugender Konzentration. Geschickt setzt er 
einzelne Farben „kommunikativ“ in Szene und 
erzeugt dadurch Gefühle und Begriffe.

In Erkelenz geboren, absolvierte Heinrich Micus 
nach dem Abitur ein Architekturstudium an der 
Universität Stuttgart und war anschließend als 
Architekt privater und öffentlicher Bauten tätig 
sowie verantwortlich im Bereich Denkmalschutz 
und –pflege. Elf Jahre lehrte er als Lehrbeauftrag-
ter an der Bergischen Universität Wuppertal Archi-
tektur und an der Universität Paderborn Kultur-
wissenschaften. Seit 18 Jahren ist er Mitglied der 
Kunstkommission des Erzbistums Paderborn.
Heute lebt und arbeitet Heinrich Micus als freier 
Maler in Paderborn.

Bernd Schlipköther

www.micus-malerei.de

Abb. links: ohne Titel, Acryl auf Leinwand, 110 x 150 cm

Abb. oben: Jazz, Tryptichon Acryl/Graphit auf Leinwand,
20 + 120 + 40 x 40 cm

117



Um das Altarbild in der kath. Pfarrkirche St. Cle-
mens zu Drolshagen aus der Hand des in Eslohe 
lebenden und arbeitenden Malers Thomas Jessen 
(*1958) gab es anfänglich heftige Diskussionen. 
Ging die umfangreiche, 2016 begonnene Sanie-
rung der Kirche im Alt- und Erweiterungsbau viele 
Jahre lang eher geräuschlos vonstatten, so änderte 
sich das schlagartig, als anlässlich der Altarweihe 
am Pfingstmontag 2021 das große dreiteilige Altar-
bild erstmals der Öffentlichkeit präsentiert wurde. 
Das Bild polarisierte. Über Pro und Contra wurde 
lebhaft diskutiert und gestritten. Das lag sicherlich 
auch daran, dass es sich nicht nur um eine tempo-
räre Kunst-Installation handelte. Vielmehr sah die 
neue, von dem ehem. Kunstreferenten der Diözese 
Würzburg Jürgen Lenssen (*1947) entworfene 
Chorausstattung für den schwierigen Erweite-
rungsbau des Kölner Architekten Karl Band (1900-
1995) aus den 1960er Jahren von Anfang an ein 
großes Altarbild in der eng bemessenen Chorkon-
che vor, um dem hohen, bis dahin eher richtungs-
losen Raum endlich einen angemessenen Ziel-
punkt zu geben. Daraus erwuchs das ambitionierte 
Projekt der Kirchengemeinde und ihres kunstsin-
nigen Pfarrers Markus Leber (*1968), die große 
Bild-Tradition des Altarretabels fortzuschreiben 
und einen zeitgenössischen Künstler mit dieser 
anspruchsvollen Aufgabe zu betrauen. 

Die Medienresonanz war enorm, sogar die FAZ 
berichtete ausführlich.1 An der fotorealistischen 
Darstellung der Figuren nahmen viele Kirchgänger 
Anstoß. Gerade an diesem Ort im Chor der Kirche 
hinter dem Altar empfand man die Figuren der 
Protagonisten –  bar jeglicher Anleihen ans über-
kommene Marien- und Heiligenbild – als anstößig, 
als profan und deplatziert. (Abb. 1) Aufgeschlos-
sene Geister hingegen waren fasziniert von der 

1	 Reiner Burger, Drolshagener Himmelfahrt, Frankfur-
ter Allgemeine Zeitung Nr. 126 vom 4. Juni 2021, S. 6 

Die Gegenwart der Heiligen im Bild
Der Marienaltar von Thomas Jessen in St. Clemens zu Drolshagen

Christoph Stiegemann

Die Gegenwart der Heiligen im Bild – Der Marienaltar von 
Thomas Jessen in Drolshagen
Christoph Stiegemann

zeitgemäßen Interpretation der durch jahrhunder-
tealte Tradition konditionierten Bildform des drei-
teiligen Altarretabels. Die kontrovers geführte Dis-
kussion steigerte nur noch die Anziehungskraft des 
neuen Altarretabels. Dabei folgt es bei genauer 
Betrachtung durchaus alt überlieferten Bildformen 
und Motiven, die hier allerdings in ein neues, zeit-
gemäßes Gewand gekleidet werden.

Thema und Motivwahl erscheinen auf den ersten 
Blick rätselhaft. Da steht leicht aus der Bildmitte 
der Mitteltafel nach links versetzt eine Frau – sie 
dürfte um die 50 Jahre alt sein – in blauem Pullo-
ver und Jeans auf einer Stehleiter. Sie ist naturali-
stisch gemalt und im Dreiviertelprofil nach rechts 
dargestellt. Das glatte brünette Haar zurückge-
kämmt und zu einem Zopf gebunden, schaut sie 
wie aufmunternd auf einen in der rechten Bild-
hälfte stehenden gut 60jährigen Mann herab, den 
wir als Rückenfigur in Jeans und bloßem Oberkör-
per in der rechten Bildhälfte sehen. Ihm reicht sie 
einen Gürtel, den er mit seiner ausgestreckten 
Linken ergreift. Mit der Rechten hält er ein 
Gemälde, das die großartige Bildschöpfung des 
ungläubigen Thomas von Caravaggio von 1601 
/1603 zitiert und heute in der Bildergalerie im Park 
des Schlosses Sanssouci in Potsdam hängt. (Abb. 
2) Bereits Michelangelo Merisi da Caravaggio (1571-
1610) – so sein vollständiger Name – zeigt am Auf-
gang des Barock das Heilige als bestürzende Rea-
lität. Seine Darstellung ist ganz und gar konzentriert 
auf die Wundberührung durch Thomas, auf den 
taktilen Beweis, den der ungläubige Jünger fordert, 
um an die Auferstehung Jesu zu glauben. 

Abb. 1 Drolshagen St. Clemens, Marienaltar im geöffneten 
Zustand (Gesamt), Thomas Jessen 2019/2021

118 Die  Gegenwart  der  He il igen  im  B ild  –  Der  Mar ienaltar  von  Thomas  Jessen  in  Drolshagen



119



Wie schon an der Auferstehung Jesu zweifelte Tho-
mas auch an Marias Himmelfahrt. Daraufhin 
erschien ihm die Gottesmutter und überreichte 
dem Zweifler ihren Gürtel. Die sog. „Gürtelspende“ 
ist hier also das zentrale Thema. Es ist zudem – am 
Haarkranz leicht zu erkennen – der Künstler selbst, 
der im Rollenporträt zugleich seinen Namenspat-
ron, den hl. Apostel Thomas vor Augen führt. Er 
steht mit beiden Beinen fest auf dem Boden der 
Tatsachen, ist – wie der bloße Oberkörper zeigt – 
eine „ehrliche Haut“. Als Zweifler unter den Apo-
steln, wie ihn schon Caravaggio malte, der nur 
glaubt, was er begreift und dem Wunder erst ein-
mal mit gesundem Skeptizismus begegnet, ist er 
uns eigentlich sehr nahe.

Auch für die Marienfigur wählte Thomas Jessen 
eine real existierende Person als Modell, die er 
nach dem Leben porträtierte. Er fuhr dazu eigens 
nach Oberammergau und machte Fotoaufnahmen 
jener Frau, die in den Passionsspielen die Gottes-
mutter gibt. Die Fotografien bilden den Ausgangs-
punkt für die künstlerische Umsetzung. Die Zweier-
Gruppe erweiterte er um eine junge Bildhauerin, 
die an der linken Seite auf ihrer Trittstufe steht und 
auf dem grob gezimmerten Werktisch vor ihr das 
Schweißtuch Jesu mit Schlegel und Beitel aus 
einem Holzblock herausarbeitet. (Abb. 1) Es ist die 
Tochter der Darstellerin Mariens, die als Bildschnit-
zerin in Oberammergau lebt und im Passionsspiel 
die Veronika darstellt. Sie scheint einen Moment 
innezuhalten und schaut mit wachem Blick auf 
den Betrachter. Der ikonographische Kontext des 
Altarbildes in der St. Clemenskirche legt nahe, dass 
es sich hier um die hl. Veronika handelt. Sie schafft 
an ihrem Attribut, denn häufig wird Veronika mit 
dem Schweißtuch Jesu dargestellt. Eine solch 
aktive Rolle der Heiligen wie hier kennt die Kunst-
geschichte allerdings nicht. Zumeist wird Veronika 
in stiller Trauer und oft in meditativer Versenkung 
gezeigt, das Schweißtuch, in das sich auf wunder-
bare Weise das Antlitz Jesu eingeprägt hat, dem 
Betrachter zur Verehrung entgegenhaltend. Die 
Deutung ist hier aber noch einmal sinnfällig erwei-
tert: denn es ist der bildnerische Akt und damit 
die Kunst, die das Bild des Erlösers evoziert und 
darin ihre Nähe zur Religion beweist. Die beiden 
weiblichen Figuren stehen auf Leitern, die Schat-

Abb. 2 Marienaltar, Bildzitat: Caravaggio, Der Ungläubige Thomas 1601/1603

Abb. 3 Marienaltar, Linker Seitenflügel (Detail); Inkarnation

120 Die  Gegenwart  der  He il igen  im  B ild  –  Der  Mar ienaltar  von  Thomas  Jessen  in  Drolshagen



ten werfen, ohne dass man aber die tatsächliche 
räumliche Tiefe ermessen könnte. Sie haben in 
ihrem Leben die christlichen Tugenden beispiel-
haft gelebt, sind vollendet und derart „erhöht“ der 
Schau Gottes bereits teilhaftig. Darauf weist das 
Leitermotiv.

Der Altar ist nach alter Tradition dreigeteilt, ein 
sog. Triptychon. Jessen geht auf den traditionellen 
Formvorschlag des Dreitafelbildes ein, schafft aber, 
wie es erstmals Peter Paul Rubens (1577–1640) 
getan hat, einen einheitlichen Bildraum auf allen 
drei Flügeln. Die Seitenflügel hängen vom zentra-
len Bild ab, sind zwar subordiniert, aber doch auch 
durch gestische und gegenständliche Motive mit-
einander verschränkt. Hier gibt es kein homogen 
in die Tiefe entwickeltes Raumkontinuum, wie es 
etwa für die Altarbilder des Leipziger Realisten 
Michael Triegel (*1968) charakteristisch ist. Hin-
gewiesen sei zum Vergleich nur auf sein Triptychon 
zum Leben des hl. Augustinus von 2011 in der Pfarr-
kirche zu Dettelbach. In Drolshagen werden meh-
rere Bild- und Realitätsebenen miteinander kom-
biniert und damit der bei einem Altarbild auf den 
ersten Blick so befremdende fotorealistische Veris-
mus der Figuren und ihre Wirklichkeitsnähe immer 
wieder gebrochen.

Ganz abstrakt setzt der Künstler etwa das merk-
würdige Raster der Holzparkett-Rahmung ins Bild, 

die mit drei Öffnungen – einer großen mittleren 
und zwei schmalen Vertikalen in den Seitenflügeln 
– die Makrostruktur des Bildes bestimmt. In 
älteren Arbeiten und hier auch bei den Außenta-
feln mit der „Verkündigung“ benutzt Jessen flächig-
abstrakte Streifenraster, die den Illusionismus sei-
ner Bildräume bewusst unterbrechen. Hier ist es 
das kleinteilige Raster einer Art von Holzparkettie-
rung, einem Film-Zitat aus dem Fernseh-Film von 
Dominik Graf „Am Abend aller Tage“ aus dem Jahr 
2018, das er bei diesem aber auch einer Reihe 
anderer Bilder eingesetzt hat.

Die Seitenflügel haben jeweils zwei schmale ver-
tikale Öffnungen. In der linken sind in tief ultrama-
rinblau-farbenem Grund wie eine Intarsie die 
Geburtshöhle der Inkarnation (Abb. 3) umzogen 
vom Davidstern – Symbol der jüdischen Abstam-
mung des Erlösers aus dem Hause Davids – und 
darunter frontal präsentiert, die „Vera Icon“ zu 
sehen, das wahre Antlitz, das Jesus der Legende 
nach der hl. Veronika ins ihm auf dem Kreuzweg 
dargebotene Schweißtuch prägte. (Abb. 4) 

Abb. 4 Marienaltar, Linker Seitenflügel (Detail);  
Vera Icon

Abb. 5 Marienaltar, Rechter Seitenflügel (Detail);  
Die „Drei Marien“ am Grabe

121Die  Gegenwart  der  He il igen  im  B ild  –  Der  Mar ienaltar  von  Thomas  Jessen  in  Drolshagen



In der mittleren großen, rechtwinklig gefassten 
Öffnung ist oberhalb der roten Bildfläche eine wei-
tere Szene zu sehen, die nach der Maßstäblichkeit 
der Figuren zu urteilen weit in der Tiefe des 
Raumes liegen muss, ohne exakt greifbar zu sein. 
(Abb. 1) Unter einer perspektivisch fluchtenden 
Balkenkonstruktion sind Männer damit beschäf-
tigt, ein Kruzifix auf blauem Grund an der hell-
blauen Rückwand zu befestigen. Es ist der Raum 
des Mysteriums selbst, der sich hier zu öffnen 
scheint und in den die Mariengestalt als einzige 
mit ihrem Kopf hineinragt. Auch hier begegnet das 
Leitermotiv. Doch es ist nicht das Göttliche selbst 
dessen wir teilhaftig werden, sondern wieder nur 
vermittelt ein Bildwerk des Gekreuzigten auf 
blauem Grund, das von flankierenden, als Rücken-
figuren gezeigten Männern an der Wand montiert 
wird. Vorlage ist ein Arbeitsfoto, das während des 
Aufbaus der von Jessen 2015 entworfenen Aus-
stattung in der Kreuz-Kapelle des Bischofshauses 
in Speyer entstand. Unwillkürlich stellt sich den-
noch die Kreuzigung als Bildassoziation ein. Doch 
es ist wie alles in der Bildwelt von Thomas Jessen 
auch hier wieder vermittelt, gebrochen, realitäts-
gesättigt ins Heute transponiert und mehrdeutig 
zu lesen. Davor präsentieren sich nun in Lebens-
größe die Akteure – und das ist sehr bewusst vom 
Künstler so intendiert. 

Mutter und Tochter begegnen am Altar ein zweites 
Mal, und zwar auf den erst jüngst fertig gestellten 
Tafeln der Außenflügel. Die sog. Alltagsseite zeigt 
die „Verkündigung“ an Maria ebenfalls auf gänz-
lich unkonventionelle Weise. (Abb. 6) Vor dem 
violetten Streifengrund in der unteren Bildhälfte 
sitzen Mutter und Tochter einander gegenüber, 
wobei die jugendliche Tochter an die Stelle des 
Engels tritt und Maria die ihr entgegengestreckten 
Hände der Tochter mit den ihren umfängt als Zei-
chen der Bereitschaft den „englischen Gruß“ anzu-
nehmen. Beziehungsreich wie Jessen die Marie-
nikonographie im Farbwechsel des Grundes zitiert, 
der sich vom Schwarz links zum tiefen Ultramarin-
blau hinter Maria wandelt. Als Bild im Bild auf gol-
denem Grund ist darüber die „Verkündigung“ des 
Simone Martini (1284–1344) aus den Uffizien in 
Florenz aufgerufen. 

Abb. 6 Marienaltar, im geschlossenen Zustand (Gesamt); Verkündigung 

Es gehört zu den „Acheiropoieta“ – der kleinen 
Zahl der authentischen, das heißt der nach der 
Bildtheologie der Antike und der östlichen Ortho-
doxie nicht von Menschenhand geschaffenen Bil-
der Christi. Als Ikone repräsentieren sie nach der 
östlichen Bildtradition das Heilige selbst. Die  
schmale Öffnung rechts zeigt die „Drei Marien“ 
am leeren Grabe, denen der Engel erscheint. (Abb. 
5) In den nach mittelalterlichen Vorlagen aufgeru-
fenen miniaturhaften Neben-Szenen vor dem Kos-
mosblau des Grundes ist somit für das kundige 
Auge die ganze Heilsgeschichte mit Geburt, Leid, 
Tod und Auferstehung aufgerufen. 

122 Die  Gegenwart  der  He il igen  im  B ild  –  Der  Mar ienaltar  von  Thomas  Jessen  in  Drolshagen



Wie schon bei der „Gürtelspende“ der Festtags-
seite des Flügelaltares so verweigert sich auch die 
„Verkündigung“ der Alltagsseite des Triptychons 
den geläufigen Konventionen der Heiligendarstel-
lungen und damit unserer vor allem durch den 
Historismus des 19. Jahrhunderts konditionierten 
Erwartungshaltung. Dabei können wir gar nicht 
anders als uns die Gottesmutter und die Heiligen 
in Bildern vorzustellen, obschon wir ihr tatsäch-
liches Aussehen – weder das der historischen Per-
sönlichkeit noch das der verklärten Heiligen – nicht 
kennen. Wie sich der Geist auch anstrengen mag, 
es sind notgedrungen immer Bilder und jede Zeit 
hat ihre eigenen, die unsere religiösen Vorstel-
lungen vom Heiligen bestimmen. Wie das große 
Altarwerk von Thomas Jessen zeigt, ist es der Kunst 
auch heute möglich, in den alten Themen neue 
Realität zu entdecken, sowohl äußere durch die 
handelnden Personen, Kleidung, Attribute, Raum 
und Zeit, als auch innere: als neues Lebensgefühl. 
Die tiefe Verwandlung der menschlichen Natur, 
die dadurch möglich wird, strahlt dann prägend in 
die Kultur zurück. Dazu leistet die ästhetische 
Erscheinung des Heiligen einen wesentlichen Bei-
trag, was gerade der Marienaltar von Thomas Jes-
sen vor Augen stellt.

Durch die Bilder hindurch, in unendlicher Vielfalt, 
teilt sich uns das wahre Antlitz des Heiligen mit, 
dessen Konturen wir wie durch einen Spiegel erah-
nen. Hier hat auch das besondere Zeiterlebnis der 
ästhetischen Erfahrung ihren Ort. Durch die Wahr-
nehmung wird das Kunstwerk buchstäblich verge-
genwärtigt, es schlägt gleichsam die Augen auf, 
tritt Seins-konstituierend in das Bewusstsein ein. 
Etwas im Bild spricht mich an, es kommt heraus, 
d.h. es ist so, dass man das Gefühl der zwingenden 
Präsenz hat, die nicht auf etwas Abgebildetes ver-
weist, sondern im Bilde selbst präsent ist. Ästhe-
tische Erfahrung ist somit immer prozesshaft, der 
Augenblick der Betrachtung hat eine eigene Qua-
lität, ist erfüllte Zeit, die den Takt der „Normalzeit“ 
außer Kraft setzt. In seiner Kunst bleibt Thomas 
Jessen wie wir gezeigt haben stets wahrhaftig; 
letztlich aber verweist sie auf das Mysterium des 
nicht Sehens und doch Glaubens, das sich auf dem 
Altar vollzieht. Das macht das Innovative seiner 
Kunst aus jenseits aller wohlfeilen Konventionali-
tät – der Marienaltar in Drolshagen ist ein gültiges 
Zeugnis unserer Glaubenssituation heute und 
zugleich ein großes Kunstwerk, das die Zeiten über-
dauern wird.

Fotos Abb. 1–6: Achim Kukulies, Düsseldorf

123Die  Gegenwart  der  He il igen  im  B ild  –  Der  Mar ienaltar  von  Thomas  Jessen  in  Drolshagen



Dr. Michael Gerber
*1970, seit 2019 Bischof von Fulda

Dr. Cordula Heupts
*19xx, Wiss. Mitarbeiterin Theologie,  
Universität Paderborn und Universität Bonn

Prof. Hans-Jürgen Kaiser
*1959, Domorganist, Fulda, lehrt Orgelimprovisation 
an der Johannes-Gutenberg-Universität Mainz

Prof. Thomas Kesseler
*1956, Architekt, Bildhauer und Maler, Bad Hönningen

Mira van Leewen
Kunstwissenschaftlerin, Willebadessen

Carmen Matery-Meding
*1970, Diözesanbaumeisterin, Paderborn

Dr. Josef Mense
*1941, Kirchenhistoriker, Kassel

Heinrich Micus
*1953, Architekt und Maler, Paderborn

Ingrid Moll-Horstmann
*1936, Künstlerin

Joseph Michael Neustifter
*1949, Künstler und Bildhauer

Dr. theol. Andreas Poschmann
*1964, Deutsches Liturgisches Institut Trier

Dr. Ing. Burghard Preusler
*1953, Diözesanbaumeister i. R. im Bistum Fulda

Dr. Johannes Stahl
 *1958, Kunsthistoriker und Kurator, Siegburg

Prof. Dr. Christoph Stiegemann
*1954, Direktor Diözesanmuseum Paderborn i.R., 
Projektleiter Welterbestätte Karolingisches Westwerk 
Corvey

Martin Struck
*1957, Erzdiözesanbaumeister, Köln

Thomas Throenle
*1964, stellv. Pressesprecher Erzbistum Paderborn

Verzeichnis der Autoren, Künstler und Architekten

124



125



Verein für Christliche Kunst 

in den Bistümern der 

Kirchenprovinz Paderborn e.V.

Paderborn · Erfurt · Fulda · Magdeburg


