und neue Kunst

alte



und neue Kunst

— alte

Band 51 - 2020



alte und neue Kunst
Band 51 - 2020

Periodische Berichte des

Vereins fir Christliche Kunst

in den Bistiimern der

Kirchenprovinz Paderborn e.V.,
Paderborn - Erfurt - Fulda - Magdeburg
Herausgeber, © 2020

Die Abbildungen in diesem Band wurden,
wenn nicht anders angegeben, von den Autoren
bzw. von den Kinstlern zur Verfligung gestellt.

Druck, Verarbeitung
Grafisches Centrum Cuno, Calbe

Design
onebreaker.de, Paderborn

Adresse

Verein fir Christliche Kunst e.V.
Domplatz 3 - 33098 Paderborn
www.verein-christliche-kunst.de

HOVW

Inhalt

6 Vorwort
Theodor Ahrens, Burghard Preusler

6 Homilie von Bischof em. Joachim Wanke

8 Religitse Sprachlosigkeit und die
Kunst in der Kirche
Theodor Ahrens

13 Im Gespréach: Kunst und Kirche -
wer braucht wen?
Carmen Matery-Meding, Catrin Lorch,
Johannes Stahl

22 Sprache, Selbst- und Fremdbilder unter
konfessionellen Vorzeichen
Die Kontroverse der altglaubig-katholischen
und der reformatorischen Partei in Erfurt

Andreas Lindner

35 ,Sakrament der Heilung” -
warum der Kirche die Beichte so wichtig ist
Nils Petrat

u

42 ,Und er wird wiederkommen in Herrlichkeit
Wie gelingt es, die Welt ,auf lhn hin“ zu gestalten?
Burghard Preusler

49 Das Marienmosaik vom ehemaligen
Westgiebel des Erfurter Doms
Janka Acht

57 Liturgische Neuordnung der Kirche
St. Elisabeth, Bergkamen
Ein Wettbewerbsbeitrag von weicken architekten
Unna
Christian Weicken und Rolf Gebker

61

69

78

82

87

90

95

104

Sanierung und Umgestaltung

St. Joseph in Blinde

Ein Blick auf die Kunst im Kirchbau Ende der
Sechziger und friihen Siebziger Jahre

Falko Biermann

Die Kunst des Zusammenfiligens

St. Maria Magdalena in Mengelrode, Gemeinde
Hohes Kreuz, Eichsfeld

Uta Zerjeski, Andreas Kasparek

Die Kapelle des St. Joseph-Krankenhauses
in Dessau
Frithjof Stockburger

Der Dom zum Heiligen Kreuz Nordhausen
Innenraumneugestaltung und -sanierung 2017/18
Jorg-Peter Gottstein

GroBkrotzenburg, Pfarrkirche St. Laurentius
Deckenmalerei von Eberhard Miinch

Lucas Mangelmann

Die Neue Stadt -
St. Peter und Paul, Oberrodenbach
Tobias Kammerer

Neugestaltung des Paradiesportales,

der Paradiesvorhalle und der Roten Pforte
am Paderborner Dom

Tobias Klodwig

Verzeichnis der Autoren, Kiinstler
und Architekten




Vorwort

Verehrte Mitglieder des Vereins fiir
Christliche Kunst und Freundinnen und
Freunde der kirchlichen Kunst,

dirfen wir so im Jahr 2020 das Vorwort von
Band 51 alte und neue Kunst beginnen?

Ein Jahr, in dem die Katholische Kirche in
Deutschland einen Synodalen Weg gestar-
tet und wie die Medien verkiinden, die Zahl
der Kirchenaustritte einen Hochststand
erreicht hat.

Wir kdnnen hier die vier Themenfelder des
genannten Weges nicht ausbreiten; auf den
ersten Blick liegen sie mit Machtmi8brauch,
Zolibat, Sexualmoral und die Rolle der Frau,
offensichtlich tagesaktuell, scheinbar abseits
der Inhalte, die wir lhnen mit dieser Aus-
gabe von alte und neue Kunst vorlegen.
Scheinbar?

Das Redaktionsteam gelangte beim
Sammeln der Themen schnell an die Frage:
erreichen wir nicht nur mit Worten, sondern
auch mit den Kiinsten von heute die mal
mehr, mal weniger gldubigen Menschen
unserer Zeit? Sind Glaubensinhalte und
christliche Werte mit engagierten Kiinstlern
und Architekten heute zu vermitteln? Lei-
sten sie mehr als einen dekorativen Beitrag
in der Verkiindigung, im Dialog mit den
Menschen vor unseren Haustlren?

Zwei Beitrage aus unserer Tagung in Erfurt
2018 wurden uns dankenswerter Weise zur
Verfiigung gestellt und geben AnstéBe zum
Thema, erneut gerahmt von zahlreichen
Praxisbeispielen. Ob mit ihnen, der Frucht
der Arbeit von Restauratoren, Kiinstlern und
Architekten, Beitrdge zu Kontinuitdt wie
Aktualitat unseres Glaubens geleistet wer-
den, ob damit verlorenen Schafen nach-
gegangen wird oder der Verkiindigung an
Jung und Alt ein wichtiger Impuls geschaf-
fen wird? Wir Gibergeben die Frage hiermit,
nicht zum ersten Mal, zu lhrer Priifung, gern
auch hier und da zur Erbauung.

Anlasslich der letzten Generalversammlung
mussten wir leider protokollieren, dass

Dr. Peter Ruhnau die Schriftleitung nach
dreiundzwanzig erfolgreichen Jahren
verlasst. Der Dank, sicher auch in lhrem
Namen, und ein Vergelt's Gott, mégen nicht
nur Worte sein. Sie kommen von Herzen.

Er hat immerhin die letzten 13 von 50 Aus-
gaben in Inhalt und Prasentation bearbeitet
und auf hohem Niveau weiterentwickelt,
fur den Nachfolger ein anspruchsvolles
Packchen! Wir hoffen auch in Zukunft noch
auf seine anregende Begleitung.

Prdlat Theodor Ahrens, Vorsitzender
Dr. Burghard Preusler, Schriftleiter




HOMILIE VON BISCHOF EM. JOACHIM WANKE

Homilie von Bischof em. Joachim Wanke

bei der Andacht anl. der Tagung des Vereins fiir christliche Kunst in den Bistlimern
der Kirchenprovinz Paderborn am 26.10.2018 im Dom zu Erfurt.
Lesetexte: Eph 4,1-6; Lk 12,54-59

Der Schauspieler Gustav Knuth (t 1987) Bei Podiumsgesprachen zwischen Religions-

erzahlte einmal von einem seiner Berufs-
kollegen folgende Anekdote: Dieser sei
eines Abends - leicht alkoholisiert - auf die
Blihne gekommen und habe nicht in seine
Rolle hineingefunden. Mehrfache Hilfs-
bemiihungen der Souffleuse waren vergeb-
lich. Schliellich rief er ihr verzweifelt zu:
+Keine Einzelheiten bitte! Welches Stlick?”

Angesichts der gegenwartigen Situation
des Christentums hierzulande und seiner
schwindenden Auskunftsfahigkeit kdnnte
diese verzweifelte Frage eigentlich auch auf
uns Christen passen. Uns ist irgendwie die
Mitte des Glaubens aus dem Blick geraten.
Die Erorterung von Bedenken und die Dis-
kussion Uber Einzelprobleme dominieren.
Man hort kaum die Frage: Worum geht es
eigentlich, wenn wir uns bei unserer Welt-
und Lebensdeutung auf Jesus Christus
berufen? Was ist die zentrale Mitte dessen,
was wir Evangelium, ,Frohbotschaft’,
nennen?

vertretern vor laufender Kamera habe ich
manchmal den Eindruck: Die christliche
Stimme schneidet meist schwacher ab, sei
es, dass sie vor lauter Einzelheiten nicht zur
eigentlichen ,Sache” kommt, sei es, dass
man am Ende nicht genau weil3, ob er oder
sie selbst an das glaubt, wonach andere bei
uns fragen. Ein Hindu, ein Moslem, selbst
Buddhisten oder gar Agnostiker wirken oft
Uiberzeugender, zumindest verstandlicher,
wenn sie ihre Meinungen auf den Punkt
bringen. Ich gebe zu: Das ist ein subjektiver
Eindruck und gilt beileibe nicht von jedem,
der sich offentlichen Religionsdialogen
stellt. Denn das ist ein durchaus heikles
Medienformat.

Unsere beiden Schrifttexte vom heutigen
Tag - die Satze aus dem Epheserbrief und
die Bildreden Jesu aus Lukas 12 sind dage-
gen Beispiele fiir zupackende Sprache.
Wer das hort, weil} sofort, woran er ist.
Christlicher Lebensstil? Die Antwort des
Epheserbriefes: Ertragt einander in Liebe
Man mdchte das heute auch so manchen
Vereinen oder Parteien zurufen! Immerhin:
Der Briefautor scheint zu wissen, wie es
manchmal, auch damals schon, in christ-
lichen Gemeinden zugeht! Sein Rat zielt auf
die Mitte. Zur Einheit gehort auch das
gegenseitige Sich-Ertragen!

Id

Und die zwei Bildworte Jesu? ,Die Wetter-
lage kénnt ihr deuten. Warum nicht die
Zeichen der Zeit?” Und dazu passend die in
ein Gerichtsbild verpackte Mahnung (als ob
uns hier ein zeitgendssischer Klimaforscher
aus Potsdam ins Gewissen redet): ,lhr habt
nicht mehr viel Zeit! Es ist 5 vor 12, wenn

nicht schon dartiber!” Es ist wie mit Streit-
hahnen, die sich auf dem Weg zum Gericht
befinden und immer noch miteinander
zanken: ,Wenn ihr euch nicht schnellstens
einigt, wird es bald zu spét sein. Dann wer-
det ihr unerbittlich mit den Konsequenzen
rechnen mussen!” Und jeder Horer damals
wusste, wie es in einem antiken Schuld-
gefangnis zugeht.

Wir spiiren: Die biblische Sprache geht
sofort zur Sache, besonders auch die Spra-
che Jesu mit ihren oft drastischen Gleich-
nissen und Bildworten. Diese Sprache will
den Horer packen. Sie will ihn zur Besin-
nung, zur Lebensumkehr bringen. Sie will
aus verstockten Egoisten ,Reich-Gottes-
Anwadrter” machen.

Es ist nicht verwunderlich, dass Kunst voll
von biblischen Anspielungen ist, sowohl in
Literatur als auch bildender Kunst, und zwar
nicht nur aus der Vergangenheit. Nein, auch
heute! Natirlich — meist gegen den Strich
gebirstet, meist weit weg von kirchlich
korrekter Auslegung. Aber bei vielen Kiinst-
lern ist einfach das Gespur da: Dieser Jesus
ist ein faszinierendes Sprachgenie. Die Bibel
mit ihrer bildreichen Sprache ist ein Kultur-
ereignis. Diese scheinbar so fernen Texte
aus uralten Zeiten haben es in sich.

Ihre Aufmerksamkeit als Verein fir christ-
liche Kunst dient diesem wichtigen Anlie-
gen: der Resonanz der biblischen Botschaft
im Umfeld der Kiinste in Vergangenheit und
Gegenwart nachzugehen - wie etwa heute
mit der Thematik ,Kontroverse und Kompro-
miss” in nachreformatorischer Zeit. Allein
unser Erfurter Dom, aber auch viele kiinst-
lerische Zeugnisse aus dieser Stadt Erfurt
und dem weiten Thiiringer Land ,sprechen”
eindriicklich vom Ringen um die Mitte des
Evangeliums damals. Diese Zeugnisse zu
erschlieBen, sie fiir das Heute verstandlich
zu machen und so zu helfen, aus dem
tiberkommenden Glaubenserbe ein neues
Angebot fiir unsere Zeitgenossen zu
machen: Das lohnt durchaus eine gemein-
same Anstrengung, fiir uns als Kirche(n) in
okumenischer Gemeinsamkeit, aber auch
speziell auf der Basis lhres je personlichen
Mitwirkens im Verein christliche Kunst in
unserer Kirchenprovinz. Daflir danke ich
Ihnen sehr herzlich. Diesem Tag heute
erbitte ich Gottes Segen und mancherlei
geistliche ,Friichte”. Amen.



Uber alles kdnnen wir reden, wie man oft
sagen hort. In der Tat lasst sich Uber alles
auch ohne Schwierigkeiten sprechen, selbst
dort, wo man frilher Hemmungen hatte und
schamhaft schwieg. Uber religiése Fragen zu
sprechen, féllt vielen heute jedoch schwer.
Erik Fligge, der ein Buch mit dem Titel

,Der Jargon der Betroffenheit” schrieb (2016,
siebte Auflage), fragte mit Blick auf die kirch-
liche Sprache: ,Warum fiirchten wir uns davor,
sprachlos zu sein? Warum halten so wenige es
aus, sich nicht in eine Formel zu fliichten, die
das existentielle Elend (ibertiincht und ver-
sucht, es mit ein bisschen nettem Dekor zu
verzieren?”

In seinem Roman ,Halbzeit” schrieb Martin
Walser schon im Jahre 1960: ,Mit Lissa in der
Kirche ... Die feierliche Amtssprache in der
Kirche klang fremd. Kunstgewerbe-Vokabular.
Luft aus einem F6hn. Glauben die Frommen,
Gott hore sie nur, wenn sie beten, er habe keine
Ahnung von den Worten, die sie sonst denken
und sagen? Man kann sich nicht vorstellen,
dass der Pfarrer erlebt hat, was er in der Predigt
erzdhlt. Mein Leben ist in der Gebetssprache
nicht mehr unterzubringen. Ich kann mich
nicht mehr so verrenken.” Und der Theologe
Eberhard Jiingel stellt fest: ,Gott” — das ist
einst ein anspruchsvolles Wort gewesen.
AuBerhalb eines bestimmten engen religiésen
Rahmens wird es kaum noch einigermal8en
ernsthaft beansprucht. Geschieht dies gleich-
wohl einmal, entsteht alsbald peinliche Verle-
genheit. (in:,Gott als Geheimnis der Welt”,
1976)."

Religiose Sprachlosigkeit und die Kunst in der Kirche
Theodor Ahrens

Eine andere Sprache?

Offenbar hat sich ,die Lebenswelt” so
gewandelt, dass sich andere Erfahrungen
als die der Religion und des Glaubens in
den Vordergrund dréngen, so dass die
Religion stumm bleibt und ihre Sprache
verloren hat in den Gesprachen, die uns
wichtig sind. Da sind fast nur noch Erinne-
rungen, blasse Erinnerungen wie auf alten
Fotos, die nur noch sagen: So ist es gewe-
sen. ,Eine Kirche ist zur Erinnerung da ...
Jesus hat vor zweitausend Jahren gelebt ...
Der Vater von Jesus ist hunderttausendmal-
millionen Jahre alt” heilt es in dem Kinder-
buch ,Birne kann alles” (Glinter Herburger,
1974).

Nicht nur unsere Sprache hat sich veran-
dert, vielmehr auch, wie wir uns selbst, die
Welt und das Leben in ihr sehen. ,Alles, was
sich tiberhaupt sagen ldsst, Idsst sich klar
sagen,; und wovon man nicht reden kann,
dariiber muss man schweigen”, meinte der
Philosoph Ludwig Wittgenstein (1889-1951).
Doch im selben Tractatus schrieb er auch:
,Es gibt allerdings Unaussprechliches. Dies
zeigt sich, es ist das Mystische.” Wittgensteins
Aussage ist sehr kurz und schwer deutbar.
Allerdings konnte sie einen Weg weisen zu
einer Erfahrung, die eine andere Sprache
verlangt. In seiner Rede anlasslich der Ver-
leihung des Friedenspreises des deutschen
Buchhandels (2001) wies Jiirgen Habermas
darauf hin, dass religitse Erfahrungen sich
nicht ohne Rest in sdkulare Sprache tber-
setzen lassen, sonst wiirde sich unsere
Vernunft Gberfordern, und am Ende
verzweifle sie an sich selbst.

=
=

i
-

L

=

Lk

RELIGIOSE S

vrm bl

ik s L

Leeres, altes, sprachloses Gotteshaus: St Georgen, Wismar

Vielleicht hat ja die Kunst noch Méglich-
keiten, wo man sonst sprachlos wird, und
vielleicht ist der ,Bildakt” genauso urspriing-
lich wie der ,Sprachakt”. Nicht zuféllig haben
sich die Religion und auch die Kirche in der
Sprache der Kunst ausgedriickt. Denn die
Kunst gebe nicht das Sichtbare wieder, sie
mache vielmehr sichtbar, meinte der Kiinst-
ler Paul Klee (1879-1940). Dort, wo die Kir-
che Rdume fiir den Gottesdienst baute, die
Altdre und Wande mit Bildwerken in Stein,
auf Holz und in Glas ausstattete, bediente
sie sich deshalb auch der Sprache der Kunst.
Freilich scheint das Verhaltnis von Kunst
und Kirche oft genug gestort zu sein, vor
allem, seitdem die Kunst sich als autonom
versteht, was auch immer das bedeuten
mag. In seinem groBen Werk ,Bild und Kult

— Eine Geschichte des Bildes vor dem Zeitalter
der Kunst” zéhlt Hans Belting die Bildwerke
in den gottesdienstlichen Raumen jeden-
falls nicht zur Kunst im gegenwartigen
Verstandnis.

jiACHLOSIGKEIT UND DIE KUNSTIN DER KIRCHE

A

Eine neue Sprache der Kunst
fur die Kirche

Manchmal scheinen die Bildwerke auch aus
den,modernen” und historistischen Kirchen
ausgewandert zu sein, so dass die Rdume
kahl und leer wirken. Denn seit dem
Zweiten Vaticanum verstummen nicht die
Klagen Uber leer gerdumte Kirchen.
~Mancher mag den Eindruck gewinnen, dass
unsere Kirchen zuweilen sogar ,gottleer”
geworden sind. Es ist womdglich diese nur
schwer zu ertragende Leere, die gefiillt werden
muss” (Deutsche Bischofskonferenz: Raume
der Stille, 2003). Romano Guardini jedoch
wies darauf hin, dass auch und gerade die
Leere selbst ein Bild sein konne, denn ,Sie
verhdlt sich wie das Schweigen zum Wort, ...
driickt aus, was lber Gestalt und Begriff geht”
(Guardini 1956).



10

St. Laurentius, Miinchen

1955 schon baute Emil Steffann in Miinchen
fuir das Oratorium eine Kirche, welche,
durch die liturgische Bewegung beeinflusst,
als groBer, leerer Raum wirkt, der die zum
Gottesdienst versammelte Gemeinde
umgibt. Nur der Altar im Zentrum, das Vor-
tragekreuz, der Priestersitz und eine grof3e
Marienfigur ziehen die Blicke auf sich. Das
grof3e, leere Rund der Apsis wird vielleicht
zum Zeichen fir das Geheimnis des nicht in
ein Bild zu fassenden Gottes.

~Kunst gibt nicht das Sichtbare wieder”,
schrieb Paul Klee. Und der Theologe Johann
Baptist Metz meinte, Religion heile Unter-
brechung. Von solchen Unterbrechungen
und ganz neuen Gestalterfindungen zeugen
zum Beispiel viele moderne Kirchenfenster.

RELIGIOSE SPRACHLOSIGKEIT UND DIE KUNST IN DER KIRCHE

1983 schuf Georg Meistermann (1911-1990)
das Mittelfenster fur die Apsis von St.
Gereon in Koln. In leuchtend weiflem Licht
stiirzt zwischen einem dichten Netz von
Linien farbiger Glaser die Symbolgestalt des
Geistes herab. Man hat den Eindruck, auf
den Durchbruch aus einer anderen Welt zu
schauen. Da wird nichts einfach abgebildet,
sondern eine neue Gestalt fiir Unsagbares
erfunden. Die wahrnehmbare Realitat wird
gleichsam verwandelt und verdichtet.
.Sende aus deinen Geist und du wirst das
Angesicht der Erde verwandeln’, heif3t es in
einem liturgischen Text.

Hans Kaiser (1914-1982) schuf 1962 flr

St. Patroklus in Soest ein Glasfenster, das an
die Schopfung erinnern soll. Man kann die
Entstehung der Welt aus der Sicht der
Naturwissenschaft beschreiben und natura-
listisch erklaren, von Schépfung jedoch

RELIGIOSE SPRACHLOSIGKEIT UND DIE KUNST IN DER KIRCHE

i
’.1:-5 J

!
1

Fenster von Georg Meistermann in St. Gereon, K&In, mit der
Darstellung des Heiligen Geistes, 1983

redet nur der Glaube. Und die Bilder der
Kunst weisen entsprechend in andere
Raume als nur in Weltenrdume. Mittelalter-
liche Darstellungen der Schépfung bildeten
oft die sichtbaren Dinge ab, die man wie-
dererkennen konnte und malten dann Uber-
grof3 das Bild des Schopfers daneben.

Fenster von Hans Kaiser in St. Patroklus, Soest, mit einer
Abstraktion der Schopfung, 1962

Vor dem Hintergrund solcher Sehgewohn-
heiten irritiert das Glasfenster von Hans
Kaiser. Er erfindet eine ganz eigene neue
Bildsprache, die nichts Sichtbares abbildet:
Ein warmer, in vielen Splittern und Rotvaria-
tionen leuchtender Strom durchquert die in
waagerechten Wellen verlaufenden blau-
violetten Glaser. Sieben goldschimmernde
Punkte (die sieben Tage des ersten Schop-
fungsberichtes der Bibel) strahlen aus dem
roten Strom des Lichtes hervor, und die
Grafik der schwarzen Windeisen findet ihr
Zentrum in einem Kreis oben im Fenster.
Eine abstrakte Bildsprache sucht hier das
Unaussprechliche in eine Suchbewegung zu
fassen. Was ist auch der Glaube anders als
eine solche Suchbewegung.

Ebenfalls von Hans Kaiser stammt auch das
grof3e Fenster in einer Kapelle der Bonifa-
tiuskirche in Dortmund (1967). Es zeigt-
sprihende Farben, wie zersplittert in
unendlichen Rotvariationen. Verwirbelt




Fenster von Hans Kaiser in St. Bonifatius, Dortmund, 1967

steigen sie auf aus dunklen blau-violetten
Glasern, verfarben sich zu gelben und gri-
nen Farbtonen, um sich endlich nach oben
in leuchtendes Weil3 zu verwandeln. Der
Betrachter, der in dem schmalen Kapellen-
raum steht, wird gleichsam in diesen
glihenden Farbenrausch hineingezogen.
Ein solches Fenster kdnnte sich auch in
profanen Rdumen befinden, vielleicht im
Treppenhaus eines gro3en Verwaltungs-
gebaudes. Eine spezifisch religiose Sprache
scheint es nicht zu sprechen. Aber an sei-
nem Ort, in der Kapelle, hinter einem Taber-
nakel, spricht es doch von etwas anderem.

RELIGIOSE SPRACHLOSIGKEIT UND DIE KUNST IN DER KIRCHE

Der Ort eines Kunstwerkes gehort eben mit
zu seiner Deutung. Wie Moses vor dem
brennenden Dornbusch, entdeckt man erst
an diesem Ort in der Sakramentskapelle,
dass man sich auf anderem Boden befindet
und einem anderen Phanomen gegentiber-
steht. Und die farbigen Glassplitter begin-
nen eine Sprache zu sprechen, die ihr
Repertoire der ,normalen” Sprache
entnimmt und doch normale Sehgewohn-
heiten unterbricht, eine Erinnerung an
Moses. der neu zu sehen und zu héren
begann.

Denn ,Kunst gibt nicht das Sichtbare wieder,
sondern macht sichtbar.”

Moderation:
Catrin Lorch

- Kunsthisto-
rikerin und
Redakteurin der
Siiddeutschen
Zeitung

Im Gesprach: Kunst und Kirche - wer braucht wen?

Das Gesprach findet auf der oberen Tribiline der evangelischen Immanuel-Kir-
che in KéIn-Stammheim statt, die von dem britischen Architekturbiiro Sauer-
bruch-Hutton gebaut wurde. Anstelle von Banken oder Stiihlen sitzt man dort
direkt wie in einem Amphitheater auf sehr hohen und tiefen Stufen, der Blick
gehtin den offenen Kirchenraum, dessen Wande, Boden und Decke mit hellen
Brettern verschalt sind. Obwohl der Neubau schon vor sieben Jahren einge-
weiht wurde, riecht es immer noch nach frischem Holz. Die Altarwand ist mit
kleinen Staben in bunten Farben gegliedert - bis auf das Kreuz fehlt der Kirche
aller Schmuck. Ein schlichter Tisch ist der Altar, es gibt auch keine Gemalde

oder Skulpturen.

Carmen Matery-Meding - Diézesanbaumeisterin und
Leiterin des Bereiches Bauen im Erzbischoflichen
Generalvikariat Paderborn

Catrin Lorch: Wiirden Sie sagen, dass Kirche
und Kunst wenig Beriihrungspunkte haben?

Carmen Matery-Meding: Vor 1900 war die
katholische Kirche ein wichtiger Auftrag-
geber fiir Kiinstler, vielleicht sogar eine
Basis fiir Kunstentwicklung. Mit Einzug der
modernen Kunst, war die kirchliche Akzep-
tanz dann oft nicht mehr gegeben.

Dr. Johannes Stahl - Kunsthistoriker, Kurator und
Kunstvermittler

Spater, ab den 1960er Jahren, haben sich
die Kiinstler im Gegenzug von der Kirche
distanziert. Daher gibt es in der Tat, aus
meiner Sicht, zu wenig Beriihrungspunkte
zwischen Kirche und zeitgendssischer
Kunst. In der Architektur gab es eine
solche Abspaltung in dieser Form nicht.
In der Vergangenheit sowie in der Gegen-
wart bildet hervorragende Architektur

13




und Kirche oft ein “erfolgreiches Gespann’.
Die Kirchen-Architektur hat es in die
Moderne geschafft, die christliche Kunst
leider viel zu selten. Voraussetzung sind in
beiden Bereichen natiirlich konkrete Auf-
trage. Sind die Mittel dafiir nicht gegeben,
braucht es keine theoretische Diskussion.

Catrin Lorch: Braucht die Kirche denn
Visualisierung?

Carmen Matery-Meding: Visualisierungen
helfen, schwierige Themen zu veranschau-
lichen. Es stellt sich die Frage, wie diese
heute aussehen kénnen? In der Vergan-
genheit, als die technische Méglichkeit der
Bild-Reproduktion noch eingeschrankt
war, gab es im Gegensatz zu heute wenige
bildliche Darstellungen im Alltag der Men-
schen. Vielleicht ist dies eine von vielen
Erkldrungen, warum die “alte christliche
Kunst” mit Bildern gut funktioniert hat.
Aktuell werden iiber digitale Medien 4,5
Milliarden Fotos taglich verschickt. Diese
Flut an Visualisierung bedeutet, dass Men-
schen einer Bild-Uberreizung ausgesetzt
sind. Glaubensthemen benétigen daher

Ramm-Ell-Zee: Letter B signoverture, 1985, Epoxyd und
Spray auf Leinwand, 17 x 25 cm; Privatsammlung

IM GESPRACH: KUNST UND KIRCHE - WER BRAUCHT WEN?

vielleicht eine andere Art von moglicher
Sichtbarmachung.

Johannes Stahl: Wenn sich diese Visuali-
sierungen wehren koénnen, ja. Mir féllt da
Ramm-Ell-Zee ein. Ein Kiinstler und
Graffiti-Theoretiker, der gesagt hat, die
Buchstaben haben angefangen, sich zu
bewaffnen - weil sie immer wieder miss-
braucht wurden. Die Enden von bestimm-
ten Buchstaben wurden dann ja haufig
Pfeile im Graffiti. Ein wenig kryptischer
sind die Buchstaben auch.

Catrin Lorch: Wie sind Sinneswahrneh-
mungen da einzuordnen? Ist es wichtig,
dass die Sinne von der Kirche auch
angesprochen werden sollen?

Johannes Stahl: Ich glaube, die Sinne
auszublenden ist gar nicht méglich. Die
Frage ist aber, ob mit dem Wahrnehmen
auch gleich eine Deutung verbunden sein
muss, oder ob die Wahrnehmung erst
einmal auch fiir sich stehen kann. Wenn
ich an Weihrauch denke, ist das ein
Geruch, der eher im Hintergrund wirksam
ist. Uber die Bedeutung macht man sich
zunéachst keine Gedanken. Aber fiir die
Wahrnehmung in der Kirche ist es wichtig,
dass es solche Sinneseindriicke gibt, nur
stellt sich die Frage ist, wie eng gefiihrt ihr
Sinn ist. Wenn man Weihrauch einfach nur
auf die drei heiligen Konige zuriickfiihrt,
die ihn als Gabe mitgebracht haben, dann
ist dann eine sehr fest genagelte Symbo-
lik.

Catrin Lorch: Wiirde man das Empfinden

von Transzendenz denn auch heute noch
am ehesten in der Kirche erwarten? Oder
andernorts?

Carmen Matery-Meding: Einer der Grund-
vollziige der Kirche ist Evangelisierung,
das heif3t, das Thema der Transzendenz ist
Bestandyteil des christlichen Glaubens. Die
Séakularisierung hat das Bild eines in der

IM GESPRACH: KUNST UND KIRCHE - WER BRAUCHT WEN?

Ludwig Ehrler: Gestaltung der Kirche St. Maria in Tripkau (Amt Liineburg), 1996-98

15



Welt wirkenden Gottes teilweise aufgelost.
Da viele Menschen jedoch spiiren, dass es
nicht auf alles wissenschaftliche Antwor-
ten gibt, bleiben unsere Fragen zu Leben
und Tod weiterhin aktuell. Der Esoterik-
Markt boomt, die Sehnsucht nach Fragen
zur Transzendenz scheint ungebrochen.
Wenn Menschen die Bereitschaft mitbrin-
gen, sich einzulassen, kann Kunst und
Architektur nicht nur beriihren, sondern
vielleicht zu einem Erkenntnisgewinn
fuhren, der nicht direkt verstanden und
ausgesprochen werden kann. Wenn dies in
unseren Kirchenraumen passiert, ware ich
gliicklich!

Catrin Lorch: Passen denn die alten
Bilder noch - oder brauchen wir neue
Symbole oder eine neue Bildsprache?

Carmen Matery-Meding: Die katholische
Kirche hat immer mit Bildern und Symbo-
lik gearbeitet - und das ist auch eine
Starke. Wenn ein glaubiger Mensch sich
mit einem Kunstwerk auseinander-setzt,
wird er etwas anderes entdecken als ein
nicht glaubiger Mensch. So viele Men-
schen wie es gibt, so viele unterschied-
liche Beriihrungspunkte gibt es zwischen
Menschen und Kunstwerken. Vielleicht ist
die Antwort das Zulassen von Vielfalt,
vielleicht miissen wir mehr wagen, mehr
ausprobieren?

Catrin Lorch: Findet man in der Kunst
denn liberhaupt noch die Beschiftigung
mit der Transzendenz?

Johannes Stahl: Wird liber Transzendenz
gesprochen? Mehr als genug. Bruce
Nauman schreibt in eine Arbeit hinein:
»The true artist helps the world by revea-
ling mystic truths”, der wahre Kiinstler hilft
der Welt, indem er mystische Wahrheiten
enthiillt. Das ist ein Satz, der ist wie in
Stein gemeifBelt, als Aufgabenbeschrei-
bung fiir den Kiinstler, das Transzendente

IM GESPRACH: KUNST UND KIRCHE - WER BRAUCHT WEN?

mdoglich zu machen. Fiir seinen Partner,
also den, der es anschaut. Das ist leicht
gesagt, aber schwer zu tun. Weil transzen-
dente Inhalte sich an immer wieder neue
Menschen wenden. Konstantin ist im
Traum erschienen, dass er im Zeichen des
Kreuzes siegen wird. Und es ist wichtig
iber die Symbolik des Kreuzes zu spre-
chen, weil es ein starkes und einfaches
Symbol ist. Es steht in seiner Einfachheit
aber auch fir Vielfalt. Und mir fallt da der
Kiinstler Ludwig Ehrler ein, der einen
ganzen Kirchenbau in dem kleinen Dorf-
chen Tripkau, rechts der Elbe, als Muster
mit Kreuzen liberzogen hat - nur die Fach-
werkbalken nicht. Eine Art Ubererfiillung
des Solls.

Catrin Lorch: Frither war die Kirche das
beherrschende Bauwerk in einer Stadt,
heute geht man eher ins Museum. Ich
meine das nicht touristisch, sondern
auch dann, wenn man Fragen hat zur
eigenen Identitdt, zum Ort, zur Zeit. Sie
fiihren Besucher durch das Kolner
Museum Kolumba - das in unmittelbarer
Nédhe zu groen Museen, aber auch dem
Dom liegt. Dennoch wird es auch als
spiritueller Ort wahrgenommen.

Johannes Stahl: Das Angebot, das in die-
sem Museum besteht, ist ja eigentlich ein
Angebot, offen zu schauen. Ohne gleich
eine Deutung aufgedriickt zu bekommen.
Und wenn man das wahrnimmt landet
man eigentlich notgedrungen bei der
Frage, was liber das vorab Gewusste
hinaus gehen konnte. Und inwieweit man
selbst involviert ist.

Carmen Matery-Meding: Weder Glaube
noch Kunstverstandnis fallt vom Himmel.
Beides beginnt mit der Beschéftigung
damit. Kirchenbesuche waren in vielen
Familien noch zu meiner Kindheit obliga-
torische Sonntagspflicht. In Bildungs-
familien werden heute die Kids nicht mehr
zum Gottesdienst mitgenommen, sondern

IM GESPRACH: KUNST UND KIRCHE - WER BRAUCHT WEN?

Joseph Beuys, ohne Titel, 1971, Munitionskiste mit Kreuz und Sonne (1947/48), Fichtenstamm und Berglampe (1953),
KéIn, Museum Kolumba

zu Museumsbesuchen gendtigt. Kunst
braucht den Schutz der Museen, sowie
Glaube den Schutz von Kirche benétigt. In
den zahlreichen Di6zesanmuseen wird die
gemeinsame Vermittlung von Kunst und
Religion als Chance gesehen.

Catrin Lorch: Zégert die Kirche einfach?
Oder hat sie sich von expliziten Aussagen
verabschiedet? Ist Sprachlosigkeit viel-
leicht auch eine Starke?

Johannes Stahl: In der Literatur zu Joseph
Beuys taucht haufig der Begriff der ,Frag-
Thesen” auf. Das gefallt mir, weil es die
These mit der Moglichkeit der Frage ver-
kniipft, das wird von Religionen ja auch
schon ausgeiibt. Dass man sagt: Bevor wir
bindende Wahrheiten vorformulieren,
liberlegen wir erst einmal, welche Frage
das sein konnte, die uns zu einer Wahrheit
fuhrt.

7




18

IM GESPRACH:

Catrin Lorch: Weil so eine Frag-These
auch immer auf Dialog angelegt ist.

Johannes Stahl: Man muss nicht das
zweite vatikanische Konzil zitieren und die
Auswirkungen auf die Kirchenbauten, um
zu Uberlegen, wie kénnte sich dieser
Frage- und Antwortprozess noch anders
gestalten. Wird der Altar wirklich irgend-
wann zu einem Tisch, moglicherweise
einem runden Tisch - oder wird er zu
einem Ort, der noch mit dem ,Oben” ver-
bunden ist?

Catrin Lorch: Kénnte man die Kunst denn
auch als Anreger fiir die Kirche sehen?
Nicht ldnger als lllustrator, als Ubersetzer
einer Botschaft in eine Bildsprache?

KUNST UND KIRCHE - WER BRAUCHT WEN?

Bruce Nauman: Window or Wall Sign, 1967, Neon, 150 x 140 cm, Otterloo, Krdller-Miiller-Museum

Johannes Stahl: Ich habe fiir die Caritas
Ausstellungen kuratieren diirfen und bei
einigen Kiinstlern ein tiefsitzendes
Misstrauen gegeniiber der Kirche wahrge-
nommen. Schon weil die Kirche seit Jahr-
hunderten Auftrage vergeben hat, eben
auch an Kiinstler - wie man schon in den
1910er Jahren in aller Polemik lesen
konnte - an ,Kiinstler mit der flexibelsten
Wirbelsdaule” Sie sollten die Aufgabe, die
ihnen gestellt wurde, gut begreifen und
nicht fiir eine eigene Position stehen.

Nur wenn dieses tiefsitzende Misstrauen
abnimmt oder verschwindet, dann stellen
Kiinstler auch fest, dass es ernsthafte
Fragen sind, die da an sie herangetragen
werden. Dass Religionen sich ernsthaft fiir
Kunst interessieren und es nicht um
historischen Mummenschanz geht.

IM GESPRACH: KUNST UND KIRCHE - WER BRAUCHT WEN?

F2Ines aysisao

Vorsicht Stufel

Sondern das Bemiihen, die Fragen in
unserer Zeit zeitgemaf zu stellen.

Carmen Matery-Meding: Kunst braucht der
Kirche keine Anregungen zu liefern, sie tut
es automatisch, wenn sie politisch wird,
Missstande anklagt und sichtbar macht.
Sie beschéftigt sich zudem mit Themen
wie Liebe, Hass, Trauer, Angst, Hoffnung
etc. Es gilt also, das Misstrauen abzulegen!

Catrin Lorch: Was kann denn der Gewinn
einer Zusammenarbeit sein? Fiir die
Kirche und die Kunst?

Carmen Matery-Meding: Religion und
Kunst sind Gegenpole zum Optimierungs-
wahn unserer Gesellschaft. Auch kénnen
beide keine einfachen Antworten oder

Warnung vor einer Altarstufe

Losungsvorschldge bieten. Ich weil3 auch
nicht, ob es den Begriff von der christ-
lichen Kunst iiberhaupt noch braucht.

Ob man nicht anerkennen muss, dass jede
politische oder kritische Kunst dem Auf-
trag der Kirche entspricht? Eine enge
Zusammenarbeit wiirde also naheliegen.
Es war jedoch immer schwierig mit dem
Dienstleistungsverhaltnis zwischen Kunst
und Kirche. Aber wem leistet denn jetzt
die Kunst den Dienst? Grof3en Galeristen?
Spekulationen? Ist das wirklich besser?
Johannes Stahl: Das gemeinsame Problem
fiir Kirchen und fiir Kunst ist die Verein-
nahmung. Das ist fiir Kiinstler schwer, der
Begriff von der Freiheit der Kunst hangt
sehr hoch und ist gar nicht einfach einzu-
16sen.

19



R P
- 1
gt g |
K 1 N
— - e s
ik il - 3 B
bl R
- ]
| T [
e — -
= 4 F i

I

IM GESPRACH: KUNST UND KIRCHE - WER BRAUCHT WEN?

Catrin Lorch: Ich mdchte hier an eine
Prozession erinnern, die der britische
Kiinstler Jeremy Deller auf der fiinften
Manifesta-Biennale im Jahr 2004 in San
Sebastian inszeniert hat. Alle Vereine,
Gruppierungen, Clubs der Stadt - von
den Sportvereinen und Kochclubs bis zu
NGOs - waren eingeladen, sich an dem
Festzug liber den zentralen Boulevard zu
beteiligen. Die Kunst hat einen Rahmen
vorgegeben, der von der Bevélkerung
dann ausgefiillt werden konnte. Und das
Bild, das die Bewohner der Stadt abga-
ben, hat auf sie selbst zuriick gewirkt -
das Publikum bestand namlich nicht nur
aus der angereisten Kunst-Szene, son-
dern vor allem aus den Einheimischen.

Carmen Matery-Meding: Die Gegenwarts-
kunst konnte eine Hilfe fiir die Kirche sein,
die Relevanz des Glaubens fiir die Gegen-
wart zuriick zu erobern. Damit mehr
Menschen anzusprechen. Kunst kann ein
Echo fiir den suchenden Menschen schaf-
fen, ahnlich wie es vielleicht manchem
Glaubigen im Gottesdienst geht.

Catrin Lorch: Die Frage ist sicher auch,
wie man Kiinstler wieder fiir die Kirche
interessieren konnte.

Johannes Stahl: Mit geht ein gespraytes
Strichmannchen aus dem Jahr 1982 von
Harald Naegeli durch den Kopf, das er auf
das vermauerte Portal der ehemaligen
Kirche Sankt Cécilien in K6In gesetzt hat,
die ja inzwischen das Schniitgen-Museum
ist. Zu sehen ist ein Skelett, das die Arme
ausbreitet - und mir ist nie klar geworden,
ob es diese vermauerte Situation wieder
aufmacht - oder den Zugang verwehrt.
Das Schicksal dieser Spray-Zeichnung ist

sprechend: Zunachst wurde es liberspriiht.

Dann von Museumsrestauratoren wieder
hergestellt, nur um wieder vollstindig
tiberspriiht zu werden. Der Kiinstler hat

sie dann noch einmal neu geschaffen -
auch wenn er nicht gliicklich mit der
Zweitfassung war. Unterdessen ist dieser
Tod ein wenig verblichen, aber auch die
gesamte architektonische Situation hat
sich verandert. Mittlerweile ist diese einst
versteckte Ecke sehr gut von der Terrasse
der Cafeteria im Rautenstrauch-Joest-
Museum einsehbar. Und das Strichmann-
chen sieht aus wie Kunst am Bau. Und die
alte Frage bleibt: Verschlie3t er das Portal
oder offnet er etwas?

Bildnachweis

Ludwig Ehrler, Foto

Kai loges + Andreas Langen; Johannes
Stahl, Foto Oliver Gather, alle Gibrigen Fotos
Johannes Stahl. © fiir Bruce Nauman und
Joseph Beuys VG Bild-Kunst, Bonn 2020

Foto Carmen Matery-Meding: Sabrinity.com

21



22

SPRACHE, SELBST- UND FREMDBILDER UNTER KONFESSIONELLEN VORZEICHEN

Sprache, Selbst- und Fremdbilder unter

konfessionellen Vorzeichen

Die Kontroverse der altgldubig-katholischen und der reformatorischen Partei in Erfurt

Andreas Lindner

Die von Luther mit seinem Thesenanschlag
ausgeldste Entwicklung hatte sich seit der
Leipziger Disputation von 1519 und endguil-
tig mit dem papstlichen Bann und der
Reichsacht gegen seine Person 1521 auf
einen Punkt zubewegt, an dem die Beteili-
gten sich pro oder kontra entscheiden
mussten. Der Konflikt lag seit 1521 offen und
von der Kirche nicht mehr geschaftsmaBig
eingrenzbar zu Tage. Die Wahrnehmung der
Luthergegner durch seine Parteiganger
speziell in Erfurt darzustellen, ist nur mog-
lich, wenn man dabei von der Selbstwahr-
nehmung der reformatorisch Gesinnten
ausgeht. Und diese bestand darin, dass man
der Meinung war, man habe eine ungefahr
1000 Jahre verschiittete Wahrheit — die
Wahrheit des Evangeliums wiederentdeckt.
Diese Wahrheit spezifizierte sich in Luthers
Erkenntnis der Rechtfertigung des Stinders
allein aus Gnade, mit all den Verschie-
bungen, die diese Fokussierung innerhalb
des gesamten Themenspektrums der Theo-
logie zur Folge hatte. Fur die Anthropologie,
die Christologie, die Soteriologie, die Ekkle-
siologie und die Liturgie. Der markanteste
Punkt ist dabei sicher Luthers Erkenntnis,
dass der Papst der Antichrist sei, zuerst
privat geduBert im Dezember 1518. Ende
Marz 1519 machte er diese Anschauung im
ersten Heft seiner Psalmenstudien Operatio-
nes in Psalmos auch offentlich. Gemeint war
dabei aber nicht eine personale Identifizie-
rung des damaligen Amtsinhabers Leo X. als
Antichrist, sondern gemeint waren das Amt
und die Institution als solche. Luther sah in
ihnen das Instrumentarium, mit dem der
Antichrist seit dem friihen Mittelalter ver-
suchte, die Kirche Gottes zu zerstéren und
die Erfullung des Bibelwortes 2 Thess 2,4:

4Er ist der Widersacher, der sich erhebt tiber
alles, was Gott oder Gottesdienst heif3t, so
dass er sich in den Tempel Gottes setzt und
vorgibt, er sei Gott” Die Leipziger Disputa-
tion wurde dann zum Meilenstein der Ent-
wicklung. Eck versuchte Luther mit seinen
ekklesiologischen Ansichten in die hussi-
tische Ecke zu drangen und ihn so unab-
weisbar zum Ketzer zu stempeln. Luther
nahm die Hussitenkeule an und bestritt die
gottliche Rechtsgrundlage fiir den Primat
des Papstes ebenso wie fir die Beschliisse
von Konzilen und deren Irrtumslosigkeit.

Aus dieser Grundhaltung einer Uberlegen-
heit in der Erkenntnis der Wahrheit heraus
agierten die Reformatoren tberall und
wurden deshalb auch tberall von der
Gegenseite als ,Ketzer” eingestuft. Das war
in Erfurt nicht anders. Wobei man sich nicht
Uber das Papstamt stritt sondern lber The-
men, die dem Umstand geschuldet waren,
dass die beiden Fiihrer der Reformation in
der Stadt Johannes Lang und Agidius Mech-
ler ausgetretene Monche waren; Lang
Augustinereremit und Mechler Franziskaner.

Sie hatten allerdings nie die Chance, eine
vollstandige Reformation der Stadt herbei-
zufiihren. Denn Erfurt war seit den Amorba-
cher Zwangsvertrédgen von 1483 einge-
klemmt zwischen seiner Landesherrschaft,
dem Erzbistum Mainz auf der einen Seite,
und seiner Schutzherrschaft, dem Kurfir-
stentum Sachsen auf der anderen. Beide
hatten die Stadt finanziell bis zum Bankrott
ausgeblutet und damit die stadtische Revo-
lution des ,Tollen Jahres” 1509 herbeige-
fuhrt. Ihre Parteiganger standen sich seit-
dem im Gemeinwesen gegenuber.

SPRACHE, SELBST- UND FREMDBILDER UNTER KONFESSIONELLEN VORZEICHEN

Prof Dr. Andreas Lindner bei seinem Vortrag am 26.10.2018 in Erfurt

Der Konflikt verscharfte sich im Gefolge der
Reformation, da das Erzbistum katholisch
blieb und das Kurflrstentum lutherisch
wurde. Um nicht einer der beiden Seiten
vollig unterworfen zu werden, musste der
Magistrat einen Kurs fahren, der sich nicht
ausschlief3lich flr eine der beiden sich
herausbildenden Konfessionen entschied.
Das ist zur Geniige von der Erfurter Stadt-
geschichtsschreibung traktiert worden.
Vergessen darf man auch nicht, dass Religi-
ositat zum existentiellen Selbstverstandnis
der Zeitgenossen gehdrte. Von einigen
christentumsskeptischen Humanisten abge-
sehen, waren die Menschen in einem tiefen
Glauben verwurzelt, entweder altgldubig
oder lutherisch. Das galt fir den Magistrat
wie fiir die ganze Stadtbevdlkerung. Deswe-
gen scheiterten alle Bemiihungen der Evan-
gelischen, die Altglaubigen Uber eine oder
mehrere Disputationen, wie in Niirnberg
und Zirich geschehen, aus der Stadt zu
drangen. Explizit geschah das mit Luthers
Vorrede Allen frommen Christen zu Erfurt zu
Justus Menius’ Kampfschrift Wider den
hochberiihmten BarfiifSer zu Erfurt Doktor
Konrad Kling von 1527, der die Erfurter am
Beispiel Niirnbergs zu einer radikalen Ent-

scheidung fiir oder gegen die Reformation
aufforderte:

»Denn es ist ja keiner Stadt gut, daf§ im Volke
Zwietracht gelitten werde durch iffentliche
Aufriihrer und Prediger. Es sollte ein Teil wei-
chen, seien es die Evangelischen oder die Pdipst-
lichen, wie Christus lehret (Matth. 10,14): ,In
welcher Stadt sie euch nicht horen wollen, da
weicht von ihnen und schiittelt den Staub eurer
Schuhe iiber sie.* Wer uns nicht héoren will, von
dem sind wir leicht und bald geschieden.

Sie mussten sich im Gegenteil mit ihren
Rom treu bleibenden Gegnern unter intel-
lektueller Waffengleichheit auseinanderset-
zen. Und hier gibt es in der Phase von 1520
bis 1525 mit Bartholomdus Arnoldi von
Usingen und von 1526 bis 1556 mit Konrad
Kling oder Klinge zwei sehr beachtliche
Protagonisten, denen seitens der Reforma-
toren neben Lang und Mechler noch
Johannes Culsamer und Justus Menius
gegenliiberstanden.

Der heftigste Widerstand kam in der Person
des 1512 in den Augustinereremiten-
Konvent eingetretenen Professors in der




Artistenfakultat Bartholomaus Arnoldi von
Usingen (um 1462-1532) aus Langs eigenem
Haus. Er war mit seinen 60 Jahren damals
bereits ein Mann fortgeschrittenen Alters
und in der Universitdt eine unbestrittene
Autoritat. Unter ihm hatte Lang 1519 promo-
viert und er gehorte durchaus zu den For-
derern einer humanistischen Offnung der
Alma mater fiir die alten Sprachen. Aber
Luthers im Jahr zuvor auf der Heidelberger
Disputation vertretenen theologischen
Thesen waren ihm zu radikal. Er hatte schon
1519 als Prior Erfahrungen gesammelt und
hielt in der Krise von 1522 den Augustiner-
konvent, wie auch bald die ganze altglau-
bige Geistlichkeit Erfurts zusammen. Man
bekdmpfte sich in Form von Predigten und
wiederum auf diese Kanzelreden rekurrie-
renden Streitschriften. Die Themen waren
die der Reformation allgemeinen und mitei-
nander verkniipft: das geistliche Amt und
die Priesterehe, besonders befeuert
dadurch, dass Mechler und Lang 1523 und
1524 heirateten, des Weiteren das Verstand-
nis der Eucharistie, die Gestalt des Gottes-
dienstes und das Verhaltnis zur Obrigkeit.
Dahinter stand die Frage nach der rechten
Gestalt und Funktion der Kirche. Usingen
wechselte mit Souverdnitat in das theolo-
gische Terrain und erwies sich von der Kan-
zel der Stiftskirche St. Marien als wortgewal-
tiger Prediger. Da er personlich vollig inte-
ger war, selbst einer Reform der Kirche das
Wort redete, nur halt nicht in lutherischem
Sinne, und umfassende Schriftkenntnis
besal3, war ihm von reformatorischer Seite
nicht beizukommen. Er avancierte bis 1525
als ,der hartnackige Alte, der starrkopfige
Greis der Unsinnige, der Unbelehrbare” zur
Hassfigur schlechthin. In den Jahren von
1522 bis 1527 gab er neun Kampfschriften
und drei einzelne Predigten in Druck, in
denen er sich namentlich mit den Erfurter
Reformatoren und Luther auseinander-
setzte.

SPRACHE, SELBST- UND FREMDBILDER UNTER KONFESSIONELLEN VORZEICHEN

Um einen realistischen Eindruck zu vermit-
teln, sollen hier prdgnante Argumentations-
gdnge wiedergegeben werden, mit denen
Usingen den Reformatoren das Leben
schwer machte, sowie deren Reaktionen.
Agidius Mechler, inzwischen Prediger an

St. Bartholomdi, hatte sich am 18. Juli 1523
von Johannes Lang mit der Tochter eines
Topfers, deren Familiennamen leider nicht
Uberliefert ist, trauen lassen. Sie horte auf
den schénen Vornamen Anna und war die
erste Pfarrfrau in Erfurt. Zwei Tage spater,
am 20. Juli dem Tag der Heiligen Jungfrau
und Martyrerin Margarete, predigte Usingen
in St. Marien Uber die Ehe der Priester und
entlaufenen Monche / Sermo de matrimonio
sacerdotum et monachorum exiticiorum [VD
16 A 3752]. Darin verteidigte er zunachst in
Bezug auf die Keuschheit biblisch begriin-
det die Freiwilligkeit, danach aber blei-
bende Giltigkeit der Gellibde. Ausgangs-
punkt der Diskussion war der Satz:,Gott
missféllt ein gottloses und nérrisches
GellUbde oder VerheiBBung.” nach Prediger
Salomonis 5,3b. Dabei werden zwei Arten
von Geliibden unterschieden. Beide werden
immer freiwillig geleistet, lassen sich aber in
einfache und feierliche Geliibde unterschei-
den. Ein einfaches gelobt jemand nur bei
sich selbst, ein feierliches in die Hand eines
Pralaten im Angesicht der Kirche. Der Effekt
ist allerdings der Gleiche, denn nachdem
das Gellibde geleistet wurde, ist es zu hal-
ten. Er kann das mit einer Reihe von Bibel-
stellen illustrieren, wie Num 30, 3: ,\Wenn
jemand ein Gellbde fiir den Herrn gelobt
hat oder sich mit einem Eid gebunden hat,
soll er sein Wort nicht ungiiltig machen,
sondern er soll, was er versprochen hat,
ganzlich erfllen” Oder Dtn 23,22 f: Wenn
du dem Herrn deinem Gott ein Geliibde
gelobt hast, sollst du nicht zogern, es zu
vollziehen, weil der Herr, dein Gott, es ein-
fordert” In seiner Profess stellt der Religiose
(Ménch / Nonne) sich in eben diesen
Zusammenhang und bekraftigt mit einem
Eid sein Geliibde. Auch Prediger Salomonis 5

SPRACHE, SELBST- UND FREMDBILDER UNTER KONFESSIONELLEN VORZEICHEN

dient Usingens Argumentation, denn der
Vers ,Gott missfallt ein gottloses und nar-
risches Gellibde oder VerheiBung” werde
von den reformatorischen Predigern aus
dem Kontext gerissen. Unmittelbar vorher
heif3t es: ,Wenn du Gott ein Geliibde tust, so
zogere nicht, es zu halten.” Und unmittelbar
danach: ,Es ist besser, du gelobst nichts, als
dass du nicht haltst, was du gelobst.” So
betont er ganz scharf, dass niemand zu
etwas gezwungen ist, aber das freiwillig
geleistete Gellibde die Freiheit beendet und
in einen unumkehrbaren Kontext stellt. Fir
diesen qilt aber Mt 7, 7f.,,Bittet so wird euch
gegeben.” - namlich die Fahigkeit, das
Geliibde zu erfiillen.

Die Diskussion um Giiltigkeit oder Unguiltig-
keit der Monchsgeliibde war seit Luthers
groB3er Absageschrift an diese in De Votis
Monasticis Judicium von 1521 in vollem
Gange. Usingen richtet seine ganze Argu-
mentation auf die Uberzeugung aus, dass
der ernsthafte Religiose eingegangene
Gellibde auch halten kénne, wenn er Gott
um den entsprechenden Gnadenbeistand
bitte. Und er unterstellt den evangelischen
Predigern, die er nach dem griechischen
Fruchtbarkeitsgott Priapos als Priapisten
beschimpft, sie wiirden sich ihre biblischen
Argumente nur zurechtlegen, um den Bruch
ihrer Geliibde aus fleischlichem Sinn zu
bemanteln.

Vom thematisch weiteren Bezugsrahmen
der Gellibde kommt er dann zum engeren
Bezug, der reformatorischen Begriindung
der Priesterehe. Deren Kardinalargument
stellt Gen 1,28 dar: ,Seid fruchtbar und
mehret euch und fillet die Erde” als Grund-
bestimmung des Menschen.

»Daher ist es dumm und irrig, wenn man sich
[dem Fleisch] unterwirft. Als der ich aber bin,
weif$ ich, ob Gott mir das geben will. Und wo
ist nun der Gott der Briefeschreiber des Glau-
benswahns, die dem Glauben alles einrdumen,

die, wenn sie andere verdchtlich Sophisten und
Papisten nennen, von sich selbst lehren, dass
sie Priapisten sind.“

Dem reformatorischen Stereotyp von den
JPapisten” setzt er also in Anspielung auf
den griechischen Fruchtbarkeitsgott Priapos
das Stereotyp von den ,Priapisten” entge-
gen. Moglicherweise hat er diesen Begriff
von Luther ibernommen, der ihn im Juli
1522 in seiner Schrift Wider den falsch
genannten geistlichen Stand des Papsts und der
Bischdfe gegen das Papsttum aufbrachte.
Usingen pflegte die Schriften seiner Gegner
inklusive Luthers, genauestens zu studieren.
Er fUhrt weiter aus:

»Das ist es, was sie in ihren Zusammenkiinften
wiederholen und es dem Volk einprigen.
Wachst und vermehrt euch und fiillt die Erde
ist zum natiirlichen Menschen gesagt, nicht zur
Jungfraulichkeit und Enthaltsamkeit sondern
zur Zeugungskraft und zur Vermehrung. Diese
Lehre gegen den Ratschlag Christi stimmt mit
den Schriften der Waldenser iiberein, die als
Piccarden in Bohmen und Mdihren befindlich
sind. Jene verbreiteten diese Lehren zuerst, um
[...] dort in uns [= die romische Kirche] zu
dringen.

Wenn aber fiir diese Priapisten die Keuschheit
unmoglich erscheint, ist das kindisch; ein Spdfs-
chen, wie ihn auch viele Heiden entkrdften.
Hatten nicht die vestalischen Jungfrauen den
Eid der Keuschheit geleistet und das fiir die
[Anhinger der] Gottinnen Vesta und Diana
empfohlen? Waren nicht die Naturphilosophen
ganz gewiss Freunde der Keuschheit? Wie man
denn bei Laertius [Philosoph des 3. Jhs. n. Chr.
Mit einer zehnbindigen Geschichte der Philo-
sophie] ,,De Xeno“ [= De Zeno: Zenon V.
Kition / Zypern 333-262 v. Chr., Begriinder der
Stoa] liest, der eine ihm beigesellte Hure die
ganze Nacht hindurch nicht beriihrt hat, so
dass er sagte, mit einer Statue, nicht mit ihr
geschlafen zu haben. So sind folglich nicht alle
so Gereizten und von Gott im geschlechtlichen
Verlangen Gewogenen wie ein Priapist [und]

25



so beschaffen, wie es die entlaufenen Monche
[...] sind. Wenn folglich die Heiden die
Keuschheit aus natiirlicher Tugend empfehlen
konnten, um wie viel mehr konnen die Gldubi-
gen dies durch die Hilfe Gottes, vor allem auch
da seine Gnade mitwirkt, wenn sie jene von
Christus begehren und demiitig erbitten. Der
Matthdus 7 sagt: Bittet und es wird euch gege-
ben. Suchet und ihr werdet finden, klopft und
es wird gedffnet. Denn wer bittet, der empfingt
und wer sucht, der findet und wer klopft, dem
wird aufgetan. Und fiir die Religiosen ist ihre
Enthaltsamkeit nicht wie ein Strohbiindel, mit
dem sie vergeblich den Lauf des Rheins zu
versperren versuchen, wie es den Priapisten
erscheint.“

Von hier aus begriindet Usingen den Sinn
des Fastens auf biblischer Basis:

»Epheser 5: Ihr sollt nicht trunken sein vom
Wein, in dem die Ausschweifung ist; Lukas 21:
Nehmt euch in Acht, dass eure Herzen nicht
beschwert werden durch UnmidfSigkeit und
Trunkenheit. Auch ein Komdédiendichter sagt:
,Ohne Bacchus und Ceres friert der Bauch'
[Terenz 195-159 v. Chr. in der Liebeskomodie
»Eunuchus®|. So setzt die Kirche gewisse Tage
in der Woche fiir die Enthaltsamkeit von
Fleischlichem fest und andere abgesonderte
[Tage] durch das Jahr, dass dem Geist nicht
Freiheit gegeben wird in einer Angelegenheit
des Fleisches. Dadurch wir die Begierde des
Fleisches gegen die Enthaltsamkeit des Geistes
vermindert, wenn auch nicht ginzlich ausge-
tilgt werden konnen. Das wird bewirkt durch
den Brennstoff, der das Gesetz der Glieder und
der Tyrann im Fleische genannt wird. Wir
haben ein Beispiel an Paulus, der sich, um
seinen fleischlichen Reiz zu ziigeln, nicht
beschwichtigen konnte, ihn aber schwichen
und mit der Hilfe der Gnade Gottes iiberwin-
den konnte.“

Wahrend Usingen diese Predigt hielt, wurde
ihm ein provozierender Zettel zugesteckt,
eine, wie er anmerkt, ,obszone Schrift von

SPRACHE, SELBST- UND FREMDBILDER UNTER KONFESSIONELLEN VORZEICHEN

einem der Priapisten’. Dieser enthielt die Auf-
forderung:

»Hert, sagt den Nonnen, um sie zu befreien, ob
es besser ist, in den Klostern in der Hurerei
Sodoms und Gomorras gepeinigt zu werden
oder mit Lot hinauszugehen auf den Berg des
Evangeliums, so dass die Hochzeit erlaubt, sich
zu erretten.“ Er wollte aber ,,im Angesicht des
unschuldigen Volkes“ - also aus Griinden der
Pietdt - nicht von der Kanzel aus antworten
und fiigt deshalb dem Druck seiner Predigt
einen Anhang bei. In dem Zettelschreiber sieht
er dabei offensichtlich einen entlaufenen
Monch. Wer ,,[...] aus dem Kloster entlaufen
ist, ist nicht mit dem heiligen Mann Lot son-
dern mit dem Verrdter Christi, Judas Ischariot,
weggegangen, denn von jenem und seinen
Genossen ist die heilige Gemeinschaft verlassen
worden.“ Er belegt das mit 1 Joh 2: ,Sie sind
von uns ausgegangen, aber sie waren nicht von
uns. Denn, wenn sie von uns gewesen wiiren,
so wiren sie gewiss bei uns geblieben.“

AufSerdem steigt, wer das Kloster verldsst ,,[...]
nicht auf den Evangeliumsberg, so dass er sich
dort retten maoge, sondern auf die Treppe des
Lampsakenischen Gottes [Lampsakos: heute
stidlich von Istanbul an der Ostkiiste des Helle-
spont; mythologischer Geburtsort des Priapos,
dessen Verehrung durch ein Eselsopfer
erfolgte.] damit er sich frei gehen lassen kann.
Wie auch das Evangelium das ,Wachst, ver-
mehrt euch und fiillt die Erde‘ nicht auf die
zynischen und unziichtigen Hochzeiten bezieht,
sondern auf die wahren und legitimen. Es ist
keine wahre Ehe, was mit einem vorangegan-
genen Geliibde [wie] auch einem bestitigten
Eid zustande gebracht wird, denn mit dem
Geliibde beraubten sich die entlaufenen Mon-
che und Priester der Freiheit Ehen zu schlie-
fen. Dennoch gibt es fiir diese leicht ein schnell
wirkendes Heilmittel gegen dieses Jucken, wenn
sie Ruhe finden wollen, indem sie freilich den
Hintern in einen Topf kiihlen Trunkes
eintauchen.

SPRACHE, SELBST- UND FREMDBILDER UNTER KONFESSIONELLEN VORZEICHEN

Der Topf mit dem kalten Wasser ist dabei
noch die moderateste Empfehlung. Usingen
beruft sich auf die Lex Julia, ein Gesetz des
Kaisers Augustus, das nicht standesgemale
Ehen verbot und das er jetzt auf die verhei-
rateten Monche bezieht. Wenigstens entka-
men diese nicht der Wachsamkeit dieses
Gesetzes.

»Sicher hat einen Rettich [= Priigel] verdient,
wer sich so schamlos einer Sache gewidmet hat,
um sie pechartig anklebend zu verehren. Und
sicher hat verdient, in der Welt, zu der er
zuriickgeflohen ist, durch Feuer verbrannt zu
werden, wer in den religiosen Schranken sich
darauf einldsst, so obszon zu brennen und in
der Tat geziemt es dem, Futter des Vulkans zu
werden, der eine so grofie Siinde und Ubeltat
begangen hat.“

Hier droht Usingen unverhohlen mit der
Inquisition. Es ist noch einmal an das Datum
der Predigt zu erinnern: 20. Juli 1523. 19 Tage
zuvor, am 1. Juli waren in Brissel die beiden
Antwerpener Augustinereremitenmonche
Johann Esch und Heinrich Voss - Ordens-
brider von Luther, Lang und Usingen -
offentlich als lutherische Ketzer verbrannt
worden. Allerdings blieb man sich nichts
schuldig. Auch Usingen wurde in Erfurt
anonym mit dem Tode bedroht und nach
seiner eigenen Aussage habe es auch einen
Mordanschlag auf ihn gegeben. Man war
nicht zimperlich. Als der Michaelispfarrer
Georg Petz / Forchheimer am 20. Juli 1522
wahrend der Predigt auf der Kanzel ver-
starb, machten Geriichte von einem altglau-
bigen Giftmordanschlag die Runde. Ande-
rerseits kam es vor, dass die Leichen verstor-
bener Ménche ausgegraben und
altglaubigen Geistlichen, wie dem Allerheili-
genpfarrer Andreas Frohwein nachtens
gegen die Haustir gelehnt wurden, was
beim Offnen der Tiir am Morgen zu unange-
nehmen Begegnungen fiihrte - nichts fir
Leute mit schwachem Kreislauf.

Mechler reagierte auf Usingens Predigt mit
einer Apologia oder Schutzrede [VD 16 M
1763] in der er, wie der Untertitel besagt,
Grund ,und Ursache seines Weib Nehmens*
verteidigt. Das Keuschheitsgeliibde ist ihm
ein vom Papst als Zwang fir die Kleriker,
Ménche und Nonnen eingefiihrtes Gebot
der Werkfrémmigkeit. Es steht im Wider-
spruch zum Evangelium Christi, der in Mt
19 die Wahl zwischen Ehe und Ehelosigkeit
freigestellt habe. Und es steht im Wider-
spruch zur friihen Kirchengeschichte. In der
Apostelgeschichte kdnne man sehen, dass
die Apostel und ersten Bischofe verheiratet
gewesen seien und Kinder hatten. Auf den
Gnadenbeistand Gottes beim Halten von
Keuschheitsgellibden traut er tiberhaupt
nicht. Er sieht den Menschen seinen sexuel-
len Bedurfnissen mehr oder weniger ausge-
liefert, was im damaligen Sprachgebrauch
mit dem Begriff ,Brennen” umschrieben
wurde. Im Originalton klingt das folgeder-
mafen:

»Denn ich bin auch Adams Kind von Blut und
Fleisch geboren und bin kein Engel. So ldsst
sich das innerliche Brennen nicht mit Kappen,
Stricken, Platten oder zerschnittenen Schuhen
unterbinden. Was wiire es, wenn ich deshalb
aus dem Kloster weggegangen wire? Deshalb
achte ich das Mordgeschrei fiir Kinderrede,
wenn man spricht: Ei die Monche und Nonnen
laufen aus den Klostern, weil sie Weiber und
Miinner haben wollen. Ja wollte Gott, dass alle
Monche, Pfaffen und Nonnen nur frisch die
Ehe anstrebten, so wiirden viel Hurerei, Ehe-
brecherei, Jungfrauen Schénden, ja auch Sodo-
mitische Siinde zweifellos vermieden.

Die Sexualitdt habe ihn aber letztlich nicht
aus dem Kloster getrieben, sondern die
Einsicht in die gerade benannten heuchle-
rischen Zustande, die aus der erzwungenen
Keuschheit resultierten. Demgegentiber
habe er seine evangelische Freiheit in
Anspruch genommen. Ewige Geliibde abzu-
legen, sei eine Versuchung Gottes. Dabei

27



bestreitet er Usingen, der ja vor allem mit
alttestamentlichen Stellen argumentiert,
dass das Alte Testament ewige Gellibde
gekannt habe. Letztendlich fiihrte die
Debatte Uber die Priesterehe also immer
zurtick auf die Diskussion Uber die Giiltig-
keit von Geliibden. Mechler ist der Mei-
nung, kein Mensch kdnne etwas geloben,
von dem er nicht wisse, ob er es einhalten
kénne. Usingen kontert: Wenn die evange-
lischen Prediger so genau wissten, dass die
Monchsgeliibde nicht einhaltbar waren, wie
sie dann auf die Idee kdmen, ihre Ehege-
libde einhalten zu kénnen? Beide Seiten
hatten unbestreitbar starke Argumente.
Vielleicht ist es kein Zufall, dass Mechler am
Ende seiner Apologie pragmatisch wird,
wenn er als letzte Ursache seiner Heirat
angibt:

»Ist eine dufSerliche Ursache, die den Leib
betrifft, nemlich die Haushaltung mit ihrem
Zubehor, welche ich ohne Weib nicht getrau
noch vermag auszufiihren. Sollte ich nun ein
anderes Weib bei mir haben, als ein Eheweib,
sie wire auch jung oder alt, so wire doch ein
ewiges Nachreden da. Gott gebe, es wire mit
Recht oder Unrecht, es wiirde dem Evangelium
und der Lehre Christi nicht wenig nachteilig
sein. AufSerdem, wenn ich ein anderes Weib bei
mir hielte, als ein Eheweib, so wire das Huren-
und Bubenwerk der Pfaffen und Monche
allenthalben bekrdftigt. Das will sich auch
nicht leiden und lisst sich nicht dulden, weil es
wider Gott ist. Derhalben hab ich mich eines
Besseren bedacht, welches nicht wider Gott,
noch seine Gebote ist und habe den ehelichen
Stand erwdhlet. Dass ich mag haben mit Gott
und Recht also einen Mitgehilfen meiner Haus-
haltung. Wie auch Gott das verordnet hat, dass
ein Weib sein solle des Mannes Gehilfe, Gen. 2
und Ecclesiastes am 4.

Im Juni 1524 heiratete dann Johannes Lang,
inzwischen unbestrittene Flihrungsfigur der
Erfurter Stadtreformation, die Witwe seines

Freundes, des WeiRgerbers und Ratsherrn

SPRACHE, SELBST- UND FREMDBILDER UNTER KONFESSIONELLEN VORZEICHEN

Heinrich Mattern. Die Konstellation: Mann
in den besten Jahren - Lang war zu diesem
Zeitpunkt 37 — heiratet altere Frau, mit der
er keine Familie mehr griinden kann, die
aber sehr vermdgend ist, hat ihre eigene
zeitlose Brisanz. Usingen sah sie als
Chance, die aus seiner Sicht wahren Motive
und Absichten der reformatorischen Predi-
ger zu enthullen und stie wieder zeitnah
in diese Flanke. Am Johannestag 1524
predigte er Uber das Heilige Kreuz / Sermo
De Sancta Cruce [VD 16 A 3749]:

+Die Priapisten sind die entlaufenen Monche
und Heuchler, da sie sich an die evangelischen
Prediger hingen. Die, obgleich sie nichts
hdtten, das Evangelium (wie sie sagen) predi-
gen. Sie wollen vom Evangelium leben. Des-
halb reden sie das, was dem Volk gefillt. Sie
wissen, dass sie ohne jenes Anhdinglichkeit
nicht wirken kénnen. Deshalb trachten sie
danach, alles in der Kirche zu zerstoren, ihre
Diener zu vertreiben und einen neuen Ritus
einzufiihren, denn durch dieses Vorhaben
wollen sie jenes erfreuen. Gleichwohl werben
einige von ihnen Ehefrauen, freilich auch
Jungfrauen. Nicht, dass zu glauben wire, sie
titen das illegal, wie viel auch immer sie
wachsen und sich vermehren und die Erde
fiillen wollen. Zumal sie leer werden konnte,
wenn sie ihr nicht Hilfe bringen. Andere
verfiihren (ich soll sagen: sie predigen) den
Witwen, unstreitig den reichen, dass sie mit
dem Wort Gottes noch ungehinderter frei sein
konnen. Nicht weil sie die Erde fiillen wollen,
sondern weil sie ihren Gott, den Bauch, fiit-
tern und hegen wollen.“

Dann spricht er Lang direkt an:

»Ich hore, dass die Reichtiimer deiner Puppe
mehr als dreitausend Gulden sind. Siehe, ob
dir nicht hundert oder fiinfzig geniigen, mit
denen du deine Kunst der Alaunleder [die
WeifSgerberei] betreiben magst. Wie es gemdfs
der Schrift [heifst]: im Schweifle deines Ange-
sichts sollst du dein Brot verzehren und von
den Werken deiner Hiinde (weil du ein Laie

SPRACHE, SELBST- UND FREMDBILDER UNTER KONFESSIONELLEN VORZEICHEN

geworden bist) sollst du leben. Dieses Beispiel
warne andere, die du sonst zum Gleichen
ermunterst, dass sie nicht dem Raub, dass sie
nicht dem Kirchenfrevel zufallen. [...] So viel
auch der Monch erworben hat ([...]) es hat
sein Kloster erworben. [...] In der Tat mige es
mir erlaubt sein, hier das Volk zu ermahnen
und zu sagen: Oh meine Lieben, gebt Gott, was
Gottes ist. Ihr wollt doch nicht, dass ihr jenen
beraubt, den die Eltern mit euch verehrten und
seinem vielfachen Segen gefolgt sind. [...]
Wendet euch ab von denen, die von den
schmutzigen Hussiten erzihlen. [...] Blickt
zuriick auf die Beispiele, was den Pliinderern
der Tempel widerfahren ist. Uber Heliodor liest
man, 2. Makkabder 3, wie, als er auf Befehl des
Konigs Antiochus den Tempelschatz rauben
wollte, er im Tempel von Engeln auf wunder-
bare Weise geschlagen wurde. Auch wird in
den Chroniken iiber den groffen Pompeius
gelesen, dass er nach der Pliinderung des Tem-
pels in Jerusalem niemals danach erfolgreich
Krieg gefiihrt hat, wie es vorher immer gliick-
lich geschehen ist. [...] Man kann endlich
schliefSen, dass die Werke des Lang nicht
gerecht machen. Aber Christus hat genug
getan. [...] Christus hat alle gerettet. Es bleibt
nichts tibrig, [was noch zu tun wire] um uns
zu retten. Glaubt wenigstens, dass er euch den
Himmel gibt. Seid euch dariiber sicher. Wenn
euch unter dieser Voraussetzung all eure Siin-
den verschlingen, tretet heran zur heiligen
Eucharistie in [euren] Siinden und sie werden
euch vergeben. Da ihr ja gewiss ohne die von
euch bekannten Siinden vergeblich herantreten
wiirdet.“

Lang hatte sich zu all den zwischen Usingen
und Mechler verhandelten Themen bereits
1523 erklart, als er sich in einer umfang-
reichen, an den altglaubigen Pfarrer der
Allerheiligenkirche Andres Frohwein gerich-
teten Schrift, gegen den Vorwurf wehrte,
die reformatorischen Prediger lehnten

die Obrigkeit ab und forderten Anarchie.
Anschuldigungen dieser Art waren fiir die
Reformation gefdhrlicher als persénliche

Attacken. Deshalb verfasste er in diesem
Jahr, inhaltlich parallel zu Luther, eine
Schrift Von Gehorsam der weltlichen Oberkeit
und den ausgegangenen [ausgetretenen]-
Klosterleuten.[VD 16 L 319]. Im zweiten Teil
auBert er:

Es ist vor anderem deiner und der deinen
grofSter Behelf, gegen das Evangelium zu schar-
ren, dass Monche und Nonnen aus den Klo-
stern gehen oder, wie ihr's nennt, laufen. Auch,
dass fromme Priester, die nicht im Hurenleben
liegen wollen, Eheweiber nehmen, hilf Gott,
hier ist eine grofle Sache, hier muss man
schreien und rufen, hier will unsere Freiheit
und Buberei geschwdcht werden, ja hier will's
recht zugehen, das ihr nie habt leiden mogen.
Von den ndrrischen Geliibden der Monche,
Nonnen und Pfaffen, die gemeiniglich aus einer
Torheit und gottlosem Unverstand geschehen,
ist geniigend von Doktor Martin und Doktor
Karlstadt, meinen lieben Herren und Briidern
geschrieben und an den Tag gegeben. Wenn du
aber und deinesgleichen solche Biicher fleifSig
gelesen hiittest und bewegen wiirdest, so wiir-
dest du je freundlicher von und mit den armen
Klosterleuten handeln und reden und an ihnen
Barmbherzigkeit und Forderung erzeigen.“

Bei den Klostergeliibden geht er von der-
selben Bibelstelle aus wie Usingen, Prediger
Salomo 3,5:

»S0ll man nun das halten, sag lieber Bruder,
das Gott missfillt, das gottlos, das ndrrisch ist?
Ich meine je und bin gewiss, dass man sich des
enthalten soll, das Gott missfillt, das Gott
nicht haben will von uns. Wenn ich nun etwas
gelobt habe, das redlich und maoglich ist, so soll
ich’s halten. Wenn ich aber etwas gelobt habe,
das ich nicht halten mag und das nicht recht
ist, sondern gegen Gott und meinen Nichsten
ist, soll ich dann und muss ich das gegen Gott
und den Nichsten ausrichten und halten?
Freilich nein, du wirst mir's nicht raten und
kein frommer verstindiger Mann wird's
jemand raten oder heiflen. Ist aber nun das

29



Klosterleben (wie es jetzt gehalten und gehan-
delt wird), Gott nicht ganz missfillig und
entgegen der ganzen Schrift? [...] Hier will je
Gott nicht, dass wir durch Geliibde und Klo-
sterleben fromm, gerecht und selig werden
sollen, sondern allein durch Christus, durch
den Glauben an Christus. Darum verfiihren
alle die Lehren, dass man Gott mit Geliibden,
Kleidern, Essen, dufSerlichen Gebdrden gefalle.
Wir haben je genug gelobt in der Taufe. Wollte
Gott, man weiset die Menschen dahin, dieselbi-
gen Geliibde zu halten. Wir haben dem Teufel,
dem Fleisch und der Welt widersagt, denen
nicht zu folgen. Da sagt ihr nichts davon.

Das muss man nur lateinisch handeln und
lesen, dass es je niemand verstehe und wisse,
was er Gott gelobt und geschworen hat.
Hieran ist viel (ja die ganze Seligkeit) gelegen.
Da fragen wenige nach. An Monchs-, Nonnen-
und Pfaffengeliibden (wie sie geschehen) ist
nichts gelegen, wenn man auch viel Wunder
und Wesen anrichtet. Hierum, wo solche
Geliibde in solcher Meinung geschehen, sind sie
gottlos und sind ein grofSer Greuel vor Gott,
welcher allein aus Gnaden und Huld gerecht
und selig machen will.

Und auch seine Sicht auf das Thema Klerus
und Keuschheit bzw. Sexualitat ist eine
Antwort aus lutherischer Sicht auf die Argu-
mente, die Usingen vortrug:

»Der Teufel hat das Spiel angerichtet und
gewaltig getrieben, dass man die Klostergeliibde
mit Ménchen und Nonnen und anderen Prie-
stern aufgerichtet hat. Ich wollte, mein Bruder,
dass du diese Sache wohl zu Sinnen nihmest
und bewegtest, was fiir grofie unsdgliche Stinde,
Schande und Schaden aus diesem einzigen
Geliibde erwachsen ist. Wir sollten uns billig
schdamen, von solchen groben und ungeschick-
ten Dingen zu reden, so nicht auch noch Leute
wiren, die von solchen ndrrischen und geféihr-
lichen Geliibden viel hielten und diese als
niitzlich beschiitzen wollten. Es ist je vor
Augen, was sie Gutes und Nutzen geschaffen
haben. Néimlich, dass die Welt nun voll Buben

SPRACHE, SELBST- UND FREMDBILDER UNTER KONFESSIONELLEN VORZEICHEN

und Biibinnen, Schande und Laster, Sodom
und Gomorra geworden ist. Hierum wisse du
und ein jeder sich hierin zu verwahren, dass
man nicht mehr Aufsehen auf Menschengesetz
und -tant habe, als auf Gottes Wort. Nun ldsst
Gottes Wort solch ndrrisch Geliibde der
Keuschheit nicht zu, wo es gleich getan ist:

So ist es nach Gottes Wort nicht kriftig, auch
verpflichtet es niemand, der sich beschwert
findet und [es] nicht halten kann. [...] Deshalb
habe ich oft in meinen Predigten gesagt und
gelehrt, dass Pfaffen, Monche und Nonnen, die
mit Geliibden behaftet (wie vermeint wird)
sind und solche Geliibde nicht halten, auch
nicht halten madgen, besser titen, dass sie sich
in den Ehestand begeben, damit sie nicht so
schdandlich im Ehebruch, in Unreinheit liegen,
zur Verdammnis ihrer selbst und grossem
Argernis fiir die frommen und schwachen
Christen. Ich rede also nicht von denen, die
Keuschheit halten mogen (wollte Gott dass
ihrer viel wdren, die sie wohl hielten), sondern
von denen, die in Gefahr sitzen und jetzt zu
Fall gekommen sind. Die Worte Sankt Pauli im
7. Kapitel der ersten [Epistel] an die Korinther
lauten je dffentlich dahin, da er spricht: ,,So sie
aber sich nicht enthalten, so lass sie freien.

Es ist besser, zu freien als [vor Verlangen] zu
brennen. Brennen ist, die Hitze und die Flam-
men des Fleisches zu empfinden und also in
Gefahr der Unreinheit zu sein. Wer sich so
fiihlt und dessen besorgt, der greife nur zur
Ehe. Es ist vor Gott und der Welt ehrbarer
(unangesehen aller solcher Geliibde und Men-
schenlehre) sich in den Ehestand zu begeben
als in Ehebruch, Unreinheit oder ungenannte
Laster zu fallen oder zu verharren. [...] Weifst
du nicht, siehst du nicht, wie schwerlich Haus-
halten sei ohne Weib, wie wenig Priester sind,
die sich der Weiber enthalten und in Keusch-
heit leben? Ist's nicht zum Erbarmen, dass man
horen und sehen soll, das so viele Maidlin von
Monchen und von Pfaffen geschwicht und
geschindet werden? Meinst du, man weif$
nicht, welche heimliche, unmenschliche, fleisch-
liche Siinden von Monchen und Nonnen erfun-
den und geiibt werden? [...] Wie viele fromme

SPRACHE, SELBST- UND FREMDBILDER UNTER KONFESSIONELLEN VORZEICHEN 31

Eheweiber sind ihren Ehemdinnern durch
Pfaffen und Monche verfiihrt und abgezogen
worden, die sich sonst zu ihren Ehemdnnern
gehalten hdtten, wenn Priester eigene Ehewei-
ber gehabt hdtten? Sind aber nicht noch viele
Ehebrecherinnen, frommer Leute Kinder bei
Priestern [und] bei anderen, die sich des geist-
lichen Namens rithmen? Ich will hier nicht von
heimlicher Buhlerei reden, die mit Monchen,
Nonnen und Pfaffen geschieht. Daraus folgt,
dass fromme Ehemdnner ihre Weiber nicht
genugsam kleiden und schmiicken mogen, das
sie um die Nahrung kommen, ja dass sie um
Leib und Leben gebracht werden, was zum
groferen Teil nicht vorgekommen wire, wenn
ein jeglicher sein Weib hitte und eine jegliche
ihren Mann. [...] Man klagt je, die Laien seien
gegen Pfaffen und Monche. Es ist aber kein
Wunder, wenn man ihnen nicht allein nach
dem weltlichen Gut getrachtet hat, sondern
auch nach Weib, Kind und Gesinde, um der
Lust genug zu tun.”

Modern gesprochen ging es um den Kampf
um die offentliche Meinung. Usingen blieb
sich mit seiner Synthese aus scholastischem
Gliederungsprinzip — er wird in seinen
Streitschriften spaterhin These fiir These die
Meinung seines jeweiligen Kontrahenten
anfiihren und in einer Responsio widerle-
gen — und ausgebreiteter biblisch fundierter
Argumentation treu. Scharfsinnig erkannte
er die Schwachen seiner Gegner und
spielte sie auf. Rhetorisch und intellektuell
waren sie ihm keinesfalls Giberlegen. Aber
als ,Priester neuer Art” namlich als evange-
lische, verheiratete Pfarrer besetzten sie die
Offentlichkeit in einer Art und Weise, in der
er, der im Alltag an die Klausur seines Klo-
sters gebunden war, nicht mithalten konnte.
Zudem publizierte er ausschlieBlich latei-
nisch. Fraglos hat er in St. Marien und
andernorts in der Stadt deutsch gepredigt,
aber die anschlieBende Veréffentlichung
seiner Predigten oder auch der Streitschrif-
ten in Latein nahm seiner Argumentation
die nachhaltige Wirkung beim Kirchenvolk.

Eine Wirkung auf die seine Gegner mit ihren
konsequent deutsch veroffentlichten Schrif-
ten bewusst setzten. Lang spricht das Pro-
blem sogar einmal an: ,,Das muss man nur
lateinisch handeln und lesen, dass es je nie-
mand verstehe und wisse, was er Gott gelobt
und geschworen hat.“ Moglicherweise war
aber die Gemeinde auch nicht seine
primére Zielgruppe. Eine Predigt Uber das
Priestertum / Sermo pulcherrimus de Sacerdo-
tio [VD 16 A 3751] von 1522 legt nahe, dass es
ihm vor allem um die verbliebenen Priester
und Ménche ging, um sie vom Ubergang
zur Reformation abzuhalten. Auch die Kon-
zentration der folgenden Auseinanderset-
zungen auf die Themen Austritt aus dem
Kloster und EheschlieBungen der Priester
und Monche entspricht dieser Intention. So
erklart sich auch sein Verbleiben im Latei-
nischen. Usingen war Augustiner und er
nahm die Reformation primar als Auseinan-
dersetzung in seinem Orden wahr, die auf
den gesamten geistlichen Stand und die
Kirche Gbergegriffen hatte.

Die sah er durchaus kritisch und reformbe-
dirftig. In De Sancta Cruce kann er die real
existierende Kirche so beschreiben:

»Die Papisten sind diejenigen, die von den
Priestern nicht satt bekommen konnen. Sie
wollen mit Pribenden und Benefizien, wie sie
sie nennen, nach der Art der Fugger das
Monopol iiber alle kirchlichen Kollegien aus-
iiben. Sie ,verpachten’ Arbeiten. Sie verschlin-
gen miifSig feiernd den Schweif§ der Anstren-
gungen. Sie meinen, durch pépstliche Dispen-
sation sorglos, sich nicht um das kiimmern zu
miissen, was die Apostel sagen. Sie befinden
sich nach ihrer Meinung im tiberlieferten
Gebiude der Kirche nicht in einem zerstorten,
wie beschaffen das Gebdude gegenwirtig auch
sein maoge. Sie predigen den Armen Christi.
Aber sie vergeuden ihre Giiter fiir eine Hure,
Hunde und Pferde. Von daher riihrt der
Anfang fiir ein Argernis, das weder von Gott
noch von den Menschen weiter zu ertragen

«

ist.



32

Dom St.-Marien.Erfurt,
Die Gregorsmesse 1534, Pfeilerbild

SPRACHE, SELBST- UND FREMDBILDER UNTER KONFESSIONELLEN VORZEICHEN

Allerdings verkannte er den Charakter des
Konflikts, der kein akademischer war und er
wahlte, wie bereits erwahnt, die falsche
Kommunikationsstrategie. Die Reformatoren
konnten mit ihren deutschen Drucken,
nachhaltigeren Eindruck gerade bei den
einfachen Menschen, in der Sprache der
Zeit ,dem gemeinen Mann” erzielen. Die
Unterlegenheit der altglaubigen Seite betraf
aber nicht nur den Bereich des gedruckten
Wortes, sondern auch den der Bilder. Es
fehlte ihr zu diesem Zeitpunkt in der 6ffent-
lichen Auseinandersetzung, was spater zur
erfolgreichen Strategie der Gegenreforma-
tion gehoren sollte, ndmlich an pragnanten
Visualisierungsprogrammen ihrer theolo-
gischen Argumentation. Im heutigen Dom
gelangten in eben jener Zeit speziell zur
Aufhdngung an den Pfeilern der Halle vor-
gesehen Gemalde zur Ausstellung, die sich
noch immer an ihren Pldtzen befinden. lhre
Themen flankieren die Aussagen von De
Sacerdotio, indem sie traditionelle Motive
der Sakramentstheologie und —frommigkeit
visualisieren wie die Gregorsmesse (1506)
oder die Hostienmiihle (1534). Diese Gemalde
wirkten aber nur innerhalb St. Mariens und
fanden keine Entsprechung in der Flug-
schriftenliteratur, speziell den Einblattdru-
cken, wie sie die Darstellung der reformato-
rischen theologischen Konzepte aufzuwei-
sen hatte.

Als die Dinge im Januar 1525 dann doch auf
eine grof3e Disputation im Rathaus zuliefen,
verbot der Rat den evangelischen Predi-
gern, die von ihm abhangig waren, die
Teilnahme. Die Stadt wollte und konnte sich
nicht entscheiden, um den Eindruck offenen
Aufruhrs gegeniber ihrem Oberherrn, dem
Erzbischof Albrecht von Mainz (1490-1545)
zu vermeiden. Das hatte unabsehbare poli-
tische, ja kriegerische Folgen haben kén-
nen. Usingen, im Wissen um dieses
Dilemma, erschien triumphierend auf dem
akademischen Schlachtfeld, blieb allein und
verbuchte einen symbolischen Sieg. Der

Krieg kam dann doch in Gestalt eines
grof3en Bauernhaufens und der Rat
erkannte seine Chance. Angesichts der
aufziehenden Gefahr kam es zu einer
Zwangsinventarisierung der Wertsachen
und Urkunden aller geistlichen Institutionen
in der Stadt. Letzteres wog schwerer, denn
nur auf Grundlage der Urkunden war der
Vollzug von Rechtsakten und mithin wirt-
schaftliches Handeln moglich. Auf die kalte
Enteignung und Entmiindigung vor allem
auch der Klosterkonvente, folgte der heifle
Frihling 1525. Am 28. April lieB der Rat die
Bauern in die Stadt unter der MaBgabe, nur
Kldster und mainzisches Eigentum anzugrei-
fen. Eine Woche lang terrorisierte das ein-
quartierte Landvolk die Konvente, verzehrte
und vernichtete deren Vorrdte und demo-
lierte die Einrichtung. Selbst die Kirchen
wurden davon nicht verschont. Und nun
wurden den Bettelorden die grof3en Schiffe
ihrer Kirchen zum Verhéangnis. Die reforma-
torische Predigt erforderte den gro3tmaog-
lichen Platz fiir das Volk. So ist es kein Zufall,
dass die evangelischen Prediger sich mit
Hilfe der Stadt und der Gunst der Stunde
aller drei groBBen Bettelordenskirchen
bemachtigten. Die Monche wurden jeweils
auf ihre Konventsgebdude beschrankt.
Usingen hatte die Stadt verlassen, weil er
jetzt tatsachlich um Leib und Leben fiirch-
ten musste. Um den neuen Umstanden
Dauer zu verleihen, wurden die den gro3en
Kléstern umliegenden Gemeinden zusam-
mengefasst und jetzt unter allméhlicher
Aufgabe mancher kleinen Kirche in den
groBen Ordenskirchen beheimatet.

So verlor Usingen den Kampf um die 6ffent-
liche Meinung und wurde der ,Domberg”
mit den beiden Stiftskirchen St. Marien und
St. Severi zur geistigen Fluchtburg der ver-
bliebenen Altgldubigen, die sich um ihn
scharten. Das Verbot des katholischen
Gottesdienstes, das der Rat am 5. Mai 1525
erlieB3, zielte mit Sicherheit auch speziell
gegen Usingen und es erreichte seinen

33



Zweck. Er ging allerdings nicht, ohne erfolg-
reich vorgebaut zu haben und hinterlie3
der Stadt mit Konrad Klinge einen ebenso
profilierten Nachfolger, der ab 1526 die
Kontroverse im direkten Schlagabtausch mit
Lang von der Kanzel der Marienkirche fort-
setzte. Klinge, im Oktober 1520 zum Doktor
der Theologie promoviert und spétestens
seit 1521 Guardian des Erfurter Franziskaner-
konvents, war personlich ebenso unangreif-
bar wie es Usingen in seiner Lebensfiihrung
gewesen war. Und er hatte auch dessen
theologische Flexibilitat bei aller Einsicht in
die Reformbediirftigkeit der Kirche, an
deren Uberlieferter Verfasstheit festzuhal-
ten. Er bewahrte Usingens Erbe, bis es im
Hammelburger Vertrag gesichert werden
konnte. Dabei geriet er so weit in die Nahe
reformatorischer Auffassungen, dass seine
Werke 1590 indiziert wurden. H.-Chr. Rick-
auer vermerkt in diesem Zusammenhang, er
teile damit,[...] das Schicksal jener vortri-
dentinischen Reformationsgegner, die zu
ihren Lebzeiten den Glauben der katho-
lischen Kirche verteidigten, deren theolo-
gisches Denken aber nach ihrem Tod als zur
Reformation hinneigend verdachtigt und
verurteilt wurde!” [Rechtfertigung und Heil:
die Vermittlung von Glaube und Heilshan-
deln in der Auseinandersetzung mit der
reformatorischen Lehre bei Konrad Klinge,
Leipzig 1986, S. 22]. Usingen ist dieses
Geschick erspart geblieben. Auf seinem
Grabmal in der heutigen Wiirzburger Augu-
stinerkirche wird er als ,[...] integerster und
unbesiegter Verteidiger der Kirche gegen
die Lutheraner [...] der heiligen Theologie
und der Augustiner Professor, eifrigster
Bekdampfer der in dieser Zeit gegen die
katholische Kirche wiitenden Haresie [...]"
bezeichnet. Er war am 9. September 1532
verstorben.

SPRACHE, SELBST- UND FREMDBILDER UNTER KONFESSIONELLEN VORZEICHEN

Im Jahr zuvor hatte sein alter Gegner Agi-
dius Mechler angesichts der Verfestigung
des Bikonfessionalismus in Erfurt, die im
Hammelburger Vertrag vom 6. Februar 1530
ihren Ausdruck fand, seine abschlieBende
Sicht auf die Altglaubigen formuliert. Am
29. Juni, dem Tag Petri und Pauli, predigte
er dem Tagespatronat der beiden zentralen
gemeindefundierenden Apostelgestalten
gemal Uber Mt 16, 18f ,von der kirche” [VD
16 M 1777]. Wir erfahren hier gebiindelt,
worum es in den letzten zehn Jahren aus
der Sicht des Predigers in Erfurt gegangen
war:

»Die Papisten haben keinen bessern Schein
und Deckel, womit sie ihre Schande und
Irrtum zieren und schmiicken, als da ist die
Kirche. Die muss herhalten und ihres ganzen
Greuls Schanddeckel sein. Und zum andern,
uns und unsere Lehre zu verdammen, wenden
sie allermeist den Namen der Kirche vor. Ndm-
lich so, dass wer da austritt und nicht bleibt in
der Gemeinde der christlichen Kirche und nicht
hdlt deren Einigkeit, der ist ein Ketzer, ver-
dammter und unchristlicher Mensch und
daraus schliefSen sie dann getrost: Namlich also
darum seien die Lutherischen alle Ketzer.
Warum? Sie seien (sagen sie) abgewichen von
der Einigkeit der christlichen Kirche. Wer sagt
das? Die Papisten sagen es. Aber es gilt nicht
Sagen; es gilt Beweisen, dass die Lutherischen
von der christlichen Kirche abgetreten seien.
Denn, lieber Gott, man muss ja die Leute nicht
so leichtfertig verketzern und von der Kirche
absondern und nicht so leichtfertig sagen:

Du bist ein Ketzer. Du bist abgewichen von der
christlichen Kirche. Man wisse es denn mit
gutem Grund der Schrift [= der Bibel] zu
beweisen. Es gilt, zu beweisen.“

Diese, hier aus protestantischer Sicht
formulierte Grundkonstellation, galt mit
ihren gegenseitigen Wahrnehmungsmu-
stern in Erfurt bis ins 20. Jahrhundert hinein.

,Sakrament der Heilung” -
warum der Kirche die Beichte so wichtig ist

Nils Petrat - Mit Fotos von Konrad Rufus Miiller

Das Sakrament der Beichte weckt viele
Assoziationen und Emotionen - bei kirch-
lich verbundenen Menschen wie bei der
Kirche Fernstehenden. An der Beichte schei-
den sich die Geister. Viele sehen in der
Beichte ein dunkles Macht- und Kontroll-
instrument der Kirche, von welchem diese
in der Geschichte und teilweise auch bis
heute unheilvoll Gebrauch gemacht habe:
Der Beichtstuhl als Begegnungsort mit
einem unbarmherzigen Gott, vor dem selbst
Bagatellen zur schweren Siinde mutieren
konnten, besonders wenn sie irgendwie die
leiblich-sexuellen Dimensionen des Lebens
- in Kirchensprache: ,das sechste Gebot"-
betrafen.

Fakt ist: Die Beichte ist vielfach nicht als
,Sakrament der Heilung” (so werden die
Sakramente der Beichte bzw. Verséhnung
und der Krankensalbung im ,Katechismus
der Katholischen Kirche” — KKK 1421 -
bezeichnet) ausgelibt und erfahren worden.
Dies stellt eine historische Last dar, die noch
nicht Gberwunden ist und die auch Papst
Franziskus in seinem drastischen Bildwort
von der Beichte als ,Folterkammer” selbst-
kritisch aufgegriffen hat:,Die Priester erin-
nere ich daran, dass der Beichtstuhl keine
Folterkammer sein darf, sondern ein Ort der
Barmherzigkeit des Herrn, die uns anregt,
das mogliche Gute zu tun.” (Evangelii gau-
dium Nr. 44). Bei der Beichte wird wie bei
kaum einem anderen Sakrament deutlich,
dass Idee und Wirklichkeit oft meilenweit
auseinanderklaffen. Von der Grundidee her
gehoren namlich die Verséhnung und die
BuBe in die Mitte der Kirche, weil sie eine
der zentralen Botschaften Jesu und seines
Evangeliums darstellen. Jesu erster und

grundlegender Ruf lautet: ,Die Zeit ist
erflillt, das Reich Gottes ist nahe. Kehrt um
und glaubt an das Evangelium!” (Mk 1,15).
Er ist Ursprung und Zentrum der Beichte.
Was das menschliche Leben aus christlicher
Perspektive ausmacht, soll in der Beichte
seinen dichtesten Ausdruck finden: das
Umkehren, das Neuanfangen. Der Pader-
borner Erzbischof Hans-Josef Becker driickte
das in seinem Fastenhirtenbrief im Jahre
2019 so aus (,Mit Christus neu beginnen’,

S. 3):,,Kein anderes Sakrament fordert uns
so zu einer Entscheidung und Neuorientie-
rung heraus wie dieses. Und kein anderes
Sakrament ist - vielleicht auch deshalb -
derzeit so sehr in der Krise.”

Es bleibt also ein spannungsvoller Grund-
befund: Die Beichte ist vielfach ein unge-
liebtes und vergessenes Sakrament, dabei
zugleich theologisch betrachtet ein Kernele-
ment des christlichen Lebens und von der
Grundidee her ein heilsames Sakrament der
Zusage der Ndhe Gottes. Etwas staunend
und mit Stirnrunzeln l3sst sich beobachten:
Wahrend der Empfang des Beichtsakra-
mentes in unseren Kirchen seit Jahrzehnten
drastisch zuriickgeht, haben medial insze-
nierte ,6ffentliche Beichten” Hochkonjunk-
tur. Die Medien (ob analog oder digital)
haben sich zu einem 6ffentlichen Beicht-
stuhl entwickelt, in dem definiert wird, was
in der Offentlichkeit als moralisch akzepta-
bel angesehen wird. Der Brixener Moral-
theologe Martin Lintner hat dazu luzide
festgehalten: ,Der medial 6ffentliche
Bekenntnisakt pendelt zwischen dem Aus-
loten, wie weit jemand die Abgriinde seiner
Personlichkeit offenlegen kann, ohne von
der Offentlichkeit vollkommen abgelehnt zu

35



36

+SAKRAMENT DER HEILUNG” -

werden, und der Vergebungsbereitschaft
des Publikums als Seismograph dafir, was
sozial (noch) akzeptabel ist. Dagegen ist die
sakramentale Beichte ein Ort der Zusage
einer unbedingten Annahme, die mensch-
liches Verstehen Uibersteigt. Gott umfangt
die tiefsten Abgriinde menschlicher Exis-
tenz und bejaht den Menschen - selbst mit
dessen im Letzten nicht verstehbaren
Boshaftigkeit.!

Es liegt auf der Hand, dass die Kirche neue
Wege zur Beichte als Sakrament der Barm-
herzigkeit bahnen muss, um ihrem Auftrag
gerecht zu werden. Mit den Worten von
Papst Franziskus: ,Mit Uberzeugung stellen
wir das Sakrament der Versdhnung erneut
ins Zentrum, denn darin kdnnen wir mit
Handen die GroBe der Barmherzigkeit grei-
fen. Das Sakrament wird fiir jeden BuB3fer-
tigen eine Quelle wahren inneren Friedens
sein.” (Misericordiae vultus, Nr. 17). Dabei
geht es auch konkret um die Beichtpraxis
selbst, um eine wiederzuentdeckende the-
rapeutische Dimension.? Daneben ist sicher
die Vergewisserung uiber die Grundinten-
tion dieses besonderen Sakramentes zen-
tral. Daher sollen in diesem kleinen Artikel
einige Basisdaten zum kirchlichen Verstand-
nis der Beichte zusammengestellt werden.
Eine kompakte Zusammenfassung bietet
der Codex des kanonischen Rechtes von
1983 (Codex luris Canonici = CIC). In c. 959
ClC/1983 heildt es: ,Im Sakrament der BuBBe
erlangen die Gldubigen, die ihre Stinden
bereuen und mit dem Vorsatz zur Besse-
rung dem rechtmafBigen Spender beken-
nen, durch die von diesem erteilte Absolu-
tion von Gott die Verzeihung ihrer Siinden,
die sie nach der Taufe begangen haben;
zugleich werden sie mit der Kirche versohnt,
die sie durch ihr Stindigen verletzt haben.”

+SAKRAMENT DER HEILUNG” -

Die hier genannten primar theologischen
Aussagen geben einen guten Uberblick
iber die wichtigsten Aspekte des kirch-
lichen Beichtverstandnisses.

Zunachst ist die Differenzierung von Taufe
(und ihrer Stinden vergebenden Kraft)
sowie der Beichte konstitutiv. Die Taufe
geschieht, wie es im Glaubensbekenntnis
der Kirche festgehalten ist, zur ,Vergebung
der Stinden”. Das dem Menschen in der
Taufe geschenkte neue Leben ,hat jedoch
die Gebrechlichkeit und die Schwache der
menschlichen Natur nicht behoben und
auch nicht die Neigung zur Stinde” (KKK
1426). Daher hat die Kirche nach ihrem
Verstandnis von Gott die Vollmacht erhal-
ten, durch ,rechtmaBige Spender” die
Stindenvergebung auszusprechen (vgl.

Martin Lintner, Selbstfindung, nicht Selbstoptimierung. Uberlegungen zur Beichte, in: https://www.feinschwarz.net/
selbstfindung-nicht-selbstoptimierung-ueberlegungen-zur-beichte/

Vgl. dazu Sabine Demel, Michael Pfleger (Hg.), Sakrament der Barmherzigkeit. Welche Chance hat die Beichte?,

Freiburgi. Br., 2017.




38

+~SAKRAMENT DER HEILUNG” -

Joh 20, 22f: Er [Jesus] hauchte sie an und
sprach: ,Empfangt den Heiligen Geist. Wem
ihr die Stinden vergebt, dem sind sie verge-
ben, wem ihr die Vergebung verweigert,
dem ist sie verweigert). Daher stellt die
Beichte fiir die katholische Kirche ein eige-
nes Sakrament dar, welches von der Taufe
zu unterscheiden ist: ,Das Sakrament der
BuBe lasst sich auch als ein Sakrament der
,zweiten Chance’ verstehen. Es geht um
eine grundséatzlich wiederholbare Gelegen-
heit, das eigene Leben sozusagen in die
richtige Spur zu bringen, in die,Spur des
Evangeliums” (Hans-Josef Becker, Fasten-
hirtenbrief 2019, S. 3).

Wesentlicher Inhalt des Sakramentes ist die
Verzeihung der begangenen Siinden. Was
aber ist nach Lehre der Kirche eine Siinde?
Der Katechismus definiert: ,Die Stinde ist
vor allem Beleidigung Gottes und der
Gemeinschaft mit ihm. Gleichzeitig beein-
trachtigt sie die Gemeinschaft mit der Kir-
che. Darum fiihrt die Bekehrung zugleich
die Vergebung Gottes und die Verséhnung
mit der Kirche herbei. Das Sakrament der
BuBe und der Verséhnung bringt das litur-
gisch zum Ausdruck und bewirkt es” (KKK
1440 mit Verweis auf Lumen gentium Nr. 11).
Den Wirkungen der Siinde entsprechend,
entfaltet auch das Sakrament der Beichte
individuelle und soziale (= ekklesiale) Wir-
kungen. Die Beichte tragt daher auch in der
Form der (privaten) Einzelbeichte stets eine
kirchliche (und damit ,6ffentliche”) Dimen-
sion in sich (pax cum Deo und zugleich pax
cum Ecclesia). Diese doppelte Dimension
kommt auch in der heute vorgeschriebenen
Lossprechungsformel gut zum Ausdruck:
,Gott, der barmherzige Vater, hat durch den
Tod und die Auferstehung seines Sohnes
die Welt mit sich verséhnt und den Heiligen
Geist gesandt zur Vergebung der Siinden.
Durch den Dienst der Kirche schenke er dir
Verzeihung und Frieden. Und so spreche ich
dich los von deinen Siinden im Namen des
Vaters und des Sohnes und des Heiligen

Geistes. Amen. Der Beichtende (also der
Empfanger des Sakramentes) muss von
seiner Seite drei Akte einbringen: Reue,
Bekenntnis und Genugtuung (vgl. KKK 1450-
1460). Unter Reue werden der Schmerz und
die Distanzierung von begangenen Siinden
verstanden, verbunden mit dem Vorsatz,
zukinftig nicht mehr zu stindigen. Ein Weg
dazu kann die sog. Gewissenserforschung
sein. Die Stindenerkenntnis und die Reue
des Glaubigen finden ihren Ausdruck dann
im Stindenbekenntnis vor dem Priester
(bzw. Bischof) und damit vor dem Forum
der Kirche. Das ,Gestandnis” (KKK 1456) vor
dem Priester bildet einen wesentlichen Teil
des BuBBsakramentes. Mit der Absolution
durch den Priester muss schlieBlich auf
Seiten des Beichtenden der Vorsatz zur
Besserung und die mdgliche Wiedergutma-

+SAKRAMENT DER HEILUNG” -

chung des entstandenen Schaden einher-
gehen (z.B. Gestohlenes zurtickgeben, den
Ruf dessen, den man verleumdet hat,
wiederherstellen etc.). Damit verbunden ist
auch eine Wiedergutmachung, eine ,Stihne”
bzw. Buf3e, die zur ,vollen geistlichen
Gesundheit” (KKK 1459) des Beichtenden
beitragen soll. Das Kirchenrecht spricht von
+heilsamer und angemessener BuBe” (vgl.
. 981 CIC/1983). Ein solches BuBwerk kann
z.B. bestehen im Gebet, in einer sozialen
Spende oder in einem Werk der Barmher-
zigkeit. Jedenfalls missen beim Beichten-
den alle drei Akte vorhanden sein, um die
heilbringende Hilfe des BuBsakramentes zu
empfangen. Nach dem Kirchenrecht gibt es
eine Beichtpflicht. Nach Erreichen des
siebten Lebensjahres ist jeder Katholik
wverpflichtet, seine schweren Siinden
wenigstens einmal im Jahr aufrichtig zu
bekennen” (c. 989 CIC/1983).

Spender des Beichtsakramentes - ,Beicht-
vater” — ist laut kirchlicher Lehre ,solus sacer-
dos“ (c. 965 CIC/1983), d.h. der Bischof und
der Priester. Zur gliltigen Absolution ist
erforderlich, dass der Spender die priester-
liche Weihegewalt und die Beichtbefugnis
(facultas confessandi) besitzt (c. 966
ClC/1983). Zur Art der Auslibung dieses
besonderen Dienstes der Verséhnung finden
sich im Katechismus tiefsinnige pastorale
Hinweise, auf die u.a. Papst Franziskus
immer wieder zuriickgreift: ,Wenn der Prie-
ster das BuBBsakrament spendet, versieht er
den Dienst des Guten Hirten, der nach dem
verlorenen Schaf sucht; den des guten
Samariters, der die Wunden verbindet; den
des Vaters, der auf den verlorenen Sohn
wartet und ihn bei dessen Riickkehr liebe-
voll aufnimmt; den des gerechten Richters,
der ohne Ansehen der Person ein zugleich
gerechtes und barmherziges Urteil fallt.
Kurz, der Priester ist Zeichen und Werkzeug
der barmherzigen Liebe Gottes zum
Stnder” (KKK 1465).

39



40

+~SAKRAMENT DER HEILUNG” -

Der vom Kirchenrecht vorgesehene Ort fiir
die Entgegennahme sakramentaler Beich-
ten ist eine Kirche oder eine Kapelle, und
dort konkret der sog. Beichtstuhl (vgl. c. 964
CIC/1983). C. 964 § 2 konkretisiert: ,Was den
Beichtstuhl anbelangt, sind von der
Bischofskonferenz Normen zu erlassen;
dabei ist jedoch sicherzustellen, dass sich
immer an offen zugdnglichem Ort Beicht-
stlihle befinden, die mit einem festen Gitter
zwischen Ponitent [Beichtendem] und
Beichtvater versehen sind, damit die Glau-
bigen, die dies wiinschen, frei davon
Gebrauch machen kénnen! Nach den
Bestimmungen der Deutschen Bischofs-
konferenz ist es gestattet, ein ,Beicht- oder
Sprechzimmer” mit der Mdglichkeit zum
personlichen Beichtgesprach einzurichten.
In diesem Fall muss sich aber gleichzeitig in
der Kirche ein Beichtstuhl befinden, damit
die Glaubigen den Beichtort frei wahlen
koénnen. In der heutigen Praxis werden
beide Orte aufgesucht, wobei einige Glau-
bige ausdriicklich ein persoénliches
Gesprach vis-a-vis schdtzen und wiinschen.
Die rdumlichen Voraussetzungen dafir sind
in den letzten Jahren und Jahrzehnten in
vielen Kirchen geschaffen worden. Teilweise
wurden vorhandene Beichtstiihle zu einem
Beichtsprechzimmer erweitert, teilweise
wurden ganz neue Raumlichkeiten konzi-
piert. Vor diesem Hintergrund wére wohl
eine Evaluation gewinnbringend, inwieweit
die neuen Beichtgesprachsraume von den
Glaubigen als unterstiitzender und hilf-
reicher Rahmen des sakramentalen Gesche-
hens erfahren werden. Bei gewissen geist-
lichen (Jugend-)Events in Kirchen (,Nacht
der Lichter” im Taizé-Stil, ,Nightfever” mit
Messe und Anbetung, Weltjugendtage etc.)
hat es sich mittlerweile etabliert, die Beichte
im offenen Kirchenraum (Kirchenbank im
Seitenschiff, zwei Stiihle in einer Seitenka-
pelle) anzubieten. Diese Erfahrung ist bei
vielen inzwischen stilbildend und pragend
geworden. Daraus erwachsen verschiedene
kirchenrechtliche, pastorale und auch

+SAKRAMENT DER HEILUNG” -

kirchenbauliche Herausforderungen.
Vielerorts wird gegenwartig jedenfalls
deutlich, dass Beichten bzw. Beichtge-
sprache eng verwoben sind mit dem
Wunsch nach allgemeiner Lebensberatung
und seelsorglicher Begleitung. Der ,Beicht-
vater” muss allerdings beachten, dass in
einigen (oder gar vielen) Féllen eine fach-
liche Hilfe vonnéten ist (arztlicher, psycho-
logischer oder psychotherapeutischer Art);
eine Beichte (allein) ist nicht eine Therapie
furr eine kranke Seele. Der Dienst des
Beichtspenders erfordert daher eine gehd-
rige Portion Einflihlungsvermégen und
allgemein psychologische Sachkompetenz.
Das Angebot, das die katholische Kirche
mit der Beichte macht, kann jedenfalls ein
wichtiger Baustein eines Prozesses der
Heilung, der Befreiung und der Selbstan-
nahme sein. Es ware daher zu wiinschen,
dass dieses Heilssakrament wieder neu
entdeckt wiirde. Dazu braucht es allerdings
Priester mit groBer seelsorglicher Kompe-
tenz und einer heilsamen Ausstrahlung
sowie Orte und Formen, die den Beddrfnis-
sen des modernen Lebensrhythmus’
entsprechen.

Kurzvorstellung des Fotografen

KONRAD RUFUS MULLER, geboren 1940 in
Berlin, ist einer der renommiertesten
deutschen Portratisten. Er wurde beriihmt
als ,Kanzlerfotograf’ ,Zeichnen mit Licht;
diese Fahigkeit unterscheidet ihn von
anderen Kiinstlern. Aktuell ist er in den
Medien mit UNFASSBARE WUNDER,

die Geschichte von 25 Uberlebenden des
Holocaust.

M



+~UND ER WIRD WIEDERKOMMEN IN HERRLICHKEIT” 43

,und er wird wiederkommen in Herrlichkeit”
Wie gelingt es, die Welt ,auf hn hin” zu gestalten?

Burghard Preusler

Die eingangs formulierten Worte aus dem
GroBen Glaubensbekenntnis sind seit rund
1640 Jahren in vielen Gberwiegend &ffentli-
chen Zeugnissen von Christen bearbeitet
und in Bildern, in Bauten, ja auch in Land-
schaften dargestellt worden: Struktur,
Details und Schmuck von Landschaften und
Stadten mit Kloster- und Kirchenbauten,
insbesondere ihren Ausstattungen, Struktur
und Dekor von Biichern, Bildern und Skulp-
turen, zeigen in grof3er Kontinuitat das mal
mehr, mal weniger erfolgreiche Bemihen
gldubiger Menschen, Gottes Herrlichkeit
Uber die Worte hinaus méglichst quali-
tatvoll, ja kunstvoll, unter den Zeitgenossen
durch kiinstlerische Gestaltungen zu veran-
schaulichen. Dabei sollte man die Musik
nicht vergessen, die ebenso das schopfe-
rische Wirken glaubiger Menschen abbildet.
Wie aber verknlipfen Menschen die von
ihnen geschaffenen Bilder und ggf. raum-
greifenden kiinstlerischen Objekte mit der
Botschaft des Glaubens?

Paulus formulierte bereits einige Jahrzehnte
nach Tod und Auferstehung Christi fur die
Christen in der Gro3stadt Rom mit ihrer
Fille an Kulten:,Seit Erschaffung der Welt
wird ndmlich seine unsichtbare Wirklichkeit
an den Werken der Schépfung mit der
Vernunft wahrgenommen, seine ewige
Macht und Gottheit. Daher sind sie (die
Menschen) unentschuldbar(R6m1,20).
Selbst die Risiken menschlicher Vernunft
hatte er bereits erfahren, denn er fiigte
hinzu: ,sie beteten das Geschopf an und
nicht den Schopfer ..." (R6m1,25) ,sie ver-
tauschten die Herrlichkeit des unvergang-
lichen Gottes mit Bildern, die einen ver-
gdnglichen Menschen ... darstellen” (Rom

1,23) Die Verkiindigung des christlichen
Glaubens beginnt also nicht allein mit Wor-
ten, sondern auch in Bildern. Der Missionar
sieht die Menschen ,daran scheitern, sich
,gemag ihrer Erkenntnis an Gott zu halten,
(also) lieferte Gott sie einem haltlosen
Denken aus!(R6m1,28)

Seit mit dem Kind im Stall von Bethlehem
ein erstes ,Bild” vom irdischen Leben Jesu
Uberliefert ist, spielen ,seine Bilder” und mit
wachsender Bedeutung auch das Bild von
seiner Kirche in der Verkiindigung eine
tragende Rolle. Die junge Kirche sollte noch
mebhr als 700 Jahre um die ,rechten Bilder”
ringen. Fiir die westliche Kirche war es Karl
dem GroBen noch wichtig, mit Vertretern
des Papstes in der Frankfurter Synode von
794 eine eigene, eher restriktive Position zu
formulieren. Doch langst nicht nur in refor-
merischem Eifer greift die Christenheit
seitdem immer wieder auf das sola scriptura,
sallein die Schrift’, zurtick. Eine Universalie
der Menschheit diirfte allerdings sein, dass
sich mit und aus Worten, aber auch ohne
Worte, in uns Bilder formen, die wiederum
in Worten und Bildern geduBert werden.
Die Offenbarung des Johannes ist dafiir ein
wirkmachtiges Beispiel. Wir sind nicht allein
durch unsere Sprach- und Schreibfahig-
keiten, sondern auch Uber innere und
auBere Bilder in langen zivilisatorischen
Prozessen zu Menschen geworden.

Fir die katholische Kirche ist diese Verkntip-
fung schon lange zum Topos geworden,
der selbst von protestantischen Theologen
immer noch positiv bemiht wird. So z.B.
anlasslich eines Osterinterviews von Chri-
stoph Quarch anlasslich der Coronakrise in
der Fuldaer Zeitung vom 11. April 2020.

Sakrale Landschaft heute, Barock und Historismus am Schulzenberg bei Fulda-Heimbach



+~UND ER WIRD WIEDERKOMMEN IN HERRLICHKEIT”

Auf die Frage, ob eine Kirche ihre Aufgabe,
Orientierung zu geben, nicht mehr wahr-
nimmt, fUhrt er aus: ,Ich sehe die Versaum-
nisse vor allem bei meiner, der evange-
lischen Kirche. Sie macht dem Menschen
wenige Angebote einer lebendigen Spiritu-
alitat. Das ist bei den Katholiken anders. Der
Katholik im Fuldaer Land kann schon, wenn
er Uber das Feld geht, an einem Bildstock
Einkehr halten

Das Angebot an Bildern, Bauten und Aus-
stattungen geriet in gleichbleibender Konti-
nuitat widerspruchsvoll. War die Zeit der
Renaissance in Rom eine der kulturellen
Bliite oder der Dekadenz? War die Ausbrei-
tung des Barock in die Hofe der Furst-
bischofe tibertriebener Pomp oder gar
Ausdruck der Aufklarung? War der auf
erfolgreichen Wissenschaften basierende
Historismus eine gelungene Orientierung
auf den jenseitigen Gott hin?

Blicher, klangreiche Musikinstrumente und
Mosaike mit dem Bild des Pantokrators oder
schlichte und eindrucksvolle Andachtsbilder
folgten in immer wieder neuen Auspra-
gungen der Herausforderung, die Botschaft
des Glaubens unvollkommen-vollkommen
abzubilden, und spiegelten ebenso die
Suche von Menschen nach Idealen, Chan-
cen und Sicherheiten. Selbst in kritischer
Auseinandersetzung des Jugendstils mit
dem Historismus blieb entwickelter
Schmuckreichtum ein (voriibergehend
erfolgreiches) Mittel der Wahl, die Botschaft
vom Himmlischen Jerusalem unter uns
anschaulicher zu machen. Den relativ
festen, auBeren sozialen Bindungen an
,oben” und ,unten” entsprachen lange
scheinbar ebenso feste Qualitédtsideale der
Kiinste, auch wenn ihre latente Offenheit fiir
Deutungen nicht unbemerkt und fiir
Polemik nicht ungenutzt bleiben sollte.
Unter dem Eindruck der industriellen Revo-
lution wie nationalistisch gepragter Kriege
und Wirtschaftskrisen im 19. und 20. Jahr-

hundert verloren die bilder- und material-
reichen Kiinste in weiten Kreisen viel von
ihrer Rechtfertigung. lhre Eignung zur
Orientierung auf den wiederkehrenden
Christus hin war in wirtschaftlichen Krisen
und Massenmorden untergegangen. Heute
herrscht eher ein hochentwickelter Minima-
lismus neben anderem auch fiir Kirch-
bauten. Bischofshduser diirfen niemanden
mehr als personelle Reprdsentanz eines
wertvollen Gottesbezugs beeindrucken.
Kirchen sind erst einmal ihrer Ausstattung
zu entleeren, dann erst kénne die aktuelle,
hochste Kunst ihre verkiindende Rolle
wieder Gbernehmen, forderte Friedhelm
Mennekes ...

Bilderverbot, Bilderstreit und Bildersturm
haben grof3e Kontinuitdt im Monotheismus.
Und da wir gelernt haben, dass selbst das
Schweigen eine Aussage ist, entwickeln und
pflegen wir mit der Reduktion ungeplant
neue Bilder, gegebenenfalls in der Uber-
zeugung, dass wir die besseren Bilder
gestalten.

Christus hat im Moment seiner irdisch-exis-
tenziellen Bedrohung betont: ,Mein Reich
ist nicht von dieser Welt". Doch ist seine
Botschaft an Menschen in einer stets wider-
spruchsvollen Welt gerichtet — und ihre
Verbreitung an ,geschaffenen Dinge” und
an die Menschen gebunden. Sei es, dass
einzelne die Botschaft vorleben, sei es, dass
Menschengruppen sich zu gemeinsamer
Orientierung in Gemeinschaften verbinden,
sei es, dass die uns zur Verfligung stehen-
den natirlichen Ressourcen in diesem Sinne
geformt werden. Interpretiert und gedeutet
werden sie von glaubigen und ungldaubigen
Menschen, auch hier: ob wir wollen oder
nicht. Seit Gott Mensch geworden ist, hat
das Wort, der ,Geist Gottes seinen Ort im
Menschen(fleisch)” gefunden, wie Eckhard
Nordhofen in der Osterausgabe der FAZ
2020 ausfiihrt. Menschen deuten und
verkinden lhn, Individuen mit Gefiihlen

+~UND ER WIRD WIEDERKOMMEN IN HERRLICHKEIT”

W

Kiinstler und Auftraggeber bei der Arbeit in Oberrodenbach: Tobias Kammerer (3. von .)
mit Architekt, Gemeindevertretern und Mitarbeitern der Bisch. Bauabteilung

und Affekten, in kaum Uberschaubarer Fiille.

Zentrales irdisch-materielles Element des
Verweises auf die Herrlichkeit des Herrn
sind die Kirchbauten, die seit dem 4. Jahr-
hundert tiberliefert sind. Zunachst in
Distanz zu kaiserlichen und paganen Fest-
architekturen geformt, sind uns bis heute in
der Liturgie bemerkenswert ,reiche” Konti-
nuitdten des romischen Kaiserkultes erhal-
ten. Geblieben ist ihre, zumindest nominell,
offentliche Zugéanglichkeit. Geblieben ist ihr
Angebot fiir einen Riickzug aus dem welt-
lichen Getriebe, lange Zeit mit dicken Mau-
ern und hochliegenden Lichtéffnungen
ausgestattet. Sie sind bis heute durch Form
und Konstruktion ausgesonderte Orte in
Stadten, Dorfern oder Landschaften, und
nach dem Jahr 1000 n.Chr. mit einer schnell
wachsenden Tendenz zu stetig entwickel-
teren Formen.

Seitdem diese Bauten und ihre Ausstat-
tungen Uberliefert sind, verkiinden die
Christen mit zu-wie abnehmender rdum-
licher Raffinesse, mit zu- wie abnehmenden
Anspriichen an Glanz und Verfeinerung der
Ausstattung ihren Glauben. Widerspruchs-
voll bewegen sie sich in historischen Prozes-
sen einer immer nur in Ansatzen durch-
schaubaren Welt. Haufig genug wird nicht
deutlich, ob sie die Chancen der Glaubens-
verkiindigung oder ihre eigenen suchen.
Das geschieht lange Zeit parallel zu engen
Bindungen an Kdnige und Kaiser. Beim
monumentalen Bauprojekt der Ratgerbasi-
lika, der karolingischen Klosterkirche Fuldas,
bitten die Monche wiederholt (und vergeb-
lich) Karl den Gro3en um das Einschreiten
gegen das machtige Projekt. Ludwig der
Fromme verhilft Ihnen schlieBlich doch
noch zu einem neuen Abt, der aber den
Schmuck der fast fertigen Kirche mit zwei
Krypten und zahlreichen Altdren weiter-
fuhrt, ja weiterflihren muss.

45



+~UND ER WIRD WIEDERKOMMEN IN HERRLICHKEIT”

Bernhard von Clairvaux verordnet den
Zisterziensern die Armut auch im
Bauschmuck, ein Kontrast, der die irdischen
Affekte um Verfeinerung und Exklusivitat
weiter vorantreibt. Was stetig unter weitge-
hendem gesellschaftlichen Konsens tber
die durch den Glauben gepréagte Gesell-
schaft wichst, ist die Ubung darin, mit stets
aktuellen Bildern, Zeichen und Symbolen
offentlich Gber sich selbst hinaus auf
Christus hin zu weisen. Das funktioniert (wie
bereits oben aktuell notiert) offensichtlich
auch heute noch mit dem barocken Bild-
stock. Aber wie haufig finden sich in
unseren derzeitigen Formen des 6ffent-
lichen Auftritts die anspruchsvolleren der
aktuellen Mittel aus Handwerk, Kunst und
Architektur?

Machen wir einen weiteren Sprung in die
Mitte des 20. Jahrhunderts. Desillusioniert
von saekularen Heilsversprechen muss man
sich in neuen Rdumen ein- und ausrichten.
In einer kleinen Industriestadt des Bistums
Fulda steht heute zentrumsnah die wenig
spektakulare katholische Kirche einer
schnell gewachsenen Fliichtlingsgemeinde:
ein bescheidener Saal mit flach geneigtem
Satteldach, die Altarzone durch besondere
Befensterung betont. Sparsame Mittel, aber
der Anspruch des ausgesonderten Ortes ist
weiterhin lebendig. Rund vierzig Jahre nach
ihrer Errichtung soll sie einer Innenrenovie-
rung unterzogen werden. Der Umfang ist
angesichts der Vergrauungen auf den Wan-
den ablesbar. Allerdings wird der magig
beanspruchte FuBboden aus Muschelkalk
heftig kritisiert, ein Material, das in den
Neubauten der Nachkriegszeit hdaufig zum
Einsatz kam. Robust und naturnah hat es
Jahrzehnte seine Dienste getan, auch im
Sinne einer urspriinglichen Aufwertung des
Gottesdienstraumes der Gemeinde. Die
absehbar deutliche finanzielle Mehrbela-
stung schrankte jedoch 40 Jahre spater den
ortlichen Wunsch, dass der FuBboden
erneuert werden musste, nicht ein:

Der FuBboden musste erneuert werden.

Er soll als heller, insbesondere gléanzender,
polierter Naturstein, als ,Marmor*, in
Zukunft den Glanz der Botschaft unterstiit-
zen. Erst in weiteren Gesprachen uber die
gegenwartigen und zukinftigen Anspriiche,
die die Kirchengemeinde beim Rundgang
durch die Nachbarschaft formuliert, wird
der Hintergrund des Bildes vom polierten
Marmor klarer: Die kiirzlich in der Nachbar-
schaft eroffnete neue Moschee, auBlerlich
eher unscheinbar, ist ndmlich mit diesem
Material ausgelegt. Das aktive Auftreten
entsprechend glaubiger, selbstbewusster
Menschen motiviert nun die katholische
Kirchengemeinde bei ihrem Einsatz fiir das
eigene Gotteshaus.

Fremdbilder und Selbstbilder pragen also
unsere |ldeale, die entwickelt werden durch
den Austausch mit Anderen. Am betref-
fenden Ort sind, offensichtlich ungeplant
und Uber vielleicht zwei Generationen
gewachsen, Menschen in Beziehungen
~gebunden’, die im engeren Sinn konkurrie-
rend eine verwandte Botschaft vermitteln
wollen. Im weiteren Sinn haben sie das
gleiche Ziel: Sie wollen die Bedeutung ihres
Glaubens fir sich selbst und flir andere
nicht nur aussprechen, sondern auch ,zur
Anschauung bringen®. Sie wollen mit ihrem
Glauben erkennbar sein.

Selbstwert und vermeintlicher Fremdwert
werden in einer dynamischen sozialen
Gemengelage reflexiv und emotional abge-
glichen. Ein klassisches Beziehungsgeflecht
von Menschen tauscht in sich abgren-
zenden sozialen Verknlpfungen Ideale aus,
ohne dass einer der Beteiligten die Wahl
dazu getroffen hétte, diese Beziehung zu
beginnen oder die Chance hatte, sie zu
beenden. Und die Dynamik eines solchen
Beziehungsgeflechts endet, bei hohem
finanziellem Aufwand, in gestalterischen
Vergleichen am Ort, ohne einen uber ,sich
selbst”, Giber die eigenen Bindungen an die

+~UND ER WIRD WIEDERKOMMEN IN HERRLICHKEIT”

_-l'.."r_'\- bl

Archiv des Bistums Fulda, 2005, Architekten Sichau und Walter, Fulda, Fassade von Franz Erhard Walther, Fulda

muslimischen Nachbarn hinaus gespannten,
gestalteten Akzent gesetzt zu haben.

,Die” haben einen hoch polierten FuB3-
boden, den mussen wir auch ausweisen.

Der ,harte Kern” unserer eher regelméaBigen
Kirchenbesucher scheint sehr mit dem
Bestand zufrieden zu sein, wie ihn Vorganger
hinterlassen haben. Die Verwaltungsrate
oder Kirchenvorstdande sehen sich wiederum

gerade an diese Gruppe gebunden. Aber
wo ,arbeitet” noch jemand an Varianten von
aktuell Uberzeugenden Darstellungen der
,Herrlichkeit Gottes"?, so kdnnte man ja
fragen. Ein altbekanntes Bild beschreibt die
Kirche als ,Braut Christi’, die ein Kleid brau-
che, das der Bedeutung des Brautigams
entspricht. Darliber ware mit Menschen zu
sprechen, die das Bild ,ihrer” Kirche mit
personlichen Vorlieben und fern eines

47




+~UND ER WIRD WIEDERKOMMEN IN HERRLICHKEIT”

gestalterischen Qualitdtsanspruches formen.
Die Braut Christi tragt so aktuell in vielerlei
Hinsicht ein eher enges und fahles Kleid.
Aber wer zieht, aus welchen Richtungen,
immer wieder an diesem Kleid?

Mit welchen Bildern will man abwandernde
oder verlorene Schafe zurlickgewinnen?

Ist das Bemiihen, Finanzstrome besser abzu-
bilden da hinreichend? Wo (ibt man sich in
Visionen von einer tUber uns hinauswei-
senden Wirklichkeit?

Ohne einen distanzierten Blick auf sich
selbst tibersieht man jedoch leicht, wer sich
noch nahe bei oder wer sich schon weiter
entfernt bewegt ...

Die Tendenz, durch eng begrenzte, ja abge-
grenzte, aber aktive Gruppen von Men-
schen das Selbstbild bestimmen zu lassen,
findet sich heute nicht nur in den Kirchen.
Mit affektiv aufgeladenen, geschmacklich
eher auf Vorlieben ausgerichteten Argu-
menten ldsst man sich selbst und die ande-
ren bestatigend mobilisieren, nicht allein,
wie aktuell zu sehen, bei politischen Veran-
staltungen. Das geht dort haufig genug
leider gern Uber die Grenzen von
Geschmack und Gewalt hinaus. Aber ob mit
oder ohne Exzesse: Menschen lieben oft
genug die Einhegung der Kiinste und brin-
gen eine sehr irdisch gebundene Erlésungs-
erwartung mit.

Die anspruchsvolle Dichte individueller
Erfahrungen unserer Zeit riickt ,meinen”
Geschmack, den Geschmack einzelner Per-
sonen eines Bauherrengremiums, so in den
Vordergrund, dass die Projektpartner, z.B.
Kinstler und Architekten, stets unter dem
gut begriindbaren Verdacht stehen, allein
ihre eigenen Interessen zu verfolgen. Das
sind, um sie polemisch auszuschlachten, im
Zweifel finanzielle oder Honorarinteressen.
Hoch individualisierte soziale Verkniip-
fungen stecken, psychologisch gesprochen,
voller gegenseitiger ,Ubertragungen®, die

die Abhdngigkeiten voneinander und die
Bewegungsmdglichkeiten miteinander
immer enger schlielen: jeder der engagier-
ten Beteiligten mochte auBerdem ein Pro-
jekt finanziell, d.h. vor allem technisch und
zeitlich kontrolliert, zum Abschluss bringen.
Wo stehen die Weisen, und wo die Toren?
(Rom1,22) Was dabei immer mehr in den
Hintergrund tritt, das ist die Auseinander-
setzung mit dem Anspruch der Botschaft,
und dies gilt fuir die Dorfkirche wie die
Kathedrale. Diese Botschaft weist
Uber,meinen” Kirchplatz rdumlich und
zeitlich hinaus. Sie weist Gber ,mein” Dorf
hinaus. Sie weist auch lber ,meine” Stadt,
mein Land und meinen Kontinent hinaus.

Daraus erwachst notwendig eine Heraus-
forderung fiir eine kleine Gruppe, die sich
selbst gentigt. Auf Menschen, die sich selbst
genligen, macht das Evangelium ja vielfdltig
kritisch aufmerksam. Und Paulus greift auf,
was schon lange ein Thema prophetischer
Verkiindigung war, wie ein Wort des Hosea
belegt: ,Zum Machwerk unserer Hande
sagen wir nie mehr: ,Unser Gott” (14,4).

Das Marienmosaik vom ehemaligen g
Westgiebel des Erfurter Doms -
T Restaurierung und Wiederaufstellung

Janka Acht

t .ll-nn-.-r-
!-

".'_.-In—ll

mi!ﬂﬂllm




W
= I

L i

Abb. 2 Dom St. Marien im Jahr 1968 wahrend des Dachabbaus

Im 19. Jh. erhielt der Erfurter Dom St. Marien
Uber dem Langhaus ein mit Schiefer einge-
decktes, neugotisches Dach mit einem
Westgiebel. Ein Mosaik mit der Darstellung
der Jungfrau Maria nach einem Entwurf von
August Theodor Kaselowsky sollte den neu
errichteten Westgiebel schmiicken. Die
Ausfiihrung des Mosaiks tibernahm die
venezianische Werkstatt des Antonio
Salviati. Das Mosaik wurde 1869 im indi-
rekten Setzverfahren in Venedig hergestellt
und 1870 am Westgiebel in Erfurt ange-
bracht.

Das Marienmosaik ist ein Beispiel furr die
damals auflebende Technik der indirekten
Setzweise von Mosaiken. Mit dieser Arbeits-
weise war es moglich, auch grof3flachige
Mosaiken in der Werkstatt vorzubereiten
und mit wenigen Arbeitskraften vor Ort
anzubringen. Antonio Salviati gilt als Weg-
bereiter dieser Technik. Seine Werkstatt
fuhrte weltweit Mosaiken in diesem ratio-
nellen Verfahren aus. Als bekannte Beispiele
seien die Mosaiken in der Pariser Oper, das
Kuppelmosaik im Aachener Dom und die
Mosaiken in der St. Paul’s Cathedral in
London genannt.

DAS MARIENMOSAIK VOM EHEMALIGEN WESTGIEBEL DES ERFURTER DOMS

Abb. 3 Beim Transport nach unten diente eine Decke zwischen

Stahlseil und Mosaikoberflache als mechanischer Schutz.

Bauliche Méngel des neugotischen Daches,
deren Ursache in einer unzweckmaBigen
Wasserableitung lag, fiihrten 1968 zum
Abbau des Daches und damit zu einem
Abbau des Westgiebels und des Marien-
mosaiks. Bis 1994 lagerte das nun zerteilte
Mosaik, auf den Werksteinen des ehema-
ligen Westgiebels haftend, im Kreuzgang
von St. Severi. AnschlieBend wurden sie im
sogenannten Strappo-Verfahren von ihrem
Werksteintrager getrennt und in einem
Kellerraum des Domes eingelagert.

Im Rahmen einer Masterthesis an der Fach-
hochschule Erfurt wurden die Fragmente
2016 eingehend untersucht und Konzepte
fiir eine Restaurierung und Wiederaufstel-
lung erstellt.

Im Anschluss daran wurden die Mosaikfrag-
mente in einem Zeitraum von zwei Jahren
vom Erfurter Restauratoren-Kollektiv etap-
penweise restauriert.

DAS MARIENMOSAIK VOM EHEMALIGEN WESTGIEBEL DES ERFURTER DOMS

Das Mosaik und seine Technik

Das Mosaik ist etwa 6,5 Meter breit und 8,5
Meter hoch und misst damit eine Gesamt-
flache von rund 44 Quadratmetern.
Urspriinglich umgab eine steinerne Blend-
nische das hoch oben am Westgiebel ange-
brachte Mosaik.

Innerhalb einer regenbogenfarbenen Man-
dorla ist die Muttergottes mit dem Jesus-
kind auf dem Arm vor einem goldenen
Grund dargestellt. Die Mandorla ist umge-
ben von einem blauen Hintergrund mit
radial angeordneten goldenen Sternen.
Das Mosaik besteht vor allem aus Glas, das
in Venedig hergestellt wurde. Die Figuren
und die Mandorla sind aus opaken, durch-
gefarbten Glasern, sogenannten Tesserae,
zusammengesetzt. (Tessera, pl. tesserae
(lat.): Wiirfel; Bezeichnung der meist in
wirfelform zugeschnittenen Einzelbau-
steine, aus denen Mosaiken zusammen-
gesetzt sind).

Der goldene Grund besteht aus Goldtesse-
rae. Das heif3t, eine Blattgoldschicht befin-
det sich zwischen zwei Glasern — einem
Tragerglas und einem diinnen Deckglas-
chen. Diese beiden Glaser sind aus einem
transparenten oder farbig transparenten
Glas. Den blauen Hintergrund bilden blau
durchgefarbte Keramiktesserae, die aus
einer Tonwarenfabrik aus Charlottenburg
stammen.

Das Mosaik ist im indirekten Setzverfahren
hergestellt. Bei dieser Technik wird zunachst
der Entwurf gespiegelt, in Abschnitte einge-
teilt und anschlieend auf OriginalgréBe
vergroBert. Die zugeschlagenen Tesserae
werden mit ihrer Vorderseite auf die Karto-
nabschnitte, die als Vorlage dienen, geleimt.
Diese vorgefertigten Stlicke konnen in
Kisten verpackt transportiert werden.

Am Aufstellungsort wird vorbereitend eine
Mauerfliche mit einem Mortel versehen,

in welchen die einzelnen Abschnitte einge-

driickt werden. Nach der Verfestigung des
Mortels konnen die Kartonflachen samt
Leim entfernt und die Mosaikoberflache
abgewaschen werden.

Abbau des Westgiebels

Aufgrund baulicher Médngel musste das
neugotische Dach géanzlich riickgebaut
werden. Nachdem es wiederholt zu Feuch-
teschaden kam und ein Schwammbefall
festgestellt wurde, rang man sich zu dem
Entschluss durch, das neugotische Dach
abzubauen und das historische Walmdach
wieder neu zu errichten. Dies bedeutete,
dass auch der Westgiebel und damit das
Mosaik weichen mussten.

Der Westgiebel wurde Stein fiir Stein mit-
samt der Mosaikflache abgebaut. Ein auf die
Ruckseite der Mauersteine aufgebrachtes
Nummerierungssystem sollte ein spateres
Zusammensetzen erleichtern. Es bestand
die Hoffnung, das Mosaik an einem neuen
Standort zusammen mit den Werksteinen
wieder aufstellen zu kénnen.

Die abgebauten Steine mit den Mosaik-
flachen wurden zunachst auf dem Domberg
eingelagert.

In den 1990ern sollten die Mosaikflachen
aus Platzgriinden von den Werksteinen
getrennt werden. Daflir wurde auf die Ober-
flache der einzelnen Mosaikflachen eine
Papier- und anschlielend eine Stoffschicht
geleimt. Mit flachen Mei8eln konnte im
Bereich des Mortels die Mosaikschicht vom
Steintréger gel6st werden. Das verwendete
Klebemittel bildete ein Klebstoff auf Basis
von Polychloropren mit dem Produktnamen
,Pattex-Kraftkleber”. Die so strappierten
Mosaikfragmente lagern seitdem in einem
Kellerraum des Domes.

51



DAS MARIENMOSAIK VOM EHEMALIGEN WESTGIEBEL DES ERFURTER DOMS

Abb. 4 Strappierte Mosaikfldche aus dem Bereich des Halses Mariens, Zustand 2016 (Riickseitenansicht).

Heutiger Bestand und Zustand der
abgenommenen Mosaikflachen

Eine Bestandsaufnahme im Jahre 2015
zeigte, dass alle abgenommenen Mosaik-
flachen vorhanden waren und zugeordnet
werden konnten. Gro3e Verluste waren in
den Fugenbereichen der ehemaligen Werk-
steine und im unteren Bereich der Darstel-
lung zu verzeichnen.

Aufgrund der ungiinstigen klimatischen
Lagerbedingungen entwickelte sich ein
starker biologischer Befall. Die Fragmente
zeigten groB3flachig einen Schimmelpilzbe-

lag. Durch diesen Befall wurden die Kaschie-

rungsschichten angegriffen. Neben Staub
dienten sie als Nahrungsquelle fiir die
Schimmelpilze. Dies fiihrte zur Ablésung
der Tesserae von den Kaschierungsschich-
ten. Durch die Lagerung und durch die
Abnahme vom Werksteintrager entstanden
starke Verformungen.

Ein weiteres Schadbild war die Auftrennung
der Goldtesserae zwischen Goldeinlage und
Deckglaschen. Sowohl die Keramiktesserae
als auch die opaken Glaser waren abgese-
hen von Rissen und Abbriichen in einem
verhaltnismaBig guten Zustand. Die opaken
Gléser weisen einen hohen Anteil an Blei
auf und sind dadurch stabil. Anders verhalt
es sich bei den Goldtesserae und ihren
transparenten Gldsern. Sie weisen eine im
Vergleich zu den opaken Glasern andere
Zusammensetzung auf, weniger Blei und
einen hohen Anteil an alkalischen Bestand-
teilen. Dies macht sie wesentlich anfalliger.
Veranderungen wie weiflliche Fleckenbil-
dungen oder auch rosé-farbene Bereiche
waren an mehreren Gladsern festzustellen.
Unter dem Mikroskop lieB sich erkennen,
dass sich hier kleine Risse gebildet haben.
Hauptursache fiir dieses Schadbild ist die
Zusammensetzung der transparenten
Gléser. Die feuchten Lagerbedingungen und
der biologische Befall beschleunigten diese
Ausbildung.

DAS MARIENMOSAIK VOM EHEMALIGEN WESTGIEBEL DES ERFURTER DOMS

Amm

Abb. 5 Zahlreiche Tesserae weisen keine Haftung mehr zur Kaschierungsschicht auf (links oben). Manche Goldtesserae

sind im Bereich der Goldeinlage aufgetrennt (rechts oben). Das Schadbild der Verformung der strappierten Mosaikflachen

ist im Bereich der Hand Mariens besonders stark ausgeprégt (links unten). Mikrorisse im Tragerglas eines Goldtesserae
fiihrten zu einer Farbveranderung des griinlich-transparenten Glases in den rosé-farbenen Bereich (rechts unten).

Prasentationskonzept

Zeitgleich zu den Untersuchungen des
Mosaiks entstand ein Wiederaufstellungs-
konzept mit dem Vorschlag, das Mosaik im
Dachstuhl des Domes aufzustellen. Die
jahrelange Suche nach einem geeigneten
Standort fiir das Marienmosaik sollte damit
beendet sein. Nachdem die Statik geprift
war, wurde der Vorschlag vom Domkapitel
angenommen. Eine Vorgabe des Domkapi-
tels war es auflerdem, die fehlenden Fugen-
bereiche nicht zu ergéanzen und eine frag-
mentarische, museale Prasentation anzu-
streben.

Das Konzept, das daraufhin in Zusammenar-
beit mit dem Dombauamt und mit dem
Landesamt fir Denkmalpflege entstand,

sah vor, die Fragmente mit der derzeitigen
Einteilung vor einem schwarzen Hinter-
grund zu prasentieren. Ziel war es, die Frag-
mente mit einem geeigneten Mortel auf
neuen Tragerplatten zu befestigen, die dann

ihrerseits an einer Konstruktion im Dach-
stuhl aufgehdngt werden kénnen.

Fir die Hintergrundkonstruktion wurde
daraufhin eine Flache von knapp 90
Quadratmetern aus einem matt-schwarzen
Lochblech an einer Stahlkonstruktion konzi-
piert und aufgebaut. Diese Lochblechflache
bot die Méglichkeit, die Fragmente mit
einer einfachen Aufhdangung zu montieren
und exakt auszurichten.

Konzepterstellung zum Aufbau der
Mosaikfragmente und deren Montage

Aufgrund der hohen Klimaschwankungen
wurde von den in der Restaurierung haufig
verwendeten Aluminium-Wabenplatten
abgesehen. Nach Uberpriifung verschie-
dener Alternativen flr die erforderliche
neue Tragkonstruktion entstand in Zusam-
menarbeit mit dem Kunststoff-Zentrum
(SKZ) in Halle die Idee einer mit Epoxidharz
und Glasfaser laminierten Strukturschaum-
platte mit integriertem Holzkern.

53



DAS MARIENMOSAIK VOM EHEMALIGEN WESTGIEBEL DES ERFURTER DOMS

Abb. 6 Fragment F6 mit dem Gesicht Mariens vor und nach der Fugenreinigung (Riickseitenansicht).

Zwar weisen diese Tragerplatten ein
hoheres Gewicht auf als Wabenplatten,
bieten aber bis zuletzt eine flexible Mon-
tage der Mosaikfragmente. Ein Zuschnitt
dieser Platten in die gewiinschten Formen
ist moglich und sie weisen eine ausrei-
chende Stabilitdt auch unter thermischer
Belastung auf. Voraussetzung dafiir ist eine
Versiegelung der Randbereiche mit einem
Epoxidharz.

Es folgte die Auswahl des erforderlichen
Mortelsystems und die Einstellung seiner
Kornung in einer leicht dunkleren Farbe
sowie Tests mit Probekdrpern nach einer
thermischen Wechsellagerung.

Aufgrund der besseren Verarbeitbarkeit des
Kalk-Zement-Mortels gegeniiber dem
Acrylatmortel und der Méglichkeit, nach

dem Aushérten die Kaschierung mit
Losungsmitteln abnehmen zu kénnen, ohne
dabei den Mortel zu erweichen, sollte fur
die Restaurierung der Marienmosaikfrag-
mente der Kalk-Zement-Mortel zum Einsatz
kommen.

Restaurierung und Montage

Fiir die Ubertragung der Mosaikfldchen auf
neue Trdgerplatten wurde zunachst der
riickseitig aufliegende Mortel sowie der
Fugenmortel und der Klebstoff, der sich im
Fugenbereich festgesetzt hatte, entfernt.
Gebrochene Tesserae wurden herausge-
nommen, durch eine Infiltrationsklebung
aneinandergefiigt und wiedereingesetzt.
Durch die Fugenreinigung konnten die
Verformungen der Fragmente behoben
werden.

DAS MARIENMOSAIK VOM EHEMALIGEN WESTGIEBEL DES ERFURTER DOMS

Abb. 7 Fragment F6 nach der Restaurierung (Vorderseitenansicht).

Auf die gereinigte Riickseite der Fragmente
wurde anschlieBend der Mértel aufgetragen
und die zugeschnittene und mit der
Besandung versehene Tragerplatte aufge-
driickt. Nach einer Woche Aushértung
konnte die Pattex-Kaschierung auf der Vor-
derseite entfernt werden. Eine I16semittelge-
trankte Kompresse erweichte den Klebstoff
und ermoglichte so ein Abziehen der
Papier- und Stoffschichten.

Vor Ort im Dachstuhl bestimmte die Aus-
richtung von 1:1 Schablonen die genaue
Position der Mosaikfragmente an der Loch-
blechflache. Daraufhin konnte das Schie-
nensystem exakt montiert werden und die
Marienmosaikfragmente erhielten 50 Jahre
nach dem Abbau des Westgiebels endlich
wieder einen wirdigen Platz auf dem Dom-
berg.

Das Mosaik ist, da es sich im Dachstuhl
befindet, nicht frei zuganglich. Seit der
Fertigstellung kann es aber im Rahmen von
Fihrungen besichtigt werden.

Verwendete Quellen:

Heinrich Beyer, Kurze Geschichte der
Stiftskirche Beatae Mariae Virginis zu Erfurt,
in: Mittheilungen des Vereins fir die Ge-
schichte und Alterthumskunde von Erfurt,
Heft 6, hrsg. vom Selbst-Verlag des Vereins,
Erfurt 1873, S. 164.

Thiringisches Staatsarchiv Gotha, Akten:
Regierung Erfurt Nr. 12194 (1865-1868)
und Regierung Erfurt Nr. 6562 (1869-
1873)

V. Giormani, Salviati, in: Osterreichisches
Biographisches Lexikon 1815-1950, Band
9, hrsg. von der Osterreichischen Akade-
mie der Wissenschaften, Graz/Koln 1998,
S.398.

Bistumsarchiv, Domdach A.ll.A.2, 1966/67
+Zu den Arbeiten am neuen Domdach
1967".

Archiv Dombauamt, Akte 1.23.4 (17), Tgb.
Nr. 253

Janka Acht: Das Marienmosaik vom
ehemaligen Westgiebel des Erfurter
Domes, Untersuchungen und Erhal-
tungskonzepte, 2016, Masterthesis an
der Fachhochschule Erfurt.

Wilhelm Tuckermann, Ein Besuch in der
Mosaikfabrik von Salviati in Venedig, in:
Deutsche Bauzeitung, Wochenblatt,
Jahrgang 5, Nr. 6, hrsg. von den Mitglie-
dern des Architekten-Vereins zu Berlin,
1871, S. 42-44.

Dokumentation der Firma Ochsenfarth
Restaurierungen zur Translozierung des
Marienmosaiks, 1994 (Archiv: Bischof-
liches Bauamt, Erfurt).

55



56 DAS MARIENMOSAIK VOM EHEMALIGEN WESTGIEBEL DES ERFURTER DOMS

Abb. 8 Ausrichtung der Schablonen an der Lochblechfléche
im Dachstuhl.

Abb. 9 Ende 2017 ist das obere Drittel des Marienmosaiks restauriert
und im Dachstuhl des Domes aufgehangen.

Abb. 10 Ende 2018 ist das gesamte Marienmosaik restauriert
und wiederaufgestellt.

Wettbewerbssituation St. Elisabeth Bergkamen

Die heutige Kirche St. Elisabeth wurde 1956
bis 1957 nach Planen von Otto Weicken auf
dem Nordberg mitten im alten Bergkamen
errichtet. Die Kirche ist ortsprdgend, steht
jedoch nicht unter Denkmalschutz. Eine
umfassende Renovierung des Gotteshauses
erfolgte im Jahre 1985.

1999 entstand auf der gegeniiberliegenden
StraBenseite ein neues Stadtteilzentrum mit
grofBem Marktplatz (Gerber Architekten).

Liturgische Neuordnung der Kirche St. Elisabeth, Bergkamen
Ein Wettbewerbsbeitrag von weicken architekten Unna

Christian Weicken und Rolf Gebker

Dieser Neubau unterstreicht die stadtebau-
liche Bedeutung von St. Elisabeth. Die
Gottesdienste sind, bedingt durch eine
hohe Anzahl von katholischen Vietnamesen
sowie deutschen Spataussiedlern, sehr gut
besucht.

Otto Weicken konzipierte eine Wegekirche.
Der Kircheninnenraum ist durch ein klares
Raumkonzept gepragt. Er besteht aus
einem langen Mittelschiff mit niedrigen
Seitenschiffen und einem erhohten Chor-
raum. Dieser achtstufige Altarberg ermdg-
licht auf der einen Seite eine gute Sichtbar-
keit des Zelebranten, schafft jedoch aber
gleichzeitig eine Distanz zur Gemeinde.
Der Tabernakel an der Chorriickwand ist
nochmals um zwei Stufen erhoht.

Die fehlende Nahe zwischen Gottesdienst-
besuchern und Priester wurde von Gemein-
demitgliedern sowie dem Kirchenvorstand
bemangelt. Auch variabel veranderbare
Raumgréen waren neue Nutzeranforde-
rungen, die im Bestand nicht realisiert
werden konnten. Eine umfassende Analyse
begann in Form einer guten Zusammen-
arbeit zwischen dem 6rtlichen Kirchenvor-
stand und Pfarrgemeinderat, dem zustan-
digen Gemeindeverband sowie den Verant-
wortlichen im Generalvikariat Paderborn.
Die Ergebnisse dieser gemeinsamen Arbeit
wurden in die Auslobungsanforderungen
integriert. 2018 startete der Wettbewerb
unter flinf ausgewdhlten Architekturbiiros.
Das Biiro weicken architekten Unna, feder-
fiihrend Christian Weicken (ein Enkel von
Otto Weicken) unter Mitarbeit von Anika
Podgorny und Adam Kolodziej, hat den
Wettbewerb mit einem Gberzeugenden
Beitrag gewonnen.

57



GemaMB der Auslobung orientiert sich der
Enwurf an folgenden Vorgaben

= Die Kirche soll im Inneren neu konzipiert
werden, dabei wird besonders Wert auf
einen angemessenen liturgischen und
architektonischen Ansatz gelegt.

= Ziel ist es die zentrale Bedeutung der
Kirche sowohl in stadtischer, gesell-
schaftlicher als auch in kirchlicher
Hinsicht zu starken. Die Kirche wird auch
zukiinftig im groBen pastoralen Raum
eine hervorgehobene Rolle spielen.

= Daneben spielt auch das Empfinden und
die Wahrnehmung der Gottesdienstbe-
sucher eine wichtige Rolle. Das Kirchen-
gebdude soll von innen als hell und
offen wahrgenommen werden. Ebenfalls
sollte die Beleuchtung (auch in verdn-
derbaren Farben) unterschiedliche
Wirkungen erzeugen kénnen.

LITURGISCHE NEUORDNUNG DER KIRCHE ST. ELISABETH, BERGKAMEN

»~Die Kirche ist ein Ort der Liturgie, aber
auch der Ruhe, der Besinnung.”

»Der Kirchraum sollte fiir verschiedene
Gottesdienste mit unterschiedlicher
Anzahl von Teilnehmern ,skalierbar”
sein und auf die diversen Angebote
antworten.”

Leitidee: Teilen und Offnen
Die duBere Anmutung der Kirche wird
durch den vorgestellten transparenten
Eingangskubus, welcher in Verbindung mit
der neuen raumschaffenden Pergola einen
schon vom Stadtmarkt wahrnehmbare,
einladende Eingangssituation schafft, vor-
sichtig ergénzt. Durch die Entfernung des
Toilettenanbaus (Nord-Ecke) und die Vergro-
Berung der Fenster wird die vorhandene
Kubatur klarer und eindeutiger.

Der Altar, Ambo, Taufbecken und Platze der
Zelebranten riicken ndher an die Besucher
heran. Die noch vorhandene Distanz zwi-
schen dem Zelebranten und der Gemeinde
wird aufgehoben.

Uber ein dezent schimmerndes Metall-
gewebe - als nach oben raffbarer Vorhang
geplant — wird das Hauptschiff skaliert. Es
werden durch unterschiedliche Zustande
des Gewebes Rdume fiir die gewlinschten
Nutzungen formuliert und verschiedenste
Lichtinszenierungen ermdglicht.

Dieser physikalisch prasente Vorhang
schafft eine Hulle fiir einen neuen Ortim
vorhandenen Kircheninnern. Es entsteht ein
unterteilbarer und variabler innerer Raum,
der innerhalb der Kirche zu einem heiligen
Raum der Geborgenheit, der Kraft und der
Offenbarung wird. Die Poetik dieses Zei-
chens (sacramentum) verweist durch |hre
Wirkung und Symbolik auf die Transzen-
denz, auf die Metaphysik. Dieser neu entste-
hende innere Raum wird zu einem Hinweis
auf das Heilige (sacrum), auf das Gottliche,
auf Gott und auf sein Geheimnis sein.

LITURGISCHE NEUORDNUNG DER KIRCHE ST. ELISABETH, BERGKAMEN

59




60 LITURGISCHE NEUORDNUNG DER KIRCHE ST. ELISABETH, BERGKAMEN

Der bestehende Chorraum bleibt, als Hin-
tergrund des Altars, Teil des Raumes, in
welchem zentral die Christusfigur vor einem
neuen zurlickhaltenden und transparenten
Kreuz positioniert wird.

Der stark gerichtete Innenraum wird als
Vorgabe akzeptiert und mit minimalis-
tischen Einbauten beruhigt und strukturiert.
Glaserne Wénde erlauben eine Abtrennung
des eigentlichen Kirchenraumes vom Vor-
bereich, der wie Marienkapelle und Beicht-
raum standig zuganglich ist. Die Abtren-
nung der Werktagskapelle, welche ihren
Platz im 6stlichen Seitenschiff erhélt, erfolgt
mit einer variablen Glaswand.

Funktionalitat
Durch die vorgeschlagenen MaBnahmen
wird die Kirche in vielerlei Varianten nutz-
bar. Verschiedene Gruppengréf3en von 150
bis 500 Personen kdnnen mit angepassten
Raumen bedient werden. Gleichzeitig
erlaubt das semitransparente, transluzente
und akustisch durchladssige Material die
Wahrnehmung des gesamten Raumes und
die Nutzung der Orgel ohne Einschrankung.
Die einzelnen Flachen der Kirche reichen
von 220 m? (bei 162 Sitzplatzen) bis ca. 492
m’ (mit dazugeschalteter Werktagskapelle).

Foyer, Vorraum, WC und die Marienkapelle
sowie der Beichtraum sind zugdnglich, auch
wenn die Kirche geschlossen ist. Ein Ein-
blick bis zum Kreuz erfolgt durch die Glas-
wand unter der Empore und die offenen
Durchblicke im Metallgewebe.

Es wird vorgeschlagen, im Eingangsbereich
die vorhandene Figur der Kirchenpatronin
St. Elisabeth auszustellen.

Nebenrdume werden im dreigeschossigen
nordwestlichen Bauteil angeordnet.

Materialien und Konstruktion
Der Wettbewerbsentwurf verfeinert und
erganzt die vorhandenen Strukturen, so
dass die Bereiche klarer strukturiert werden.

Die reduzierte und strenge Auswahl der
Farben und Materialien unterstiitzt diese
Haltung: Glas fiir die niedrigen Trennwénde
und fiir den Vorbau, der Metallvorhang, Holz
fir die Moblierung und Wandverkleidungen
im Eingangsbereich und das Licht tragen
dazu bei dass sich die neue Gestaltung und
damit der Besucher auf das Wesentliche
konzentrieren kann.

Vorgesehene Lichtstimmung

Die Fenster des Kirchenschiffes werden nach
unten hin verlangert, um die Kirche von
Innen als hell und offen wahrzunehmen, so
wie bereits in der Wettbewerbsauslobung
gefordert.

Das Metallgewebe wird von oben beleuch-
tet. Unterschiedliche Lichtintensitdt und
wechselbare Lichtfarben ermdglichen eine
Fulle verschiedenster Lichtstimmungen die
sich sowohl direkt auf den Vorhang als auch
auf den gesamten Raum auswirken. Die
Lichtfarbe steuert auch die Wahrnehmung
der Transparenz des Metallgewebes und
erzeugt damit flexibel zu einer bestimmten
Situation, Andacht oder Veranstaltung eine
angemessene Intimitdt oder Offenheit der
einzelnen Kirchenbereiche. Das Licht kann
verschiedene Empfindungen wecken (Gebor-
genheit, Mystik, Erhabenheit) und ein inten-
siveres Erleben der Liturgie ermdglichen.

Die beim Wettbewerb geforderte einladende
Eingangssituation wird durch einen transpa-
renten Glasvorbau erzielt. Dieser ermdglicht
durch seine Beschaffenheit eine nach Auen
sichtbare strahlende Beleuchtung. Das
mystische Innen wird nach Auf3en manife-
stiert und verbindet die innere und duBere
Welt miteinander, wie auch das Mystische
mit dem Weltlichen. So wird auch stadtebau-
lich eine sichtbare Verbindung zwischen
dem Marktplatz und der Kirche inszeniert.
Die Bedeutung der St.Elisabeth-Kirche in
stadtischer, gesellschaftlicher und auch
kirchlicher Hinsicht wird gestéarkt.

Sanierung und Umgestaltung St. Joseph in Blinde

Ein Blick auf die Kunst im Kirchbau Ende der 6oer und friihen 7o0er Jahre

Falko Biermann




bt L

- B

R

SANIERUNG UND UMGESTALTUNG ST. JOSEPH IN BUNDE

Spurensuche und Neubeginn
Die Renovierung der St. Joseph-Kirche in
Buinde war, neben der technischen Instand-
setzung, im Besonderen gepragt durch die
Auseinandersetzung mit der kirchlichen
Baukunst der spaten 6oer und frilhen 7oer
Jahre und der heutigen zeitgendssischen
Kunst. Errichtet wurde die Josephskirche
1967 durch den Bielefelder Architekten
Joachim Georg Hanke. Als Hallenkirche mit
gefdcherter Anordnung der Sitzbdnke
beriicksichtigt sie in hervorragender Art die
Prinzipien des Kirchbaus nach dem Zweiten
Vatikanischen Konzil
und [0st die stadtebaulich schwierige
JJortenstiick”-Situation mit einem drei-
eckigen Gebédude vorbildlich.

Die beiden Seitenfassaden sind gepragt
durch ein dreidimensionales, plastisches
BetonmaBwerk, entstanden in Zusammen-
arbeit mit dem franzoésischen Kiinstler Marc
Hénard.

Urspriinglich sollten die sich ergebenden
Fldchen zwischen den horizontalen Beton-
balken und -stlitzen mit farbigem Dickglas
mosaikartig ausgefacht werden. Aus Kosten-
grinden erhielt die Kirche jedoch lediglich
eine ,Notverglasung” aus gegossenem,
leicht strukturiertem Industrieglas.

Architekt Hanke verwendete im Innenbe-
reich, im Zeitgeist der 7oer Jahre, industriell
gefertigte Materialien: Trapezblech und
Gittertrager fur die Kirchendecke, Griffe aus
Metallmuttern und Stahlfenster. Die inneren
Chorwénde blieben weil. Sie pragten mit
dem betonsichtigen MaBwerk und dem
matten Industrieglas den niichternen Raum-
eindruck der ersten Jahre nach Fertigstel-
lung.

Erst einige Jahre spater, 1972, wurde auf
Initiative des Architekten Hanke der Stutt-
garter Kiinstler Professor Dr. Otto Herbert
Hajek mit einem farbigen Altarbild beauf-
tragt, das die komplette dreigliedrige

Stirnwand der Kirche einnimmt und die
karg wirkende Kirche in eine farbige, begeh-
bare Plastik umwandelte. Zeitgenossen
berichten, dass sich der Kiinstler - ohne
vorher einen Entwurf prasentiert zu haben
- zusammen mit einem ortsansassigen
Maler in die Kirche eingeschlossen und
unter Ausschluss der Gemeinde das grof3e
Altarbild in mehrwochiger Arbeit erstellt
hatte. Heute ein einmaliger ,Kunst-Schatz’,
war das Ergebnis fiir viele Kirchengemein-
demitglieder in Blinde zunéachst ein
~Kunst-Schock”.

Ein Denkmal

Unser Architekturbiiro schmersahl |
biermann | priiiner erhielt 2013 den Auftrag,
die in die Jahre gekommene Kirche tech-
nisch und optisch instand zu setzen und
insbesondere das frei bewitterte BetonmaR-
werk und das Dach zu erneuern. Kurz nach
Vorlage unseres ersten technischen
Sanierungskonzepts erhielt die Gemeinde
die Ankiindigung der obersten Denkmalbe-
horde, die Kirche unter Denkmalschutz zu
stellen. Es folgte ein Planungsstopp und ein
Jahr der Diskussion lber die Denkmalwiir-
digkeit der Kirche, bis schlieBlich gemein-
sam mit der oberen Denkmalbehdrde eine
Unterschutzstellung erfolgte.

Aufgabe und Analyse

Unser Planungsauftrag erfuhr somit eine
Neuausrichtung: Neben der technischen
Renovierung sollte nun auch der geschiitzte
Innenraum mit der Farbfassung von Profes-
sor Dr. Otto Herbert Hajek denkmalgerecht
saniert werden. Ebenso sollte entwurflich
Uber eine Alternative fir die Notverglasung
der Kirche und tber einen Ersatzort fiir eine
neue Orgel nachgedacht werden. Die vor-
handene Orgel war defekt und stand an
einem ,Unort” auf einem Deckenteil des
Windfangs. Die Schaffung einer zeitge-
mafen barrierefreien Werktagskapelle mit
differenziertem Zugang wurde ebenso zur
Aufgabe.




64

SANIERUNG UND UMGESTALTUNG ST. JOSEPH IN BUNDE

-
=
3.
-
=
=
i

SANIERUNG UND UMGESTALTUNG ST. JOSEPH IN BUNDE 65

Diese radikale Wendung in der Ausrichtung
unserer Planungsaufgabe ermdglichte uns
die intensive Auseinandersetzung mit der
Kunst und den Bautechniken der 6oer und
oer Jahre. Uber die Arbeit des Kiinstlers
Hajek in Biinde gab es anfangs so gut wie
keine Informationen, Entwurfsdokumente
oder Farbangaben. Es folgte daher eine
zeitintensive Phase der sehr genauen
Bestandsaufnahme und -analyse aller
Bauteile in der Kirche zur Vorbereitung der
Sanierung und des Umbaus.

Ein dreidimensionales, photogrammetri-
sches Aufmal’ des Betonmalwerks als
Grundlage fir die Betonsanierung und
Neugestaltung der Verglasung wurde
durchgefihrt, Untersuchungen und Bestim-
mung der Farben vor Ort durch einen
Restaurator vorgenommen. Die Nachlass-
verwalterin Hajeks forschte in Archiven in
Stiddeutschland ohne wesentlichen Erfolg
nach Entwurfsdokumenten. Ein bauphysika-
lisches und ein raumakustisches Gutachten
folgten.

Wahrend der Zeit der externen Untersu-
chungen kamen wir als Architekten zu der
Uberzeugung, die Entwurfsaufgabe so
behutsam wie méglich und so respektvoll
wie notig anfassen zu missen. Auch waren
wir begeistert, wie gleichberechtigt und
vielféltig der Architekt Hanke mit Baukinst-
lern verschiedener Couleur seinerseits
umgegangen war. Auf diese Weise sollten
auch die anstehenden Aufgaben gel6st
werden. Unterstlitzt vom Bistumbauamt
Paderborn und dem Leiter des Di6zesan-
museums, Prof. Dr. Christoph Stiegemann,
bereitete unser Architekturbiiro die Aus-
lobungen zu zwei Wettbewerben vor.

Zwei Kiinstlerwettbewerbe

Es erfolgte ein beschrankter, internationaler
Glaskunstler-Wettbewerb zur Erlangung
eines Neuentwurfs der Verglasung der
Kirche. Den Zuschlag erhielt Thierry Boissel

aus Minchen. Ein weiterer beschrankter,
internationaler Wettbewerb zur Gestaltung
einer neuen Orgel folgte. Beauftragt wurde
Orgelbau Muhleisen, Patrick Armand,
Stral3burg.

Vorgabe fiir beide Wettbewerbe waren
unsere kleinen Eingriffe im Grundriss:

Die Verlegung des Taufbeckens von hinten
nach vorn, rechts neben die urheberge-
schiitzte Altarinsel, unter Verzicht von zwei
Bankreihen, brachte Raum fiir Neues. Den
ehemaligen Platz des Taufbeckens konnte
nun eine neue, freistehende Orgel einneh-
men. Wir schlugen dariiber hinaus vor, die
vorhandene, offene Seitenkapelle glasern
zu schliefen und den bis dahin rein inter-
nen Sakristei-Zugang als differenzierten
Werktags-Zugang umzugestalten. Dieser
aufeinander aufbauende Entwurfsansatz
ermdglichte uns eine denkmalgerechte und
mit den Urhebern einvernehmliche Umge-
staltung der Kirche.

Die beiden siegreichen Kiinstler Boissel und
Armand unterstiitzten mit ihren feinfih-
ligen, einmaligen Entwiirfen auf ihre Art
den Gesamteindruck der zukiinftigen
Kirche: Ein vertikal handliniertes, mono-
chromes Gussglas, das poetisch an herun-
terlaufende Wassertropfen erinnert, wech-
selt sich mit seriellen Punktrasterstreifen ab,
ersetzt nun die Notverglasung in der Kirche
und taucht den Raum, je nach Tageszeit, in
ein warmes oder kiihles Licht. Es entsteht
keine Konkurrenz zu Hajek mit seinen
eigenfarbigen, wandhohen Malereien.

Das feingegliederte Glas ermdglicht dem
Betrachter den zweiten Blick auf seine
Details, was Hajeks Gro3formen nicht
haben, und bereichert so den Raum auf
seine Weise.

Patrick Armands bewusster Entwurf einer
asymmetrischen Orgel in der symmetri-

schen, farbig gestalteten Riickwandnische
des ehemaligen Taufortes, allgegenwartig



66

SANIERUNG UND UMGESTALTUNG ST. JOSEPH IN BUNDE

SANIERUNG UND UMGESTALTUNG ST. JOSEPH IN BUNDE

gepragt durch einen Gbergroflen Kreis/ein
Sonnenbildnis, war ein Gberraschendes
Ergebnis des Orgelwettbewerbs. Die Orgel
steht frei im Raum und kann umwandert
werden. Das Hajek'sche Wandbild der Taufe
bleibt dadurch erlebbar, der Betrachter
ergdnzt das durch die Orgel halb verdeckte
Teilbild des Kreises stets im Kopf zum
Ganzen.

Glas — gestern, heute und morgen

Das ausgebaute Glas der alten Fenster
wurde in der neu gestalteten Seitenkapelle
wieder eingebaut. Als Glasschrott wurde es
im Weil3beton-Altar mit eingegossen und
allseitig geschliffen. Dadurch wird die
Geschichte wieder erlebbar. Ebenso wurden
aus einer Glasscheibe schmale Glasleisten-
abschnitte herausgebrochen, aus denen das
Kreuz und die Wandlinie im Putz der Kapelle
neu entstanden sind. Diese kiinstlerische
Arbeit ist im Gemeinschaftsatelier Daniel
Brég und Thierry Boissel in Miinchen nach
dem Glas-Kunstwettbewerb in Zusammen-
arbeit mit unserem Architekturbiiro ent-
standen.

Mit gleicher Linierung, jedoch in Gravur-
Technik, gestaltete Thierry Boissel die durch-
sichtigen Glasscheiben zwischen dem Kirch-
raum und der nun abteilbaren und extern
nutzbaren Werktagskapelle. Raumlich ver-
anderte sich zum vorherigen Eindruck
wenig, jedoch erhdhte sich die Nutzbarkeit
beachtlich. Statt der ehemaligen Beicht-
nischen in der Kapelle wurde in direkter
Anordnung ein Beichtzimmer neu einge-
richtet.

Eine im Zuge der Inventarisierung der vor-
handenen Kunstgegenstande entdeckte
Holzmadonna, die durch ein Mitglied der
Kirchengemeinde erworben und als
Geschenk gespendet wurde, entpuppte sich
als wertvolle, geschnitzte Heilige-Elisabeth-
Figur aus dem 15. Jahrhundert. Nach einer
Ausstellung im Diézesanmuseum Paderborn

fand sie einen neuen Platz hinter Glas in
einer Wandnische der Kapelle. Ein aus
schwarzem Glas mundgeblasenes Gefall
nimmt das geweihte Wasser auf. Eine Furbit-
ten-Stele sowie eine wandhdngende Licht-
erstation, ebenfalls beide aus Weillbeton,
ergdnzen die neue Einrichtung der Werk-
tagskapelle.

Raumakustik und Restaurierung der
Wandbilder

Die in der Kirche durchgefiihrten raumakus-
tischen Messungen ergaben Nachhallzeiten,
die eine Sprachverstéandigung ohne Laut-
sprecher-Anlage unmdéglich machen. Es
wurden zusatzliche, absorbierende Decken-
segel in den Seitengdngen eingearbeitet.
Weitere, durch den Akustiker geplante
Helmholtz-Resonatoren und Deckensegel
wurden durch den beherzten Eingriff des
Orgelbauers, Patrick Armand, verhindert. Er
konnte Uberzeugen, dass fiir das Orgelspiel
ein zu hoch absorbierender Raum nicht
vorteilhaft ist. Um die Horbarkeit der Spra-
che zu verbessern, wurde nach langer Uber-
legung dann lediglich eine technische elek-
troakustische Anlage eingebaut, die dies
durch die Lautsprechertechnik ausgleicht.

Die Restaurierung der Hajek'schen Malerei
von 1972 im Detail war eine Herausforde-
rung. Die restauratorische Befundsuntersu-
chung ergab neben der originalen Fassung
zwei Uberarbeitungen, die sich derart mit-
einander verbunden hatten, dass eine
Trennung und Analyse der Ursprungsfarben
erschwert wurde. Alle Farbfldichen waren
auf vorhandenem Spritzputz mit grobem
Rundkorn aufgebracht worden. Das Rund-
korn war stark verruf3t, das Gesamtbild
zusatzlich gestort durch regelméaBig ange-
ordnete, horizontale, dunkle Linien. Wie sich
spdter herausstellte, waren dies Folgen des
Kalteeinfalls im Bauteil Wand durch Beto-
nierabschnittsfugen in den Rohbeton-
wanden. An diesen, im Winter kdlteren und
feuchteren Bereichen der Gesamtwand

67



SANIERUNG UND UMGESTALTUNG ST. JOSEPH IN BUNDE

hatte sich noch mehr Staub und RuB3 ange-
siedelt. Die Linien kamen stets ein paar
Jahre nach jeder Ubermalung erneut zum
Vorschein.

Ein duBerer mineralischer Warmedammputz
gleicht nun die Temperaturunterschiede im
Wandbauteil aus und verhindert die Neu-
bildung der horizontalen Staubstreifen. Alle
Farbflaichen wurden gereinigt und mit einem
mineralischen/silikatischen Neuanstrich
versehen. Das dreigliedrige Gesamtbild
erhielt dadurch seine urspriingliche Leucht-
kraft zurtick.

Die Ausfiihrung der neuen Farbfassung
wurde eng begleitet durch die obere Denk-
malbehorde in Minster. Sogar mikrosko-
pische Untersuchungen wurden notwendig,
um die urspriingliche Farbfassung heraus-
zufinden. So geschehen beim Farbanstrich
des BetonmaBwerkes: unter der aktuell
grauen Fassung wurde die jetzige, kobalt-
blaue Originalversion entdeckt. Das war fir
alle Beteiligten auf der Baustelle eine Uber-
raschung.

Das mehrfach gefaltete Dach erhielt eine
industriell vorgefertigte Aludeckung
anstelle der bitumindsen Abdichtung. Wir
haben die Beleuchtung auf LED-Lampen
umgestellt und Einsatze in vorhandenen
Zylindern ersetzt, das WC barrierefrei umge-
baut und die Sakristei-Rdume renoviert.
Alle Arbeiten im Innen- und Auf3enbereich
wurden vor Ausfiihrung mit der Nachlass-
verwalterin Prof. Dr. Hajeks urheberrechtlich
geklart und freigegeben. Die MalBnahmen
erfolgten in enger Zusammenarbeit mit der
unteren Denkmalbehdrde und dem Archi-
tekten Hanke. Die Renovierungsarbeiten
wurden mit Bundesdenkmalmitteln gefor-
dert.

Die Geschichte der Kirche wurde durch die
Arbeit der zeitgendssischen Kiinstler mit
unserer Begleitung weiterentwickelt.
»Durch die genaue Analyse des Bestands,
die Riickfihrung der veranderten Formen
und die darauf fulende Neufassung ist die
Ausmalung der Josephskirche heute dem
Entwurf deutlich naher als vor der Bearbei-
tung” (Zitat LWL-Denkmalpflege).

Das Gestern und das Heute haben ihren
gleichberechtigten Platz eingenommen
und somit die Zukunft der St. Joseph-Kirche
eingeleitet.

Fotos
Thierry Boissel, Dennis Neuschaefer-Rube,
Kalle Noltenhans, Muhleisen, Strasbourg

Die Kunst des Zusammenfiligens

St. Maria Magdalena in Mengelrode, Gemeinde Hohes Kreuz, Eichsfeld

Uta Zerjeski und Andreas Kasparek

Uta Zerjeski

Anndherung

Meine Reise mit dem Auftrag, einen Wett-
bewerb fiir die Innenraumgestaltung einer
Dorfkirche vorzubereiten, fiihrte nach Men-
gelrode im thiringischen Eichsfeld, zwi-
schen Thiiringer Wald, Niedersachsen und
Hessen, zwischen Harz und Werra. Auf den
ersten Blick so gar kein Hotspot fiir zeitge-
nossische Sakralkunst.

Das Eichsfeld, die katholische Enklave im
lutherisch geprdgten Mitteldeutschland, das
ist in meinen Kindheitserinnerungen ein
verlorenes Stlick ,heile Welt”. Ein exotischer,
landlicher Mikrokosmos, nur 150 km von
meinem realexistierenden sozialistischen

Plattenbau-Grof3stadt-Alltag der 1980er
Jahre entfernt. Unser Pfarrer, Pater Eusebius,
verschickte uns regelméafig zur Erholung zu
den Bauernfamilien seines Heimatdorfes.
Raus aus der Chemieluft und raus aus der
tiefen Diaspora. In meiner Erinnerung geht
das ganze Dorf sonntags zur Kirche, aber
Mannern und Frauen missen dort streng
getrennt sitzen, es gibt riesige Kirmes-
kuchen, der Sonntagsbraten muss erst
geschlachtet werden, und ich, als Gast, soll
nicht nur das Opfer aussuchen, sondern
auch noch das Herz des Kaninchens essen
... Welch ein Kulturschock! Und dennoch
oder gerade darum: geblieben ist ein
Gefiuihl von behitet sein, von Dazugehérig-
keit und Dankbarkeit.

Dass Christsein in der DDR also doch ,nor-
mal” sein konnte, war eine beeindruckende
Erfahrung fir alle, die schon als Schulanfan-
ger genau wissen sollten, wo und was man
wem erzahlen durfte. Das Eichsfeld wurde
zu unserem Pilgerziel. Was hat die Nach-
wendezeit Uberdauert? Fast 3 Jahrzehnte
und 4x umsteigen plus Taxi spater komme
ich nun nach Mengelrode und finde ein
reizvoll gelegenes Dorf, umgeben von
griinen Hugeln und fiihle mich ein bisschen
an Tolkiens Auenland erinnert.

Status Quo

Die Kirche St. Maria Magdalena thront auf
einer Anhohe tber dem Dorf. lhr Turm,
vermutlich aus dem 14. Jahrhundert, hat die
Zerstorungen des 30jdhrigen Krieges und
sonstige Unbilden der Geschichte (iberstan-
den. Das dreiachsige Kirchenschiff mit drei-
seitigem Chor stammt aus dem Jahre 1687
und wurde 1933/34 um ein nordliches

69



DIE KUNST DES ZUSAMMENFUGENS

Seitenschiff mit Sakristei erweitert. Von der
barocken Innenausstattung sind nur par-
tielle Artefakte verblieben. Dafir ist das
Gotteshaus liebevoll mit unzadhligen Fund-
stlicken der vergangenen Jahrzehnte aus-
staffiert worden. Der Charme der Wohn-
zimmerleuchten aus den spaten 198oer
Jahren trifft auf eine Kreuzsticharbeit mit
einem Konterfei des vorletzten Heiligen
Vaters samt Inschrift Giovanni Paolo II.

An den Wénden und Pfeilern sind unter-
schiedlichste Heilige aus diversen Epochen
verteilt. Einige gehdrten zum barocken
Hochaltar, der in den 70 Jahren holzzersto-
renden Nagekéafern und/oder dem Zeitgeist
zum Opfer fiel.

Auf den zweiten Blick er6ffnen sich dann
wirklich unerwartete Schéatze. Im Chorbe-
reich gibt es zwei hochwertige Buntglasfen-
ster von 1897, gefertigt von Georg Schnei-
der (Regensburg), mit einer anriihrenden
Darstellung der Kirchenpatronin Maria
Magdalena und einem Bild des im Eichsfeld
hochverehrten HI. Josef. Etwas fiir's Herze.

Ein starker Kontrast zu diesen filigranen
Glasmalereien sind die stark farbigen Bunt-
glasfenster, die 1933/34 von der Glaswerk-
statt Deppen und S6hne aus Osnabriick
gefertigt wurden. Die Fenster im Kirchschiff
sind geometrische Farbkompositionen in
rot, gelb und blau. Nicht nur die Farbaus-
wahl, sondern auch die Komposition und
Anordnung der Bleistege erinnern an Glas-
arbeiten aus dem Umfeld der Bauh&usler.
Expressiver und in kiihlen Rot- und- Blauto-
nen sind dagegen die Seitenschifffenster.
Diese kleinen halbrunden Glasbilder zeigen
den Hirsch am Wasser des Lebens, IHS -
Jesus der Erléser, Lamm, Christusmono-
gramm sowie ,Brot + Fische” als Symbol der
Eucharistie. Sie korrespondieren wenig mit
den Ubrigen Fenstern und in Anbetracht
der Entstehungszeit stimmen sowohl Farb-
als auch Themenwahl nachdenklich.

Noch mehr Fragen wirft die Gestaltung des
etwa zeitgleich entstandenen Turmfensters
auf. Im Zentrum des einzigen nahezu achro-
matisch gestalteten Bleiglasfensters, in der
Achse von Altar und Altarkreuz, dominiert
ein schwarzes Kreuz mit 4 Symbolen;
Schlissel, Schwert, Hammer, Krone.

Es wird umgeben von der Inschrift:

DAS KREUZ SCHLIESST DEN HIMMEL AUF
UND SCHLAGT AN DIE PFORTEN DER HOLLE
ES KRONT DIE FROMMEN UND

STRAFT DIE GOTTLOSEN

Der gangiger Auferstehungsgedanke sagt
uns:,Christus hat die Pforten der Holle
Uiberwunden und hat dem Tod ein Ende
gemacht. Sein Kénigtum wahrt ewig und
das Reich des Friedens beginnt mit seiner
Herrschaft”

Wirde man da nicht eine hoffnungs- und
farbenfrohere Glasauswahl erwarten?

Noch vor einigen Jahren hatte mich vermut-
lich eher die formale Gestaltung der Fenster
interessiert. Aber wir sind in Thiiringen des
Jahres 2015 und wieder ziehen bedrohliche
Gedanken durch die Lande, diesmal blau
verpackt. Da der unbekannte Kinstler sich
moderner Gestaltungsmittel bedient hat,
bin ich versucht, ein Zeichen des Wider-
standes und der Hoffnung hineinzulesen.
Der Schlussel der Treue, das Schwert der
Mértyrer, der Hammer fiir Starke und Ent-
schlossenheit und die Krone fiir Christkonig,
den einzig wahren ,Fihrer”? Ist diese
,Bilderbibel” heute noch lesbar? Ich fiirchte,
dem durchschnittlichen Kirchenbesucher ist
ein GroRteil des Vokabulars verloren
gegangen.

Vermutlich ist man sich dieser Schatze
bislang gar nicht vollumfanglich bewusst.
Mir begegnen aus der Umbauphase 1933-35
noch weitere spannende Artefakte,

unter anderem originale Zeugnisse der
klassischen Moderne. Sowohl ein

»Gropius-Driicker”, die 1922 im Bauatelier
von Walter Gropius entworfene Designikone
der Turdrticker, als auch eine individuelle
Metallarbeit und ein ungewodhnlicher Kreuz-
weg-Zyklus. Der Kiinstler der Olbilder ist
unbekannt, die Malweise ist eindeutig
expressionistisch beeinflusst.

Eichsfelder Dorfkirchen sind scheinbar ein
bisschen, wie Eichsfelder Schmandkuchen.
Von auf3en betrachtet sehen alle dhnlich
aus, die Uberraschungen erwarten uns im
Inneren. Ich bin beeindruckt.

Als Fragmente einer nachkonziliaren gut
gedachten, ganzheitlichen Umgestaltung
von 1973/74 sind Altartisch, Marienaltar und
Stufenanlage aus Travertin sowie der

DIE KUNST DES ZUSAMMENFUGENS

Tabernakel einschlieBlich Stele und Ambo
prasent.

An der gestalteten Leere des Altarraums
ohne Hochaltar konnte sich die Eichsfelder
fromme Seele nicht erwdrmen. Das Uber
dem Altar aufgehangte filigrane Kreuz aus
Emaille und Metall vermochte auch selbst
aus heutiger Architektensicht nicht den
Chorraum zu fillen. Es verschwand schon
wenige Jahre spater unauffindbar auf
irgendeinem Dachboden und wurde durch
eine geschnitzte Kreuzigungsgruppe der
1980er Jahre ersetzt. Der Ambo steht ohne
sein Pendant zu zart und etwas verloren im
Raum und wird seiner Bedeutung als Altar
des Wortes nicht ausreichend gerecht.

Die Tabernakelstele mit Sgraffito hingegen,

YUl




72

DIE KUNST DES ZUSAMMENFUGENS

hat standhaft Gberdauert. Sie fungiert als
Bindeglied zwischen Altarraum und Marien-
altar im angebauten Seitenflligel. So hatte
es 1973 der Projektverantwortliche Wolfgang
Lukassek vorab beschrieben. Es war wirklich
interessant, die inzwischen historischen
Planungsunterlagen zu durchstébern, aber
viel spannender war es, sich mit Herrn
Lukassek Uber die anstehende Aufgabe
auszutauschen.

Wie sollte aus der bestehenden hetero-
genen Vielfalt eine Wettbewerbsaufgabe
fiir die Neugestaltung des Innenraumes
formuliert werden?

Wettbewerbe eignen sich gemeinhin als
gute Ideenschmiede fiir partielle Neu-
gestaltung oder umfassende Konzepte.
Die landlaufige Meinung ist jedoch:
Wettbewerbe machen fiir die Kiinstler
zumeist unrentierliche Miihe, verursachen
Kosten fiir den Auftraggeber und bergen
das Risiko, dass keine der eingereichten
Lésungen, den Vorstellungen der Nutzer
entspricht ... Zahlreiche Bedenken sind vor
Ort zu zerstreuen.

Welcher Aufwand bzw. Umfang ist ange-
messen und fiir die Gemeinde tragbar?
Die gdangigen Argumente, dass das ohne-
hin wenige Geld in der Region bleiben
sollte und man das Gefiihl hat, von Einhei-
mischen besser verstanden zu werden,
sind nachvollziehbar. Auch 30 Jahre nach
der Wende.

'
|
|

DIE KUNST DES ZUSAMMENFUGENS

Ein gut vorbereiteter, anonymisierter und
durch eine Fachjury bewerteter Wettbewerb
starkt den Entscheidungstragern vor Ort
den Ricken und ist ein wichtiges Mittel, um
Gremienentscheidungen in die Kirchenge-
meinde zu tragen. Wettbewerbe sind ein
Schutzschild gegen die stets vorhandene
lautstarke Fraktion, die androht, aus der
Kirche auszutreten oder zumindest ins
Nachbardorf zum Gottesdienst zu fahren,
wenn auch nur irgendetwas verandert
werden sollte. SchlieBlich hat Onkel Lothar
das Eichenholz fiir die Banke miihevoll der
volkseigenen Wirtschaft abgetrotzt ...

Mit einer qualifizierten Begriindung der
Juryentscheidung tibergibt man den Nach-
weis einer sorgfaltigen Abwéagung aller
funktionalen und &sthetischen Belange,
eine Leshilfe fur den eiligen bzw. unge-
ibten und eventuell auch voreingenom-
menen Betrachter.

Ergebnisse

Das Juryvotum flir Andreas Kasparek unter-
streicht ein stimmiges Gesamtkonzept mit
Respekt vor Vorhandenem. Der Raum erhalt
Klarheit, Schlichtheit und Ruhe. Farbigkeit
und Materialitaten sind wohl durchdacht
und von grof3er Sachlichkeit gepragt. Damit
wird die ,alte” Kirche mit allem was an ihr
besonders ist, ins 21. Jahrhundert gefiihrt
und die 1973/74 entstandene Raumidee wird
konsequent vollendet.

73



DIE KUNST DES ZUSAMMENFUGENS

Sakrale Gestaltung von Andreas Kasparek

Der Befund

Der Befund zeigte einen Altarraum, der im
Grundsatz zwar schlicht, von einer recht
dunklen Kreuzigungsgruppe gepragt und
zusatzlich durch diverse Dekorationsmal-
nahmen doch Uberladen war. Die Stufenan-
lage und insbesondere der Altar erschienen
hinsichtlich Material und Gestalt unbedingt
erhaltenswert und bildeten somit eines der
Ausgangsmotive fur den hier behandelten
Entwurf.

Grundlage

Der Entwurf ist von den Prinzipalstlicken,
bzw. den liturgischen Orten gedacht.

In diesem Ansatz galt es die ,fehlenden”
Prinzipalstlicke im Geist des vorfindlichen
Altarraumentwurfes zu erganzen und die
Ruckwand des Altarraums als hoffnungs-
vollen, in die Weite fiihrenden Orientie-
rungspunkt der Wegkirche zu gestalten.

goldenen Tafeln gebildet. Es ist eine uni-
bersehbare und leuchtende Resonanz auf
die hier miindenden Blicke der Glaubigen
und entsteht als Kreuz zugleich nur in deren
Augen.

Die vier Tafeln definieren einen Ort, an dem
sich fiir den Betrachter ein Kreuz an der
Altarraumriickwand bildet. Es ist ein Verweis
darauf, dass das Kreuz zum einen die Augen
des Glaubenden braucht, um zum Zeichen
des Heils werden zu kdnnen, es zum ande-
ren Uberall vorhanden ist. Gré3e und
Position verséhnen mit dem Verlust des
historischen Hochaltars, ohne diesen zu
zitieren. Das goldene Kreuz mdéchte das
Auge des Besuchers mit seiner Strahlkraft in
einer ‘Idee der Wegkirche’ zum Ziel ziehen.
Wenn hierbei gegebenenfalls die Assozia-
tion zu einem Fenster-Kreuz in der geo-
steten Kirche entsteht, erscheint auch dies
angemessen.

Zu erganzen galt es Ambo und Taufe, die im  Marienaltar und Opferlicht

Befund als M6bel ausgefiihrt und damit
hinsichtlich ihrer liturgischen Bedeutung
nicht hinreichend prasent waren.

Der Entwurf

Altarraum, grundsatzliches

Zur Steigerung der Gestaltungsqualitat
wurde die Nische des rechten Altarraum-
fensters analog zur Nische des linken
ensters bis zum FuBBboden gefiihrt.

Der Zugang zur Sakristei wurde mit einer
zur Wand flachenbiindigen “Tapetentir”
neu gestaltet, so dass sich diese im
geschlossenen Zustand weitestgehend
zurlicknimmt und im geéffneten Zustand
weniger storend wirkt.

Altarraumriickwand Chor:
Wandgestaltung

Das Kreuz

Das Kreuz ist zentraler Bestandteil einer
Gesamtgestaltung des Altarraums.

Das Kreuz wird aus vier quadratischen,

Die Nischeniiberdeckung (Bogen) blieb
unangetastet. Die zu dominant erschei-
nende Natursteinbekleidung des Sockels
wurde entfernt. Stattdessen erhdlt der
Sockel eine partielle Bekleidung aus “Ober-
dorlaer Kalkstein” als zentrales Element.
Hiermit wird die Marienfigur innerhalb der
Nische angemessen positioniert. Zugleich
entsteht eine Korrespondenz zu den Prinzi-
palstiicken und damit zum Altarraum.
Diese Korrespondenz wird verstarkt durch
eine runde, goldene Wandscheibe, welche
in Art und Ausfiihrung dem Kreuz ent-
spricht, sich von diesem durch die geome-
trische Grundform jedoch zugleich deutlich
differenziert. Korrespondenz und Differen-
zierung konnen theologisch gedeutet
werden. Die im Befund kritisierte Schwa-
chung des Hauptaltars durch die zu massive
Ausgestaltung des Marienaltars wird nun
durch einen ausbalancierten formalen und
inhaltlichen Dialog ersetzt.

it

Vor dem Marienaltar wurde ein kreisseg-
mentférmiges Element zur Aufnahme von
Opferlichtern eingefiigt. Dieses ist als
Becken ausgeftihrt, welches mit Sand
gefillt, Kerzen aufnimmt. Unterhalb des
Beckens befindet sich ein Depot fir die
Kerzen.

Der komplette Verzicht auf die Banke im
Seitenschiff schafft eine ganz neue Raum-
wirkung fiir den Marienaltar. Auch die Erleb-
barkeit des Kreuzweges, der an urspriing-
licher Stelle, jedoch in einem gleichmaBigen
Rhythmus neu geordnet, wurde so gestarkt.

Altarraumstufen, Altar, Ambo, Taufe

und Osterkerze
Die vorhandene Stufenanlage sowie der
vorhandene Altar erschienen aufgrund ihrer

DIE KUNST DES ZUSAMMENFUGENS

Qualitat und als Zeugnisse einer Epoche in
der vorgefundenen Form erhaltenswert. Die
Position des Altars wurde geringfuigig korri-
giert, indem dieser 30 cm in Richtung der
Gemeinde verschoben wurde. In Respekt
vor der bestehenden Qualitat war es eine
Herausforderung, diese Elemente achtsam
in eine Neugestaltung zu integrieren.

Der Altar als zentrales Element gab das
Material und die Formensprache fiir einen
neuen Ambo und eine Taufe vor. Durch
deren Positionierung erhalt der Altarraum
das ihm zuvor fehlende Gleichgewicht.
Hierin wird eine achtsame Weiterentwick-
lung der Altarraumgestaltung des
Architekten Dipl.-Ing. Wolfgang Lukassek
aus dem Jahr 1974 gesehen. Die unbestrit-
ten vorhandene Qualitdt des vorgefun-
denen Entwurfes wurde entsprechend der
mit der Zeit gednderten Anforderungen
und Méglichkeiten weitergedacht.

Ambo
Fur den Ambo wurde eine Stele aus Natur-
stein realisiert. Der neue Ambo wurde in
Analogie zum Entwurfskonzept aus den
Jahren 1973/74 auf der linken Seite des
Altarraums positioniert, jedoch gegeniber
dem seinerzeit realisierten, mobilen Pult
sehr viel kraftiger ausgefiihrt. Hiermit posi-
tioniert sich der Ambo inhaltlich und gestal-
terisch in einem Ensemble zu den weiteren
Prinzipalstlicken als “Altar des Wortes". Der
Ambo ist so gestaltet, dass er die an dieser
Stelle hohe Stufe zum Altarraum Uberwin-
det, worin neben der formalen Verschran-
kung von Kirchenschiff und Altarraum auch
ein inhaltlicher Verweis auf den Ort der
Auslegung und Verkiindigung des Wortes
Gottes fiir die Gemeinde gesehen wird, die
Stufe wird “Uberwunden”. An der Vorder-
seite wurde eine schrédge Stellfliche zur
Prasentation des Evangeliars geschaffen.
Diese ist in der Hohe so angeordnet, dass
sie sich fur den im Kirchenraum stehenden
Betrachter in Lesehdhe befindet.

75



DIE KUNST DES ZUSAMMENFUGENS

Taufstein und Osterlicht
In gleicher Weise ragt auch der neue, eben-
falls aus “Oberdorlaer Kalkstein” gefertigte
Taufstein in einem linearen Sockelelement
einer flachen Mauerscheibe Uber die Altar-
stufen in das Kirchenschiff hinein. Das Tauf-
becken in Richtung der Gemeinde wird
Uber das Sockelelement mit der Osterkerze
in Richtung des Altarraums verbunden.
Die Osterkerze erhdlt so einen inhaltlich
und gestalterisch gefassten Ort.
Dieses Element aus Taufstein und Oster-
leuchter wird im Altarraum achssymme-
trisch zum Ambo positioniert. Die Position
im Bereich der Stufen erméglicht den
Teilnehmern einer gegebenenfalls umste-
henden Taufgemeinde durch die sich erge-
bende “Triblinensituation” differenzierte
Standplatze. Die Oberseite der Mauer-
scheibe kann wéhrend einer Taufe zur
Bereitstellung von Salbél und Utensilien
genutzt werden.
Das so entstandene Ensemble aus Altar,
Ambo und Taufe / Osterleuchter definiert
die liturgischen Orte und stellt ein gestalte-
risches Gleichgewicht im Altarraum her.

Kredenz
Als Kredenz ist an der linken Seite des Altar-
raums und damit in der Nahe des Taberna-
kels eine Konsole positioniert. Abweichend
vom Entwurf wurde die Kredenz aus
Kostengriinden schlicht und angenehm
unpratentios als eine in Wandfarbe gestri-
chene Konsole aus Holzwerkstoff und nicht
wie geplant in Naturstein ausgeftihrt. Ein
Kompromiss, der in seiner Umsetzung
gestalterisch und inhaltlich gut hinnehmbar
erscheint.

Sedilien
Der Entwurf sah schlichte Sedilien vor, die
sich gegeniiber den Prinzipalstiicken
bewusst zurlicknehmen und den Altarraum
nicht Gberfrachten. Der Priestersitz sollte
durch eine angedeutete Rickenlehne
gegeniiber den weiteren Sedilien subtil

differenziert werden. In Material und Farbe
sollten die Sedilien mit den Kirchenbanken
korrespondieren und so auch inhaltlich eine
Verbindung zwischen Gemeinde und Zele-
branten ausdriicken. Ebenfalls aus Kosten-
griinden wurden die Sedilien zunachst nicht
realisiert.

Beleuchtung

Der Innenraumgestaltung besonders
zutrdglich war die Beteiligung eines Licht-
planers. Dies ist so fur kleine Thiringische
Dorfkirchen in der Vergangenheit kaum
praktiziert worden, doch das Ergebnis
spricht fir sich.

Durch eine in enger Abstimmung mit den
Architekten und Lichtplanern sorgfaltig
gewahlte Ausleuchtung der einzelnen Ele-
mente wird der Entwurf gestarkt. Neben der
Funktion der Objektbeleuchtung sind durch
die richtige Positionierung der Leuchten
auch die Ablaufe (Lesequalitat oder
Beleuchtung von Vortragenden) angemes-
sen berlicksichtigt. Eine einfache Steuerung
mit wenigen, festgelegten Szenarien hilft,
den unterschiedlichen Ablaufen in der
Kirche den angemessenen Rahmen zu
geben.

Farbkonzept

In Anlehnung an den Bestand, jedoch
reduziert wurde eine helle, homogene
Farbgebung realisiert. Mit viel Uberzeu-
gungsarbeit wurde die Fassung der Wande
in kiihlem Eisenoxidschwarz durchgesetzt.
Dies verleiht den farbigen Fenstern und vor
allem dem Altarkreuz mehr Wirkung.

Auf zusatzliche farbliche Zierelemente wie
die ehemals vorhandenen roten Streifen in
den Fensternischen und zwischen den
Farbfeldern der Decke wurde zugunsten
einer ruhigen und klaren Gestaltung
verzichtet.

Uta Zerjeski

Zundchst steht die bautechnische Instand-
setzung des Innenraumes im Vordergrund.
Das heif3t Austausch des geschadigten
Natursteinbelags im Kirchenschiff durch
weniger feuchteempfindliche, gefarbte
Betonplatten, komplette Erneuerung der
Elektroanlage und Ausmalung der Kirchen;
alles unter Beriicksichtigung des Wettbe-
werbsergebnisses.

Vor allem die geplante Neuordnung der
Banke bietet lange ausreichend Diskus-
sionsstoff.

Ja, der Verzicht auf Sitzplatze ist zunachst
ein schmerzendes Eingestandnis der auch
im Eichsfeld riicklaufigen Zahl von Kirch-
besuchern. Folgend bietet sich jedoch auch
die Chance, Rdume aufzuwerten und
andere Nutzungsmaoglichkeiten zu eta-
blieren. Mit unseren Erfahrungen tiberzeu-
gen wir die Kirchengemeinde, auf eine
Bank-Bestuhlung im Seitenschiff zu verzich-
ten. Wichtig ist vor allem, dass der Marienal-
tar Wirkungsflache erhélt und der Kreuzweg
als vollstandiger Zyklus in angemessener
Entfernung erlebbar wird.

Bei den weiteren Entscheidungen, welche
Stlicke des vorhandenen Kunstguts in die
Neugestaltung zu integrieren sind, tragen
die Vertreter der Kirchgemeinde eine
gewichtige Rolle. Der damit verbundene
emotionale Sprengstoff ist von Planern und
Kunstgutbeauftragten nicht kalkulierbar.
Wir kénnen immerhin die Aufstellung
ordnen und optimieren und die Konsolen
vereinheitlichen.

Zuletzt hat sogar noch die lange
umkampfte Kreuzigungsgruppe aus dem
Altarraum einen Platz im Eingangsbereich
unter der Empore gefunden. Und dennoch
wird es den ein oder anderen geben, der
am Sonntag ins Nachbardorf fahrt. Aber es
gibt mindestens genau viele Géste, die

DIE KUNST DES ZUSAMMENFUGENS

extra kommen, weil ein guter Ort entstan-
den ist. Die Mengelréder Kirche ist ein
wirdiger Raum fir Andacht und Gebet,
aber auch zum Feiern geworden. Modern,
aber nicht modisch und mit Respekt vor
dem vorhanden Kunstgut mit all seinen
Erinnerungen, die Teil der Geschichte dieses
Gotteshauses sind.

Zusammensetzung der Wettbewerbsjury

(4 Fach- und 3 Sachpreisrichter):

= Raimund Beck, Generalvikar
Bistum Erfurt

= Dr. Falko Bornschein,
Kunstgutbeauftragter Bistum Erfurt

= Dr. Monika Tontsch, Konservatorin
Bistum Hildesheim

= Dr.Thomas T. Miiller,
Direktor Miihlhduser Museen

= Josef Beykirch,
Pfarrer Gemeinde Siemerode

= Stefan Dolle + Matthias Hel3,
Gemeindevertreter Mengelrode

77



Die Kapelle des St. Joseph-Krankenhauses in Dessau

Frithjof Stockburger

Der im Oktober 2019 geweihte Kapellen-
raum ist die Umsetzung eines im Jahr 2017
eingereichten Wettbewerbsbeitrages
unseres Blros. Der zentrale Entwurfsge-
danke bestand darin, die Kapelle durch ihre
Ausformung sowohl in der Innensicht wie
auch in der Auflenwahrnehmung als einen
besonderen Ort innerhalb der Gesamtan-
lage des Krankenhauses hervorzuheben
und ablesbar zu machen.

Dazu wurde zum Mittelflur eine neue innere
Fassade geschaffen, baulich manifestiert
durch eine vorgesetzte Wandscheibe, in die
der zweiflligelige Hauptzugang integriert
ist. Einer traditionellen Ostausrichtung
entsprechend, wurde die, in der Achse des
Eingangsportals liegende, grof3formatige
und transparente Altarwand ausgeformt.
Die Gestaltung der Altarwand insbesondere
des darin eingebundenen Kreuzes bildet
sich zur AuBenseite des Gebdudes ab.

DIE KAPELLE DES ST. JOSEPH-KRANKENHAUSES IN DESSAU 79

In der vom Eingangsportal zur Altarwand
fihrenden Achse ist der Altar angeordnet,
ein beweglicher Ambo, nebst Osterkerze
sind diesem beigefligt. Als eindeutiges
Zentrum der Kapelle steht der Altar frei im
Raum und ist umschreitbar.

Quer zur Ausrichtung des Hauptraumes
wurde durch Wandvorlagen ein kleiner
Bereich abgegliedert, in dessen Mittelpunkt
die sog. Klagewand steht. Dieser Ort bietet
die Méglichkeit der zuriickgezogenen per-
sonlichen Andacht. In die geschichtete

Die Flache um und vor dem Altar lasst eine
dem Anlass entsprechende unterschiedliche
Gestaltung zu. Neben einer Vollbestuhlung
furr 50 Besucher*innen kénnen auch andere
liturgische Formen wie z.B. Andachten im
kleinen Kreis stattfinden. Ein flexibles Licht-
konzept, dass neben einem klassisch vorein-
gestellten Programm auch individuelle
Lésungen zuldsst, unterstiitzt unterschied-
lichste Szenarien.

Struktur der Wand kénnen Zettel mit per-
sonlichen Gebeten, Furbitten und Anliegen
eingebracht werden. Des Weiteren dient die
Klagewand als Raumteiler. Ruickseitig kon-
nen nicht bendtigte Stiihle und Ausstat-
tungsstticke abgestellt werden.



Das Materialkonzept sah den Einsatz weni-
ger Materialien und Farben, die in allen
baulichen Elementen und auch der Ausstat-
tung bericksichtigt werden, vor.

Nur so gelang es, dem Raum eine ruhige
Ausstrahlung zu geben und die Zusammen-

gehdrigkeit der einzelnen Raum- und Aus-
stattungskomponenten zu unterstreichen.
Diesem Ansatz eines wohltuenden, zuriick-
haltenden Erscheinungsbildes gemaR, sind
Decken und Wéande in hellen Farbténen
gehalten.

DIE KAPELLE DES ST. JOSEPH-KRANKENHAUSES IN DESSAU

Eine besondere Rolle spielte dabei das
Naturmaterial Lehm. Durch seine sedimen-
tartig horizontal geschichtete Oberfliche
lassen sich unserer Meinung nach,
gewiinschte zeitliche Prozesse besonders
gut darstellen und ablesen.

In allen baulichen Elementen und Ausstat-
tungsobjekten zeigt sich deshalb sowohl in
der natrlichen Linienfiihrung wie auch in
den porésen Oberflachen die Dreidimen-
sionalitdt des Materials. So wurde u.a. der
Unterbau des Altars aus geschichtetem
Lehm errichtet. Fiir die Mensa ist ein stein-
metzmaBig bearbeiteter heller Kalkstein auf
den Lehmunterbau aufgesetzt worden. Der
gleiche Kalkstein findet sich im Bodenbelag,
als ,Basis” auf der sich alle Besucher der

DIE KAPELLE DES ST. JOSEPH-KRANKENHAUSES IN DESSAU 81

Kapelle bewegen, wieder. Durch die Rah-
menkonstruktion fir Ambo, Weihwasserbe-
cken und Osterkerze aus Cortenstahl kam
ein weiteres Material, dessen Ansicht von
seinem Zerfallsprodukt dem ,Edelrost”
gepragt und gleichzeitig geschiitzt wird,

hinzu. Der so gesetzte Rahmen wurde wie-
derum mit geschichtetem Lehm gefiillt.
Eine, fast die gesamte AuBenwand einneh-
mende gro3formatige Fensteranlage, bildet
den Hintergrund des Altarraumes. Vor dem
Fenster wurde auf der Raumseite ein Vor-
hang aus Holzlamellen angebracht. Seine
leicht rétliche Holzoberflache dampft das
einfallende Licht und taucht das Umfeld in
einen warmen Ton. Gleichzeitig wird der
visuelle Bezug nach aufen gebrochen und

eine Blendung durch direktes Sonnenlicht
vermieden. Etwas auflermittig wurde in die
Altarwand eine Wandscheibe aus Eichen-
holz gesetzt. In ihr bildet sich durch Ausspa-
rung ein Kreuz ab. Allein durch diese Aus-
sparung, fallt einerseits das Licht direkt in

den Raum und ist aber andererseits auch
ein ungehinderter Blick nach auen még-
lich. In die Kreuzaussparung eingelassen
sind Streifen aus gerostetem Stahl, die den
inneren Zusammenhalt der Wandscheibe
starken.

Fotos: Rick Schubert, Berlin



Der Dom zum Heiligen Kreuz Nordhausen

Jorg-Peter Gottstein

Der Dom zu Nordhausen am Harz geht auf
die Griindung des Stiftes durch Konigin
Mathilde (Gattin Heinrichs I. und Mutter
Ottos I.) im Jahre 961 zurtick. Erhalten sind
aus der Zeit der Romanik ab 1130 haupt-
sachlich die Turmuntergeschosse, die Krypta
und Teile des Chores. Um 1270 wurden der
Chor (romanisch/gotisch) und, bis Anfang
des 15. Jahrhunderts, das gotische Langhaus
errichtet. Zahlreiche historische Ereignisse

Innenraumneugestaltung und -sanierung 2017/18

(Bauernkrieg, 30-jahriger Krieg, napoleo-
nische Besetzung und Zweiter Weltkrieg)
fihrten immer wieder zu schweren Scha-
den. Diese wurden liber die Jahrhunderte
bis in die 9oer Jahre des 20. Jahrhunderts
mit den jeweils verfligbaren Finanzmitteln,
Baustoffen und Arbeitskraften in unter-
schiedlicher Qualitat behoben. Seit 1996 hat
der Dom eine Klais-Orgel mit 3 Manualen,
56 Registern und 4.923 Pfeifen, erworben
aus der Stadthalle in Kassel und durch ein
Register (Praestant) erganzt. Die Vorganger-
orgel war 1964 infolge jahrzehntelanger
Wasserschaden abgebrochen worden.

In den Jahren 20052008 wurde die Dach-
deckung erneuert, der Dachstuhl (von 1964)
verstarkt, das Turmmauerwerk statisch
stabilisiert, die romanischen Turmfenster-
bogen erstmals seit 1802 wieder gedffnet.
Uber die neu geschaffenen Treppen kénnen
nun Besucher den Ausblick auf Harz und
Kyffhauser genieBen. Das sehr problema-
tische Turmmauerwerk (Schilfsandstein/
Gipsmortel) wurde gesichert und verputzt
sowie die Chorfassade und das Stdportal
saniert. Abgeschlossen wurden die Au3en-
arbeiten mit der Neugestaltung der Auf3en-
anlagen einschlieBlich der Leitungssysteme
und der Installation einer stadtbildwirk-
samen lllumination.

Zuletzt war das Dominnere in den 1970er
Jahren saniert worden. Die damaligen sehr
begrenzten Méglichkeiten in Bezug auf
Fachfirmen, Geld und Material hatten ihre
Spuren hinterlassen. Beleuchtung, Elektrik
und die Lautsprecheranlage waren ver-
schlissen. Inzwischen sind auch die Sicher-
heitsanspriiche wesentlich héher.

DER DOM ZUM HEILIGEN KREUZ NORDHAUSEN

Einzig das bedeutende Chorgestiihl (1370-
1400) war nach extremem Anobienbefall
sehr gut restauriert worden und brauchte
nicht bearbeitet werden.

Krypta

Die romanische Krypta mit den Turmkapel-
len werden von der Gemeinde fuir Werktags-
gottesdienste und Andachten genutzt und
sind eine der Hauptattraktionen des Domes
furBesucher.

Die Turmkapellen mit den Exponaten ,Kreuzreliquiar” sowie
das Gnadenbild ,Muttergottes mit der Akelei” von 1420

Dariiber hinaus bestand schon lange der
Wunsch, zwei bisher nicht 6ffentlich erleb-
bare Kunstwerke, das Kreuzreliquiar von
1927 wie das Gnadenbild ,Muttergottes mit
der Akelei” von 1420 zu présentieren. Dazu
waren konstante Klimabedingungen (Luf-
tung, Temperatur, Luftfeuchtigkeit) sowie
sicherheitstechnische MaBnahmen wichtige
Voraussetzungen.

Der FuBBboden erhielt eine neue, energieeffi-
zient geregelte FuBbodenheizung; Liiftung
und Feuchtigkeit werden lber Sensoren
automatisch reguliert. Diese und andere
MaBnahmen kommen auch dem bisher
salzgeschadigten Mauerwerk zugute.

Die neue Stufenanlage mit besserem,
gleichmaBigem Steigungsverhaltnis und
Kopffreiheit dient der gefahrlosen Begeh-
barkeit. Eine programmierbare LED-
Beleuchtung gibt dem Raum und den pra-
sentierten Kunstobjekten einen festlichen
Rahmen.

Chor

Der friihgotische Chor wird dominiert durch
den urspriinglich barocken Hochaltar von
1726, welcher mehrfach bis 1914 verandert
und zuletzt 1991 farblich neu gefasst wurde.

AuBerst wertvoll ist das um 1400 entstan-
dene Chorgestihl aus Eichenholz. Ein wei-
terer Hohepunkt sind die sechs lebens-
grof3en Stifterfiguren auf Sandsteinkonsolen
und mit Baldachinen als Abschluss der
Gewolbegrate. Auf der Stidwand sollen
Heinrich I., Otto I. und Otto II. und auf der
Nordwand die zugehdrigen Gemahlinnen
Mathilde mit Dommodell, Adelheid und
Theophanu dargestellt sein, allerdings ist
diese Zuordnung nicht gesichert. Die
Gestaltung zeigt eine Anlehnung an die
gleichalten Stifterfiguren des Naumburger
Domes. Letztere sind allerdings feiner
durchgearbeitet. Die Figuren wurden jetzt
aufwandig gereinigt und retuschiert sowie
Schadstellen an Konsolen und Baldachinen

83



84 DER DOM ZUM HEILIGEN KREUZ NORDHAUSEN DER DOM ZUM HEILIGEN KREUZ NORDHAUSEN

In den AuBBenbereich verlagerte Grabplatten

erganzt.Die Gewdlbegrate wurden fachge-
recht Uiberarbeitet und farbig abgesetzt, die
Schlusssteine teilvergoldet.

Schiff

Um dem Raum ein ruhigeres Geprage zu
geben, wurden zunachst die an den Wan-
den stehenden Grabsteine demontiert und
in den AuBenbereich versetzt. Diese bil-
deten urspriinglich einen Teil des Fu3-
bodens und waren tber die Jahrhunderte
geschédigt sowie der Bodenfeuchtigkeit
ausgesetzt. Sie wurden im 20. Jahrhundert
deshalb entlang der Wande aufgestellt,
allerdings leider ohne Zuordnung zur
urspriinglichen Grablege. Da es sich um
Uiberwiegend bedeutende Personlichkeiten
der Domgeschichte handelt, erfolgte die
Restaurierung und wettergeschiitzte Auf-
stellung im Auf3enbereich. Eine Nummerie-
rung ermdglicht dem Betrachter den inhalt-
lichen Bezug.

Der Wand- und Deckenputz war an vielen
Stellen lose und bis in 2 m Hohe salz- sowie
feuchtigkeitsgeschadigt. Die Nitratbela-
stung dirfte von der Nutzung als Pferde-
stall (1812) durch Napoleons Truppen stam-
men. Andere mdgliche Ursachen waren
ausgeschlossen. Ein spezieller Sanierputz
wurde im unteren Bereich (ca. 3,5 m) aufge-
bracht, um zumindest mittelfristig erneute
Schaden zu minimieren. Zusatzlich wurde
entlang des FuBbodenanschlusses ein
kleingepflasterter Diffusionsbereich (0,35 m
breit) gegen die aufsteigende Bodenfeuchte
geschaffen. Die oberen Schadbereiche
wurden grof3flachig mit einem gipsvertrag-
lichen Mértel neu verputzt.

Die Werksteine der Sdulen und Gewdlbe-
grate waren Ubersat mit salzbelasteten und
optisch mangelhaften Antragungen. Deren
Erneuerung durch einen Steinmetz war
besonders aufwandig. Dadurch sind jedoch
nun fast unsichtbar.

85



DER DOM ZUM HEILIGEN KREUZ NORDHAUSEN 87

gehalten. Die Werksteinpartien (Sdulen,
Gewdlbegrate) sind in einem Ockerton
gefasst.

GroBkrotzenburg, Pfarrkirche St. Laurentius,
Deckenmalerei von Eberhard Miinch

Lucas Mangelmann

Fir zukinftige Bauforscher wurden bei
dieser einmaligen Gelegenheit auch die
mittelalterlichen Steinmetzzeichen doku-
mentiert. Die (nicht in die Decke eingebun-
denen) Gewdlbegrate hatten sich an vielen
Stellen von der Decke geldst und drohten
teilweise abzustiirzen. Eine Verklammerung
mit dem Deckengewdlbe war somit not-
wendig.

Die bisherige Farbgebung von ca. 1975
wurde als zu kiihl empfunden. Durch die
vielen Zerstérungen und Umbauten der
vergangenen Jahrhunderte waren keine
urspriinglichen Befunde vorhanden. Somit
war wiederum eine freie Farbgestaltung mit
warmeren Tonen mdglich, die sich trotzdem
an die Historie der Bausubstanz anlehnt.
Die Wande wurden neu in einem Hellocker,
die Deckengewdlbe in gelblichem Weil3

Uber 50 Wappen an den Schlusssteinen der
Gewolbegrate von Schiff und Chor wurden
farblich aufgefrischt und teil-6lvergoldet,
zahlreiche sogenannte ,Rippenengel” und
,Gaffkopfe” zeugen vom Humor und Identi-
fikation der Bauleute mit ihrer Arbeit wie
von der Freude mittelalterlicher Besucher
und Bauherren am ,Kosmos” der Bilder.

Die Nebenaltéare wie Kreuzigungsaltar (Ende
des 16. Jahrhunderts) und Marienaltar (um
1800) waren bereits um 1985 restauriert und
neu aufgestellt worden. Sie wurden nach
Abschluss der Bauarbeiten gereinigt. Der
romanische Taufstein (um 1200) wurde neu
positioniert. Die gesamte, hoffnungslos
veraltete Technik wurde erneuert und
effizienter gemacht. Beleuchtung und Aku-
stikanlage ermdglichen situationsverschie-
dene Programme, die keine Wiinsche offen
lassen.

Die Orgel wurde bei dieser Gelegenheit
generalliberholt und griindlich gereinigt.
Der originale und noch erhaltene Unterbau
aus Eiche (mit Gestlhl) der alten Orgel
wurde restauriert und farblich neu gefasst.

Die kurze Bauzeit wurde nur ermdglicht
durch eine intensive, unbirokratische
Zusammenarbeit von Bischofl. Bauamt, den
Denkmalbehorden, den Mitgliedern des
Kirchenvorstandes und hier besonders
durch das Engagement von Dompfarrer
Richard Hentrich, von dem die Fotos
stammen.

In einem Festgottesdienst mit Bischof Dr.
Ulrich Neymeyr bekam die Wiedereréffnung
einen angemessenen Rahmen. Der Dom ist
nun in einem Zustand wie niemals vorher in
seiner Geschichte. Die Gemeinde und die
vielen Besucher wissen dies zu schatzen.

Die Pfarrkirche St. Laurentius wurde in den
Jahren 1825-28 durch den kurfirstlich hes-
sischen Hofbaumeister Julius Eugen Ruhl
erbaut. Wie das Innere zu dieser Zeit ausge-
stattet war, ist nicht bekannt.

In den Jahren 1964-65 erfolgte eine grundle-
gende Modernisierung des Kirchenraums,
wobei er auch architektonisch verandert
wurde. Vier kleinere Fenster im Chorraum
wurden zugemauert, die Fensternischen als
Schrége bis zum Boden gefiihrt und eine
abgehdngte Decke eingebaut. Der Altar-
raum wurde nach den Erfordernissen der
Liturgiereform komplett umgestaltet.
Hochaltar sowie Seitenaltdre wurden ent-
fernt. Die Wande erhielten einen neuen
Verputz, der FuBboden wurde erneuert.
Der Altarraum bekam sein heutiges Aus-
sehen mit Altar, Ambo und Taufbecken aus
hellgrauem Marmor.

Im Jahre 1991 erfolgte die letzte Innenreno-
vierung der Pfarrkirche mit wenigen farb-
lichen Akzentuierungen, nachdem bis dahin
die kréftig in Farbe stehenden Chorfenster
von 1965 einen monoton weif3en, ergrauten
Raum dominierten.

Fir die neuerliche Innenrestaurierung wur-
den bereits im Vorfeld verschiedene Muster-
achsen zur Auswahl der Wand- und Decken-
farben anlegt. Die Kirchengemeinde erbat
auf eigene Initiative vom Wiesbadener
Kiinstler Eberhard Miinch Entwiirfe fiir eine
malerische Aufwertung des Kirchenraums.
Das durch ihn erstellte Modell des Kirchen-
schiffes diente zusétzlich zur besseren Beur-
teilung der unterschiedlichen Deckenent-
wiirfe. Dies erfolgte in enger Abstimmung
mit dem Architekten, dem Pfarrer, sowie
dem Bauausschuss der Pfarrgemeinde

St. Laurentius. Das abschlieBende Gesamt-
konzept wurde dann im Rahmen eines

B

=

o

Enwurf Deckengemilde



GROSSKROTZENBURG, PFARRKIRCHE ST. LAURENTIUS,

DECKENMALEREI VON EBERHARD MUNCH

Ortstermins durch den Kunstausschuss des
Bistums Fulda bestétigt. Zur Durchfiihrung
der Restaurierungsmafinahmen wurde das
gesamte Kirchenschiff eingeristet. Vorher
wurden alle Ausstattungsgegenstande
ausgelagert und die Orgel fachgerecht
eingehaust. Es folgte zundchst die Reini-
gung der stark verschmutzten Raumschale
mit Trockenreinigungsschwammen wie
auch der Glasfenster.

Im Bereich der Voute zeigten sich besonders
im Ubergangsbereich von Chorraum zum
Kirchenschiff gréf3ere Risse, die fachgerecht
geschlossen wurden. Der in den 1960er
Jahren eingebaute Schieferboden blieb
erhalten, er wurde abschlieBend griindlich
gereinigt. Der zwischen den Bankreihen
befindliche, urspriinglich dunkelgrau ange-
legte Gussasphaltestrich wurde, nach Aus-
bau der Bankreihen, griindlich angeschliffen
und mit einem 2- Komponenten-Epoxidharz
in Basaltgrau beschichtet.

Nach Abschluss der staubintensiven Arbei-
ten begann das Aushausen der Orgel, deren
vorgegebene Farbfassung neu angelegt
wurde. Die ebenfalls aus den 1960er Jahren
stammenden Holzkirchenbdnke wurden vor
Ort aufgearbeitet. Nach dem Anschliff
erhielten sie einen neuen Lasuranstrich in
warmen Brauntdnen. Auch die neugestal-
teten Sedilien im Chorraum erhielten diese
Farbgebung.

Die neuen Pendelleuchten in LED-Technik
fihren einerseits zu einer gleichmaBigen
Ausleuchtung des gesamten Kirchenraums,
andererseits sind jetzt je nach Erfordernis
verschiedene Lichtszenarien schaltbar.
Zusétzlich akzentuieren Einzelstrahler den
Altarraum. Auch liturgisch fanden Verande-
rungen statt. Der Tabernakel, wie Ambo,
Altar und Taufbecken aus hellgrauem Mar-
mor, riickt wieder in die Mittelachse des
einschiffigen Kirchenraums, genau wie das
Taufbecken, das jetzt ebenso in der Achse

platziert ist und zwar nahe am Hauptein-
gang: die Taufe als Eintritt in die Gemeinde.
Die St. Laurentius Kirche erhielt eine neue
Raumfarbfassung in warmen und kalten
Grautonen. Die abgehédngte Decke wurde
durch aufgemalte Linien und Bander gestal-
tet. Als Antwort auf die expressive Farbig-
keit in Primarfarben der 1960er- Jahre-Fen-
ster wurde von Eberhard Minch auf dem
Deckenfeld eine Uiber die gesamte Lange
des Kirchenschiffes reichende gestische
Malerei ausgefiihrt. Diese lasst sich interpre-
tieren als symbolischer Lebensweg vom
Eingang (Taufe, blau) bis zum Chorraum mit
Kreuzdarstellung und Auferstehungs-
symbolik (Gelb-Rottone).

Die Deckenmalerei wurde mit Mineralfarben
im lasierenden Duktus ausgefihrt.

GROSSKROTZENBURG, PFARRKIRCHE ST. LAURENTIUS, DECKENMALEREI VON EBERHARD MUNCH

Abbildungen Doppelseite:
ausgefiihrte Deckenmalerei

89



90

Chorwand St. Peter und Paul Oberrodenbach —
oben: Historische Aufnahme 1928
unten: ausgerdumter Zustand vor der aktuellen Neugestaltung

Die in den Jahren 1836/37 erbaute klassizi-
stische Kirche steht imposant erhaben im
gebogenen Stralenverlauf mitten in Ober-
rodenbach. lhre Architektur wirkt sehr
stimmig, mit einem kubischen Kirchenschiff,
einer klassischen Empore mit Orgel, einem
schmalen und tiefen Altarraum der in den
Chor mit Hochaltar Gbergeht.

Die Neue Stadt — St. Peter und Paul, Oberrodenbach

Tobias Kammerer

In der Neuausmalung orientierte ich mich
auch an klassischen Ausmalungsprinzipien,
so sieht man einen gemalten Deckenspie-
gel, ornamenthaft bemalte Hohlkehlen,
gemalte Schlusssteine in der Vierungs-
kuppel, retabelartige Hintermalungen von
Heiligenfiguren, eine Art steinfarbene Ein-
fassung vom Chorbogen oder eine Sockel-
malerei. Dabei war es mir sehr wichtig, dass
man eindeutig den Bezug zur zeitgends-
sischen Malerei im 21. Jahrhundert erkennt.
Wir stehen in einer zweitausend Jahre alten
Tradition, sollen uns aber bewusst sein, das
wir im Hier und Jetzt leben. Die Kunst ist
seit je her ein Ausdruck unserer gegenwar-
tigen Liturgie und sie ist ein Teil unserer Ver-
kiindigung. Ich habe in Wien an der Akade-
mie der bildenden Kiinste Malerei studiert,
und neben dem dortigen Gebdude steht
die im Jugendstil 1898 von Joseph Maria
Olbrich erbaute ,Wiener Secession”. Auf ihr
ist in Goldbuchstaben geschrieben:

DER - ZEIT - IHRE - KUNST -
DER - KUNST - IHRE - FREIHEIT

Ich denke das ist eine treffende Philosophie,
die mich bis heute begleitet hat.

Die thematische Auseinandersetzung fiihrt
mich in der Kirche von Oberrodenbach zu
einem unserer Glaubensmittelpunkte, der
Auferstehung und der Wiederkehr des Para-
dieses. Die drei Deckenspiegel sind in gold-
gelb gehalten und erinnern an die Neue
Stadt, dem himmlischen Jerusalem in der
Offenbarung nach Johannes. Da steht
geschrieben, wie er auf den Berg geht und
von oben herunterkommend, wie aus Gold,
wie aus Glas, das neue Paradies sieht.

DIE NEUE STADT - ST. PETER UND PAUL, OBERRODENBACH

Ausmalung hinter dem Hochaltar zum Bild der,goldenen Stadt”

91



92 DIE NEUE STADT - ST. PETER UND PAUL, OBERRODENBACH DIE NEUE STADT - ST. PETER UND PAUL, OBERRODENBACH 93

=~ -

Der Engel vermisst mit einem goldenen
Rohr die Seiten, die alle gleich lang sind.
Auch das Kirchenschiff in Oberrodenbach
ist wirfelartig. Dann wird beschrieben, dass
auf jeder Seite drei Tore sind, ebenfalls
haben wir an den Langsseiten im Kirchen-
schiff drei groBe Fenster. Diese haben far-
bige Glaser und in der Offenbarung steht
geschrieben, dass die Grundmauern aus 12
verschiedenen Edelsteinen sind. Inmitten
der neuen Stadt ist eine goldene StraRe
beschrieben, und ich reagiere bildkiinstle-
risch mit der Gelben Malerei an der Decke
darauf. Direkt Giber dem Chorbogen ist
dann eine goldfarbene Malerei und davor
eine wohl mittelalterliche Christusfigur.
Auch in der goldenen Stadt wird beschrie-
ben, dass Christus in ihr wohnt. Er hat so
eine Ausstrahlung, dass es nie mehr dunkel
wird. Eine VerheiBung, die man sich aus
einer antiken Mittelalterlichen Vorstellung
heraus denken muss, denn die dunkele
Nacht brachte friiher die Gefahr des

=y NI

-

oben: Decken- und Wandmalereien von Tobias Kammerer in St. Peter und Paul, Oberrodenbach

rechte Seite oben: Bogen zum Chorraum

rechte Seite unten: Kruzifix im Scheitel des Chorbogens




94

DIE NEUE STADT - ST. PETER UND PAUL, OBERRODENBACH

Tobias Klodwig

Zur barrierefreien ErschlieBung des Para-
diesportales und der Neugestaltung der
Windfange im Hohen Dom zu Paderborn
(Abb. 1-3) wurde im April 2016 eigens ein
Architektenwettbewerb ausgeschrieben.
Die vorhandene Stufenanlage mit proviso-
rischer Rampe am Paradiesportal (Abb. 2),
dem Hauptzugang in den Dom, und die
engen dunklen Windfange (Abb. 3) aus den
1950er Jahren entsprachen nicht mehr den
Anforderungen der heutigen Zeit. Inzwi-
schen ist die Planung vollstandig realisiert.

Arbeiten an der Deckenmalerei

Uberfallenwerdens und des Ausgeliefert-
seins mit sich. Obendrein glaubte man, dass
des nachts Damonen kommen. Die drei Tore
zu den Seiten stehen offen. Auch das ist ein
Zeichen des Friedens und der Ruhe, man
soll also nicht mehr Angst haben mdissen,
bedroht zu sein. Offene Tore bedeuten Im Laufe der Jahrhunderte hat sich die
Harmonie und Friede. ErschlieBungssituation des Paderborner
Domes mehrfach verandert. Unser Entwurf
sah die Ausbildung einer einladenden,
leicht geneigten Rampenanlage lber den

Konzept

Das sind auch heute noch Werte und
Glaubensmittelpunkte, und mich erfasst ein

wenig Stolz, dass ich in so einem wunder- gesamten Zugangsbereich vom Paradies-
baren sakralen Raum solch herrliche portal bis in den Stadtraum vor (Abb. 4)
Bildkonzepte in gegenwartiger Malerei : F—— Dombesucher*innen wie auch Rollstuhl-
umsetzen durfte. b 2 fahrer*innen, sollen in ungezwungener und

selbstverstandlicher Weise gleichberechtigt
in die Kathedrale gelangen. Die lineare
Ausrichtung und die Aufenthaltsqualitat der
schlichten, kreuzgratgewdlbten Vorhalle
bleibt in ihrer Eindeutigkeit erhalten. Die
bisher im Plattenbelag vor dem Eingang nur
angedeutete Verbindung zwischen Kirchen-
raum und Stadt wird klarer definiert, die
treppenartige Schwelle im Zugang zur
Kathedrale entfallt. Unangetastet bleibt die
historische Wandabwicklung in der Para-
diesvorhalle. Der ruhige Gesamteindruck
des Raumes sowie die bisherigen Nutzungs-
moglichkeiten bleiben erhalten. Der beste-
hende Absatz / Bankanlage an der linken
Seite der Paradiesvorhalle 1adt zum Verwei-
len ein. Eine schlicht gestaltete, aber hoch-

links:
Tobias Kammerer

rechts oben:
Blau hinterlegte Figuren
St. Peter und Paul

rechts unten:
Deckenspiegel

Neugestaltung des Paradiesportales, der Paradiesvorhalle
und der Roten Pforte am Paderborner Dom

wertig gearbeitete Gittertoranlage zur
SchlieBung der Paradiesvorhalle in den
Nachtzeiten ist als selbststandiges Objekt in
der Ebene der zentralen Portalsdule positio-
niert. (Abb. 15, 16) Mit einer neuen Lichtin-
szenierung in der Paradiesvorhalle wird das
gesamte Paradiesportal individuell betont
(Abb. 14, 15). Zur Bekraftigung des Patro-
nates des Hohen Domes zu Paderborn sind
die aus dem 12. Jahrhundert stammenden
spatromanischen Holzfiguren des hl. Kilian
und des hl. Liborius tGber den Eingangs-
tiiren hervorgehoben. (Abb. 17) Die neuen
Windfanganlagen sind in leichter Metall-/
Glaskonstruktion ausgefiihrt. Im Kontext der
barocken Portalanlagen der Seitenkapellen
fugen sich die neuen Glaswindfange in
Proportion und MaBstab harmonisch in den
Gesamtraum des Hohen Domes ein. (Abb.
11-13)

Ausfuihrung

In enger Zusammenarbeit mit vielen
Amtern, Behérden und beteiligten Fachin-
genieuren wurden die anstehenden Arbei-
ten an dieser sensiblen Schnittstelle im
laufenden Betrieb des Hohen Domes umge-
setzt. Zunachst erfolgte der Riickbau der
Stufenanlage (Abb. 5) und die Freilegung
des neu herzustellenden Untergrundes.
Dabei wurden die im Boden befindlichen
Grundmauern der bis 1859 gro3eren
Paradiesvorhalle sowie unbekannte Graban-
lagen freigelegt (Abb. 6,7). Die Ausfiihrung
einzelner Details wie z.B. der Sockelanpas-
sung an die Rampenanlage wurde mit der
oberen und unteren Denkmalbehdrde aus-
fuhrlich diskutiert (Abb. 6).

95



|

4]
<
/

S
<
S

e

9
9

o
o
S
=

9
9%
9%
<
S

9
<2
O
9

<L

&
%

&L

&

P
P

9%
9
O
9%

2
9
2
(2

K2

9
9
&3
<
<

9
O
o

<

P

388

K
%5
25

XXX

00 9:9%

9%
SRR
LREHKKR
X%

2
9

0%
0%
9

Y

P

9%

5
PR
RL

K5

P

97

0%
9

>
<L
X

2
X

©

RS
KR
%

2

%
N
&w
2R
%

9
4

2

9
P

9
%
%%

9
25
9%

o

%

9
9

/e

X
<
S0
<
o

Y
%
<
&

0%
e

<

9
R

2
0.9:%
0o
K>
K>
Ky

K2
K2

%

P

5
SRR
SO

SR

o
Shes

S
95!

5
K5
3

S
N

,‘
NS

TSI

X
N

Y
s
SRR

Abb. 4 Lageplan mit Paradies-Portalzone und der 2014—2017 neu gestalteten
Treppen-/Rampen-Anbindung zwischen Dom, Didzesanmuseum sowie Markt- und Domplatz

2
S

0
ok

5

S

Sy
S
S5
s

X

SO

%
%

.
>

5

S

<
S

9

8
o

o
s

ey
S
SHSRY
SR
Sl
N

oot
sfesse)
s



Abb. 7 Archdologische Untersuchungen 2017

Abb. 3' Fr.(jhere Windfangahlage(;Rote Fforte”-)

Y-

NEUGESTALTUNG DES PARADIESPORTALES AM PADERBORNER DOM

Mit den Ingenieurbiiros fir die gleichzeitig
stattfindende Erneuerung der Auf3enanla-
gen wurden Entwdsserung und Anschlisse
intensiv durchgearbeitet. Als Bodenbelag ist
grauer Ruhrsandstein, wie er bereits im
Stadtraum verwendet wird, eingesetzt wor-
den. Im diagonalen Verband wie im Kir-
chenraum verlegt, wirkt der Stein als verbin-
dendes Element zwischen Innen- und
Auf3enbereich.

Die inneren Windfanganlagen fiigen sich
mit groer Transparenz in die bestehenden
Gewande ein und lassen so die vorhan-
denen Portalumfassungen neu zur Geltung
kommen. (Abb. 11-13). Unter Berlicksichti-
gung aktueller Anforderungen wie dem
Einbau von automatischen Tur6ffnungsanla-
gen, der Integration von Fluchtwegbeschil-
derungen und der Platzierung von Horge-
rateverstarkungsanlagen an dieser Stelle
wurden die Windfange sehr sensibel detail-
liert. Die vorhandenen Holztliren wurden
denkmalgerecht Gberarbeitet. Das filigrane
Gestaltungskonzept fiir die baubronzenen
Windfanganlagen wurde mit einer spezi-
ellen Glas- und Metallbaustatik in enger
Zusammenarbeit mit der ausfiihrenden
Metallbaufirma umgesetzt. An die vorhan-
dene aufstrebende Architektur der Paradies-
vorhalle angepasste Displays, in der Anzeige
farblich detailliert abgestimmt und mit




100 NEUGESTALTUNG DES PARADIESPORTALES AM PADERBORNER DOM NEUGESTALTUNG DES PARADIESPORTALES AM PADERBORNER DOM

Baubronze bekleidet, eréffnen vielféltige
Méglichkeiten, sich u.a. Gber den Dom und
aktuelle Aktivitaten zu informieren. Ein
integrierter Touchscreen ermdglicht eine
individuelle Interaktion. Die Inhalte der
65"-Displays werden vom Dombiiro aus
gesteuert und laufend mit aktuellen
Informationen versorgt (Abb. 17).

i
"B it VY

. B

Resumeé

Heute betritt man wie selbstverstandlich
; den Hohen Dom zu Paderborn lber die

Abb. 9 Verlegen des iibergreifenden Pflasters im Bereich neue Rampenanlage, gerade so, als hatte es
Paradiesportal die Treppenanlage nie gegeben (Abb. 10,

15). Die gesamte Gestaltungserneuerung

fugt sich harmonisch zurtickhaltend, aber

modernsten Anspriichen genligend und

eigenstandig ablesbar, in die historische

Architektur ein.

P ———

o

Abb. 10 Fertiggestellte Pflasterung im siidlichen Dom-Umfeld

oben/rechts: Abb. 11,13 neuer Windfang am Paradiesportal
Mitte: Abb. 12 neuer Windfang an der Roten Pforte




102 NEUGESTALTUNG DES PARADIESPORTALES AM PADERBORNER DOM

NEUGESTALTUNG DES PARADIESPORTALES AM PADERBORNER DOM 103

ki

.hl.
'}

=)
-
C

B

Abb.14—17 Das Paradiesportal
nach Abschluss der Umgestaltung:

Barrierefreier Zugang, restaurierte Skulpturen
hl. Liborius und hl. Kilian, Beleuchtungs-
konzept, Gittertoranlage, Info-Monitore




104

Verzeichnis der Autoren, Kiinstler und Architekten

Janka Acht, M.A.
*1982, Diplomrestauratorin, Erfurt

Theodor Ahrens
*1938, Domkapitular, seit 2010 Vorsitzender des
Vereins flr Christliche Kunst

Patrick Armand
*1964, Orgelbau Muhleisen, Stra3burg

Falko Biermann
*1968, schmersahl | biermann | prif3ner
Architekten- und Stadtplaner PartGmbB,
Bad Salzuflen

Thierry Boissel
*1962, Leiter der Studienwerkstatt fiir
Glasmalerei, Licht und Mosaik der
Akademie der Bildenden Kiinste, Miinchen

Daniel Briag
*1964, Bildhauer, Miinchen

Dipl. Ing. Rolf Gebker
*1964, Architekt im Bauamt
Generalvikariat Paderborn

Dipl. Ing. Jorg-Peter Gottstein
*1947, Architekt, Erfurt

Tobias Kammerer M.A.
*1968, Kiinstleratelier und Skulpturengarten,
Rottweil

Dipl. Des. Andreas Kasparek
*1962, sinnobjekte Atelier fiir sakrale Gestaltung,
Hamburg

Tobias Klodwig
*1965, Klodwig + Partner Architekten, Miinster

Prof. Dr. Andreas Lindner
*1962, Kirchengeschichte und Systematische
Theologie, Martin-Luther-Institut Universitat Erfurt

Catrin Lorch
*1965, Kunsthistorikerin und Kunstkritikerin,
Redakteurin der Stiddeutschen Zeitung

Dipl. Ing. Lucas Mangelmann
*1967, Grol3krotzenburg

Carmen Matery-Meding
*1970, Didzesanbaumeisterin, Paderborn

Konrad Rufus Miiller
*1940, Fotograf, Berlin

Eberhard Miinch
*1959, Freier Maler und Raumgestalter,
Wiesbaden

Dennis Neuschaefer-Rube
*1980, Fotograf in Bielefeld

Dr. theol. Nils Petrat
*1980, Dompastor und Studierendenpfarrer,
Paderborn

Dr. Ing. Burghard Preusler
*1953, Dibzesanbaumeister i. R. im Bistum Fulda

Dr. Johannes Stahl
*1958, Kunsthistoriker und Kurator, KéIn

Dipl. Ing. M.A. Frithjof Stockburger
*1967, LSW Architekten, Berlin

Franz Erhard Walther
*1939, Bildhauer, Prozess- und Konzeptkiinstler,
Fulda

Dr. Joachim Wanke
*1941, Bischof em. Erfurt

Dipl. Ing. Christian Weicken
*1965, Architekt BDA, Unna

Uta Zerjeski
*1973, Architektin, Brandenburg an der Havel

105



Verein fur Christliche Kunst
in den Bistiimern der
Kirchenprovinz Paderborn e.V.

Paderborn - Erfurt - Fulda - Magdeburg




