
Band 50 · 2018

Band 51 · 2020



Band 51 · 2020



Inhalt

	 6	 Vorwort
Theodor Ahrens, Burghard Preusler

	 6	 Homilie von Bischof em. Joachim Wanke 

	 8	 Religiöse Sprachlosigkeit und die  
Kunst in der Kirche
Theodor Ahrens

	 13	 Im Gespräch: Kunst und Kirche –  
wer braucht wen?
Carmen Matery-Meding, Catrin Lorch,  
Johannes Stahl

	 22	 Sprache, Selbst- und Fremdbilder unter  
konfessionellen Vorzeichen 
Die Kontroverse der altgläubig-katholischen  

und der reformatorischen Partei in Erfurt 

Andreas Lindner

	 35	 „Sakrament der Heilung“ –  
warum der Kirche die Beichte so wichtig ist
Nils Petrat

	 42	 „Und er wird wiederkommen in Herrlichkeit“
Wie gelingt es, die Welt „auf Ihn hin“ zu gestalten?

Burghard Preusler

	 49	 Das Marienmosaik vom ehemaligen  
Westgiebel des Erfurter Doms
Janka Acht

	 57	 Liturgische Neuordnung der Kirche  
St. Elisabeth, Bergkamen 
Ein Wettbewerbsbeitrag von weicken architekten 

Unna

Christian Weicken und Rolf Gebker

	 61	 Sanierung und Umgestaltung  
St. Joseph in Bünde
Ein Blick auf die Kunst im Kirchbau Ende der  

Sechziger und frühen Siebziger Jahre

Falko Biermann

	 69	 Die Kunst des Zusammenfügens
St. Maria Magdalena in Mengelrode, Gemeinde 

Hohes Kreuz, Eichsfeld

Uta Zerjeski, Andreas Kasparek

	 78	 Die Kapelle des St. Joseph-Krankenhauses  
in Dessau
Frithjof Stockburger

	 82	 Der Dom zum Heiligen Kreuz Nordhausen
Innenraumneugestaltung und -sanierung 2017/18

Jörg-Peter Gottstein

	 87	 Großkrotzenburg, Pfarrkirche St. Laurentius  
Deckenmalerei von Eberhard Münch
Lucas Mangelmann

	 90	 Die Neue Stadt –  
St. Peter und Paul, Oberrodenbach
Tobias Kammerer

	 95	 Neugestaltung des Paradiesportales ,  
der Paradiesvorhalle und der Roten Pforte 
am Paderborner Dom
Tobias Klodwig

	 104	 Verzeichnis der Autoren, Künstler  
und Architekten

alte und neue Kunst
Band 51 · 2020

Periodische Berichte des
Vereins für Christliche Kunst 
in den Bistümern der 
Kirchenprovinz Paderborn e.V.,
Paderborn · Erfurt · Fulda · Magdeburg
Herausgeber, © 2020

Die Abbildungen in diesem Band wurden,  
wenn nicht anders angegeben, von den Autoren  
bzw. von den Künstlern zur Verfügung gestellt.

Druck, Verarbeitung  
Grafisches Centrum Cuno, Calbe

Design 
onebreaker.de, Paderborn

Adresse
Verein für Christliche Kunst e.V.
Domplatz 3 · 33098 Paderborn
www.verein-christliche-kunst.de

33



Vorwort

Verehrte Mitglieder des Vereins für  
Christliche Kunst und Freundinnen und 
Freunde der kirchlichen Kunst,

dürfen wir so im Jahr 2020 das Vorwort von 
Band 51 alte und neue Kunst beginnen?
Ein Jahr, in dem die Katholische Kirche in 
Deutschland einen Synodalen Weg gestar-
tet und wie die Medien verkünden, die Zahl 
der Kirchenaustritte einen Höchststand 
erreicht hat.

Wir können hier die vier Themenfelder des 
genannten Weges nicht ausbreiten; auf den 
ersten Blick liegen sie mit Machtmißbrauch, 
Zölibat, Sexualmoral und die Rolle der Frau, 
offensichtlich tagesaktuell, scheinbar abseits 
der Inhalte, die wir Ihnen mit dieser Aus-
gabe von alte und neue Kunst vorlegen. 
Scheinbar? 

Das Redaktionsteam gelangte beim 
Sammeln der Themen schnell an die Frage: 
erreichen wir nicht nur mit Worten, sondern 
auch mit den Künsten von heute die mal 
mehr, mal weniger gläubigen Menschen 
unserer Zeit? Sind Glaubensinhalte und 
christliche Werte mit engagierten Künstlern 
und Architekten heute zu vermitteln? Lei-
sten sie mehr als einen dekorativen Beitrag 
in der Verkündigung, im Dialog mit den 
Menschen vor unseren Haustüren?

Zwei Beiträge aus unserer Tagung in Erfurt 
2018 wurden uns dankenswerter Weise zur 
Verfügung gestellt und geben Anstöße zum 
Thema, erneut gerahmt von zahlreichen 
Praxisbeispielen. Ob mit ihnen, der Frucht 
der Arbeit von Restauratoren, Künstlern und 
Architekten, Beiträge zu Kontinuität wie 
Aktualität unseres Glaubens geleistet wer-
den, ob damit verlorenen Schafen nach
gegangen wird oder der Verkündigung an 
Jung und Alt ein wichtiger Impuls geschaf-
fen wird? Wir übergeben die Frage hiermit, 
nicht zum ersten Mal, zu Ihrer Prüfung, gern 
auch hier und da zur Erbauung.

Anlässlich der letzten Generalversammlung 
mussten wir leider protokollieren, dass  
Dr. Peter Ruhnau die Schriftleitung nach 
dreiundzwanzig erfolgreichen Jahren 
verlässt. Der Dank, sicher auch in Ihrem 
Namen, und ein Vergelt’s Gott, mögen nicht 
nur Worte sein. Sie kommen von Herzen.  
Er hat immerhin die letzten 13 von 50 Aus-
gaben in Inhalt und Präsentation bearbeitet 
und auf hohem Niveau weiterentwickelt,  
für den Nachfolger ein anspruchsvolles 
Päckchen! Wir hoffen auch in Zukunft noch 
auf seine anregende Begleitung.  

Prälat Theodor Ahrens, Vorsitzender
Dr. Burghard Preusler, Schriftleiter

5﻿4 ﻿



Der Schauspieler Gustav Knuth († 1987) 
erzählte einmal von einem seiner Berufs
kollegen folgende Anekdote: Dieser sei 
eines Abends – leicht alkoholisiert – auf die 
Bühne gekommen und habe nicht in seine 
Rolle hineingefunden. Mehrfache Hilfs
bemühungen der Souffleuse waren vergeb-
lich. Schließlich rief er ihr verzweifelt zu: 
„Keine Einzelheiten bitte! Welches Stück?“

Angesichts der gegenwärtigen Situation 
des Christentums hierzulande und seiner 
schwindenden Auskunftsfähigkeit könnte 
diese verzweifelte Frage eigentlich auch auf 
uns Christen passen. Uns ist irgendwie die 
Mitte des Glaubens aus dem Blick geraten. 
Die Erörterung von Bedenken und die Dis-
kussion über Einzelprobleme dominieren. 
Man hört kaum die Frage: Worum geht es 
eigentlich, wenn wir uns bei unserer Welt- 
und Lebensdeutung auf Jesus Christus 
berufen? Was ist die zentrale Mitte dessen, 
was wir Evangelium, „Frohbotschaft“, 
nennen? 

nicht schon darüber!“  Es ist wie mit Streit-
hähnen, die sich auf dem Weg zum Gericht 
befinden und immer noch miteinander 
zanken: „Wenn ihr euch nicht schnellstens 
einigt, wird es bald zu spät sein. Dann wer-
det ihr unerbittlich mit den Konsequenzen 
rechnen müssen!“ Und jeder Hörer damals 
wusste, wie es in einem antiken Schuld
gefängnis zugeht. 

Wir spüren: Die biblische Sprache geht 
sofort zur Sache, besonders auch die Spra-
che Jesu  mit ihren oft drastischen Gleich-
nissen und Bildworten. Diese Sprache will 
den Hörer packen. Sie will ihn zur Besin-
nung, zur Lebensumkehr bringen. Sie will 
aus verstockten Egoisten „Reich-Gottes-
Anwärter“ machen.

Es ist nicht verwunderlich, dass Kunst voll 
von biblischen Anspielungen ist, sowohl in 
Literatur als auch bildender Kunst, und zwar 
nicht nur aus der Vergangenheit. Nein, auch 
heute! Natürlich – meist gegen den Strich 
gebürstet, meist weit weg von kirchlich 
korrekter Auslegung. Aber bei vielen Künst-
lern ist einfach das Gespür da: Dieser Jesus 
ist ein faszinierendes Sprachgenie. Die Bibel 
mit ihrer bildreichen Sprache ist ein Kultur-
ereignis. Diese scheinbar so fernen Texte 
aus uralten Zeiten haben es in sich. 

Homilie von Bischof em. Joachim Wanke 
bei der Andacht anl. der Tagung des Vereins für christliche Kunst in den Bistümern  
der Kirchenprovinz Paderborn am 26.10.2018 im Dom zu Erfurt.  
Lesetexte: Eph 4,1-6;  Lk 12,54-59

Bei Podiumsgesprächen zwischen Religions-
vertretern vor laufender Kamera habe ich 
manchmal den Eindruck: Die christliche 
Stimme schneidet meist schwächer ab, sei 
es, dass sie vor lauter Einzelheiten nicht zur 
eigentlichen „Sache“ kommt, sei es, dass 
man am Ende nicht genau weiß, ob er oder 
sie selbst an das glaubt, wonach andere bei 
uns fragen. Ein Hindu, ein Moslem, selbst 
Buddhisten oder gar Agnostiker wirken oft 
überzeugender, zumindest verständlicher, 
wenn sie ihre Meinungen auf den Punkt 
bringen. Ich gebe zu: Das ist ein subjektiver 
Eindruck und gilt beileibe nicht von jedem, 
der sich öffentlichen Religionsdialogen 
stellt. Denn das ist ein durchaus heikles 
Medienformat. 

Unsere beiden Schrifttexte vom heutigen 
Tag – die Sätze aus dem Epheserbrief und 
die Bildreden Jesu aus Lukas 12 sind dage-
gen Beispiele für zupackende Sprache.  
Wer das hört, weiß sofort, woran er ist. 
Christlicher Lebensstil? Die Antwort des 
Epheserbriefes: „Ertragt einander in Liebe!“ 
Man möchte das heute auch so manchen 
Vereinen oder Parteien zurufen! Immerhin: 
Der Briefautor scheint zu wissen, wie es 
manchmal, auch damals schon, in christ-
lichen Gemeinden zugeht! Sein Rat zielt auf 
die Mitte. Zur Einheit gehört auch das 
gegenseitige Sich-Ertragen!

Und die zwei Bildworte Jesu? „Die Wetter-
lage könnt ihr deuten. Warum nicht die 
Zeichen der Zeit?“ Und dazu passend die in 
ein Gerichtsbild verpackte Mahnung (als ob 
uns hier ein zeitgenössischer Klimaforscher 
aus Potsdam ins Gewissen redet): „Ihr habt 
nicht mehr viel Zeit! Es ist 5 vor 12, wenn 

Ihre Aufmerksamkeit als Verein für christ-
liche Kunst dient diesem wichtigen Anlie-
gen: der Resonanz der biblischen Botschaft 
im Umfeld der Künste in Vergangenheit und 
Gegenwart nachzugehen – wie etwa heute 
mit der Thematik „Kontroverse und Kompro-
miss“  in nachreformatorischer Zeit. Allein 
unser Erfurter Dom, aber auch viele künst
lerische Zeugnisse aus dieser Stadt Erfurt 
und dem weiten Thüringer Land „sprechen“ 
eindrücklich vom Ringen um die Mitte des 
Evangeliums damals. Diese Zeugnisse zu 
erschließen, sie für das Heute verständlich 
zu machen und so zu helfen, aus dem 
überkommenden Glaubenserbe ein neues 
Angebot für unsere Zeitgenossen zu 
machen: Das lohnt durchaus eine gemein-
same Anstrengung, für uns als Kirche(n) in 
ökumenischer Gemeinsamkeit, aber auch 
speziell auf der Basis Ihres je persönlichen 
Mitwirkens im Verein christliche Kunst in 
unserer Kirchenprovinz. Dafür danke ich 
Ihnen sehr herzlich. Diesem Tag heute 
erbitte ich Gottes Segen und mancherlei 
geistliche „Früchte“. Amen.

76 H o m i l i e  v o n  B i s c h o f  e m .  J o ac h i m  Wa n k e 6



Über alles können wir reden, wie man oft 
sagen hört. In der Tat lässt sich über alles 
auch ohne Schwierigkeiten sprechen, selbst 
dort, wo man früher Hemmungen hatte und 
schamhaft schwieg. Über religiöse Fragen zu 
sprechen, fällt vielen heute jedoch schwer. 
Erik Flügge, der ein Buch mit dem Titel  
„Der Jargon der Betroffenheit“ schrieb (2016, 
siebte Auflage), fragte mit Blick auf die kirch-
liche Sprache: „Warum fürchten wir uns davor, 
sprachlos zu sein? Warum halten so wenige es 
aus, sich nicht in eine Formel zu flüchten, die 
das existentielle Elend übertüncht und ver-
sucht, es mit ein bisschen nettem Dekor zu 
verzieren?“

In seinem Roman „Halbzeit“ schrieb Martin 
Walser schon im Jahre 1960: „Mit Lissa in der 
Kirche … Die feierliche Amtssprache in der 
Kirche klang fremd. Kunstgewerbe-Vokabular. 
Luft aus einem Föhn. Glauben die Frommen, 
Gott höre sie nur, wenn sie beten, er habe keine 
Ahnung von den Worten, die sie sonst denken 
und sagen? Man kann sich nicht vorstellen, 
dass der Pfarrer erlebt hat, was er in der Predigt 
erzählt. Mein Leben ist in der Gebetssprache 
nicht mehr unterzubringen. Ich kann mich 
nicht mehr so verrenken.“ Und der Theologe 
Eberhard Jüngel stellt fest: „Gott“ – das ist 
einst ein anspruchsvolles Wort gewesen. 
Außerhalb eines bestimmten engen religiösen 
Rahmens wird es kaum noch einigermaßen 
ernsthaft beansprucht. Geschieht dies gleich-
wohl einmal, entsteht alsbald peinliche Verle-
genheit. (in: „Gott als Geheimnis der Welt“, 
1976).“

Eine andere Sprache?

Offenbar hat sich „die Lebenswelt“ so 
gewandelt, dass sich andere Erfahrungen 
als die der Religion und des Glaubens in 
den Vordergrund drängen, so dass die 
Religion stumm bleibt und ihre Sprache 
verloren hat in den Gesprächen, die uns 
wichtig sind. Da sind fast nur noch Erinne-
rungen, blasse Erinnerungen wie auf alten 
Fotos, die nur noch sagen: So ist es gewe-
sen. „Eine Kirche ist zur Erinnerung da … 
Jesus hat vor zweitausend Jahren gelebt … 
Der Vater von Jesus ist hunderttausendmal-
millionen Jahre alt.“ ,heißt es in dem Kinder-
buch „Birne kann alles“ (Günter Herburger, 
1974).

Nicht nur unsere Sprache hat sich verän-
dert, vielmehr auch, wie wir uns selbst, die 
Welt und das Leben in ihr sehen. „Alles, was 
sich überhaupt sagen lässt, lässt sich klar 
sagen; und wovon man nicht reden kann, 
darüber muss man schweigen“, meinte der 
Philosoph Ludwig Wittgenstein (1889–1951). 
Doch im selben Tractatus schrieb er auch: 
„Es gibt allerdings Unaussprechliches. Dies 
zeigt sich, es ist das Mystische.“ Wittgensteins 
Aussage ist sehr kurz und schwer deutbar. 
Allerdings könnte sie einen Weg weisen zu 
einer Erfahrung, die eine andere Sprache 
verlangt. In seiner Rede anlässlich der Ver-
leihung des Friedenspreises des deutschen 
Buchhandels (2001) wies Jürgen Habermas 
darauf hin, dass religiöse Erfahrungen sich 
nicht ohne Rest in säkulare Sprache über-
setzen lassen, sonst würde sich unsere 
Vernunft überfordern, und am Ende 
verzweifle sie an sich selbst.

Vielleicht hat ja die Kunst noch Möglich-
keiten, wo man sonst sprachlos wird, und 
vielleicht ist der „Bildakt“ genauso ursprüng-
lich wie der „Sprachakt“. Nicht zufällig haben 
sich die Religion und auch die Kirche in der 
Sprache der Kunst ausgedrückt. Denn die 
Kunst gebe nicht das Sichtbare wieder, sie 
mache vielmehr sichtbar, meinte der Künst-
ler Paul Klee (1879–1940). Dort, wo die Kir-
che Räume für den Gottesdienst baute, die 
Altäre und Wände mit Bildwerken in Stein, 
auf Holz und in Glas ausstattete, bediente 
sie sich deshalb auch der Sprache der Kunst. 
Freilich scheint das Verhältnis von Kunst 
und Kirche oft genug gestört zu sein, vor 
allem, seitdem die Kunst sich als autonom 
versteht, was auch immer das bedeuten 
mag. In seinem großen Werk „Bild und Kult 
– Eine Geschichte des Bildes vor dem Zeitalter 
der Kunst“ zählt Hans Belting die Bildwerke 
in den gottesdienstlichen Räumen jeden-
falls nicht zur Kunst im gegenwärtigen 
Verständnis.

Eine neue Sprache der Kunst  
für die Kirche

Manchmal scheinen die Bildwerke auch aus 
den „modernen“ und historistischen Kirchen 
ausgewandert zu sein, so dass die Räume 
kahl und leer wirken. Denn seit dem 
Zweiten Vaticanum verstummen nicht die 
Klagen über leer geräumte Kirchen.  
„Mancher mag den Eindruck gewinnen, dass 
unsere Kirchen zuweilen sogar „gottleer“ 
geworden sind. Es ist womöglich diese nur 
schwer zu ertragende Leere, die gefüllt werden 
muss“ (Deutsche Bischofskonferenz: Räume 
der Stille, 2003). Romano Guardini jedoch 
wies darauf hin, dass auch und gerade die 
Leere selbst ein Bild sein könne, denn „Sie 
verhält sich wie das Schweigen zum Wort, … 
drückt aus, was über Gestalt und Begriff geht“  
(Guardini 1956).

Religiöse Sprachlosigkeit und die Kunst in der Kirche
Theodor Ahrens

Leeres, altes, sprachloses Gotteshaus: St Georgen, Wismar

8 9R e l i g i ö s e  S p r ac h lo s i g k e i t  u n d  d i e  K u n s t  i n  d e r  K i r c h e8



1955 schon baute Emil Steffann in München 
für das Oratorium eine Kirche, welche, 
durch die liturgische Bewegung beeinflusst, 
als großer, leerer Raum wirkt, der die zum 
Gottesdienst versammelte Gemeinde 
umgibt. Nur der Altar im Zentrum, das Vor-
tragekreuz, der Priestersitz und eine große 
Marienfigur ziehen die Blicke auf sich. Das 
große, leere Rund der Apsis wird vielleicht 
zum Zeichen für das Geheimnis des nicht in 
ein Bild zu fassenden Gottes.

„Kunst gibt nicht das Sichtbare wieder“, 
schrieb Paul Klee. Und der Theologe Johann 
Baptist Metz meinte, Religion heiße Unter-
brechung. Von solchen Unterbrechungen 
und ganz neuen Gestalterfindungen zeugen 
zum Beispiel viele moderne Kirchenfenster.

1983 schuf Georg Meistermann (1911–1990) 
das Mittelfenster für die Apsis von St. 
Gereon in Köln. In leuchtend weißem Licht 
stürzt zwischen einem dichten Netz von 
Linien farbiger Gläser die Symbolgestalt des 
Geistes herab. Man hat den Eindruck, auf 
den Durchbruch aus einer anderen Welt zu 
schauen. Da wird nichts einfach abgebildet, 
sondern eine neue Gestalt für Unsagbares 
erfunden. Die wahrnehmbare Realität wird 
gleichsam verwandelt und verdichtet. 
„Sende aus deinen Geist und du wirst das 
Angesicht der Erde verwandeln“, heißt es in 
einem liturgischen Text.

Hans Kaiser (1914–1982) schuf 1962 für  
St. Patroklus in Soest ein Glasfenster, das an 
die Schöpfung erinnern soll. Man kann die 
Entstehung der Welt aus der Sicht der 
Naturwissenschaft beschreiben und natura-
listisch erklären, von Schöpfung jedoch 

St. Laurentius, München

Fenster von Georg Meistermann in St. Gereon, Köln, mit der 
Darstellung des Heiligen Geistes, 1983

Fenster von Hans Kaiser in St. Patroklus, Soest, mit einer 
Abstraktion der Schöpfung, 1962

Vor dem Hintergrund solcher Sehgewohn-
heiten irritiert das Glasfenster von Hans 
Kaiser. Er erfindet eine ganz eigene neue 
Bildsprache, die nichts Sichtbares abbildet: 
Ein warmer, in vielen Splittern und Rotvaria-
tionen leuchtender Strom durchquert die in 
waagerechten Wellen verlaufenden blau-
violetten Gläser. Sieben goldschimmernde 
Punkte (die sieben Tage des ersten Schöp-
fungsberichtes der Bibel) strahlen aus dem 
roten Strom des Lichtes hervor, und die 
Grafik der schwarzen Windeisen findet ihr 
Zentrum in einem Kreis oben im Fenster. 
Eine abstrakte Bildsprache sucht hier das 
Unaussprechliche in eine Suchbewegung zu 
fassen. Was ist auch der Glaube anders als 
eine solche Suchbewegung.

Ebenfalls von Hans Kaiser stammt auch das 
große Fenster in einer Kapelle der Bonifa
tiuskirche in Dortmund (1967). Es zeigt
sprühende Farben, wie zersplittert in 
unendlichen Rotvariationen. Verwirbelt 

redet nur der Glaube. Und die Bilder der 
Kunst weisen entsprechend in andere 
Räume als nur in Weltenräume. Mittelalter-
liche Darstellungen der Schöpfung bildeten 
oft die sichtbaren Dinge ab, die man wie-
dererkennen konnte und malten dann über-
groß das Bild des Schöpfers daneben. 

1110 R e l i g i ö s e  S p r ac h lo s i g k e i t  u n d  d i e  K u n s t  i n  d e r  K i r c h e R e l i g i ö s e  S p r ac h lo s i g k e i t  u n d  d i e  K u n s t  i n  d e r  K i r c h e



steigen sie auf aus dunklen blau-violetten 
Gläsern, verfärben sich zu gelben und grü-
nen Farbtönen, um sich endlich nach oben 
in leuchtendes Weiß zu verwandeln. Der 
Betrachter, der in dem schmalen Kapellen-
raum steht, wird gleichsam in diesen 
glühenden Farbenrausch hineingezogen. 
Ein solches Fenster könnte sich auch in 
profanen Räumen befinden, vielleicht im 
Treppenhaus eines großen Verwaltungs
gebäudes. Eine spezifisch religiöse Sprache 
scheint es nicht zu sprechen. Aber an sei-
nem Ort, in der Kapelle, hinter einem Taber-
nakel, spricht es doch von etwas anderem. 

Catrin Lorch: Würden Sie sagen, dass Kirche 
und Kunst wenig Berührungspunkte haben? 

Carmen Matery-Meding: Vor 1900 war die 
katholische Kirche ein wichtiger Auftrag-
geber für Künstler, vielleicht sogar eine 
Basis für Kunstentwicklung. Mit Einzug der 
modernen Kunst, war die kirchliche Akzep-
tanz dann oft nicht mehr gegeben.  

Später, ab den 1960er Jahren, haben sich 
die Künstler im Gegenzug von der Kirche 
distanziert. Daher gibt es in der Tat, aus 
meiner Sicht, zu wenig Berührungspunkte 
zwischen Kirche und zeitgenössischer 
Kunst. In der Architektur gab es eine 
solche Abspaltung in dieser Form nicht.  
In der Vergangenheit sowie in der Gegen-
wart bildet hervorragende Architektur 

Im Gespräch: Kunst und Kirche - wer braucht wen?

Das Gespräch findet auf der oberen Tribüne der evangelischen Immanuel-Kir-
che in Köln-Stammheim statt, die von dem britischen Architekturbüro Sauer-
bruch-Hutton gebaut wurde. Anstelle von Bänken oder Stühlen sitzt man dort 
direkt wie in einem Amphitheater auf sehr hohen und tiefen Stufen, der Blick 
geht in den offenen Kirchenraum, dessen Wände, Boden und Decke mit hellen 
Brettern verschalt sind. Obwohl der Neubau schon vor sieben Jahren einge-
weiht wurde, riecht es immer noch nach frischem Holz. Die Altarwand ist mit 
kleinen Stäben in bunten Farben gegliedert - bis auf das Kreuz fehlt der Kirche 
aller Schmuck. Ein schlichter Tisch ist der Altar, es gibt auch keine Gemälde 
oder Skulpturen.  

Carmen Matery-Meding - Diözesanbaumeisterin und 
Leiterin des Bereiches Bauen im Erzbischöflichen  
Generalvikariat Paderborn

Dr. Johannes Stahl - Kunsthistoriker, Kurator und  
Kunstvermittler

Moderation: 
Catrin Lorch 

- Kunsthisto
rikerin und 

Redakteurin der 
Süddeutschen 

Zeitung

Fenster von Hans Kaiser in St. Bonifatius, Dortmund, 1967

Der Ort eines Kunstwerkes gehört eben mit 
zu seiner Deutung. Wie Moses vor dem 
brennenden Dornbusch, entdeckt man erst 
an diesem Ort in der Sakramentskapelle, 
dass man sich auf anderem Boden befindet 
und einem anderen Phänomen gegenüber-
steht. Und die farbigen Glassplitter begin-
nen eine Sprache zu sprechen, die ihr 
Repertoire der „normalen“ Sprache 
entnimmt und doch normale Sehgewohn-
heiten unterbricht, eine Erinnerung an 
Moses. der neu zu sehen und zu hören 
begann. 

Denn „Kunst gibt nicht das Sichtbare wieder, 
sondern macht sichtbar.“  

1312 R e l i g i ö s e  S p r ac h lo s i g k e i t  u n d  d i e  K u n s t  i n  d e r  K i r c h e 13



und Kirche oft ein ´erfolgreiches Gespann´. 
Die Kirchen-Architektur hat es in die 
Moderne geschafft, die christliche Kunst 
leider viel zu selten. Voraussetzung sind in 
beiden Bereichen natürlich konkrete Auf-
träge. Sind die Mittel dafür nicht gegeben, 
braucht es keine theoretische Diskussion. 

Catrin Lorch: Braucht die Kirche denn 
Visualisierung? 

Carmen Matery-Meding: Visualisierungen 
helfen, schwierige Themen zu veranschau-
lichen. Es stellt sich die Frage, wie diese 
heute aussehen können? In der Vergan-
genheit, als die technische Möglichkeit der 
Bild-Reproduktion noch eingeschränkt 
war, gab es im Gegensatz zu heute wenige 
bildliche Darstellungen im Alltag der Men-
schen. Vielleicht ist dies eine von vielen 
Erklärungen, warum die ´alte christliche 
Kunst´ mit Bildern gut funktioniert hat. 
Aktuell werden über digitale Medien 4,5 
Milliarden Fotos täglich verschickt. Diese 
Flut an Visualisierung bedeutet, dass Men-
schen einer Bild-Überreizung ausgesetzt 
sind. Glaubensthemen benötigen daher 

vielleicht eine andere Art von möglicher 
Sichtbarmachung. 
Johannes Stahl: Wenn sich diese Visuali
sierungen wehren können, ja. Mir fällt da 
Ramm-Ell-Zee ein. Ein Künstler und  
Graffiti-Theoretiker, der gesagt hat, die 
Buchstaben haben angefangen, sich zu 
bewaffnen - weil sie immer wieder miss-
braucht wurden. Die Enden von bestimm-
ten Buchstaben wurden dann ja häufig 
Pfeile im Graffiti. Ein wenig kryptischer 
sind die Buchstaben auch. 

Catrin Lorch: Wie sind Sinneswahrneh-
mungen da einzuordnen? Ist es wichtig, 
dass die Sinne von der Kirche auch  
angesprochen werden sollen? 

Johannes Stahl: Ich glaube, die Sinne 
auszublenden ist gar nicht möglich. Die 
Frage ist aber, ob mit dem Wahrnehmen 
auch gleich eine Deutung verbunden sein 
muss, oder ob die Wahrnehmung erst 
einmal auch für sich stehen kann. Wenn 
ich an Weihrauch denke, ist das ein 
Geruch, der eher im Hintergrund wirksam 
ist. Über die Bedeutung macht man sich 
zunächst keine Gedanken. Aber für die 
Wahrnehmung in der Kirche ist es wichtig, 
dass es solche Sinneseindrücke gibt, nur 
stellt sich die Frage ist, wie eng geführt ihr 
Sinn ist. Wenn man Weihrauch einfach nur 
auf die drei heiligen Könige zurückführt, 
die ihn als Gabe mitgebracht haben, dann 
ist dann eine sehr fest genagelte Symbo-
lik. 

Catrin Lorch: Würde man das Empfinden 
von Transzendenz denn auch heute noch 
am ehesten in der Kirche erwarten? Oder 
andernorts? 

Carmen Matery-Meding: Einer der Grund-
vollzüge der Kirche ist Evangelisierung, 
das heißt, das Thema der Transzendenz ist 
Bestandteil des christlichen Glaubens. Die 
Säkularisierung hat das Bild eines in der 

Ramm-Ell-Zee: Letter B signoverture, 1985, Epoxyd und 
Spray auf Leinwand, 17 x 25 cm; Privatsammlung

Ludwig Ehrler: Gestaltung der Kirche St. Maria in Tripkau (Amt Lüneburg), 1996-98

1514 I m  G e s p r äc h :  K u n s t  u n d  K i r c h e  -  w e r  br  au c h t  w e n ? I m  G e s p r äc h :  K u n s t  u n d  K i r c h e  -  w e r  br  au c h t  w e n ?



Welt wirkenden Gottes teilweise aufgelöst. 
Da viele Menschen jedoch spüren, dass es 
nicht auf alles wissenschaftliche Antwor-
ten gibt, bleiben unsere Fragen zu Leben 
und Tod weiterhin aktuell. Der Esoterik-
Markt boomt, die Sehnsucht nach Fragen 
zur Transzendenz scheint ungebrochen. 
Wenn Menschen die Bereitschaft mitbrin-
gen, sich einzulassen, kann Kunst und 
Architektur nicht nur berühren, sondern 
vielleicht zu einem Erkenntnisgewinn 
führen, der nicht direkt verstanden und 
ausgesprochen werden kann. Wenn dies in 
unseren Kirchenräumen passiert, wäre ich 
glücklich! 

Catrin Lorch: Passen denn die alten  
Bilder noch – oder brauchen wir neue 
Symbole oder eine neue Bildsprache? 

Carmen Matery-Meding: Die katholische 
Kirche hat immer mit Bildern und Symbo-
lik gearbeitet - und das ist auch eine 
Stärke. Wenn ein gläubiger Mensch sich 
mit einem Kunstwerk auseinander-setzt, 
wird er etwas anderes entdecken als ein 
nicht gläubiger Mensch. So viele Men-
schen wie es gibt, so viele unterschied-
liche Berührungspunkte gibt es zwischen 
Menschen und Kunstwerken. Vielleicht ist 
die Antwort das Zulassen von Vielfalt, 
vielleicht müssen wir mehr wagen, mehr 
ausprobieren? 

Catrin Lorch: Findet man in der Kunst 
denn überhaupt noch die Beschäftigung 
mit der Transzendenz? 

Johannes Stahl: Wird über Transzendenz 
gesprochen? Mehr als genug. Bruce 
Nauman schreibt in eine Arbeit hinein: 
„The true artist helps the world by revea-
ling mystic truths“, der wahre Künstler hilft 
der Welt, indem er mystische Wahrheiten 
enthüllt. Das ist ein Satz, der ist wie in 
Stein gemeißelt, als Aufgabenbeschrei-
bung für den Künstler, das Transzendente 

möglich zu machen. Für seinen Partner, 
also den, der es anschaut. Das ist leicht 
gesagt, aber schwer zu tun. Weil transzen-
dente Inhalte sich an immer wieder neue 
Menschen wenden. Konstantin ist im 
Traum erschienen, dass er im Zeichen des 
Kreuzes siegen wird. Und es ist wichtig 
über die Symbolik des Kreuzes zu spre-
chen, weil es ein starkes und einfaches 
Symbol ist. Es steht in seiner Einfachheit 
aber auch für Vielfalt. Und mir fällt da der 
Künstler Ludwig Ehrler ein, der einen 
ganzen Kirchenbau in dem kleinen Dörf-
chen Tripkau, rechts der Elbe, als Muster 
mit Kreuzen überzogen hat – nur die Fach-
werkbalken nicht. Eine Art Übererfüllung 
des Solls.

Catrin Lorch: Früher war die Kirche das 
beherrschende Bauwerk in einer Stadt, 
heute geht man eher ins Museum. Ich 
meine das nicht touristisch, sondern 
auch dann, wenn man Fragen hat zur 
eigenen Identität, zum Ort, zur Zeit. Sie 
führen Besucher durch das Kölner 
Museum Kolumba – das in unmittelbarer 
Nähe zu großen Museen, aber auch dem 
Dom liegt. Dennoch wird es auch als 
spiritueller Ort wahrgenommen. 

Johannes Stahl: Das Angebot, das in die-
sem Museum besteht, ist ja eigentlich ein 
Angebot, offen zu schauen. Ohne gleich 
eine Deutung aufgedrückt zu bekommen. 
Und wenn man das wahrnimmt landet 
man eigentlich notgedrungen bei der 
Frage, was über das vorab Gewusste 
hinaus gehen könnte. Und inwieweit man 
selbst involviert ist. 
Carmen Matery-Meding: Weder Glaube 
noch Kunstverständnis fällt vom Himmel. 
Beides beginnt mit der Beschäftigung 
damit. Kirchenbesuche waren in vielen 
Familien noch zu meiner Kindheit obliga-
torische Sonntagspflicht. In Bildungs
familien werden heute die Kids nicht mehr 
zum Gottesdienst mitgenommen, sondern 

Joseph Beuys, ohne Titel, 1971, Munitionskiste mit Kreuz und Sonne (1947/48), Fichtenstamm und Berglampe (1953), 
 Köln, Museum Kolumba

zu Museumsbesuchen genötigt. Kunst 
braucht den Schutz der Museen, sowie 
Glaube den Schutz von Kirche benötigt. In 
den zahlreichen Diözesanmuseen wird die 
gemeinsame Vermittlung von Kunst und 
Religion als Chance gesehen. 

Catrin Lorch: Zögert die Kirche einfach? 
Oder hat sie sich von expliziten Aussagen 
verabschiedet? Ist Sprachlosigkeit viel-
leicht auch eine Stärke? 

Johannes Stahl: In der Literatur zu Joseph 
Beuys taucht häufig der Begriff der „Frag-
Thesen“ auf. Das gefällt mir, weil es die 
These mit der Möglichkeit der Frage ver-
knüpft, das wird von Religionen ja auch 
schon ausgeübt. Dass man sagt: Bevor wir 
bindende Wahrheiten vorformulieren, 
überlegen wir erst einmal, welche Frage 
das sein könnte, die uns zu einer Wahrheit 
führt. 

1716 I m  G e s p r äc h :  K u n s t  u n d  K i r c h e  -  w e r  br  au c h t  w e n ? I m  G e s p r äc h :  K u n s t  u n d  K i r c h e  -  w e r  br  au c h t  w e n ?



Sondern das Bemühen, die Fragen in 
unserer Zeit zeitgemäß zu stellen. 

Carmen Matery-Meding: Kunst braucht der 
Kirche keine Anregungen zu liefern, sie tut 
es automatisch, wenn sie politisch wird, 
Missstände anklagt und sichtbar macht. 
Sie beschäftigt sich zudem mit Themen 
wie Liebe, Hass, Trauer, Angst, Hoffnung 
etc. Es gilt also, das Misstrauen abzulegen! 

Catrin Lorch: Was kann denn der Gewinn 
einer Zusammenarbeit sein? Für die 
Kirche und die Kunst? 

Carmen Matery-Meding: Religion und 
Kunst sind Gegenpole zum Optimierungs-
wahn unserer Gesellschaft. Auch können 
beide keine einfachen Antworten oder 

Lösungsvorschläge bieten. Ich weiß auch 
nicht, ob es den Begriff von der christ-
lichen Kunst überhaupt noch braucht.  
Ob man nicht anerkennen muss, dass jede 
politische oder kritische Kunst dem Auf-
trag der Kirche entspricht? Eine enge 
Zusammenarbeit würde also naheliegen. 
Es war jedoch immer schwierig mit dem 
Dienstleistungsverhältnis zwischen Kunst 
und Kirche. Aber wem leistet denn jetzt 
die Kunst den Dienst? Großen Galeristen? 
Spekulationen? Ist das wirklich besser? 
Johannes Stahl: Das gemeinsame Problem 
für Kirchen und für Kunst ist die Verein-
nahmung. Das ist für Künstler schwer, der 
Begriff von der Freiheit der Kunst hängt 
sehr hoch und ist gar nicht einfach einzu-
lösen. 

Warnung vor einer Altarstufe

Catrin Lorch: Weil so eine Frag-These 
auch immer auf Dialog angelegt ist. 

Johannes Stahl: Man muss nicht das 
zweite vatikanische Konzil zitieren und die 
Auswirkungen auf die Kirchenbauten, um 
zu überlegen, wie könnte sich dieser 
Frage- und Antwortprozess noch anders 
gestalten. Wird der Altar wirklich irgend-
wann zu einem Tisch, möglicherweise 
einem runden Tisch - oder wird er zu 
einem Ort, der noch mit dem „Oben“ ver-
bunden ist? 

Catrin Lorch: Könnte man die Kunst denn 
auch als Anreger für die Kirche sehen? 
Nicht länger als Illustrator, als Übersetzer 
einer Botschaft in eine Bildsprache? 

Johannes Stahl: Ich habe für die Caritas 
Ausstellungen kuratieren dürfen und bei 
einigen Künstlern ein tiefsitzendes 
Misstrauen gegenüber der Kirche wahrge-
nommen. Schon weil die Kirche seit Jahr-
hunderten Aufträge vergeben hat, eben 
auch an Künstler - wie man schon in den 
1910er Jahren in aller Polemik lesen 
konnte - an „Künstler mit der flexibelsten 
Wirbelsäule“. Sie sollten die Aufgabe, die 
ihnen gestellt wurde, gut begreifen und 
nicht für eine eigene Position stehen.  
Nur wenn dieses tiefsitzende Misstrauen 
abnimmt oder verschwindet, dann stellen 
Künstler auch fest, dass es ernsthafte 
Fragen sind, die da an sie herangetragen 
werden. Dass Religionen sich ernsthaft für 
Kunst interessieren und es nicht um 
historischen Mummenschanz geht.  

Bruce Nauman: Window or Wall Sign, 1967, Neon, 150 x 140 cm, Otterloo, Kröller-Müller-Museum

1918 I m  G e s p r äc h :  K u n s t  u n d  K i r c h e  -  w e r  br  au c h t  w e n ? I m  G e s p r äc h :  K u n s t  u n d  K i r c h e  -  w e r  br  au c h t  w e n ?



Catrin Lorch: Ich möchte hier an eine 
Prozession erinnern, die der britische 
Künstler Jeremy Deller auf der fünften 
Manifesta-Biennale im Jahr 2004 in San 
Sebastian inszeniert hat. Alle Vereine, 
Gruppierungen, Clubs der Stadt - von 
den Sportvereinen und Kochclubs bis zu 
NGOs - waren eingeladen, sich an dem 
Festzug über den zentralen Boulevard zu 
beteiligen. Die Kunst hat einen Rahmen 
vorgegeben, der von der Bevölkerung 
dann ausgefüllt werden konnte. Und das 
Bild, das die Bewohner der Stadt abga-
ben, hat auf sie selbst zurück gewirkt – 
das Publikum bestand nämlich nicht nur 
aus der angereisten Kunst-Szene, son-
dern vor allem aus den Einheimischen. 

Carmen Matery-Meding: Die Gegenwarts-
kunst könnte eine Hilfe für die Kirche sein, 
die Relevanz des Glaubens für die Gegen-
wart zurück zu erobern. Damit mehr 
Menschen anzusprechen. Kunst kann ein 
Echo für den suchenden Menschen schaf-
fen, ähnlich wie es vielleicht manchem 
Gläubigen im Gottesdienst geht. 

Catrin Lorch: Die Frage ist sicher auch, 
wie man Künstler wieder für die Kirche 
interessieren könnte. 

Johannes Stahl: Mit geht ein gespraytes 
Strichmännchen aus dem Jahr 1982 von 
Harald Naegeli  durch den Kopf, das er auf 
das vermauerte Portal der ehemaligen 
Kirche Sankt Cäcilien in Köln gesetzt hat, 
die ja inzwischen das Schnütgen-Museum 
ist. Zu sehen ist ein Skelett, das die Arme 
ausbreitet - und mir ist nie klar geworden, 
ob es diese vermauerte Situation wieder 
aufmacht -  oder den Zugang verwehrt. 
Das Schicksal dieser Spray-Zeichnung ist 
sprechend: Zunächst wurde es übersprüht. 
Dann von Museumsrestauratoren wieder 
hergestellt, nur um wieder vollständig 
übersprüht zu werden. Der Künstler hat Harald Naegeli: ohne Titel, aus Kölner Totentanz, Graffiti 1982, erneuert 

sie dann noch einmal neu geschaffen - 
auch wenn er nicht glücklich mit der 
Zweitfassung war. Unterdessen ist dieser 
Tod ein wenig verblichen, aber auch die 
gesamte architektonische Situation hat 
sich verändert. Mittlerweile ist diese einst 
versteckte Ecke sehr gut von der Terrasse 
der Cafeteria im Rautenstrauch-Joest- 
Museum einsehbar. Und das Strichmänn-
chen sieht aus wie Kunst am Bau. Und die 
alte Frage bleibt: Verschließt er das Portal 
oder öffnet er etwas? 

Bildnachweis 
Ludwig Ehrler, Foto 
Kai loges + Andreas Langen; Johannes 
Stahl, Foto Oliver Gather, alle übrigen Fotos 
Johannes Stahl. © für Bruce Nauman und 
Joseph Beuys VG Bild-Kunst, Bonn 2020

Foto Carmen Matery-Meding: Sabrinity.com

2120 I m  G e s p r äc h :  K u n s t  u n d  K i r c h e  -  w e r  br  au c h t  w e n ? I m  G e s p r äc h :  K u n s t  u n d  K i r c h e  -  w e r  br  au c h t  w e n ?



Sprache, Selbst- und Fremdbilder unter  
konfessionellen Vorzeichen 
Die Kontroverse der altgläubig-katholischen und der reformatorischen Partei in Erfurt 

Andreas Lindner

Die von Luther mit seinem Thesenanschlag 
ausgelöste Entwicklung hatte sich seit der 
Leipziger Disputation von 1519 und endgül-
tig mit dem päpstlichen Bann und der 
Reichsacht gegen seine Person 1521 auf 
einen Punkt zubewegt, an dem die Beteili-
gten sich pro oder kontra entscheiden 
mussten. Der Konflikt lag seit 1521 offen und 
von der Kirche nicht mehr geschäftsmäßig 
eingrenzbar zu Tage. Die Wahrnehmung der 
Luthergegner durch seine Parteigänger 
speziell in Erfurt darzustellen, ist nur mög-
lich, wenn man dabei von der Selbstwahr-
nehmung der reformatorisch Gesinnten 
ausgeht. Und diese bestand darin, dass man 
der Meinung war, man habe eine ungefähr 
1000 Jahre verschüttete Wahrheit – die 
Wahrheit des Evangeliums wiederentdeckt. 
Diese Wahrheit spezifizierte sich in Luthers 
Erkenntnis der Rechtfertigung des Sünders 
allein aus Gnade, mit all den Verschie-
bungen, die diese Fokussierung innerhalb 
des gesamten Themenspektrums der Theo-
logie zur Folge hatte. Für die Anthropologie, 
die Christologie, die Soteriologie, die Ekkle-
siologie und die Liturgie. Der markanteste 
Punkt ist dabei sicher Luthers Erkenntnis, 
dass der Papst der Antichrist sei, zuerst 
privat geäußert im Dezember 1518. Ende 
März 1519 machte er diese Anschauung im 
ersten Heft seiner Psalmenstudien Operatio-
nes in Psalmos auch öffentlich. Gemeint war 
dabei aber nicht eine personale Identifizie-
rung des damaligen Amtsinhabers Leo X. als 
Antichrist, sondern gemeint waren das Amt 
und die Institution als solche. Luther sah in 
ihnen das Instrumentarium, mit dem der 
Antichrist seit dem frühen Mittelalter ver-
suchte, die Kirche Gottes zu zerstören und 
die Erfüllung des Bibelwortes 2 Thess 2,4:

„Er ist der Widersacher, der sich erhebt über 
alles, was Gott oder Gottesdienst heißt, so 
dass er sich in den Tempel Gottes setzt und 
vorgibt, er sei Gott.” Die Leipziger Disputa-
tion wurde dann zum Meilenstein der Ent-
wicklung. Eck versuchte Luther mit seinen 
ekklesiologischen Ansichten in die hussi-
tische Ecke zu drängen und ihn so unab-
weisbar zum Ketzer zu stempeln. Luther 
nahm die Hussitenkeule an und bestritt die 
göttliche Rechtsgrundlage für den Primat 
des Papstes ebenso wie für die Beschlüsse 
von Konzilen und deren Irrtumslosigkeit.

Aus dieser Grundhaltung einer Überlegen-
heit in der Erkenntnis der Wahrheit heraus 
agierten die Reformatoren überall und 
wurden deshalb auch überall von der 
Gegenseite als „Ketzer“ eingestuft. Das war 
in Erfurt nicht anders. Wobei man sich nicht 
über das Papstamt stritt sondern über The-
men, die dem Umstand geschuldet waren, 
dass die beiden Führer der Reformation in 
der Stadt Johannes Lang und Ägidius Mech-
ler ausgetretene Mönche waren; Lang 
Augustinereremit und Mechler Franziskaner. 

Sie hatten allerdings nie die Chance, eine 
vollständige Reformation der Stadt herbei-
zuführen. Denn Erfurt war seit den Amorba-
cher Zwangsverträgen von 1483 einge-
klemmt zwischen seiner Landesherrschaft, 
dem Erzbistum Mainz auf der einen Seite, 
und seiner Schutzherrschaft, dem Kurfür-
stentum Sachsen auf der anderen. Beide 
hatten die Stadt finanziell bis zum Bankrott 
ausgeblutet und damit die städtische Revo-
lution des „Tollen Jahres“ 1509 herbeige-
führt. Ihre Parteigänger standen sich seit-
dem im Gemeinwesen gegenüber. 

Prof Dr. Andreas Lindner bei seinem Vortrag am 26.10.2018 in Erfurt

Der Konflikt verschärfte sich im Gefolge der 
Reformation, da das Erzbistum katholisch 
blieb und das Kurfürstentum lutherisch 
wurde. Um nicht einer der beiden Seiten 
völlig unterworfen zu werden, musste der 
Magistrat einen Kurs fahren, der sich nicht 
ausschließlich für eine der beiden sich 
herausbildenden Konfessionen entschied. 
Das ist zur Genüge von der Erfurter Stadt-
geschichtsschreibung traktiert worden. 
Vergessen darf man auch nicht, dass Religi-
osität zum existentiellen Selbstverständnis 
der Zeitgenossen gehörte. Von einigen 
christentumsskeptischen Humanisten abge-
sehen, waren die Menschen in einem tiefen 
Glauben verwurzelt, entweder altgläubig 
oder lutherisch. Das galt für den Magistrat 
wie für die ganze Stadtbevölkerung. Deswe-
gen scheiterten alle Bemühungen der Evan-
gelischen, die Altgläubigen über eine oder 
mehrere Disputationen, wie in Nürnberg 
und Zürich geschehen, aus der Stadt zu 
drängen. Explizit geschah das mit Luthers 
Vorrede Allen frommen Christen zu Erfurt zu 
Justus Menius‘ Kampfschrift Wider den 
hochberühmten Barfüßer zu Erfurt Doktor 
Konrad Kling von 1527, der die Erfurter am 
Beispiel Nürnbergs zu einer radikalen Ent-

scheidung für oder gegen die Reformation 
aufforderte: 

„Denn es ist ja keiner Stadt gut, daß im Volke 
Zwietracht gelitten werde durch öffentliche 
Aufrührer und Prediger. Es sollte ein Teil wei-
chen, seien es die Evangelischen oder die Päpst-
lichen, wie Christus lehret (Matth. 10,14): ‚In 
welcher Stadt sie euch nicht hören wollen, da 
weicht von ihnen und schüttelt den Staub eurer 
Schuhe über sie.‘ Wer uns nicht hören will, von 
dem sind wir leicht und bald geschieden.“

Sie mussten sich im Gegenteil mit ihren 
Rom treu bleibenden Gegnern unter intel-
lektueller Waffengleichheit auseinanderset-
zen. Und hier gibt es in der Phase von 1520 
bis 1525 mit Bartholomäus Arnoldi von 
Usingen und von 1526 bis 1556 mit Konrad 
Kling oder Klinge zwei sehr beachtliche 
Protagonisten, denen seitens der Reforma-
toren neben Lang und Mechler noch 
Johannes Culsamer und Justus Menius 
gegenüberstanden. 

Der heftigste Widerstand kam in der Person 
des 1512 in den Augustinereremiten-
Konvent eingetretenen Professors in der 

2322 S p r ac h e ,  S e l b s t -  u n d  Fr  e m d b i l d e r  u n t e r   ko n f e s s i o n e l l e n  V o rz  e i c h e n S p r ac h e ,  S e l b s t -  u n d  Fr  e m d b i l d e r  u n t e r   ko n f e s s i o n e l l e n  V o rz  e i c h e n 



Artistenfakultät Bartholomäus Arnoldi von 
Usingen (um 1462-1532) aus Langs eigenem 
Haus. Er war mit seinen 60 Jahren damals 
bereits ein Mann fortgeschrittenen Alters 
und in der Universität eine unbestrittene 
Autorität. Unter ihm hatte Lang 1519 promo-
viert und er gehörte durchaus zu den För-
derern einer humanistischen Öffnung der 
Alma mater für die alten Sprachen. Aber 
Luthers im Jahr zuvor auf der Heidelberger 
Disputation vertretenen theologischen 
Thesen waren ihm zu radikal. Er hatte schon 
1519 als Prior Erfahrungen gesammelt und 
hielt in der Krise von 1522 den Augustiner-
konvent, wie auch bald die ganze altgläu-
bige Geistlichkeit Erfurts zusammen. Man 
bekämpfte sich in Form von Predigten und 
wiederum auf diese Kanzelreden rekurrie-
renden Streitschriften. Die Themen waren 
die der Reformation allgemeinen und mitei-
nander verknüpft: das geistliche Amt und 
die Priesterehe, besonders befeuert 
dadurch, dass Mechler und Lang 1523 und 
1524 heirateten, des Weiteren das Verständ-
nis der Eucharistie, die Gestalt des Gottes-
dienstes und das Verhältnis zur Obrigkeit. 
Dahinter stand die Frage nach der rechten 
Gestalt und Funktion der Kirche. Usingen 
wechselte mit Souveränität in das theolo-
gische Terrain und erwies sich von der Kan-
zel der Stiftskirche St. Marien als wortgewal-
tiger Prediger. Da er persönlich völlig inte-
ger war, selbst einer Reform der Kirche das 
Wort redete, nur halt nicht in lutherischem 
Sinne, und umfassende Schriftkenntnis 
besaß, war ihm von reformatorischer Seite 
nicht beizukommen. Er avancierte bis 1525 
als „der hartnäckige Alte, der starrköpfige 
Greis der Unsinnige, der Unbelehrbare“ zur 
Hassfigur schlechthin. In den Jahren von 
1522 bis 1527 gab er neun Kampfschriften 
und drei einzelne Predigten in Druck, in 
denen er sich namentlich mit den Erfurter 
Reformatoren und Luther auseinander-
setzte. 

Um einen realistischen Eindruck zu vermit-
teln, sollen hier prägnante Argumentations-
gänge wiedergegeben werden, mit denen 
Usingen den Reformatoren das Leben 
schwer machte, sowie deren Reaktionen.
Ägidius Mechler, inzwischen Prediger an  
St. Bartholomäi, hatte sich am 18. Juli 1523 
von Johannes Lang mit der Tochter eines 
Töpfers, deren Familiennamen leider nicht 
überliefert ist, trauen lassen. Sie hörte auf 
den schönen Vornamen Anna und war die 
erste Pfarrfrau in Erfurt. Zwei Tage später, 
am 20. Juli dem Tag der Heiligen Jungfrau 
und Märtyrerin Margarete, predigte Usingen 
in St. Marien Über die Ehe der Priester und 
entlaufenen Mönche / Sermo de matrimonio 
sacerdotum et monachorum exiticiorum [VD 
16 A 3752]. Darin verteidigte er zunächst in 
Bezug auf die Keuschheit biblisch begrün-
det die Freiwilligkeit, danach aber blei-
bende Gültigkeit der Gelübde. Ausgangs-
punkt der Diskussion war der Satz: „Gott 
missfällt ein gottloses und närrisches 
Gelübde oder Verheißung.“ nach Prediger 
Salomonis 5,3b. Dabei werden zwei Arten 
von Gelübden unterschieden. Beide werden 
immer freiwillig geleistet, lassen sich aber in 
einfache und feierliche Gelübde unterschei-
den. Ein einfaches gelobt jemand nur bei 
sich selbst, ein feierliches in die Hand eines 
Prälaten im Angesicht der Kirche. Der Effekt 
ist allerdings der Gleiche, denn nachdem 
das Gelübde geleistet wurde, ist es zu hal-
ten. Er kann das mit einer Reihe von Bibel-
stellen illustrieren, wie Num 30, 3: „Wenn 
jemand ein Gelübde für den Herrn gelobt 
hat oder sich mit einem Eid gebunden hat, 
soll er sein Wort nicht ungültig machen, 
sondern er soll, was er versprochen hat, 
gänzlich erfüllen.“ Oder Dtn 23,22 f: „Wenn 
du dem Herrn deinem Gott ein Gelübde 
gelobt hast, sollst du nicht zögern, es zu 
vollziehen, weil der Herr, dein Gott, es ein-
fordert.“ In seiner Profess stellt der Religiose 
(Mönch / Nonne) sich in eben diesen 
Zusammenhang und bekräftigt mit einem 
Eid sein Gelübde. Auch Prediger Salomonis 5 

dient Usingens Argumentation, denn der 
Vers „Gott missfällt ein gottloses und när-
risches Gelübde oder Verheißung“ werde 
von den reformatorischen Predigern aus 
dem Kontext gerissen. Unmittelbar vorher 
heißt es: „Wenn du Gott ein Gelübde tust, so 
zögere nicht, es zu halten.“ Und unmittelbar 
danach: „Es ist besser, du gelobst nichts, als 
dass du nicht hältst, was du gelobst.“ So 
betont er ganz scharf, dass niemand zu 
etwas gezwungen ist, aber das freiwillig 
geleistete Gelübde die Freiheit beendet und 
in einen unumkehrbaren Kontext stellt. Für 
diesen gilt aber Mt 7, 7f. „Bittet so wird euch 
gegeben.“ – nämlich die Fähigkeit, das 
Gelübde zu erfüllen. 

Die Diskussion um Gültigkeit oder Ungültig-
keit der Mönchsgelübde war seit Luthers 
großer Absageschrift an diese in De Votis 
Monasticis Judicium von 1521 in vollem 
Gange. Usingen richtet seine ganze Argu-
mentation auf die Überzeugung aus, dass 
der ernsthafte Religiose eingegangene 
Gelübde auch halten könne, wenn er Gott 
um den entsprechenden Gnadenbeistand 
bitte. Und er unterstellt den evangelischen 
Predigern, die er nach dem griechischen 
Fruchtbarkeitsgott Priapos als Priapisten 
beschimpft, sie würden sich ihre biblischen 
Argumente nur zurechtlegen, um den Bruch 
ihrer Gelübde aus fleischlichem Sinn zu 
bemänteln. 

Vom thematisch weiteren Bezugsrahmen 
der Gelübde kommt er dann zum engeren 
Bezug, der reformatorischen Begründung 
der Priesterehe. Deren Kardinalargument 
stellt Gen 1,28 dar: „Seid fruchtbar und 
mehret euch und füllet die Erde“ als Grund-
bestimmung des Menschen. 

„Daher ist es dumm und irrig, wenn man sich 
[dem Fleisch] unterwirft. Als der ich aber bin, 
weiß ich, ob Gott mir das geben will. Und wo 
ist nun der Gott der Briefeschreiber des Glau-
benswahns, die dem Glauben alles einräumen, 

die, wenn sie andere verächtlich Sophisten und 
Papisten nennen, von sich selbst lehren, dass 
sie Priapisten sind.“ 

Dem reformatorischen Stereotyp von den 
„Papisten“ setzt er also in Anspielung auf 
den griechischen Fruchtbarkeitsgott Priapos 
das Stereotyp von den „Priapisten“ entge-
gen. Möglicherweise hat er diesen Begriff 
von Luther übernommen, der ihn im Juli 
1522 in seiner Schrift Wider den falsch 
genannten geistlichen Stand des Papsts und der 
Bischöfe gegen das Papsttum aufbrachte. 
Usingen pflegte die Schriften seiner Gegner 
inklusive Luthers, genauestens zu studieren. 
Er führt weiter aus: 

„Das ist es, was sie in ihren Zusammenkünften 
wiederholen und es dem Volk einprägen. 
Wachst und vermehrt euch und füllt die Erde 
ist zum natürlichen Menschen gesagt, nicht zur 
Jungfräulichkeit und Enthaltsamkeit sondern 
zur Zeugungskraft und zur Vermehrung. Diese 
Lehre gegen den Ratschlag Christi stimmt mit 
den Schriften der Waldenser überein, die als 
Piccarden in Böhmen und Mähren befindlich 
sind. Jene verbreiteten diese Lehren zuerst, um 
[…] dort in uns [= die römische Kirche] zu 
dringen. 
Wenn aber für diese Priapisten die Keuschheit 
unmöglich erscheint, ist das kindisch; ein Späß-
chen, wie ihn auch viele Heiden entkräften. 
Hatten nicht die vestalischen Jungfrauen den 
Eid der Keuschheit geleistet und das für die 
[Anhänger der] Göttinnen Vesta und Diana 
empfohlen? Waren nicht die Naturphilosophen 
ganz gewiss Freunde der Keuschheit? Wie man 
denn bei Laertius [Philosoph des 3. Jhs. n. Chr. 
Mit einer zehnbändigen Geschichte der Philo-
sophie] „De Xeno“ [= De Zeno: Zenon v. 
Kition / Zypern 333-262 v. Chr., Begründer der 
Stoa] liest, der eine ihm beigesellte Hure die 
ganze Nacht hindurch nicht berührt hat, so 
dass er sagte, mit einer Statue, nicht mit ihr 
geschlafen zu haben. So sind folglich nicht alle 
so Gereizten und von Gott im geschlechtlichen 
Verlangen Gewogenen wie ein Priapist [und] 

2524 S p r ac h e ,  S e l b s t -  u n d  Fr  e m d b i l d e r  u n t e r   ko n f e s s i o n e l l e n  V o rz  e i c h e n S p r ac h e ,  S e l b s t -  u n d  Fr  e m d b i l d e r  u n t e r   ko n f e s s i o n e l l e n  V o rz  e i c h e n 



so beschaffen, wie es die entlaufenen Mönche 
[…] sind. Wenn folglich die Heiden die 
Keuschheit aus natürlicher Tugend empfehlen 
konnten, um wie viel mehr können die Gläubi-
gen dies durch die Hilfe Gottes, vor allem auch 
da seine Gnade mitwirkt, wenn sie jene von 
Christus begehren und demütig erbitten. Der 
Matthäus 7 sagt: Bittet und es wird euch gege-
ben. Suchet und ihr werdet finden, klopft und 
es wird geöffnet. Denn wer bittet, der empfängt 
und wer sucht, der findet und wer klopft, dem 
wird aufgetan. Und für die Religiosen ist ihre 
Enthaltsamkeit nicht wie ein Strohbündel, mit 
dem sie vergeblich den Lauf des Rheins zu 
versperren versuchen, wie es den Priapisten 
erscheint.“ 

Von hier aus begründet Usingen den Sinn 
des Fastens auf biblischer Basis:

„Epheser 5: Ihr sollt nicht trunken sein vom 
Wein, in dem die Ausschweifung ist; Lukas 21: 
Nehmt euch in Acht, dass eure Herzen nicht 
beschwert werden durch Unmäßigkeit und 
Trunkenheit. Auch ein Komödiendichter sagt: 
‚Ohne Bacchus und Ceres friert der Bauch‘ 
[Terenz 195-159 v. Chr. in der Liebeskomödie 
„Eunuchus“]. So setzt die Kirche gewisse Tage 
in der Woche für die Enthaltsamkeit von 
Fleischlichem fest und andere abgesonderte 
[Tage] durch das Jahr, dass dem Geist nicht 
Freiheit gegeben wird in einer Angelegenheit 
des Fleisches. Dadurch wir die Begierde des 
Fleisches gegen die Enthaltsamkeit des Geistes 
vermindert, wenn auch nicht gänzlich ausge-
tilgt werden können. Das wird bewirkt durch 
den Brennstoff, der das Gesetz der Glieder und 
der Tyrann im Fleische genannt wird. Wir 
haben ein Beispiel an Paulus, der sich, um 
seinen fleischlichen Reiz zu zügeln, nicht 
beschwichtigen konnte, ihn aber schwächen 
und mit der Hilfe der Gnade Gottes überwin-
den konnte.“
 
Während Usingen diese Predigt hielt, wurde 
ihm ein provozierender Zettel zugesteckt, 
eine, wie er anmerkt, „obszöne Schrift von 

einem der Priapisten“. Dieser enthielt die Auf-
forderung:  
„Herr, sagt den Nonnen, um sie zu befreien, ob 
es besser ist, in den Klöstern in der Hurerei 
Sodoms und Gomorras gepeinigt zu werden 
oder mit Lot hinauszugehen auf den Berg des 
Evangeliums, so dass die Hochzeit erlaubt, sich 
zu erretten.“  Er wollte aber „im Angesicht des 
unschuldigen Volkes“ – also aus Gründen der 
Pietät – nicht von der Kanzel aus antworten 
und fügt deshalb dem Druck seiner Predigt 
einen Anhang bei. In dem Zettelschreiber sieht 
er dabei offensichtlich einen entlaufenen 
Mönch. Wer „[…] aus dem Kloster entlaufen 
ist, ist nicht mit dem heiligen Mann Lot son-
dern mit dem Verräter Christi, Judas Ischariot, 
weggegangen, denn von jenem und seinen 
Genossen ist die heilige Gemeinschaft verlassen 
worden.“ Er belegt das mit 1 Joh 2: „Sie sind 
von uns ausgegangen, aber sie waren nicht von 
uns. Denn, wenn sie von uns gewesen wären, 
so wären sie gewiss bei uns geblieben.“ 

Außerdem steigt, wer das Kloster verlässt „[…] 
nicht auf den Evangeliumsberg, so dass er sich 
dort retten möge, sondern auf die Treppe des 
Lampsakenischen Gottes [Lampsakos: heute 
südlich von Istanbul an der Ostküste des Helle-
spont; mythologischer Geburtsort des Priapos, 
dessen Verehrung durch ein Eselsopfer 
erfolgte.] damit er sich frei gehen lassen kann. 
Wie auch das Evangelium das ‚Wachst, ver-
mehrt euch und füllt die Erde‘ nicht auf die 
zynischen und unzüchtigen Hochzeiten bezieht, 
sondern auf die wahren und legitimen. Es ist 
keine wahre Ehe, was mit einem vorangegan-
genen Gelübde [wie] auch einem bestätigten 
Eid zustande gebracht wird, denn mit dem 
Gelübde beraubten sich die entlaufenen Mön-
che und Priester der Freiheit Ehen zu schlie-
ßen. Dennoch gibt es für diese leicht ein schnell 
wirkendes Heilmittel gegen dieses Jucken, wenn 
sie Ruhe finden wollen, indem sie freilich den 
Hintern in einen Topf kühlen Trunkes 
eintauchen.“

Der Topf mit dem kalten Wasser ist dabei 
noch die moderateste Empfehlung. Usingen 
beruft sich auf die Lex Julia, ein Gesetz des 
Kaisers Augustus, das nicht standesgemäße 
Ehen verbot und das er jetzt auf die verhei-
rateten Mönche bezieht. Wenigstens entkä-
men diese nicht der Wachsamkeit dieses 
Gesetzes. 

„Sicher hat einen Rettich [= Prügel] verdient, 
wer sich so schamlos einer Sache gewidmet hat, 
um sie pechartig anklebend zu verehren. Und 
sicher hat verdient, in der Welt, zu der er 
zurückgeflohen ist, durch Feuer verbrannt zu 
werden, wer in den religiösen Schranken sich 
darauf einlässt, so obszön zu brennen und in 
der Tat geziemt es dem, Futter des Vulkans zu 
werden, der eine so große Sünde und Übeltat 
begangen hat.“

Hier droht Usingen unverhohlen mit der 
Inquisition. Es ist noch einmal an das Datum 
der Predigt zu erinnern: 20. Juli 1523. 19 Tage 
zuvor, am 1. Juli waren in Brüssel die beiden 
Antwerpener Augustinereremitenmönche 
Johann Esch und Heinrich Voss – Ordens-
brüder von Luther, Lang und Usingen - 
öffentlich als lutherische Ketzer verbrannt 
worden. Allerdings blieb man sich nichts 
schuldig. Auch Usingen wurde in Erfurt 
anonym mit dem Tode bedroht und nach 
seiner eigenen Aussage habe es auch einen 
Mordanschlag auf ihn gegeben. Man war 
nicht zimperlich. Als der Michaelispfarrer 
Georg Petz / Forchheimer am 20. Juli 1522 
während der Predigt auf der Kanzel ver-
starb, machten Gerüchte von einem altgläu-
bigen Giftmordanschlag die Runde.  Ande-
rerseits kam es vor, dass die Leichen verstor-
bener Mönche ausgegraben und 
altgläubigen Geistlichen, wie dem Allerheili-
genpfarrer Andreas Frohwein nächtens 
gegen die Haustür gelehnt wurden, was 
beim Öffnen der Tür am Morgen zu unange-
nehmen Begegnungen führte – nichts für 
Leute mit schwachem Kreislauf.

Mechler reagierte auf Usingens Predigt mit 
einer Apologia oder Schutzrede [VD 16 M 
1763] in der er, wie der Untertitel besagt, 
Grund „und Ursache seines Weib Nehmens“ 
verteidigt. Das Keuschheitsgelübde ist ihm 
ein vom Papst als Zwang für die Kleriker, 
Mönche und Nonnen eingeführtes Gebot 
der Werkfrömmigkeit. Es steht im Wider-
spruch zum Evangelium Christi, der in Mt  
19 die Wahl zwischen Ehe und Ehelosigkeit 
freigestellt habe. Und es steht im Wider-
spruch zur frühen Kirchengeschichte. In der 
Apostelgeschichte könne man sehen, dass 
die Apostel und ersten Bischöfe verheiratet 
gewesen seien und Kinder hatten. Auf den 
Gnadenbeistand Gottes beim Halten von 
Keuschheitsgelübden traut er überhaupt 
nicht. Er sieht den Menschen seinen sexuel-
len Bedürfnissen mehr oder weniger ausge-
liefert, was im damaligen Sprachgebrauch 
mit dem Begriff „Brennen“ umschrieben 
wurde. Im Originalton klingt das folgeder-
maßen: 

„Denn ich bin auch Adams Kind von Blut und 
Fleisch geboren und bin kein Engel. So lässt 
sich das innerliche Brennen nicht mit Kappen, 
Stricken, Platten oder zerschnittenen Schuhen 
unterbinden. Was wäre es, wenn ich deshalb 
aus dem Kloster weggegangen wäre? Deshalb 
achte ich das Mordgeschrei für Kinderrede, 
wenn man spricht: Ei die Mönche und Nonnen 
laufen aus den Klöstern, weil sie Weiber und 
Männer haben wollen. Ja wollte Gott, dass alle 
Mönche, Pfaffen und Nonnen nur frisch die 
Ehe anstrebten, so würden viel Hurerei, Ehe-
brecherei, Jungfrauen Schänden, ja auch Sodo-
mitische Sünde zweifellos vermieden.“ 

Die Sexualität habe ihn aber letztlich nicht 
aus dem Kloster getrieben, sondern die 
Einsicht in die gerade benannten heuchle-
rischen Zustände, die aus der erzwungenen 
Keuschheit resultierten. Demgegenüber 
habe er seine evangelische Freiheit in 
Anspruch genommen. Ewige Gelübde abzu-
legen, sei eine Versuchung Gottes. Dabei 

2726 S p r ac h e ,  S e l b s t -  u n d  Fr  e m d b i l d e r  u n t e r   ko n f e s s i o n e l l e n  V o rz  e i c h e n S p r ac h e ,  S e l b s t -  u n d  Fr  e m d b i l d e r  u n t e r   ko n f e s s i o n e l l e n  V o rz  e i c h e n 



bestreitet er Usingen, der ja vor allem mit 
alttestamentlichen Stellen argumentiert, 
dass das Alte Testament ewige Gelübde 
gekannt habe. Letztendlich führte die 
Debatte über die Priesterehe also immer 
zurück auf die Diskussion über die Gültig-
keit von Gelübden. Mechler ist der Mei-
nung, kein Mensch könne etwas geloben, 
von dem er nicht wisse, ob er es einhalten 
könne. Usingen kontert: Wenn die evange-
lischen Prediger so genau wüssten, dass die 
Mönchsgelübde nicht einhaltbar wären, wie 
sie dann auf die Idee kämen, ihre Ehege-
lübde einhalten zu können? Beide Seiten 
hatten unbestreitbar starke Argumente. 
Vielleicht ist es kein Zufall, dass Mechler am 
Ende seiner Apologie pragmatisch wird, 
wenn er als letzte Ursache seiner Heirat 
angibt: 

„Ist eine äußerliche Ursache, die den Leib 
betrifft, nemlich die Haushaltung mit ihrem 
Zubehör, welche ich ohne Weib nicht getrau 
noch vermag auszuführen. Sollte ich nun ein 
anderes Weib bei mir haben, als ein Eheweib, 
sie wäre auch jung oder alt, so wäre doch ein 
ewiges Nachreden da. Gott gebe, es wäre mit 
Recht oder Unrecht, es würde dem Evangelium 
und der Lehre Christi nicht wenig nachteilig 
sein. Außerdem, wenn ich ein anderes Weib bei 
mir hielte, als ein Eheweib, so wäre das Huren- 
und Bubenwerk der Pfaffen und Mönche 
allenthalben bekräftigt. Das will sich auch 
nicht leiden und lässt sich nicht dulden, weil es 
wider Gott ist. Derhalben hab ich mich eines 
Besseren bedacht, welches nicht wider Gott, 
noch seine Gebote ist und habe den ehelichen 
Stand erwählet. Dass ich mag haben mit Gott 
und Recht also einen Mitgehilfen meiner Haus-
haltung. Wie auch Gott das verordnet hat, dass 
ein Weib sein solle des Mannes Gehilfe, Gen. 2 
und Ecclesiastes am 4.“
    
Im Juni 1524 heiratete dann Johannes Lang, 
inzwischen unbestrittene Führungsfigur der 
Erfurter Stadtreformation, die Witwe seines 
Freundes, des Weißgerbers und Ratsherrn 

Heinrich Mattern. Die Konstellation: Mann 
in den besten Jahren – Lang war zu diesem 
Zeitpunkt 37 – heiratet ältere Frau, mit der 
er keine Familie mehr gründen kann, die 
aber sehr vermögend ist, hat ihre eigene 
zeitlose Brisanz. Usingen sah sie als 
Chance, die aus seiner Sicht wahren Motive 
und Absichten der reformatorischen Predi-
ger zu enthüllen und stieß wieder zeitnah 
in diese Flanke. Am Johannestag 1524 
predigte er Über das Heilige Kreuz / Sermo 
De Sancta Cruce [VD 16 A 3749]:

„Die Priapisten sind die entlaufenen Mönche 
und Heuchler, da sie sich an die evangelischen  
Prediger hängen. Die, obgleich sie nichts 
hätten, das Evangelium (wie sie sagen) predi-
gen. Sie wollen vom Evangelium leben. Des-
halb reden sie das, was dem Volk gefällt. Sie 
wissen, dass sie ohne jenes Anhänglichkeit 
nicht wirken können. Deshalb trachten sie 
danach, alles in der Kirche zu zerstören, ihre 
Diener zu vertreiben und einen neuen Ritus 
einzuführen, denn durch dieses Vorhaben 
wollen sie jenes erfreuen. Gleichwohl werben 
einige von ihnen Ehefrauen, freilich auch 
Jungfrauen. Nicht, dass zu glauben wäre, sie 
täten das illegal, wie viel auch immer sie 
wachsen und sich vermehren und die Erde 
füllen wollen. Zumal sie leer werden könnte, 
wenn sie ihr nicht Hilfe bringen. Andere 
verführen (ich soll sagen: sie predigen) den 
Witwen, unstreitig den reichen, dass sie mit 
dem Wort Gottes noch ungehinderter frei sein 
können. Nicht weil sie die Erde füllen wollen, 
sondern weil sie ihren Gott, den Bauch, füt-
tern und hegen wollen.“ 
Dann spricht er Lang direkt an: 

„Ich höre, dass die Reichtümer deiner Puppe 
mehr als dreitausend Gulden sind. Siehe, ob 
dir nicht hundert oder fünfzig genügen, mit 
denen du deine Kunst der Alaunleder [die 
Weißgerberei] betreiben magst. Wie es gemäß 
der Schrift [heißt]: im Schweiße deines Ange-
sichts sollst du dein Brot verzehren und von 
den Werken deiner Hände (weil du ein Laie 

geworden bist) sollst du leben. Dieses Beispiel 
warne andere, die du sonst zum Gleichen 
ermunterst, dass sie nicht dem Raub, dass sie 
nicht dem Kirchenfrevel zufallen. […] So viel 
auch der Mönch erworben hat ([…]) es hat 
sein Kloster erworben. […] In der Tat möge es 
mir erlaubt sein, hier das Volk zu ermahnen 
und zu sagen: Oh meine Lieben, gebt Gott, was 
Gottes ist. Ihr wollt doch nicht, dass ihr jenen 
beraubt, den die Eltern mit euch verehrten und 
seinem vielfachen Segen gefolgt sind. […] 
Wendet euch ab von denen, die von den 
schmutzigen Hussiten erzählen. […] Blickt 
zurück auf die Beispiele, was den Plünderern 
der Tempel widerfahren ist. Über Heliodor liest 
man, 2. Makkabäer 3, wie, als er auf Befehl des 
Königs Antiochus den Tempelschatz rauben 
wollte, er im Tempel von Engeln auf wunder-
bare Weise geschlagen wurde. Auch wird in 
den Chroniken über den großen Pompeius 
gelesen, dass er nach der Plünderung des Tem-
pels in Jerusalem niemals danach erfolgreich 
Krieg geführt hat, wie es vorher immer glück-
lich geschehen ist. […] Man kann endlich 
schließen, dass die Werke des Lang nicht 
gerecht machen. Aber Christus hat genug 
getan. […] Christus hat alle gerettet. Es bleibt 
nichts übrig, [was noch zu tun wäre] um uns 
zu retten. Glaubt wenigstens, dass er euch den 
Himmel gibt. Seid euch darüber sicher. Wenn 
euch unter dieser Voraussetzung all eure Sün-
den verschlingen, tretet heran zur heiligen 
Eucharistie in [euren] Sünden und sie werden 
euch vergeben. Da ihr ja gewiss ohne die von 
euch bekannten Sünden vergeblich herantreten 
würdet.“ 

Lang hatte sich zu all den zwischen Usingen 
und Mechler verhandelten Themen bereits 
1523 erklärt, als er sich in einer umfang-
reichen, an den altgläubigen Pfarrer der 
Allerheiligenkirche Andres Frohwein gerich-
teten Schrift, gegen den Vorwurf wehrte,  
die reformatorischen Prediger lehnten  
die Obrigkeit ab und förderten Anarchie. 
Anschuldigungen dieser Art waren für die 
Reformation gefährlicher als persönliche 

Attacken. Deshalb verfasste er in diesem 
Jahr, inhaltlich parallel zu Luther, eine 
Schrift Von Gehorsam der weltlichen Oberkeit 
und den ausgegangenen [ausgetretenen]
Klosterleuten.[VD 16 L 319]. Im zweiten Teil 
äußert er:

„Es ist vor anderem deiner und der deinen 
größter Behelf, gegen das Evangelium zu schar-
ren, dass Mönche und Nonnen aus den Klö-
stern gehen oder, wie ihr‘s nennt, laufen. Auch, 
dass fromme Priester, die nicht im Hurenleben 
liegen wollen, Eheweiber nehmen, hilf Gott, 
hier ist eine große Sache, hier muss man 
schreien und rufen, hier will unsere Freiheit 
und Buberei geschwächt werden, ja hier will‘s 
recht zugehen, das ihr nie habt leiden mögen.
Von den närrischen Gelübden der Mönche, 
Nonnen und Pfaffen, die gemeiniglich aus einer 
Torheit und gottlosem Unverstand geschehen, 
ist genügend von Doktor Martin und Doktor 
Karlstadt, meinen lieben Herren und Brüdern 
geschrieben und an den Tag gegeben. Wenn du 
aber und deinesgleichen solche Bücher fleißig 
gelesen hättest und bewegen würdest, so wür-
dest du je freundlicher von und mit den armen 
Klosterleuten handeln und reden und an ihnen 
Barmherzigkeit und Förderung erzeigen.“

Bei den Klostergelübden geht er von der
selben Bibelstelle aus wie Usingen, Prediger 
Salomo 3,5:

„Soll man nun das halten, sag lieber Bruder, 
das Gott missfällt, das gottlos, das närrisch ist? 
Ich meine je und bin gewiss, dass man sich des 
enthalten soll, das Gott missfällt, das Gott 
nicht haben will von uns. Wenn ich nun etwas 
gelobt habe, das redlich und möglich ist, so soll 
ich‘s halten. Wenn ich aber etwas gelobt habe, 
das ich nicht halten mag und das nicht recht 
ist,  sondern gegen Gott und meinen Nächsten 
ist, soll ich dann und muss ich das gegen Gott 
und den Nächsten ausrichten und halten? 
Freilich nein, du wirst mir‘s nicht raten und 
kein frommer verständiger Mann wird‘s 
jemand raten oder heißen. Ist aber nun das 

2928 S p r ac h e ,  S e l b s t -  u n d  Fr  e m d b i l d e r  u n t e r   ko n f e s s i o n e l l e n  V o rz  e i c h e n S p r ac h e ,  S e l b s t -  u n d  Fr  e m d b i l d e r  u n t e r   ko n f e s s i o n e l l e n  V o rz  e i c h e n 



Klosterleben (wie es jetzt gehalten und gehan-
delt wird), Gott nicht ganz missfällig und 
entgegen der ganzen Schrift? […] Hier will je 
Gott nicht, dass wir durch Gelübde und Klo-
sterleben fromm, gerecht und selig werden 
sollen, sondern allein durch Christus, durch 
den Glauben an Christus. Darum verführen 
alle die Lehren, dass man Gott mit Gelübden, 
Kleidern, Essen, äußerlichen Gebärden gefalle. 
Wir haben je genug gelobt in der Taufe. Wollte 
Gott, man weiset die Menschen dahin, dieselbi-
gen Gelübde zu halten. Wir haben dem Teufel, 
dem Fleisch und der Welt widersagt, denen 
nicht zu folgen. Da sagt ihr nichts davon.  
Das muss man nur lateinisch handeln und 
lesen, dass es je niemand verstehe und wisse, 
was er Gott gelobt und geschworen hat.  
Hieran ist viel (ja die ganze Seligkeit) gelegen. 
Da fragen wenige nach. An Mönchs-, Nonnen- 
und Pfaffengelübden (wie sie geschehen) ist 
nichts gelegen, wenn man auch viel Wunder 
und Wesen anrichtet. Hierum, wo solche 
Gelübde in solcher Meinung geschehen, sind sie 
gottlos und sind ein großer Greuel vor Gott, 
welcher allein aus Gnaden und Huld gerecht 
und selig machen will.“ 

Und auch seine Sicht auf das Thema Klerus 
und Keuschheit bzw. Sexualität ist eine 
Antwort aus lutherischer Sicht auf die Argu-
mente, die Usingen vortrug:

„Der Teufel hat das Spiel angerichtet und 
gewaltig getrieben, dass man die Klostergelübde 
mit Mönchen und Nonnen und anderen Prie-
stern aufgerichtet hat. Ich wollte, mein Bruder, 
dass du diese Sache wohl zu Sinnen nähmest 
und bewegtest, was für große unsägliche Sünde, 
Schande und Schaden aus diesem einzigen 
Gelübde erwachsen ist. Wir sollten uns billig 
schämen, von solchen groben und ungeschick-
ten Dingen zu reden, so nicht auch noch Leute 
wären, die von solchen närrischen und gefähr-
lichen Gelübden viel hielten und diese als 
nützlich beschützen wollten. Es ist je vor 
Augen, was sie Gutes und Nutzen geschaffen 
haben. Nämlich, dass die Welt nun voll Buben 

und Bübinnen, Schande und Laster, Sodom 
und Gomorra geworden ist. Hierum wisse du 
und ein jeder sich hierin zu verwahren, dass 
man nicht mehr Aufsehen auf Menschengesetz 
und -tant habe, als auf Gottes Wort. Nun lässt 
Gottes Wort solch närrisch Gelübde der 
Keuschheit nicht zu, wo es gleich getan ist:  
So ist es nach Gottes Wort nicht kräftig, auch 
verpflichtet es niemand, der sich beschwert 
findet und [es] nicht halten kann. […] Deshalb 
habe ich oft in meinen Predigten gesagt und 
gelehrt, dass Pfaffen, Mönche und Nonnen, die 
mit Gelübden behaftet (wie vermeint wird) 
sind und solche Gelübde nicht halten, auch 
nicht halten mögen, besser täten, dass sie sich 
in den Ehestand begeben, damit sie nicht so 
schändlich im Ehebruch, in Unreinheit liegen, 
zur Verdammnis ihrer selbst und grossem 
Ärgernis für die frommen und schwachen 
Christen. Ich rede also nicht von denen, die 
Keuschheit halten mögen (wollte Gott dass 
ihrer viel wären, die sie wohl hielten), sondern 
von denen, die in Gefahr sitzen und jetzt zu 
Fall gekommen sind. Die Worte Sankt Pauli im 
7. Kapitel der ersten [Epistel] an die Korinther 
lauten je öffentlich dahin, da er spricht: „So sie 
aber sich nicht enthalten, so lass sie freien.  
Es ist besser, zu freien als [vor Verlangen] zu 
brennen. Brennen ist, die Hitze und die Flam-
men des Fleisches zu empfinden und also in 
Gefahr der Unreinheit zu sein. Wer sich so 
fühlt und dessen besorgt, der greife nur zur 
Ehe. Es ist vor Gott und der Welt ehrbarer 
(unangesehen aller solcher Gelübde und Men-
schenlehre) sich in den Ehestand zu begeben 
als in Ehebruch, Unreinheit oder ungenannte 
Laster zu fallen oder zu verharren. […] Weißt 
du nicht, siehst du nicht, wie schwerlich Haus-
halten sei ohne Weib, wie wenig Priester sind, 
die sich der Weiber enthalten und in Keusch-
heit leben? Ist‘s nicht zum Erbarmen, dass man 
hören und sehen soll, das so viele Maidlin von 
Mönchen und von Pfaffen geschwächt und 
geschändet werden? Meinst du, man weiß 
nicht, welche heimliche, unmenschliche, fleisch-
liche Sünden von Mönchen und Nonnen erfun-
den und geübt werden? […] Wie viele fromme 

Eheweiber sind ihren Ehemännern durch 
Pfaffen und Mönche verführt und abgezogen 
worden, die sich sonst zu ihren Ehemännern 
gehalten hätten, wenn Priester eigene Ehewei-
ber gehabt hätten? Sind aber nicht noch viele 
Ehebrecherinnen, frommer Leute Kinder bei 
Priestern [und] bei anderen, die sich des geist-
lichen Namens rühmen? Ich will hier nicht von 
heimlicher Buhlerei reden, die mit Mönchen, 
Nonnen und Pfaffen geschieht. Daraus folgt, 
dass fromme Ehemänner ihre Weiber nicht 
genugsam kleiden und schmücken mögen, das 
sie um die Nahrung kommen, ja dass sie um 
Leib und Leben gebracht werden, was zum 
größeren Teil nicht vorgekommen wäre, wenn 
ein jeglicher sein Weib hätte und eine jegliche 
ihren Mann. […] Man klagt je, die Laien seien 
gegen Pfaffen und Mönche. Es ist aber kein 
Wunder, wenn man ihnen nicht allein nach 
dem weltlichen Gut getrachtet hat, sondern 
auch nach Weib, Kind und Gesinde, um der 
Lust genug zu tun.“
 
Modern gesprochen ging es um den Kampf 
um die öffentliche Meinung. Usingen blieb 
sich mit seiner Synthese aus scholastischem 
Gliederungsprinzip – er wird in seinen 
Streitschriften späterhin These für These die 
Meinung seines jeweiligen Kontrahenten 
anführen und in einer Responsio widerle-
gen – und ausgebreiteter biblisch fundierter 
Argumentation treu. Scharfsinnig erkannte 
er die Schwächen seiner Gegner und 
spießte sie auf. Rhetorisch und intellektuell 
waren sie ihm keinesfalls überlegen. Aber 
als „Priester neuer Art“ nämlich als evange-
lische, verheiratete Pfarrer besetzten sie die 
Öffentlichkeit in einer Art und Weise, in der 
er, der im Alltag an die Klausur seines Klo-
sters gebunden war, nicht mithalten konnte. 
Zudem publizierte er ausschließlich latei-
nisch. Fraglos hat er in St. Marien und 
andernorts in der Stadt deutsch gepredigt, 
aber die anschließende Veröffentlichung 
seiner Predigten oder auch der Streitschrif-
ten in Latein nahm seiner Argumentation 
die nachhaltige Wirkung beim Kirchenvolk. 

Eine Wirkung auf die seine Gegner mit ihren 
konsequent deutsch veröffentlichten Schrif-
ten bewusst setzten. Lang spricht das Pro-
blem sogar einmal an: „Das muss man nur 
lateinisch handeln und lesen, dass es je nie-
mand verstehe und wisse, was er Gott gelobt 
und geschworen hat.“ Möglicherweise war 
aber die Gemeinde auch nicht seine 
primäre Zielgruppe. Eine Predigt Über das 
Priestertum / Sermo pulcherrimus de Sacerdo-
tio [VD 16 A 3751] von 1522 legt nahe, dass es 
ihm vor allem um die verbliebenen Priester 
und Mönche ging, um sie vom Übergang 
zur Reformation abzuhalten. Auch die Kon-
zentration der folgenden Auseinanderset-
zungen auf die Themen Austritt aus dem 
Kloster und Eheschließungen der Priester 
und Mönche entspricht dieser Intention. So 
erklärt sich auch sein Verbleiben im Latei-
nischen. Usingen war Augustiner und er 
nahm die Reformation primär als Auseinan-
dersetzung in seinem Orden wahr, die auf 
den gesamten geistlichen Stand und die 
Kirche übergegriffen hatte. 

Die sah er durchaus kritisch und reformbe-
dürftig. In De Sancta Cruce kann er die real 
existierende Kirche so beschreiben: 

„Die Papisten sind diejenigen, die von den 
Priestern nicht satt bekommen können. Sie 
wollen mit Präbenden und Benefizien, wie sie 
sie nennen, nach der Art der Fugger das 
Monopol über alle kirchlichen Kollegien aus-
üben. Sie ‚verpachten‘ Arbeiten. Sie verschlin-
gen müßig feiernd den Schweiß der Anstren-
gungen. Sie meinen, durch päpstliche Dispen-
sation sorglos, sich nicht um das kümmern zu 
müssen, was die Apostel sagen. Sie befinden 
sich nach ihrer Meinung im überlieferten 
Gebäude der Kirche nicht in einem zerstörten, 
wie beschaffen das Gebäude gegenwärtig auch 
sein möge. Sie predigen den Armen Christi. 
Aber sie vergeuden ihre Güter für eine Hure, 
Hunde und Pferde. Von daher rührt der 
Anfang für ein Ärgernis, das weder von Gott 
noch von den Menschen weiter zu ertragen 
ist.“

3130 S p r ac h e ,  S e l b s t -  u n d  Fr  e m d b i l d e r  u n t e r   ko n f e s s i o n e l l e n  V o rz  e i c h e n S p r ac h e ,  S e l b s t -  u n d  Fr  e m d b i l d e r  u n t e r   ko n f e s s i o n e l l e n  V o rz  e i c h e n 



Allerdings verkannte er den Charakter des 
Konflikts, der kein akademischer war und er 
wählte, wie bereits erwähnt, die falsche 
Kommunikationsstrategie. Die Reformatoren 
konnten mit ihren deutschen Drucken, 
nachhaltigeren Eindruck gerade bei den 
einfachen Menschen, in der Sprache der 
Zeit „dem gemeinen Mann“ erzielen. Die 
Unterlegenheit der altgläubigen Seite betraf 
aber nicht nur den Bereich des gedruckten 
Wortes, sondern auch den der Bilder. Es 
fehlte ihr zu diesem Zeitpunkt in der öffent-
lichen Auseinandersetzung, was später zur 
erfolgreichen Strategie der Gegenreforma-
tion gehören sollte, nämlich an prägnanten 
Visualisierungsprogrammen ihrer theolo-
gischen Argumentation. Im heutigen Dom 
gelangten in eben jener Zeit speziell zur 
Aufhängung an den Pfeilern der Halle vor-
gesehen Gemälde zur Ausstellung, die sich 
noch immer an ihren Plätzen befinden. Ihre 
Themen flankieren die Aussagen von De 
Sacerdotio, indem sie traditionelle Motive 
der Sakramentstheologie und –frömmigkeit 
visualisieren wie die Gregorsmesse  (1506) 
oder die Hostienmühle (1534). Diese Gemälde 
wirkten aber nur innerhalb St. Mariens und 
fanden keine Entsprechung in der Flug-
schriftenliteratur, speziell den Einblattdru-
cken, wie sie die Darstellung der reformato-
rischen theologischen Konzepte aufzuwei-
sen hatte. 
 
Als die Dinge im Januar 1525 dann doch auf 
eine große Disputation im Rathaus zuliefen, 
verbot der Rat den evangelischen Predi-
gern, die von ihm abhängig waren, die 
Teilnahme. Die Stadt wollte und konnte sich 
nicht entscheiden, um den Eindruck offenen 
Aufruhrs gegenüber ihrem Oberherrn, dem 
Erzbischof Albrecht von Mainz (1490–1545) 
zu vermeiden. Das hätte unabsehbare poli-
tische, ja kriegerische Folgen haben kön-
nen. Usingen, im Wissen um dieses 
Dilemma, erschien triumphierend auf dem 
akademischen Schlachtfeld, blieb allein und 
verbuchte einen symbolischen Sieg. Der 

Krieg kam dann doch in Gestalt eines 
großen Bauernhaufens und der Rat 
erkannte seine Chance. Angesichts der 
aufziehenden Gefahr kam es zu einer 
Zwangsinventarisierung der Wertsachen 
und Urkunden aller geistlichen Institutionen 
in der Stadt. Letzteres wog schwerer, denn 
nur auf Grundlage der Urkunden war der 
Vollzug von Rechtsakten und mithin wirt-
schaftliches Handeln möglich. Auf die kalte 
Enteignung und Entmündigung vor allem 
auch der Klosterkonvente, folgte der heiße 
Frühling 1525. Am 28. April ließ der Rat die 
Bauern in die Stadt unter der Maßgabe, nur 
Klöster und mainzisches Eigentum anzugrei-
fen. Eine Woche lang terrorisierte das ein-
quartierte Landvolk die Konvente, verzehrte 
und vernichtete deren Vorräte und demo-
lierte die Einrichtung. Selbst die Kirchen 
wurden davon nicht verschont. Und nun 
wurden den Bettelorden die großen Schiffe 
ihrer Kirchen zum Verhängnis. Die reforma-
torische Predigt erforderte den größtmög-
lichen Platz für das Volk. So ist es kein Zufall, 
dass die evangelischen Prediger sich mit 
Hilfe der Stadt und der Gunst der Stunde 
aller drei großen Bettelordenskirchen 
bemächtigten. Die Mönche wurden jeweils 
auf ihre Konventsgebäude beschränkt. 
Usingen hatte die Stadt verlassen, weil er 
jetzt tatsächlich um Leib und Leben fürch-
ten musste. Um den neuen Umständen 
Dauer zu verleihen, wurden die den großen 
Klöstern umliegenden Gemeinden zusam-
mengefasst und jetzt unter allmählicher 
Aufgabe mancher kleinen Kirche in den 
großen Ordenskirchen beheimatet.

So verlor Usingen den Kampf um die öffent-
liche Meinung und wurde der „Domberg“ 
mit den beiden Stiftskirchen St. Marien und 
St. Severi zur geistigen Fluchtburg der ver-
bliebenen Altgläubigen, die sich um ihn 
scharten. Das Verbot des katholischen 
Gottesdienstes, das der Rat am 5. Mai 1525 
erließ, zielte mit Sicherheit auch speziell 
gegen Usingen und es erreichte seinen 

Dom St. Marien Erfurt, 
Die Gregorsmesse 1534, Pfeilerbild

3332 S p r ac h e ,  S e l b s t -  u n d  Fr  e m d b i l d e r  u n t e r   ko n f e s s i o n e l l e n  V o rz  e i c h e n 32



Das Sakrament der Beichte weckt viele 
Assoziationen und Emotionen – bei kirch-
lich verbundenen Menschen wie bei der 
Kirche Fernstehenden. An der Beichte schei-
den sich die Geister. Viele sehen in der 
Beichte ein dunkles Macht- und Kontroll
instrument der Kirche, von welchem diese 
in der Geschichte und teilweise auch bis 
heute unheilvoll Gebrauch gemacht habe: 
Der Beichtstuhl als Begegnungsort mit 
einem unbarmherzigen Gott, vor dem selbst 
Bagatellen zur schweren Sünde mutieren 
konnten, besonders wenn sie irgendwie die 
leiblich-sexuellen Dimensionen des Lebens 
– in Kirchensprache: „das sechste Gebot“– 
betrafen. 

Fakt ist: Die Beichte ist vielfach nicht als 
„Sakrament der Heilung“ (so werden die 
Sakramente der Beichte bzw. Versöhnung 
und der Krankensalbung im „Katechismus 
der Katholischen Kirche“ – KKK  1421 – 
bezeichnet) ausgeübt und erfahren worden. 
Dies stellt eine historische Last dar, die noch 
nicht überwunden ist und die auch Papst 
Franziskus in seinem drastischen Bildwort 
von der Beichte als „Folterkammer“ selbst-
kritisch aufgegriffen hat: „Die Priester erin-
nere ich daran, dass der Beichtstuhl keine 
Folterkammer sein darf, sondern ein Ort der 
Barmherzigkeit des Herrn, die uns anregt, 
das mögliche Gute zu tun.“ (Evangelii gau-
dium Nr. 44). Bei der Beichte wird wie bei 
kaum einem anderen Sakrament deutlich, 
dass Idee und Wirklichkeit oft meilenweit 
auseinanderklaffen. Von der Grundidee her 
gehören nämlich die Versöhnung und die 
Buße in die Mitte der Kirche, weil sie eine 
der zentralen Botschaften Jesu und seines 
Evangeliums darstellen. Jesu erster und 

grundlegender Ruf lautet: „Die Zeit ist 
erfüllt, das Reich Gottes ist nahe. Kehrt um 
und glaubt an das Evangelium!“ (Mk 1,15).  
Er ist Ursprung und Zentrum der Beichte. 
Was das menschliche Leben aus christlicher 
Perspektive ausmacht, soll in der Beichte 
seinen dichtesten Ausdruck finden: das 
Umkehren, das Neuanfangen. Der Pader
borner Erzbischof Hans-Josef Becker drückte 
das in seinem Fastenhirtenbrief im Jahre 
2019 so aus („Mit Christus neu beginnen“,  
S. 3): „Kein anderes Sakrament fordert uns 
so zu einer Entscheidung und Neuorientie-
rung heraus wie dieses. Und kein anderes 
Sakrament ist – vielleicht auch deshalb – 
derzeit so sehr in der Krise.“ 

Es bleibt also ein spannungsvoller Grund
befund: Die Beichte ist vielfach ein unge-
liebtes und vergessenes Sakrament, dabei 
zugleich theologisch betrachtet ein Kernele-
ment des christlichen Lebens und von der 
Grundidee her ein heilsames Sakrament der 
Zusage der Nähe Gottes. Etwas staunend 
und mit Stirnrunzeln lässt sich beobachten: 
Während der Empfang des Beichtsakra-
mentes in unseren Kirchen seit Jahrzehnten 
drastisch zurückgeht, haben medial insze-
nierte „öffentliche Beichten“ Hochkonjunk-
tur. Die Medien (ob analog oder digital) 
haben sich zu einem öffentlichen Beicht-
stuhl entwickelt, in dem definiert wird, was 
in der Öffentlichkeit als moralisch akzepta-
bel angesehen wird. Der Brixener Moral
theologe Martin Lintner hat dazu luzide 
festgehalten: „Der medial öffentliche 
Bekenntnisakt pendelt zwischen dem Aus-
loten, wie weit jemand die Abgründe seiner 
Persönlichkeit offenlegen kann, ohne von 
der Öffentlichkeit vollkommen abgelehnt zu 

„Sakrament der Heilung“ – 
warum der Kirche die Beichte so wichtig ist

Nils Petrat · Mit Fotos von Konrad Rufus Müller

Zweck. Er ging allerdings nicht, ohne erfolg-
reich vorgebaut zu haben und hinterließ 
der Stadt mit Konrad Klinge einen ebenso 
profilierten Nachfolger, der ab 1526 die 
Kontroverse im direkten Schlagabtausch mit 
Lang von der Kanzel der Marienkirche fort-
setzte. Klinge, im Oktober 1520 zum Doktor 
der Theologie promoviert und spätestens 
seit 1521 Guardian des Erfurter Franziskaner-
konvents, war persönlich ebenso unangreif-
bar wie es Usingen in seiner Lebensführung 
gewesen war. Und er hatte auch dessen 
theologische Flexibilität bei aller Einsicht in 
die Reformbedürftigkeit der Kirche, an 
deren überlieferter Verfasstheit festzuhal-
ten. Er bewahrte Usingens Erbe, bis es im 
Hammelburger Vertrag gesichert werden 
konnte. Dabei geriet er so weit in die Nähe 
reformatorischer Auffassungen, dass seine 
Werke 1590 indiziert wurden. H.-Chr. Rick-
auer vermerkt in diesem Zusammenhang, er 
teile damit „[…] das Schicksal jener vortri-
dentinischen Reformationsgegner, die zu 
ihren Lebzeiten den Glauben der katho-
lischen Kirche verteidigten, deren theolo-
gisches Denken aber nach ihrem Tod als zur 
Reformation hinneigend verdächtigt und 
verurteilt wurde.“ [Rechtfertigung und Heil: 
die Vermittlung von Glaube und Heilshan-
deln in der Auseinandersetzung mit der 
reformatorischen Lehre bei Konrad Klinge, 
Leipzig 1986, S. 22]. Usingen ist dieses 
Geschick erspart geblieben. Auf seinem 
Grabmal in der heutigen Würzburger Augu-
stinerkirche wird er als „[…] integerster und 
unbesiegter Verteidiger der Kirche gegen 
die Lutheraner […] der heiligen Theologie 
und der Augustiner Professor, eifrigster 
Bekämpfer der in dieser Zeit gegen die 
katholische Kirche wütenden Häresie […]“ 
bezeichnet. Er war am 9. September 1532 
verstorben.

Im Jahr zuvor hatte sein alter Gegner Ägi-
dius Mechler angesichts der Verfestigung 
des Bikonfessionalismus in Erfurt, die im 
Hammelburger Vertrag vom 6. Februar 1530 
ihren Ausdruck fand, seine abschließende 
Sicht auf die Altgläubigen formuliert. Am 
29. Juni, dem Tag Petri und Pauli, predigte 
er dem Tagespatronat der beiden zentralen 
gemeindefundierenden Apostelgestalten 
gemäß über Mt 16, 18f „von der kirche“ [VD 
16 M 1777]. Wir erfahren hier gebündelt, 
worum es in den letzten zehn Jahren aus 
der Sicht des Predigers in Erfurt gegangen 
war: 

„Die Papisten haben keinen bessern Schein 
und Deckel, womit sie ihre Schande und  
Irrtum zieren und schmücken, als da ist die 
Kirche. Die muss herhalten und ihres ganzen 
Greuls Schanddeckel sein. Und zum andern, 
uns und unsere Lehre zu verdammen, wenden 
sie allermeist den Namen der Kirche vor. Näm-
lich so, dass wer da austritt und nicht bleibt in 
der Gemeinde der christlichen Kirche und nicht 
hält deren Einigkeit, der ist ein Ketzer, ver-
dammter und unchristlicher Mensch und 
daraus schließen sie dann getrost: Nämlich also 
darum seien die Lutherischen alle Ketzer. 
Warum? Sie seien (sagen sie) abgewichen von 
der Einigkeit der christlichen Kirche. Wer sagt 
das? Die Papisten sagen es. Aber es gilt nicht 
Sagen; es gilt Beweisen, dass die Lutherischen 
von der christlichen Kirche abgetreten seien. 
Denn, lieber Gott, man muss ja die Leute nicht 
so leichtfertig verketzern und von der Kirche 
absondern und nicht so leichtfertig sagen:   
Du bist ein Ketzer. Du bist abgewichen von der 
christlichen Kirche. Man wisse es denn mit 
gutem Grund der Schrift [= der Bibel] zu 
beweisen. Es gilt, zu beweisen.“

Diese, hier aus protestantischer Sicht  
formulierte Grundkonstellation, galt mit 
ihren gegenseitigen Wahrnehmungsmu-
stern in Erfurt bis ins 20. Jahrhundert hinein.

3534 S p r ac h e ,  S e l b s t -  u n d  Fr  e m d b i l d e r  u n t e r   ko n f e s s i o n e l l e n  V o rz  e i c h e n 35



werden, und der Vergebungsbereitschaft 
des Publikums als Seismograph dafür, was 
sozial (noch) akzeptabel ist. Dagegen ist die 
sakramentale Beichte ein Ort der Zusage 
einer unbedingten Annahme, die mensch-
liches Verstehen übersteigt. Gott umfängt 
die tiefsten Abgründe menschlicher Exis
tenz und bejaht den Menschen – selbst mit 
dessen im Letzten nicht verstehbaren 
Boshaftigkeit.“1

Es liegt auf der Hand, dass die Kirche neue 
Wege zur Beichte als Sakrament der Barm-
herzigkeit bahnen muss, um ihrem Auftrag 
gerecht zu werden. Mit den Worten von 
Papst Franziskus: „Mit Überzeugung stellen 
wir das Sakrament der Versöhnung erneut 
ins Zentrum, denn darin können wir mit 
Händen die Größe der Barmherzigkeit grei-
fen. Das Sakrament wird für jeden Bußfer-
tigen eine Quelle wahren inneren Friedens 
sein.“ (Misericordiae vultus, Nr. 17). Dabei 
geht es auch konkret um die Beichtpraxis 
selbst, um eine wiederzuentdeckende the-
rapeutische Dimension.2 Daneben ist sicher 
die Vergewisserung über die Grundinten-
tion dieses besonderen Sakramentes zen-
tral. Daher sollen in diesem kleinen Artikel 
einige Basisdaten zum kirchlichen Verständ-
nis der Beichte zusammengestellt werden.
Eine kompakte Zusammenfassung bietet 
der Codex des kanonischen Rechtes von 
1983 (Codex Iuris Canonici = CIC). In c. 959 
CIC/1983 heißt es: „Im Sakrament der Buße 
erlangen die Gläubigen, die ihre Sünden 
bereuen und mit dem Vorsatz zur Besse-
rung dem rechtmäßigen Spender beken-
nen, durch die von diesem erteilte Absolu-
tion von Gott die Verzeihung ihrer Sünden, 
die sie nach der Taufe begangen haben; 
zugleich werden sie mit der Kirche versöhnt, 
die sie durch ihr Sündigen verletzt haben.“ 

1 Martin Lintner, Selbstfindung, nicht Selbstoptimierung. Überlegungen zur Beichte, in: https://www.feinschwarz.net/ 
 selbstfindung-nicht-selbstoptimierung-ueberlegungen-zur-beichte/

2 Vgl. dazu Sabine Demel, Michael Pfleger (Hg.), Sakrament der Barmherzigkeit. Welche Chance hat die Beichte?, 		
 Freiburg i. Br., 2017.

Die hier genannten primär theologischen 
Aussagen geben einen guten Überblick 
über die wichtigsten Aspekte des kirch-
lichen Beichtverständnisses. 

Zunächst ist die Differenzierung von Taufe 
(und ihrer Sünden vergebenden Kraft) 
sowie der Beichte konstitutiv. Die Taufe 
geschieht, wie es im Glaubensbekenntnis 
der Kirche festgehalten ist, zur „Vergebung 
der Sünden“. Das dem Menschen in der 
Taufe geschenkte neue Leben „hat jedoch 
die Gebrechlichkeit und die Schwäche der 
menschlichen Natur nicht behoben und 
auch nicht die Neigung zur Sünde“ (KKK 
1426). Daher hat die Kirche nach ihrem 
Verständnis von Gott die Vollmacht erhal-
ten, durch „rechtmäßige Spender“ die 
Sündenvergebung auszusprechen (vgl.  

37„ S a kr  a m e n t  d e r  H e i lu n g “ – 36 „ S a kr  a m e n t  d e r  H e i lu n g “ – 



Joh 20, 22f: Er [Jesus] hauchte sie an und 
sprach: „Empfangt den Heiligen Geist. Wem 
ihr die Sünden vergebt, dem sind sie verge-
ben, wem ihr die Vergebung verweigert, 
dem ist sie verweigert.“). Daher stellt die 
Beichte für die katholische Kirche ein eige-
nes Sakrament dar, welches von der Taufe 
zu unterscheiden ist: „Das Sakrament der 
Buße lässt sich auch als ein Sakrament der 
‚zweiten Chance‘ verstehen. Es geht um 
eine grundsätzlich wiederholbare Gelegen-
heit, das eigene Leben sozusagen in die 
richtige Spur zu bringen, in die ‚Spur des 
Evangeliums‘“ (Hans-Josef Becker, Fasten
hirtenbrief 2019, S. 3).

Wesentlicher Inhalt des Sakramentes ist die 
Verzeihung der begangenen Sünden. Was 
aber ist nach Lehre der Kirche eine Sünde? 
Der Katechismus definiert: „Die Sünde ist 
vor allem Beleidigung Gottes und der 
Gemeinschaft mit ihm. Gleichzeitig beein-
trächtigt sie die Gemeinschaft mit der Kir-
che. Darum führt die Bekehrung zugleich 
die Vergebung Gottes und die Versöhnung 
mit der Kirche herbei. Das Sakrament der 
Buße und der Versöhnung bringt das litur-
gisch zum Ausdruck und bewirkt es“ (KKK 
1440 mit Verweis auf Lumen gentium Nr. 11). 
Den Wirkungen der Sünde entsprechend, 
entfaltet auch das Sakrament der Beichte 
individuelle und soziale (= ekklesiale) Wir-
kungen. Die Beichte trägt daher auch in der 
Form der (privaten) Einzelbeichte stets eine 
kirchliche (und damit „öffentliche“) Dimen-
sion in sich (pax cum Deo und zugleich pax 
cum Ecclesia). Diese doppelte Dimension 
kommt auch in der heute vorgeschriebenen 
Lossprechungsformel gut zum Ausdruck: 
„Gott, der barmherzige Vater, hat durch den 
Tod und die Auferstehung seines Sohnes 
die Welt mit sich versöhnt und den Heiligen 
Geist gesandt zur Vergebung der Sünden. 
Durch den Dienst der Kirche schenke er dir 
Verzeihung und Frieden. Und so spreche ich 
dich los von deinen Sünden im Namen des 
Vaters und des Sohnes und des Heiligen 

Geistes. Amen.“ Der Beichtende (also der 
Empfänger des Sakramentes) muss von 
seiner Seite drei Akte einbringen: Reue, 
Bekenntnis und Genugtuung (vgl. KKK 1450-
1460). Unter Reue werden der Schmerz und 
die Distanzierung von begangenen Sünden 
verstanden, verbunden mit dem Vorsatz, 
zukünftig nicht mehr zu sündigen. Ein Weg 
dazu kann die sog. Gewissenserforschung 
sein. Die Sündenerkenntnis und die Reue 
des Gläubigen finden ihren Ausdruck dann 
im Sündenbekenntnis vor dem Priester 
(bzw. Bischof) und damit vor dem Forum 
der Kirche. Das „Geständnis“ (KKK 1456) vor 
dem Priester bildet einen wesentlichen Teil 
des Bußsakramentes. Mit der Absolution 
durch den Priester muss schließlich auf 
Seiten des Beichtenden der Vorsatz zur 
Besserung und die mögliche Wiedergutma-

chung des entstandenen Schaden einher-
gehen (z.B. Gestohlenes zurückgeben, den 
Ruf dessen, den man verleumdet hat, 
wiederherstellen etc.). Damit verbunden ist 
auch eine Wiedergutmachung, eine „Sühne“ 
bzw. Buße, die zur „vollen geistlichen 
Gesundheit“ (KKK 1459) des Beichtenden 
beitragen soll. Das Kirchenrecht spricht von 
„heilsamer und angemessener Buße“ (vgl.  
c. 981 CIC/1983). Ein solches Bußwerk kann 
z.B. bestehen im Gebet, in einer sozialen 
Spende oder in einem Werk der Barmher-
zigkeit. Jedenfalls müssen beim Beichten-
den alle drei Akte vorhanden sein, um die 
heilbringende Hilfe des Bußsakramentes zu 
empfangen. Nach dem Kirchenrecht gibt es 
eine Beichtpflicht. Nach Erreichen des 
siebten Lebensjahres ist jeder Katholik  
„verpflichtet, seine schweren Sünden 
wenigstens einmal im Jahr aufrichtig zu 
bekennen“ (c. 989 CIC/1983).

Spender des Beichtsakramentes – „Beicht
vater“ – ist laut kirchlicher Lehre „solus sacer-
dos“ (c. 965 CIC/1983), d.h. der Bischof und 
der Priester. Zur gültigen Absolution ist 
erforderlich, dass der Spender die priester-
liche Weihegewalt und die Beichtbefugnis 
(facultas confessandi) besitzt (c. 966 
CIC/1983). Zur Art der Ausübung dieses 
besonderen Dienstes der Versöhnung finden 
sich im Katechismus tiefsinnige pastorale 
Hinweise, auf die u.a. Papst Franziskus 
immer wieder zurückgreift: „Wenn der Prie-
ster das Bußsakrament spendet, versieht er 
den Dienst des Guten Hirten, der nach dem 
verlorenen Schaf sucht; den des guten 
Samariters, der die Wunden verbindet; den 
des Vaters, der auf den verlorenen Sohn 
wartet und ihn bei dessen Rückkehr liebe-
voll aufnimmt; den des gerechten Richters, 
der ohne Ansehen der Person ein zugleich 
gerechtes und barmherziges Urteil fällt. 
Kurz, der Priester ist Zeichen und Werkzeug 
der barmherzigen Liebe Gottes zum 
Sünder“ (KKK 1465).

3938 „ S a kr  a m e n t  d e r  H e i lu n g “ – „ S a kr  a m e n t  d e r  H e i lu n g “ – 



Der vom Kirchenrecht vorgesehene Ort für 
die Entgegennahme sakramentaler Beich-
ten ist eine Kirche oder eine Kapelle, und 
dort konkret der sog. Beichtstuhl (vgl. c. 964 
CIC/1983). C. 964 § 2 konkretisiert: „Was den 
Beichtstuhl anbelangt, sind von der 
Bischofskonferenz Normen zu erlassen; 
dabei ist jedoch sicherzustellen, dass sich 
immer an offen zugänglichem Ort Beicht-
stühle befinden, die mit einem festen Gitter 
zwischen Pönitent [Beichtendem] und 
Beichtvater versehen sind, damit die Gläu-
bigen, die dies wünschen, frei davon 
Gebrauch machen können.“ Nach den 
Bestimmungen der Deutschen Bischofs
konferenz ist es gestattet, ein „Beicht- oder 
Sprechzimmer“ mit der Möglichkeit zum 
persönlichen Beichtgespräch einzurichten. 
In diesem Fall muss sich aber gleichzeitig in 
der Kirche ein Beichtstuhl befinden, damit 
die Gläubigen den Beichtort frei wählen 
können. In der heutigen Praxis werden 
beide Orte aufgesucht, wobei einige Gläu-
bige ausdrücklich ein persönliches 
Gespräch vis-a-vis schätzen und wünschen. 
Die räumlichen Voraussetzungen dafür sind 
in den letzten Jahren und Jahrzehnten in 
vielen Kirchen geschaffen worden. Teilweise 
wurden vorhandene Beichtstühle zu einem 
Beichtsprechzimmer erweitert, teilweise 
wurden ganz neue Räumlichkeiten konzi-
piert. Vor diesem Hintergrund wäre wohl 
eine Evaluation gewinnbringend, inwieweit 
die neuen Beichtgesprächsräume von den 
Gläubigen als unterstützender und hilf-
reicher Rahmen des sakramentalen Gesche-
hens erfahren werden. Bei gewissen geist-
lichen (Jugend-)Events in Kirchen („Nacht 
der Lichter“ im Taizé-Stil, „Nightfever“ mit 
Messe und Anbetung, Weltjugendtage etc.) 
hat es sich mittlerweile etabliert, die Beichte 
im offenen Kirchenraum (Kirchenbank im 
Seitenschiff, zwei Stühle in einer Seitenka-
pelle) anzubieten. Diese Erfahrung ist bei 
vielen inzwischen stilbildend und prägend 
geworden. Daraus erwachsen verschiedene 
kirchenrechtliche, pastorale und auch 

kirchenbauliche Herausforderungen. 
Vielerorts wird gegenwärtig jedenfalls 
deutlich, dass Beichten bzw. Beichtge-
spräche eng verwoben sind mit dem 
Wunsch nach allgemeiner Lebensberatung 
und seelsorglicher Begleitung. Der „Beicht-
vater“ muss allerdings beachten, dass in 
einigen (oder gar vielen) Fällen eine fach-
liche Hilfe vonnöten ist (ärztlicher, psycho-
logischer oder psychotherapeutischer Art); 
eine Beichte (allein) ist nicht eine Therapie 
für eine kranke Seele. Der Dienst des 
Beichtspenders erfordert daher eine gehö-
rige Portion Einfühlungsvermögen und 
allgemein psychologische Sachkompetenz. 
Das Angebot, das die katholische Kirche 
mit der Beichte macht, kann jedenfalls ein 
wichtiger Baustein eines Prozesses der 
Heilung, der Befreiung und der Selbstan-
nahme sein. Es wäre daher zu wünschen, 
dass dieses Heilssakrament wieder neu 
entdeckt würde. Dazu braucht es allerdings 
Priester mit großer seelsorglicher Kompe-
tenz und einer heilsamen Ausstrahlung 
sowie Orte und Formen, die den Bedürfnis-
sen des modernen Lebensrhythmus‘ 
entsprechen. 

Kurzvorstellung des Fotografen 
KONRAD RUFUS MÜLLER, geboren 1940 in  
Berlin, ist einer der renommiertesten  
deutschen Porträtisten. Er wurde berühmt 
als ,Kanzlerfotograf‘. ,Zeichnen mit Licht‘, 
diese Fähigkeit unterscheidet ihn von 
anderen Künstlern. Aktuell ist er in den 
Medien mit UNFASSBARE WUNDER,  
die Geschichte von 25 Überlebenden des 
Holocaust.

4140 „ S a kr  a m e n t  d e r  H e i lu n g “ – „ S a kr  a m e n t  d e r  H e i lu n g “ – 



Die eingangs formulierten Worte aus dem 
Großen Glaubensbekenntnis sind seit rund 
1640 Jahren in vielen überwiegend öffentli-
chen Zeugnissen von Christen bearbeitet 
und in Bildern, in Bauten, ja auch in Land-
schaften dargestellt worden: Struktur, 
Details und Schmuck von Landschaften und 
Städten mit Kloster- und Kirchenbauten, 
insbesondere ihren Ausstattungen, Struktur 
und Dekor von Büchern, Bildern und Skulp-
turen, zeigen in großer Kontinuität das mal 
mehr, mal weniger erfolgreiche Bemühen 
gläubiger Menschen, Gottes Herrlichkeit 
über die Worte hinaus möglichst quali-
tätvoll, ja kunstvoll, unter den Zeitgenossen 
durch künstlerische Gestaltungen zu veran-
schaulichen. Dabei sollte man die Musik 
nicht vergessen, die ebenso das schöpfe-
rische Wirken gläubiger Menschen abbildet.                 
Wie aber verknüpfen Menschen die von 
ihnen geschaffenen Bilder und ggf. raum-
greifenden künstlerischen Objekte mit der 
Botschaft des Glaubens?

Paulus formulierte bereits einige Jahrzehnte 
nach Tod und Auferstehung Christi für die 
Christen in der Großstadt Rom mit ihrer 
Fülle an Kulten: „Seit Erschaffung der Welt 
wird nämlich seine unsichtbare Wirklichkeit 
an den Werken der Schöpfung mit der 
Vernunft wahrgenommen, seine ewige 
Macht und Gottheit. Daher sind sie (die 
Menschen) unentschuldbar.“(Röm1,20). 
Selbst die Risiken menschlicher Vernunft 
hatte er bereits erfahren, denn er fügte 
hinzu: „sie beteten das Geschöpf an und 
nicht den Schöpfer …“ (Röm1,25)  „sie ver-
tauschten die Herrlichkeit des unvergäng-
lichen Gottes mit Bildern, die einen ver-
gänglichen Menschen … darstellen.“ (Röm 

1,23) Die Verkündigung des christlichen 
Glaubens beginnt also nicht allein mit Wor-
ten, sondern auch in Bildern. Der Missionar 
sieht die Menschen „daran scheitern, sich 
„gemäß ihrer Erkenntnis an Gott zu halten, 
(also) lieferte Gott sie einem haltlosen 
Denken aus.“(Röm1,28)

Seit mit dem Kind im Stall von Bethlehem 
ein erstes „Bild“ vom irdischen Leben Jesu 
überliefert ist, spielen „seine Bilder“ und mit 
wachsender Bedeutung auch das Bild von 
seiner Kirche in der Verkündigung eine 
tragende Rolle. Die junge Kirche sollte noch 
mehr als 700 Jahre um die „rechten Bilder“ 
ringen. Für die westliche Kirche war es Karl 
dem Großen noch wichtig, mit Vertretern 
des Papstes in der Frankfurter Synode von 
794 eine eigene, eher restriktive Position zu 
formulieren. Doch längst nicht nur in refor-
merischem Eifer greift die Christenheit 
seitdem immer wieder auf das sola scriptura, 
„allein die Schrift“, zurück. Eine Universalie 
der Menschheit dürfte allerdings sein, dass 
sich mit und aus Worten, aber auch ohne 
Worte, in uns Bilder formen, die wiederum 
in Worten und Bildern geäußert werden. 
Die Offenbarung des Johannes ist dafür ein 
wirkmächtiges Beispiel. Wir sind nicht allein 
durch unsere Sprach- und Schreibfähig-
keiten, sondern auch über innere und 
äußere Bilder in langen zivilisatorischen 
Prozessen zu Menschen geworden.
Für die katholische Kirche ist diese Verknüp-
fung schon lange zum Topos geworden,  
der selbst von protestantischen Theologen 
immer noch positiv bemüht wird. So z.B. 
anlässlich eines Osterinterviews von Chri-
stoph Quarch anlässlich der Coronakrise in 
der Fuldaer Zeitung vom 11. April 2020.  

„Und er wird wiederkommen in Herrlichkeit“
Wie gelingt es, die Welt „auf Ihn hin“ zu gestalten?

Burghard Preusler

Sakrale Landschaft heute, Barock und Historismus am Schulzenberg bei Fulda-Heimbach

4342 „ U n d  e r  w i r d  w i e d e rk o m m e n  i n  H e rr  l i c hk  e i t “42



Auf die Frage, ob eine Kirche ihre Aufgabe, 
Orientierung zu geben, nicht mehr wahr-
nimmt, führt er aus: „Ich sehe die Versäum-
nisse vor allem bei meiner, der evange-
lischen Kirche. Sie macht dem Menschen 
wenige Angebote einer lebendigen Spiritu-
alität. Das ist bei den Katholiken anders. Der 
Katholik im Fuldaer Land kann schon, wenn 
er über das Feld geht, an einem Bildstock 
Einkehr halten.“

Das Angebot an Bildern, Bauten und Aus-
stattungen geriet in gleichbleibender Konti-
nuität widerspruchsvoll. War die Zeit der 
Renaissance in Rom eine der kulturellen 
Blüte oder der Dekadenz? War die Ausbrei-
tung des Barock in die Höfe der Fürst
bischöfe übertriebener Pomp oder gar 
Ausdruck der Aufklärung? War der auf 
erfolgreichen Wissenschaften basierende 
Historismus eine gelungene Orientierung 
auf den jenseitigen Gott hin?

Bücher, klangreiche Musikinstrumente und 
Mosaike mit dem Bild des Pantokrators oder 
schlichte und eindrucksvolle Andachtsbilder 
folgten in immer wieder neuen Ausprä-
gungen der Herausforderung, die Botschaft 
des Glaubens unvollkommen-vollkommen 
abzubilden, und spiegelten ebenso die 
Suche von Menschen nach Idealen, Chan-
cen und Sicherheiten. Selbst in kritischer 
Auseinandersetzung des Jugendstils mit 
dem Historismus blieb entwickelter 
Schmuckreichtum ein (vorübergehend 
erfolgreiches) Mittel der Wahl, die Botschaft 
vom Himmlischen Jerusalem unter uns 
anschaulicher zu machen. Den relativ 
festen, äußeren sozialen Bindungen an 
„oben“ und „unten“ entsprachen lange 
scheinbar ebenso feste Qualitätsideale der 
Künste, auch wenn ihre latente Offenheit für 
Deutungen nicht unbemerkt und für  
Polemik nicht ungenutzt bleiben sollte.
Unter dem Eindruck der industriellen Revo-
lution wie nationalistisch geprägter Kriege 
und Wirtschaftskrisen im 19. und 20. Jahr-

hundert verloren die bilder- und material-
reichen Künste in weiten Kreisen viel von 
ihrer Rechtfertigung. Ihre Eignung zur  
Orientierung auf den wiederkehrenden 
Christus hin war in wirtschaftlichen Krisen 
und Massenmorden untergegangen. Heute 
herrscht eher ein hochentwickelter Minima-
lismus neben anderem auch für Kirch-
bauten. Bischofshäuser dürfen niemanden 
mehr als personelle Repräsentanz eines 
wertvollen Gottesbezugs beeindrucken. 
Kirchen sind erst einmal ihrer Ausstattung 
zu entleeren, dann erst könne die aktuelle, 
höchste Kunst ihre verkündende Rolle 
wieder übernehmen, forderte Friedhelm 
Mennekes …

Bilderverbot, Bilderstreit und Bildersturm 
haben große Kontinuität im Monotheismus. 
Und da wir gelernt haben, dass selbst das 
Schweigen eine Aussage ist, entwickeln und 
pflegen wir mit der Reduktion ungeplant 
neue Bilder, gegebenenfalls in der Über
zeugung, dass wir die besseren Bilder 
gestalten.

Christus hat im Moment seiner irdisch-exis-
tenziellen Bedrohung betont: „Mein Reich 
ist nicht von dieser Welt“. Doch ist seine 
Botschaft an Menschen in einer stets wider-
spruchsvollen Welt gerichtet – und ihre 
Verbreitung an „geschaffenen Dinge“ und 
an die Menschen gebunden. Sei es, dass 
einzelne die Botschaft vorleben, sei es, dass 
Menschengruppen sich zu gemeinsamer 
Orientierung in Gemeinschaften verbinden, 
sei es, dass die uns zur Verfügung stehen-
den natürlichen Ressourcen in diesem Sinne 
geformt werden. Interpretiert und gedeutet 
werden sie von gläubigen und ungläubigen 
Menschen, auch hier: ob wir wollen oder 
nicht. Seit Gott Mensch geworden ist, hat 
das Wort, der „Geist Gottes seinen Ort im 
Menschen(fleisch)“ gefunden, wie Eckhard 
Nordhofen in der Osterausgabe der FAZ 
2020 ausführt. Menschen deuten und 
verkünden Ihn, Individuen mit Gefühlen 

und Affekten, in kaum überschaubarer Fülle.

Zentrales irdisch-materielles Element des 
Verweises auf die Herrlichkeit des Herrn 
sind die Kirchbauten, die seit dem 4. Jahr-
hundert überliefert sind. Zunächst in 
Distanz zu kaiserlichen und paganen Fest
architekturen geformt, sind uns bis heute in 
der Liturgie bemerkenswert „reiche“ Konti-
nuitäten des römischen Kaiserkultes erhal-
ten. Geblieben ist ihre, zumindest nominell, 
öffentliche Zugänglichkeit. Geblieben ist ihr 
Angebot für einen Rückzug aus dem welt-
lichen Getriebe, lange Zeit mit dicken Mau-
ern und hochliegenden Lichtöffnungen 
ausgestattet. Sie sind bis heute durch Form 
und Konstruktion ausgesonderte Orte in 
Städten, Dörfern oder Landschaften, und 
nach dem Jahr 1000 n.Chr. mit einer schnell 
wachsenden Tendenz zu stetig entwickel
teren Formen.

Seitdem diese Bauten und ihre Ausstat-
tungen überliefert sind, verkünden die 
Christen mit zu-wie abnehmender räum-
licher Raffinesse, mit zu- wie abnehmenden 
Ansprüchen an Glanz und Verfeinerung der 
Ausstattung ihren Glauben. Widerspruchs-
voll bewegen sie sich in historischen Prozes-
sen einer immer nur in Ansätzen durch-
schaubaren Welt. Häufig genug wird nicht 
deutlich, ob sie die Chancen der Glaubens-
verkündigung oder ihre eigenen suchen. 
Das geschieht lange Zeit parallel zu engen 
Bindungen an Könige und Kaiser. Beim 
monumentalen Bauprojekt der Ratgerbasi-
lika, der karolingischen Klosterkirche Fuldas, 
bitten die Mönche wiederholt (und vergeb-
lich) Karl den Großen um das Einschreiten 
gegen das mächtige Projekt. Ludwig der 
Fromme verhilft Ihnen schließlich doch 
noch zu einem neuen Abt, der aber den 
Schmuck der fast fertigen Kirche mit zwei 
Krypten und zahlreichen Altären weiter-
führt, ja weiterführen muss.

Künstler und Auftraggeber bei der Arbeit in Oberrodenbach: Tobias Kammerer (3. von l.)  
mit Architekt, Gemeindevertretern und Mitarbeitern der Bisch. Bauabteilung

4544 „ U n d  e r  w i r d  w i e d e rk o m m e n  i n  H e rr  l i c hk  e i t “ „ U n d  e r  w i r d  w i e d e rk o m m e n  i n  H e rr  l i c hk  e i t “



Bernhard von Clairvaux verordnet den 
Zisterziensern die Armut auch im 
Bauschmuck, ein Kontrast, der die irdischen 
Affekte um Verfeinerung und Exklusivität 
weiter vorantreibt. Was stetig unter weitge-
hendem gesellschaftlichen Konsens über 
die durch den Glauben geprägte Gesell-
schaft wächst, ist die Übung darin, mit stets 
aktuellen Bildern, Zeichen und Symbolen 
öffentlich über sich selbst hinaus auf 
Christus hin zu weisen. Das funktioniert (wie 
bereits oben aktuell notiert) offensichtlich 
auch heute noch mit dem barocken Bild-
stock. Aber wie häufig finden sich in 
unseren derzeitigen Formen des öffent
lichen Auftritts die anspruchsvolleren der 
aktuellen Mittel aus Handwerk, Kunst und 
Architektur? 

Machen wir einen weiteren Sprung in die 
Mitte des 20. Jahrhunderts. Desillusioniert 
von saekularen Heilsversprechen muss man 
sich in neuen Räumen ein- und ausrichten. 
In einer kleinen Industriestadt des Bistums 
Fulda steht heute zentrumsnah die wenig 
spektakuläre katholische Kirche einer 
schnell gewachsenen Flüchtlingsgemeinde: 
ein bescheidener Saal mit flach geneigtem 
Satteldach, die Altarzone durch besondere 
Befensterung betont. Sparsame Mittel, aber 
der Anspruch des ausgesonderten Ortes ist 
weiterhin lebendig. Rund vierzig Jahre nach 
ihrer Errichtung soll sie einer Innenrenovie-
rung unterzogen werden. Der Umfang ist 
angesichts der Vergrauungen auf den Wän-
den ablesbar. Allerdings wird der mäßig 
beanspruchte Fußboden aus Muschelkalk 
heftig kritisiert, ein Material, das in den 
Neubauten der Nachkriegszeit häufig zum 
Einsatz kam. Robust und naturnah hat es 
Jahrzehnte seine Dienste getan, auch im 
Sinne einer ursprünglichen Aufwertung des 
Gottesdienstraumes der Gemeinde. Die 
absehbar deutliche finanzielle Mehrbela-
stung schränkte jedoch 40 Jahre später den 
örtlichen Wunsch, dass der Fußboden 
erneuert werden müsste, nicht ein:  

Der Fußboden musste erneuert werden.  
Er soll als heller, insbesondere glänzender, 
polierter Naturstein, als „Marmor“, in 
Zukunft den Glanz der Botschaft unterstüt-
zen. Erst in weiteren Gesprächen über die 
gegenwärtigen und zukünftigen Ansprüche, 
die die Kirchengemeinde beim Rundgang 
durch die Nachbarschaft formuliert, wird 
der Hintergrund des Bildes vom polierten 
Marmor klarer: Die kürzlich in der Nachbar-
schaft eröffnete neue Moschee, äußerlich 
eher unscheinbar, ist nämlich mit diesem 
Material ausgelegt. Das aktive Auftreten 
entsprechend gläubiger, selbstbewusster 
Menschen motiviert nun die katholische 
Kirchengemeinde bei ihrem Einsatz für das 
eigene Gotteshaus.

Fremdbilder und Selbstbilder prägen also 
unsere Ideale, die entwickelt werden durch 
den Austausch mit Anderen. Am betref-
fenden Ort sind, offensichtlich ungeplant 
und über vielleicht zwei Generationen 
gewachsen, Menschen in Beziehungen 
„gebunden“, die im engeren Sinn konkurrie-
rend eine verwandte Botschaft vermitteln 
wollen. Im weiteren Sinn haben sie das 
gleiche Ziel: Sie wollen die Bedeutung ihres 
Glaubens für sich selbst und für andere 
nicht nur aussprechen, sondern auch „zur 
Anschauung bringen“. Sie wollen mit ihrem 
Glauben erkennbar sein. 

Selbstwert und vermeintlicher Fremdwert 
werden in einer dynamischen sozialen 
Gemengelage reflexiv und emotional abge-
glichen. Ein klassisches Beziehungsgeflecht 
von Menschen tauscht in sich abgren-
zenden sozialen Verknüpfungen Ideale aus, 
ohne dass einer der Beteiligten die Wahl 
dazu getroffen hätte, diese Beziehung zu 
beginnen oder die Chance hätte, sie zu 
beenden. Und die Dynamik eines solchen 
Beziehungsgeflechts endet, bei hohem 
finanziellem Aufwand, in gestalterischen 
Vergleichen am Ort, ohne einen über „sich 
selbst“, über die eigenen Bindungen an die 

muslimischen Nachbarn hinaus gespannten, 
gestalteten Akzent gesetzt zu haben. 
 „Die“ haben einen hoch polierten Fuß
boden, den müssen wir auch ausweisen.

Der „harte Kern“ unserer eher regelmäßigen 
Kirchenbesucher scheint sehr mit dem 
Bestand zufrieden zu sein, wie ihn Vorgänger 
hinterlassen haben. Die Verwaltungsräte 
oder Kirchenvorstände sehen sich wiederum 

gerade an diese Gruppe gebunden. Aber 
wo „arbeitet“ noch jemand an Varianten von 
aktuell überzeugenden Darstellungen der 
„Herrlichkeit Gottes“?, so könnte man ja 
fragen. Ein altbekanntes Bild beschreibt die 
Kirche als „Braut Christi“, die ein Kleid brau-
che, das der Bedeutung des Bräutigams 
entspricht. Darüber wäre mit Menschen zu 
sprechen, die das Bild „ihrer“ Kirche mit 
persönlichen Vorlieben und fern eines 

Abb3:  Archiv des Bistums Fulda, Westfassade „die Ganzheit des Fragments“ von Franz Erhard Walter

Archiv des Bistums Fulda, 2005, Architekten Sichau und Walter, Fulda, Fassade von Franz Erhard Walther, Fulda

4746 „ U n d  e r  w i r d  w i e d e rk o m m e n  i n  H e rr  l i c hk  e i t “ „ U n d  e r  w i r d  w i e d e rk o m m e n  i n  H e rr  l i c hk  e i t “



gestalterischen Qualitätsanspruches formen. 
Die Braut Christi trägt so aktuell in vielerlei 
Hinsicht ein eher enges und fahles Kleid. 
Aber wer zieht, aus welchen Richtungen, 
immer wieder an diesem Kleid?  
Mit welchen Bildern will man abwandernde 
oder verlorene Schafe zurückgewinnen?  
Ist das Bemühen, Finanzströme besser abzu-
bilden da hinreichend? Wo übt man sich in 
Visionen von einer über uns hinauswei-
senden Wirklichkeit?

Ohne einen distanzierten Blick auf sich 
selbst übersieht man jedoch leicht, wer sich 
noch nahe bei oder wer sich schon weiter 
entfernt bewegt …

Die Tendenz, durch eng begrenzte, ja abge-
grenzte, aber aktive Gruppen von Men-
schen das Selbstbild bestimmen zu lassen, 
findet sich heute nicht nur in den Kirchen. 
Mit affektiv aufgeladenen, geschmacklich 
eher auf Vorlieben ausgerichteten Argu-
menten lässt man sich selbst und die ande-
ren bestätigend mobilisieren, nicht allein, 
wie aktuell zu sehen, bei politischen Veran-
staltungen. Das geht dort häufig genug 
leider gern über die Grenzen von 
Geschmack und Gewalt hinaus. Aber ob mit 
oder ohne Exzesse: Menschen lieben oft 
genug die Einhegung der Künste und brin-
gen eine sehr irdisch gebundene Erlösungs-
erwartung mit.	

Die anspruchsvolle Dichte individueller 
Erfahrungen unserer Zeit rückt „meinen“ 
Geschmack, den Geschmack einzelner Per-
sonen eines Bauherrengremiums, so in den 
Vordergrund, dass die Projektpartner, z.B. 
Künstler und Architekten, stets unter dem 
gut begründbaren Verdacht stehen, allein 
ihre eigenen Interessen zu verfolgen. Das 
sind, um sie polemisch auszuschlachten, im 
Zweifel finanzielle oder Honorarinteressen. 
Hoch individualisierte soziale Verknüp-
fungen stecken, psychologisch gesprochen, 
voller gegenseitiger „Übertragungen“, die 

die Abhängigkeiten voneinander und die 
Bewegungsmöglichkeiten miteinander 
immer enger schließen: jeder der engagier-
ten Beteiligten möchte außerdem ein Pro-
jekt finanziell, d.h. vor allem technisch und 
zeitlich kontrolliert, zum Abschluss bringen. 
Wo stehen die Weisen, und wo die Toren? 
(Röm1,22) Was dabei immer mehr in den 
Hintergrund tritt, das ist die Auseinander-
setzung mit dem Anspruch der Botschaft, 
und dies gilt für die Dorfkirche wie die 
Kathedrale. Diese Botschaft weist 
über„meinen“ Kirchplatz räumlich und 
zeitlich hinaus. Sie weist über „mein“ Dorf 
hinaus. Sie weist auch über „meine“ Stadt, 
mein Land und meinen Kontinent hinaus.

Daraus erwächst notwendig eine Heraus
forderung für eine kleine Gruppe, die sich 
selbst genügt. Auf Menschen, die sich selbst 
genügen, macht das Evangelium ja vielfältig 
kritisch aufmerksam. Und Paulus greift auf, 
was schon lange ein Thema prophetischer 
Verkündigung war, wie ein Wort des Hosea 
belegt: „Zum Machwerk unserer Hände 
sagen wir nie mehr: „Unser Gott“ (14,4).

Das Marienmosaik vom ehemaligen  
Westgiebel des Erfurter Doms –  
Restaurierung und Wiederaufstellung
Janka Acht

Das Marienmosaik vom ehemaligen Westgiebel des 
Erfurter Doms

Abb. 1  Westansicht des Erfurter Domes bis 1968

4948 „ U n d  e r  w i r d  w i e d e rk o m m e n  i n  H e rr  l i c hk  e i t “ 49



Im 19. Jh. erhielt der Erfurter Dom St. Marien 
über dem Langhaus ein mit Schiefer einge-
decktes, neugotisches Dach mit einem 
Westgiebel. Ein Mosaik mit der Darstellung 
der Jungfrau Maria nach einem Entwurf von 
August Theodor Kaselowsky sollte den neu 
errichteten Westgiebel schmücken. Die 
Ausführung des Mosaiks übernahm die 
venezianische Werkstatt des Antonio  
Salviati. Das Mosaik wurde 1869 im indi-
rekten Setzverfahren in Venedig hergestellt 
und 1870 am Westgiebel in Erfurt ange-
bracht.

Das Marienmosaik ist ein Beispiel für die 
damals auflebende Technik der indirekten 
Setzweise von Mosaiken. Mit dieser Arbeits-
weise war es möglich, auch großflächige 
Mosaiken in der Werkstatt vorzubereiten 
und mit wenigen Arbeitskräften vor Ort 
anzubringen. Antonio Salviati gilt als Weg-
bereiter dieser Technik. Seine Werkstatt 
führte weltweit Mosaiken in diesem ratio-
nellen Verfahren aus. Als bekannte Beispiele 
seien die Mosaiken in der Pariser Oper, das 
Kuppelmosaik im Aachener Dom und die 
Mosaiken in der St. Paul´s Cathedral in 
London genannt.

Bauliche Mängel des neugotischen Daches, 
deren Ursache in einer unzweckmäßigen 
Wasserableitung lag, führten 1968 zum 
Abbau des Daches und damit zu einem 
Abbau des Westgiebels und des Marien-
mosaiks. Bis 1994 lagerte das nun zerteilte 
Mosaik, auf den Werksteinen des ehema-
ligen Westgiebels haftend, im Kreuzgang 
von St. Severi. Anschließend wurden sie im 
sogenannten Strappo-Verfahren von ihrem 
Werksteinträger getrennt und in einem 
Kellerraum des Domes eingelagert.
Im Rahmen einer Masterthesis an der Fach-
hochschule Erfurt wurden die Fragmente 
2016 eingehend untersucht und Konzepte 
für eine Restaurierung und Wiederaufstel-
lung erstellt.

Im Anschluss daran wurden die Mosaikfrag-
mente in einem Zeitraum von zwei Jahren 
vom Erfurter Restauratoren-Kollektiv etap-
penweise restauriert.

Das Mosaik und seine Technik

Das Mosaik ist etwa 6,5 Meter breit und 8,5 
Meter hoch und misst damit eine Gesamt-
fläche von rund 44 Quadratmetern. 
Ursprünglich umgab eine steinerne Blend-
nische das hoch oben am Westgiebel ange-
brachte Mosaik.

Innerhalb einer regenbogenfarbenen Man-
dorla ist die Muttergottes mit dem Jesus-
kind auf dem Arm vor einem goldenen 
Grund dargestellt. Die Mandorla ist umge-
ben von einem blauen Hintergrund mit 
radial angeordneten goldenen Sternen.
Das Mosaik besteht vor allem aus Glas, das 
in Venedig hergestellt wurde. Die Figuren 
und die Mandorla sind aus opaken, durch-
gefärbten Gläsern, sogenannten Tesserae, 
zusammengesetzt. (Tessera, pl. tesserae 
(lat.): Würfel; Bezeichnung der meist in 
würfelform zugeschnittenen Einzelbau-
steine, aus denen Mosaiken zusammen
gesetzt sind).

Der goldene Grund besteht aus Goldtesse-
rae. Das heißt, eine Blattgoldschicht befin-
det sich zwischen zwei Gläsern – einem 
Trägerglas und einem dünnen Deckgläs-
chen. Diese beiden Gläser sind aus einem 
transparenten oder farbig transparenten 
Glas. Den blauen Hintergrund bilden blau 
durchgefärbte Keramiktesserae, die aus 
einer Tonwarenfabrik aus Charlottenburg 
stammen.

Das Mosaik ist im indirekten Setzverfahren 
hergestellt. Bei dieser Technik wird zunächst 
der Entwurf gespiegelt, in Abschnitte einge-
teilt und anschließend auf Originalgröße 
vergrößert. Die zugeschlagenen Tesserae 
werden mit ihrer Vorderseite auf die Karto-
nabschnitte, die als Vorlage dienen, geleimt. 
Diese vorgefertigten Stücke können in 
Kisten verpackt transportiert werden.  
Am Aufstellungsort wird vorbereitend eine 
Mauerfläche mit einem Mörtel versehen,  
in welchen die einzelnen Abschnitte einge-

drückt werden. Nach der Verfestigung des 
Mörtels können die Kartonflächen samt 
Leim entfernt und die Mosaikoberfläche 
abgewaschen werden.

Abbau des Westgiebels

Aufgrund baulicher Mängel musste das 
neugotische Dach gänzlich rückgebaut 
werden. Nachdem es wiederholt zu Feuch-
teschäden kam und ein Schwammbefall 
festgestellt wurde, rang man sich zu dem 
Entschluss durch, das neugotische Dach 
abzubauen und das historische Walmdach 
wieder neu zu errichten. Dies bedeutete, 
dass auch der Westgiebel und damit das 
Mosaik weichen mussten.

Der Westgiebel wurde Stein für Stein mit-
samt der Mosaikfläche abgebaut. Ein auf die 
Rückseite der Mauersteine aufgebrachtes 
Nummerierungssystem sollte ein späteres 
Zusammensetzen erleichtern. Es bestand 
die Hoffnung, das Mosaik an einem neuen 
Standort zusammen mit den Werksteinen 
wieder aufstellen zu können.

Die abgebauten Steine mit den Mosaik
flächen wurden zunächst auf dem Domberg 
eingelagert.

In den 1990ern sollten die Mosaikflächen 
aus Platzgründen von den Werksteinen 
getrennt werden. Dafür wurde auf die Ober-
fläche der einzelnen Mosaikflächen eine 
Papier- und anschließend eine Stoffschicht 
geleimt. Mit flachen Meißeln konnte im 
Bereich des Mörtels die Mosaikschicht vom 
Steinträger gelöst werden. Das verwendete 
Klebemittel bildete ein Klebstoff auf Basis 
von Polychloropren mit dem Produktnamen 
„Pattex-Kraftkleber“. Die so strappierten 
Mosaikfragmente lagern seitdem in einem 
Kellerraum des Domes.

Abb. 3 Beim Transport nach unten diente eine Decke zwischen 
Stahlseil und Mosaikoberfläche als mechanischer Schutz.

Abb. 2  Dom St. Marien im Jahr 1968 während des Dachabbaus

5150 D a s  M a r i e n m o s a i k  v o m  e h e m a l i g e n  W e s tg i e b e l  d e s  Er  f u r t e r  D o m s D a s  M a r i e n m o s a i k  v o m  e h e m a l i g e n  W e s tg i e b e l  d e s  Er  f u r t e r  D o m s



Heutiger Bestand und Zustand der 
abgenommenen Mosaikflächen

Eine Bestandsaufnahme im Jahre 2015 
zeigte, dass alle abgenommenen Mosaik
flächen vorhanden waren und zugeordnet 
werden konnten. Große Verluste waren in 
den Fugenbereichen der ehemaligen Werk-
steine und im unteren Bereich der Darstel-
lung zu verzeichnen.

Aufgrund der ungünstigen klimatischen 
Lagerbedingungen entwickelte sich ein 
starker biologischer Befall. Die Fragmente 
zeigten großflächig einen Schimmelpilzbe-
lag. Durch diesen Befall wurden die Kaschie-
rungsschichten angegriffen. Neben Staub 
dienten sie als Nahrungsquelle für die 
Schimmelpilze. Dies führte zur Ablösung 
der Tesserae von den Kaschierungsschich-
ten. Durch die Lagerung und durch die 
Abnahme vom Werksteinträger entstanden 
starke Verformungen.

Ein weiteres Schadbild war die Auftrennung 
der Goldtesserae zwischen Goldeinlage und 
Deckgläschen. Sowohl die Keramiktesserae 
als auch die opaken Gläser waren abgese-
hen von Rissen und Abbrüchen in einem 
verhältnismäßig guten Zustand. Die opaken 
Gläser weisen einen hohen Anteil an Blei 
auf und sind dadurch stabil. Anders verhält 
es sich bei den Goldtesserae und ihren 
transparenten Gläsern. Sie weisen eine im 
Vergleich zu den opaken Gläsern andere 
Zusammensetzung auf, weniger Blei und 
einen hohen Anteil an alkalischen Bestand-
teilen.  Dies macht sie wesentlich anfälliger. 
Veränderungen wie weißliche Fleckenbil-
dungen oder auch rosé-farbene Bereiche 
waren an mehreren Gläsern festzustellen. 
Unter dem Mikroskop ließ sich erkennen, 
dass sich hier kleine Risse gebildet haben.
Hauptursache für dieses Schadbild ist die 
Zusammensetzung der transparenten 
Gläser. Die feuchten Lagerbedingungen und 
der biologische Befall beschleunigten diese 
Ausbildung.

Präsentationskonzept
Zeitgleich zu den Untersuchungen des 
Mosaiks entstand ein Wiederaufstellungs-
konzept mit dem Vorschlag, das Mosaik im 
Dachstuhl des Domes aufzustellen. Die 
jahrelange Suche nach einem geeigneten 
Standort für das Marienmosaik sollte damit 
beendet sein. Nachdem die Statik geprüft 
war, wurde der Vorschlag vom Domkapitel 
angenommen. Eine Vorgabe des Domkapi-
tels war es außerdem, die fehlenden Fugen-
bereiche nicht zu ergänzen und eine frag-
mentarische, museale Präsentation anzu-
streben.

Das Konzept, das daraufhin in Zusammenar-
beit mit dem Dombauamt und mit dem 
Landesamt für Denkmalpflege entstand, 
sah vor, die Fragmente mit der derzeitigen 
Einteilung vor einem schwarzen Hinter-
grund zu präsentieren. Ziel war es, die Frag-
mente mit einem geeigneten Mörtel auf 
neuen Trägerplatten zu befestigen, die dann 

ihrerseits an einer Konstruktion im Dach-
stuhl aufgehängt werden können.
Für die Hintergrundkonstruktion wurde 
daraufhin eine Fläche von knapp 90 
Quadratmetern aus einem matt-schwarzen 
Lochblech an einer Stahlkonstruktion konzi-
piert und aufgebaut. Diese Lochblechfläche 
bot die Möglichkeit, die Fragmente mit 
einer einfachen Aufhängung zu montieren 
und exakt auszurichten.

Konzepterstellung zum Aufbau der 
Mosaikfragmente und deren Montage

Aufgrund der hohen Klimaschwankungen 
wurde von den in der Restaurierung häufig 
verwendeten Aluminium-Wabenplatten 
abgesehen. Nach Überprüfung verschie-
dener Alternativen für die erforderliche 
neue Tragkonstruktion entstand in Zusam-
menarbeit mit dem Kunststoff-Zentrum 
(SKZ) in Halle die Idee einer mit Epoxidharz 
und Glasfaser laminierten Strukturschaum-
platte mit integriertem Holzkern. 

Abb. 4  Strappierte Mosaikfläche aus dem Bereich des Halses Mariens, Zustand 2016 (Rückseitenansicht).

Abb. 5  Zahlreiche Tesserae weisen keine Haftung mehr zur Kaschierungsschicht auf (links oben). Manche Goldtesserae 
sind im Bereich der Goldeinlage aufgetrennt (rechts oben). Das Schadbild der Verformung der strappierten Mosaikflächen 
ist im Bereich der Hand Mariens besonders stark ausgeprägt (links unten). Mikrorisse im Trägerglas eines Goldtesserae 
führten zu einer Farbveränderung des grünlich-transparenten Glases in den rosé-farbenen Bereich (rechts unten).

5352 D a s  M a r i e n m o s a i k  v o m  e h e m a l i g e n  W e s tg i e b e l  d e s  Er  f u r t e r  D o m s D a s  M a r i e n m o s a i k  v o m  e h e m a l i g e n  W e s tg i e b e l  d e s  Er  f u r t e r  D o m s



Zwar weisen diese Trägerplatten ein 
höheres Gewicht auf als Wabenplatten, 
bieten aber bis zuletzt eine flexible Mon-
tage der Mosaikfragmente. Ein Zuschnitt 
dieser Platten in die gewünschten Formen 
ist möglich und sie weisen eine ausrei-
chende Stabilität auch unter thermischer 
Belastung auf. Voraussetzung dafür ist eine 
Versiegelung der Randbereiche mit einem 
Epoxidharz.

Es folgte die Auswahl des erforderlichen 
Mörtelsystems und die Einstellung seiner 
Körnung in einer leicht dunkleren Farbe 
sowie Tests mit Probekörpern nach einer 
thermischen Wechsellagerung.

Aufgrund der besseren Verarbeitbarkeit des 
Kalk-Zement-Mörtels gegenüber dem 
Acrylatmörtel und der Möglichkeit, nach 

dem Aushärten die Kaschierung mit 
Lösungsmitteln abnehmen zu können, ohne 
dabei den Mörtel zu erweichen, sollte für 
die Restaurierung der Marienmosaikfrag-
mente der Kalk-Zement-Mörtel zum Einsatz 
kommen.

Restaurierung und Montage

Für die Übertragung der Mosaikflächen auf 
neue Trägerplatten wurde zunächst der 
rückseitig aufliegende Mörtel sowie der 
Fugenmörtel und der Klebstoff, der sich im 
Fugenbereich festgesetzt hatte, entfernt. 
Gebrochene Tesserae wurden herausge-
nommen, durch eine Infiltrationsklebung 
aneinandergefügt und wiedereingesetzt. 
Durch die Fugenreinigung konnten die 
Verformungen der Fragmente behoben 
werden.

Abb. 6  Fragment F6 mit dem Gesicht Mariens vor und nach der Fugenreinigung (Rückseitenansicht).

Auf die gereinigte Rückseite der Fragmente 
wurde anschließend der Mörtel aufgetragen 
und die zugeschnittene und mit der 
Besandung versehene Trägerplatte aufge-
drückt. Nach einer Woche Aushärtung 
konnte die Pattex-Kaschierung auf der Vor-
derseite entfernt werden. Eine lösemittelge-
tränkte Kompresse erweichte den Klebstoff 
und ermöglichte so ein Abziehen der 
Papier- und Stoffschichten.

Vor Ort im Dachstuhl bestimmte die Aus-
richtung von 1:1 Schablonen die genaue 
Position der Mosaikfragmente an der Loch-
blechfläche. Daraufhin konnte das Schie-
nensystem exakt montiert werden und die 
Marienmosaikfragmente erhielten 50 Jahre 
nach dem Abbau des Westgiebels endlich 
wieder einen würdigen Platz auf dem Dom-
berg.

Das Mosaik ist, da es sich im Dachstuhl 
befindet, nicht frei zugänglich. Seit der 
Fertigstellung kann es aber im Rahmen von 
Führungen besichtigt werden.

Verwendete Quellen:
	� Heinrich Beyer, Kurze Geschichte der 

Stiftskirche Beatae Mariae Virginis zu Erfurt, 
in: Mittheilungen des Vereins für die Ge-
schichte und Alterthumskunde von Erfurt, 
Heft 6, hrsg. vom Selbst-Verlag des Vereins, 
Erfurt 1873, S. 164.

	� Thüringisches Staatsarchiv Gotha, Akten: 
Regierung Erfurt Nr. 12194 (1865-1868) 
und Regierung Erfurt Nr. 6562 (1869-
1873)

	� V. Giormani, Salviati, in: Österreichisches 
Biographisches Lexikon 1815-1950, Band 
9, hrsg. von der Österreichischen Akade-
mie der Wissenschaften, Graz/Köln 1998, 
S. 398.

	� Bistumsarchiv, Domdach A.II.A.2, 1966/67 
„Zu den Arbeiten am neuen Domdach 
1967“.

	� Archiv Dombauamt, Akte 1.23.4 (17), Tgb.
Nr. 253

	� Janka Acht: Das Marienmosaik vom 
ehemaligen Westgiebel des Erfurter 
Domes, Untersuchungen und Erhal-
tungskonzepte, 2016, Masterthesis an 
der Fachhochschule Erfurt.

	� Wilhelm Tuckermann, Ein Besuch in der 
Mosaikfabrik von Salviati in Venedig, in: 
Deutsche Bauzeitung, Wochenblatt, 
Jahrgang 5, Nr. 6, hrsg. von den Mitglie-
dern des Architekten-Vereins zu Berlin, 
1871, S. 42-44.

	� Dokumentation der Firma Ochsenfarth 
Restaurierungen zur Translozierung des 
Marienmosaiks, 1994 (Archiv: Bischöf-
liches Bauamt, Erfurt).

Abb. 7  Fragment F6 nach der Restaurierung (Vorderseitenansicht).

5554 D a s  M a r i e n m o s a i k  v o m  e h e m a l i g e n  W e s tg i e b e l  d e s  Er  f u r t e r  D o m s D a s  M a r i e n m o s a i k  v o m  e h e m a l i g e n  W e s tg i e b e l  d e s  Er  f u r t e r  D o m s



Abb. 8  Ausrichtung der Schablonen an der Lochblechfläche  
im Dachstuhl.

Abb. 9  Ende 2017 ist das obere Drittel des Marienmosaiks restauriert 
und im Dachstuhl des Domes aufgehangen.

Abb. 10  Ende 2018 ist das gesamte Marienmosaik restauriert  
und wiederaufgestellt.

Die heutige Kirche St. Elisabeth wurde 1956 
bis 1957 nach Plänen von Otto Weicken auf 
dem Nordberg mitten im alten Bergkamen 
errichtet. Die Kirche ist ortsprägend, steht 
jedoch nicht unter Denkmalschutz. Eine 
umfassende Renovierung des Gotteshauses 
erfolgte im Jahre 1985.

1999 entstand auf der gegenüberliegenden 
Straßenseite ein neues Stadtteilzentrum mit 
großem Marktplatz (Gerber Architekten). 

Dieser Neubau unterstreicht die städtebau-
liche Bedeutung von St. Elisabeth. Die 
Gottesdienste sind, bedingt durch eine 
hohe Anzahl von katholischen Vietnamesen 
sowie deutschen Spätaussiedlern, sehr gut 
besucht.

Otto Weicken konzipierte eine Wegekirche. 
Der Kircheninnenraum ist durch ein klares 
Raumkonzept geprägt. Er besteht aus 
einem langen Mittelschiff mit niedrigen 
Seitenschiffen und einem erhöhten Chor-
raum. Dieser achtstufige Altarberg ermög
licht auf der einen Seite eine gute Sichtbar-
keit des Zelebranten, schafft jedoch aber 
gleichzeitig eine Distanz zur Gemeinde.  
Der Tabernakel an der Chorrückwand ist 
nochmals um zwei Stufen erhöht.

Die fehlende Nähe zwischen Gottesdienst-
besuchern und Priester wurde von Gemein-
demitgliedern sowie dem Kirchenvorstand 
bemängelt. Auch variabel veränderbare 
Raumgrößen waren neue Nutzeranforde-
rungen, die im Bestand nicht realisiert  
werden konnten. Eine umfassende Analyse 
begann in Form einer guten Zusammen
arbeit zwischen dem örtlichen Kirchenvor-
stand und Pfarrgemeinderat, dem zustän
digen Gemeindeverband sowie den Verant-
wortlichen im Generalvikariat Paderborn.
Die Ergebnisse dieser gemeinsamen Arbeit 
wurden in die Auslobungsanforderungen 
integriert. 2018 startete der Wettbewerb 
unter fünf ausgewählten Architekturbüros.
Das Büro weicken architekten Unna, feder-
führend Christian Weicken (ein Enkel von 
Otto Weicken) unter Mitarbeit von Anika 
Podgorny und Adam Kolodziej, hat den 
Wettbewerb mit einem überzeugenden 
Beitrag gewonnen.

Liturgische Neuordnung der Kirche St. Elisabeth, Bergkamen 
Ein Wettbewerbsbeitrag von weicken architekten Unna

Christian Weicken und Rolf Gebker

Wettbewerbssituation St. Elisabeth Bergkamen

5756 D a s  M a r i e n m o s a i k  v o m  e h e m a l i g e n  W e s tg i e b e l  d e s  Er  f u r t e r  D o m s 57



Gemäß der Auslobung orientiert sich der 
Enwurf an folgenden Vorgaben

	� Die Kirche soll im Inneren neu konzipiert 
werden, dabei wird besonders Wert auf 
einen angemessenen liturgischen und 
architektonischen Ansatz gelegt.

	� Ziel ist es die zentrale Bedeutung der 
Kirche sowohl in städtischer, gesell-
schaftlicher als auch in kirchlicher 
Hinsicht zu stärken. Die Kirche wird auch 
zukünftig im großen pastoralen Raum 
eine hervorgehobene Rolle spielen.

	� Daneben spielt auch das Empfinden und 
die Wahrnehmung der Gottesdienstbe-
sucher eine wichtige Rolle. Das Kirchen-
gebäude soll von innen als hell und 
offen wahrgenommen werden. Ebenfalls 
sollte die Beleuchtung (auch in verän-
derbaren Farben) unterschiedliche 
Wirkungen erzeugen können.

„Die Kirche ist ein Ort der Liturgie, aber 
auch der Ruhe, der Besinnung.“
„Der Kirchraum sollte für verschiedene 
Gottesdienste mit unterschiedlicher 
Anzahl von Teilnehmern „skalierbar“  
sein und auf die diversen Angebote  
antworten.“

Leitidee: Teilen und Öffnen
Die äußere Anmutung der Kirche wird 
durch den vorgestellten transparenten 
Eingangskubus, welcher in Verbindung mit 
der neuen raumschaffenden Pergola einen 
schon vom Stadtmarkt wahrnehmbare, 
einladende Eingangssituation schafft, vor-
sichtig ergänzt. Durch die Entfernung des 
Toilettenanbaus (Nord-Ecke) und die Vergrö-
ßerung der Fenster wird die vorhandene 
Kubatur klarer und eindeutiger.

Der Altar, Ambo, Taufbecken und Plätze der 
Zelebranten rücken näher an die Besucher 
heran. Die noch vorhandene Distanz zwi-
schen dem Zelebranten und der Gemeinde 
wird aufgehoben.

Über ein dezent schimmerndes Metall
gewebe – als nach oben raffbarer Vorhang 
geplant – wird das Hauptschiff skaliert. Es 
werden durch unterschiedliche Zustände 
des Gewebes Räume für die gewünschten 
Nutzungen formuliert und verschiedenste 
Lichtinszenierungen ermöglicht.

Dieser physikalisch präsente Vorhang 
schafft eine Hülle für einen neuen Ort im 
vorhandenen Kircheninnern. Es entsteht ein 
unterteilbarer und variabler innerer Raum, 
der innerhalb der Kirche zu einem heiligen 
Raum der Geborgenheit, der Kraft und der 
Offenbarung wird. Die Poetik dieses Zei-
chens (sacramentum) verweist durch Ihre 
Wirkung und Symbolik auf die Transzen-
denz, auf die Metaphysik. Dieser neu entste-
hende innere Raum wird zu einem Hinweis 
auf das Heilige (sacrum), auf das Göttliche, 
auf Gott und auf sein Geheimnis sein. 

5958 L i t u r g i s c h e  N e u o r d n u n g  d e r  K i r c h e  S t.  E l i s a b e t h ,  B e r g k a m e n L i t u r g i s c h e  N e u o r d n u n g  d e r  K i r c h e  S t.  E l i s a b e t h ,  B e r g k a m e n 



Der bestehende Chorraum bleibt, als Hin-
tergrund des Altars, Teil des Raumes, in 
welchem zentral die Christusfigur vor einem 
neuen zurückhaltenden und transparenten 
Kreuz positioniert wird.

Der stark gerichtete Innenraum wird als 
Vorgabe akzeptiert und mit minimalis-
tischen Einbauten beruhigt und strukturiert. 
Gläserne Wände erlauben eine Abtrennung 
des eigentlichen Kirchenraumes vom Vor-
bereich, der wie Marienkapelle und Beicht-
raum ständig zugänglich ist. Die Abtren-
nung der Werktagskapelle, welche ihren 
Platz im östlichen Seitenschiff erhält, erfolgt 
mit einer variablen Glaswand.

Funktionalität 
Durch die vorgeschlagenen Maßnahmen 
wird die Kirche in vielerlei Varianten nutz-
bar. Verschiedene Gruppengrößen von 150 
bis 500 Personen können mit angepassten 
Räumen bedient werden. Gleichzeitig 
erlaubt das semitransparente, transluzente 
und akustisch durchlässige Material die 
Wahrnehmung des gesamten Raumes und 
die Nutzung der Orgel ohne Einschränkung.
Die einzelnen Flächen der Kirche reichen 
von 220 m² (bei 162 Sitzplätzen) bis ca. 492 
m² (mit dazugeschalteter Werktagskapelle).
 
Foyer, Vorraum, WC und die Marienkapelle 
sowie der Beichtraum sind zugänglich, auch 
wenn die Kirche geschlossen ist. Ein Ein-
blick bis zum Kreuz erfolgt durch die Glas-
wand unter der Empore und die offenen 
Durchblicke im Metallgewebe.
Es wird vorgeschlagen, im Eingangsbereich 
die vorhandene Figur der Kirchenpatronin 
St. Elisabeth auszustellen.
Nebenräume werden im dreigeschossigen 
nordwestlichen Bauteil angeordnet.

Materialien und Konstruktion
Der Wettbewerbsentwurf verfeinert und 
ergänzt die vorhandenen Strukturen, so 
dass die Bereiche klarer strukturiert werden. 

Die reduzierte und strenge Auswahl der 
Farben und Materialien unterstützt diese 
Haltung: Glas für die niedrigen Trennwände 
und für den Vorbau, der Metallvorhang, Holz 
für die Möblierung und Wandverkleidungen 
im Eingangsbereich und das Licht tragen 
dazu bei dass sich die neue Gestaltung und 
damit der Besucher auf das Wesentliche 
konzentrieren kann.

Vorgesehene Lichtstimmung
Die Fenster des Kirchenschiffes werden nach 
unten hin verlängert, um die Kirche von 
Innen als hell und offen wahrzunehmen, so 
wie bereits in der Wettbewerbsauslobung 
gefordert.

Das Metallgewebe wird von oben beleuch-
tet. Unterschiedliche Lichtintensität und 
wechselbare Lichtfarben ermöglichen eine 
Fülle verschiedenster Lichtstimmungen die 
sich sowohl direkt auf den Vorhang als auch 
auf den gesamten Raum auswirken. Die 
Lichtfarbe steuert auch die Wahrnehmung 
der Transparenz des Metallgewebes und 
erzeugt damit flexibel zu einer bestimmten 
Situation, Andacht oder Veranstaltung eine 
angemessene Intimität oder Offenheit der 
einzelnen Kirchenbereiche. Das Licht kann 
verschiedene Empfindungen wecken (Gebor-
genheit, Mystik, Erhabenheit) und ein inten-
siveres Erleben der Liturgie ermöglichen.

Die beim Wettbewerb geforderte einladende 
Eingangssituation wird durch einen transpa-
renten Glasvorbau erzielt. Dieser ermöglicht 
durch seine Beschaffenheit eine nach Außen 
sichtbare strahlende Beleuchtung. Das 
mystische Innen wird nach Außen manife-
stiert und verbindet die innere und äußere 
Welt miteinander, wie auch das Mystische 
mit dem Weltlichen. So wird auch städtebau-
lich eine sichtbare Verbindung zwischen 
dem Marktplatz und der Kirche inszeniert. 
Die Bedeutung der St.Elisabeth-Kirche in 
städtischer, gesellschaftlicher und auch 
kirchlicher Hinsicht wird gestärkt.

Sanierung und Umgestaltung St. Joseph in Bünde
Ein Blick auf die Kunst im Kirchbau Ende der 60er und frühen 70er Jahre

Falko Biermann

6160 L i t u r g i s c h e  N e u o r d n u n g  d e r  K i r c h e  S t.  E l i s a b e t h ,  B e r g k a m e n 



Spurensuche und Neubeginn
Die Renovierung der St. Joseph-Kirche in 
Bünde war, neben der technischen Instand-
setzung, im Besonderen geprägt durch die 
Auseinandersetzung mit der kirchlichen 
Baukunst der späten 60er und frühen 70er 
Jahre und der heutigen zeitgenössischen 
Kunst. Errichtet wurde die Josephskirche 
1967 durch den Bielefelder Architekten 
Joachim Georg Hanke. Als Hallenkirche mit 
gefächerter Anordnung der Sitzbänke 
berücksichtigt sie in hervorragender Art die 
Prinzipien des Kirchbaus nach dem Zweiten 
Vatikanischen Konzil  
und löst die städtebaulich schwierige 
„Tortenstück“-Situation mit einem drei
eckigen Gebäude vorbildlich.

Die beiden Seitenfassaden sind geprägt 
durch ein dreidimensionales, plastisches 
Betonmaßwerk, entstanden in Zusammen-
arbeit mit dem französischen Künstler Marc 
Hénard.

Ursprünglich sollten die sich ergebenden 
Flächen zwischen den horizontalen Beton-
balken und -stützen mit farbigem Dickglas 
mosaikartig ausgefacht werden. Aus Kosten-
gründen erhielt die Kirche jedoch lediglich 
eine „Notverglasung“ aus gegossenem, 
leicht strukturiertem Industrieglas.
Architekt Hanke verwendete im Innenbe-
reich, im Zeitgeist der 70er Jahre, industriell 
gefertigte Materialien: Trapezblech und 
Gitterträger für die Kirchendecke, Griffe aus 
Metallmuttern und Stahlfenster. Die inneren 
Chorwände blieben weiß. Sie prägten mit 
dem betonsichtigen Maßwerk und dem 
matten Industrieglas den nüchternen Raum
eindruck der ersten Jahre nach Fertigstel-
lung.

Erst einige Jahre später, 1972, wurde auf 
Initiative des Architekten Hanke der Stutt-
garter Künstler Professor Dr. Otto Herbert 
Hajek mit einem farbigen Altarbild beauf-
tragt, das die komplette dreigliedrige 

Stirnwand der Kirche einnimmt und die 
karg wirkende Kirche in eine farbige, begeh-
bare Plastik umwandelte. Zeitgenossen 
berichten, dass sich der Künstler - ohne 
vorher einen Entwurf präsentiert zu haben 
– zusammen mit einem ortsansässigen 
Maler in die Kirche eingeschlossen und 
unter Ausschluss der Gemeinde das große 
Altarbild in mehrwöchiger Arbeit erstellt 
hatte. Heute ein einmaliger „Kunst-Schatz“, 
war das Ergebnis für viele Kirchengemein
demitglieder in Bünde zunächst ein 
„Kunst-Schock“.

Ein Denkmal

Unser Architekturbüro schmersahl |  
biermann | prüßner erhielt 2013 den Auftrag, 
die in die Jahre gekommene Kirche tech-
nisch und optisch instand zu setzen und 
insbesondere das frei bewitterte Betonmaß-
werk und das Dach zu erneuern. Kurz nach 
Vorlage unseres ersten technischen 
Sanierungskonzepts erhielt die Gemeinde 
die Ankündigung der obersten Denkmalbe-
hörde, die Kirche unter Denkmalschutz zu 
stellen. Es folgte ein Planungsstopp und ein 
Jahr der Diskussion über die Denkmalwür-
digkeit der Kirche, bis schließlich gemein-
sam mit der oberen Denkmalbehörde eine 
Unterschutzstellung erfolgte.

Aufgabe und Analyse

Unser Planungsauftrag erfuhr somit eine 
Neuausrichtung: Neben der technischen 
Renovierung sollte nun auch der geschützte 
Innenraum mit der Farbfassung von Profes-
sor Dr. Otto Herbert Hajek denkmalgerecht 
saniert werden. Ebenso sollte entwurflich 
über eine Alternative für die Notverglasung 
der Kirche und über einen Ersatzort für eine 
neue Orgel nachgedacht werden. Die vor-
handene Orgel war defekt und stand an 
einem „Unort“ auf einem Deckenteil des 
Windfangs. Die Schaffung einer zeitge-
mäßen barrierefreien Werktagskapelle mit 
differenziertem Zugang wurde ebenso zur 
Aufgabe.

63S a n i e r u n g  u n d  U m g e s ta lt u n g  S t.  J o s e p h  i n  B ü n d e62 S a n i e r u n g  u n d  U m g e s ta lt u n g  S t.  J o s e p h  i n  B ü n d e



Diese radikale Wendung in der Ausrichtung 
unserer Planungsaufgabe ermöglichte uns 
die intensive Auseinandersetzung mit der 
Kunst und den Bautechniken der 60er und 
70er Jahre. Über die Arbeit des Künstlers 
Hajek in Bünde gab es anfangs so gut wie 
keine Informationen, Entwurfsdokumente 
oder Farbangaben. Es folgte daher eine 
zeitintensive Phase der sehr genauen 
Bestandsaufnahme und –analyse aller 
Bauteile in der Kirche zur Vorbereitung der 
Sanierung und des Umbaus.

Ein dreidimensionales, photogrammetri-
sches Aufmaß des Betonmaßwerks als 
Grundlage für die Betonsanierung und 
Neugestaltung der Verglasung wurde 
durchgeführt, Untersuchungen und Bestim-
mung der Farben vor Ort durch einen 
Restaurator vorgenommen. Die Nachlass-
verwalterin Hajeks forschte in Archiven in 
Süddeutschland ohne wesentlichen Erfolg 
nach Entwurfsdokumenten. Ein bauphysika-
lisches und ein raumakustisches Gutachten 
folgten.

Während der Zeit der externen Untersu-
chungen kamen wir als Architekten zu der 
Überzeugung, die Entwurfsaufgabe so 
behutsam wie möglich und so respektvoll 
wie nötig anfassen zu müssen. Auch waren 
wir begeistert, wie gleichberechtigt und 
vielfältig der Architekt Hanke mit Baukünst-
lern verschiedener Couleur seinerseits 
umgegangen war. Auf diese Weise sollten 
auch die anstehenden Aufgaben gelöst 
werden. Unterstützt vom Bistumbauamt 
Paderborn und dem Leiter des Diözesan
museums, Prof. Dr. Christoph Stiegemann, 
bereitete unser Architekturbüro die Aus
lobungen zu zwei Wettbewerben vor. 

Zwei Künstlerwettbewerbe

Es erfolgte ein beschränkter, internationaler 
Glaskünstler-Wettbewerb zur Erlangung 
eines Neuentwurfs der Verglasung der 
Kirche. Den Zuschlag erhielt Thierry Boissel 

aus München. Ein weiterer beschränkter, 
internationaler Wettbewerb zur Gestaltung 
einer neuen Orgel folgte. Beauftragt wurde 
Orgelbau Muhleisen, Patrick Armand,  
Straßburg.

Vorgabe für beide Wettbewerbe waren 
unsere kleinen Eingriffe im Grundriss:
Die Verlegung des Taufbeckens von hinten 
nach vorn, rechts neben die urheberge-
schützte Altarinsel, unter Verzicht von zwei 
Bankreihen, brachte Raum für Neues. Den 
ehemaligen Platz des Taufbeckens konnte 
nun eine neue, freistehende Orgel einneh-
men. Wir schlugen darüber hinaus vor, die 
vorhandene, offene Seitenkapelle gläsern 
zu schließen und den bis dahin rein inter-
nen Sakristei-Zugang als differenzierten 
Werktags-Zugang umzugestalten. Dieser 
aufeinander aufbauende Entwurfsansatz 
ermöglichte uns eine denkmalgerechte und 
mit den Urhebern einvernehmliche Umge-
staltung der Kirche.

Die beiden siegreichen Künstler Boissel und 
Armand unterstützten mit ihren feinfüh-
ligen, einmaligen Entwürfen auf ihre Art 
den Gesamteindruck der zukünftigen  
Kirche: Ein vertikal handliniertes, mono-
chromes Gussglas, das poetisch an herun-
terlaufende Wassertropfen erinnert, wech-
selt sich mit seriellen Punktrasterstreifen ab, 
ersetzt nun die Notverglasung in der Kirche 
und taucht den Raum, je nach Tageszeit, in 
ein warmes oder kühles Licht. Es entsteht 
keine Konkurrenz zu Hajek mit seinen 
eigenfarbigen, wandhohen Malereien.  
Das feingegliederte Glas ermöglicht dem 
Betrachter den zweiten Blick auf seine 
Details, was Hajeks Großformen nicht 
haben, und bereichert so den Raum auf 
seine Weise.

Patrick Armands bewusster Entwurf einer 
asymmetrischen Orgel in der symmetri-
schen, farbig gestalteten Rückwandnische 
des ehemaligen Taufortes, allgegenwärtig 

6564 S a n i e r u n g  u n d  U m g e s ta lt u n g  S t.  J o s e p h  i n  B ü n d e S a n i e r u n g  u n d  U m g e s ta lt u n g  S t.  J o s e p h  i n  B ü n d e



geprägt durch einen übergroßen Kreis/ein 
Sonnenbildnis, war ein überraschendes 
Ergebnis des Orgelwettbewerbs. Die Orgel 
steht frei im Raum und kann umwandert 
werden. Das Hajek‘sche Wandbild der Taufe 
bleibt dadurch erlebbar, der Betrachter 
ergänzt das durch die Orgel halb verdeckte 
Teilbild des Kreises stets im Kopf zum 
Ganzen.

Glas – gestern, heute und morgen

Das ausgebaute Glas der alten Fenster 
wurde in der neu gestalteten Seitenkapelle 
wieder eingebaut. Als Glasschrott wurde es 
im Weißbeton-Altar mit eingegossen und 
allseitig geschliffen. Dadurch wird die 
Geschichte wieder erlebbar. Ebenso wurden 
aus einer Glasscheibe schmale Glasleisten-
abschnitte herausgebrochen, aus denen das 
Kreuz und die Wandlinie im Putz der Kapelle 
neu entstanden sind. Diese künstlerische 
Arbeit ist im Gemeinschaftsatelier Daniel 
Bräg und Thierry Boissel in München nach 
dem Glas-Kunstwettbewerb in Zusammen-
arbeit mit unserem Architekturbüro ent
standen. 

Mit gleicher Linierung, jedoch in Gravur-
Technik, gestaltete Thierry Boissel die durch-
sichtigen Glasscheiben zwischen dem Kirch-
raum und der nun abteilbaren und extern 
nutzbaren Werktagskapelle. Räumlich ver-
änderte sich zum vorherigen Eindruck 
wenig, jedoch erhöhte sich die Nutzbarkeit 
beachtlich. Statt der ehemaligen Beicht-
nischen in der Kapelle wurde in direkter 
Anordnung ein Beichtzimmer neu einge-
richtet.

Eine im Zuge der Inventarisierung der vor-
handenen Kunstgegenstände entdeckte 
Holzmadonna, die durch ein Mitglied der 
Kirchengemeinde erworben und als 
Geschenk gespendet wurde, entpuppte sich 
als wertvolle, geschnitzte Heilige-Elisabeth-
Figur aus dem 15. Jahrhundert. Nach einer 
Ausstellung im Diözesanmuseum Paderborn 

fand sie einen neuen Platz hinter Glas in 
einer Wandnische der Kapelle. Ein aus 
schwarzem Glas mundgeblasenes Gefäß 
nimmt das geweihte Wasser auf. Eine Fürbit-
ten-Stele sowie eine wandhängende Licht-
erstation, ebenfalls beide aus Weißbeton, 
ergänzen die neue Einrichtung der Werk-
tagskapelle.

Raumakustik und Restaurierung der 
Wandbilder

Die in der Kirche durchgeführten raumakus-
tischen Messungen ergaben Nachhallzeiten, 
die eine Sprachverständigung ohne Laut-
sprecher-Anlage unmöglich machen. Es 
wurden zusätzliche, absorbierende Decken-
segel in den Seitengängen eingearbeitet. 
Weitere, durch den Akustiker geplante 
Helmholtz-Resonatoren und Deckensegel 
wurden durch den beherzten Eingriff des 
Orgelbauers, Patrick Armand, verhindert. Er 
konnte überzeugen, dass für das Orgelspiel 
ein zu hoch absorbierender Raum nicht 
vorteilhaft ist. Um die Hörbarkeit der Spra-
che zu verbessern, wurde nach langer Über-
legung dann lediglich eine technische elek-
troakustische Anlage eingebaut, die dies 
durch die Lautsprechertechnik ausgleicht.

Die Restaurierung der Hajek‘schen Malerei 
von 1972 im Detail war eine Herausforde-
rung. Die restauratorische Befundsuntersu-
chung ergab neben der originalen Fassung 
zwei Überarbeitungen, die sich derart mit
einander verbunden hatten, dass eine 
Trennung und Analyse der Ursprungsfarben 
erschwert wurde. Alle Farbflächen waren 
auf vorhandenem Spritzputz mit grobem 
Rundkorn aufgebracht worden. Das Rund-
korn war stark verrußt, das Gesamtbild 
zusätzlich gestört durch regelmäßig ange-
ordnete, horizontale, dunkle Linien. Wie sich 
später herausstellte, waren dies Folgen des 
Kälteeinfalls im Bauteil Wand durch Beto-
nierabschnittsfugen in den Rohbeton
wänden. An diesen, im Winter kälteren und 
feuchteren Bereichen der Gesamtwand 

6766 S a n i e r u n g  u n d  U m g e s ta lt u n g  S t.  J o s e p h  i n  B ü n d e S a n i e r u n g  u n d  U m g e s ta lt u n g  S t.  J o s e p h  i n  B ü n d e



hatte sich noch mehr Staub und Ruß ange-
siedelt. Die Linien kamen stets ein paar 
Jahre nach jeder Übermalung erneut zum 
Vorschein. 

Ein äußerer mineralischer Wärmedämmputz 
gleicht nun die Temperaturunterschiede im 
Wandbauteil aus und verhindert die Neu
bildung der horizontalen Staubstreifen. Alle 
Farbflächen wurden gereinigt und mit einem 
mineralischen/silikatischen Neuanstrich 
versehen. Das dreigliedrige Gesamtbild 
erhielt dadurch seine ursprüngliche Leucht-
kraft zurück. 

Die Ausführung der neuen Farbfassung 
wurde eng begleitet durch die obere Denk-
malbehörde in Münster. Sogar mikrosko-
pische Untersuchungen wurden notwendig, 
um die ursprüngliche Farbfassung heraus-
zufinden. So geschehen beim Farbanstrich 
des Betonmaßwerkes: unter der aktuell 
grauen Fassung wurde die jetzige, kobalt-
blaue Originalversion entdeckt. Das war für 
alle Beteiligten auf der Baustelle eine Über-
raschung.

Das mehrfach gefaltete Dach erhielt eine 
industriell vorgefertigte Aludeckung 
anstelle der bituminösen Abdichtung. Wir 
haben die Beleuchtung auf LED-Lampen 
umgestellt und Einsätze in vorhandenen 
Zylindern ersetzt, das WC barrierefrei umge-
baut und die Sakristei-Räume renoviert.
Alle Arbeiten im Innen- und Außenbereich 
wurden vor Ausführung mit der Nachlass-
verwalterin Prof. Dr. Hajeks urheberrechtlich 
geklärt und freigegeben. Die Maßnahmen 
erfolgten in enger Zusammenarbeit mit der 
unteren Denkmalbehörde und dem Archi-
tekten Hanke. Die Renovierungsarbeiten 
wurden mit Bundesdenkmalmitteln geför-
dert.

Die Geschichte der Kirche wurde durch die 
Arbeit der zeitgenössischen Künstler mit 
unserer Begleitung weiterentwickelt.  
„Durch die genaue Analyse des Bestands, 
die Rückführung der veränderten Formen 
und die darauf fußende Neufassung ist die 
Ausmalung der Josephskirche heute dem 
Entwurf deutlich näher als vor der Bearbei-
tung.“ (Zitat LWL-Denkmalpflege).

Das Gestern und das Heute haben ihren 
gleichberechtigten Platz eingenommen  
und somit die Zukunft der St. Joseph-Kirche 
eingeleitet.

Fotos
Thierry Boissel, Dennis Neuschaefer-Rube,  
Kalle Noltenhans, Muhleisen, Strasbourg

Uta Zerjeski

Annäherung

Meine Reise mit dem Auftrag, einen Wett-
bewerb für die Innenraumgestaltung einer 
Dorfkirche vorzubereiten, führte nach Men-
gelrode im thüringischen Eichsfeld, zwi-
schen Thüringer Wald, Niedersachsen und 
Hessen, zwischen Harz und Werra. Auf den 
ersten Blick so gar kein Hotspot für zeitge-
nössische Sakralkunst.

Das Eichsfeld, die katholische Enklave im 
lutherisch geprägten Mitteldeutschland, das 
ist in meinen Kindheitserinnerungen ein 
verlorenes Stück „heile Welt“. Ein exotischer, 
ländlicher Mikrokosmos, nur 150 km von 
meinem realexistierenden sozialistischen 

Plattenbau-Großstadt-Alltag der 1980er 
Jahre entfernt. Unser Pfarrer, Pater Eusebius, 
verschickte uns regelmäßig zur Erholung zu 
den Bauernfamilien seines Heimatdorfes. 
Raus aus der Chemieluft und raus aus der 
tiefen Diaspora. In meiner Erinnerung geht 
das ganze Dorf sonntags zur Kirche, aber 
Männern und Frauen müssen dort streng 
getrennt sitzen, es gibt riesige Kirmes
kuchen, der Sonntagsbraten muss erst 
geschlachtet werden, und ich, als Gast, soll 
nicht nur das Opfer aussuchen, sondern 
auch noch das Herz des Kaninchens essen 
… Welch ein Kulturschock! Und dennoch 
oder gerade darum: geblieben ist ein 
Gefühl von behütet sein, von Dazugehörig-
keit und Dankbarkeit.

Dass Christsein in der DDR also doch „nor-
mal“ sein konnte, war eine beeindruckende 
Erfahrung für alle, die schon als Schulanfän-
ger genau wissen sollten, wo und was man 
wem erzählen durfte. Das Eichsfeld wurde 
zu unserem Pilgerziel. Was hat die Nach-
wendezeit überdauert? Fast 3 Jahrzehnte 
und 4x umsteigen plus Taxi später komme 
ich nun nach Mengelrode und finde ein 
reizvoll gelegenes Dorf, umgeben von 
grünen Hügeln und fühle mich ein bisschen 
an Tolkiens Auenland erinnert.

Status Quo

Die Kirche St. Maria Magdalena thront auf 
einer Anhöhe über dem Dorf. Ihr Turm, 
vermutlich aus dem 14. Jahrhundert, hat die 
Zerstörungen des 30jährigen Krieges und 
sonstige Unbilden der Geschichte überstan-
den. Das dreiachsige Kirchenschiff mit drei-
seitigem Chor stammt aus dem Jahre 1687 
und wurde 1933/34 um ein nördliches 

Die Kunst des Zusammenfügens
St. Maria Magdalena in Mengelrode, Gemeinde Hohes Kreuz, Eichsfeld

Uta Zerjeski und Andreas Kasparek

6968 S a n i e r u n g  u n d  U m g e s ta lt u n g  S t.  J o s e p h  i n  B ü n d e 69



Seitenschiff mit Sakristei erweitert. Von der 
barocken Innenausstattung sind nur par
tielle Artefakte verblieben. Dafür ist das 
Gotteshaus liebevoll mit unzähligen Fund-
stücken der vergangenen Jahrzehnte aus-
staffiert worden. Der Charme der Wohn
zimmerleuchten aus den späten 1980er 
Jahren trifft auf eine Kreuzsticharbeit mit 
einem Konterfei des vorletzten Heiligen 
Vaters samt Inschrift Giovanni Paolo II.
An den Wänden und Pfeilern sind unter-
schiedlichste Heilige aus diversen Epochen 
verteilt. Einige gehörten zum barocken 
Hochaltar, der in den 70 Jahren holzzerstö-
renden Nagekäfern und/oder dem Zeitgeist 
zum Opfer fiel.

Auf den zweiten Blick eröffnen sich dann 
wirklich unerwartete Schätze. Im Chorbe-
reich gibt es zwei hochwertige Buntglasfen-
ster von 1897, gefertigt von Georg Schnei-
der (Regensburg), mit einer anrührenden 
Darstellung der Kirchenpatronin Maria 
Magdalena und einem Bild des im Eichsfeld 
hochverehrten Hl. Josef. Etwas für‘s Herze.

Ein starker Kontrast zu diesen filigranen 
Glasmalereien sind die stark farbigen Bunt-
glasfenster, die 1933/34 von der Glaswerk-
statt Deppen und Söhne aus Osnabrück 
gefertigt wurden. Die Fenster im Kirchschiff 
sind geometrische Farbkompositionen in 
rot, gelb und blau. Nicht nur die Farbaus-
wahl, sondern auch die Komposition und 
Anordnung der Bleistege erinnern an Glas-
arbeiten aus dem Umfeld der Bauhäusler.
Expressiver und in kühlen Rot- und- Blautö-
nen sind dagegen die Seitenschifffenster. 
Diese kleinen halbrunden Glasbilder zeigen 
den Hirsch am Wasser des Lebens, IHS - 
Jesus der Erlöser, Lamm, Christusmono-
gramm sowie „Brot + Fische“ als Symbol der 
Eucharistie. Sie korrespondieren wenig mit 
den übrigen Fenstern und in Anbetracht 
der Entstehungszeit stimmen sowohl Farb- 
als auch Themenwahl nachdenklich.

Noch mehr Fragen wirft die Gestaltung des 
etwa zeitgleich entstandenen Turmfensters 
auf. Im Zentrum des einzigen nahezu achro-
matisch gestalteten Bleiglasfensters, in der 
Achse von Altar und Altarkreuz, dominiert 
ein schwarzes Kreuz mit 4 Symbolen; 
Schlüssel, Schwert, Hammer, Krone.
Es wird umgeben von der Inschrift:

DAS KREUZ SCHLIESST DEN HIMMEL AUF  
UND SCHLÄGT AN DIE PFORTEN DER HÖLLE
ES KRÖNT DIE FROMMEN UND  
STRAFT DIE GOTTLOSEN

Der gängiger Auferstehungsgedanke sagt 
uns: „Christus hat die Pforten der Hölle 
überwunden und hat dem Tod ein Ende 
gemacht. Sein Königtum währt ewig und 
das Reich des Friedens beginnt mit seiner 
Herrschaft.“
Würde man da nicht eine hoffnungs- und 
farbenfrohere Glasauswahl erwarten?

Noch vor einigen Jahren hätte mich vermut-
lich eher die formale Gestaltung der Fenster 
interessiert. Aber wir sind in Thüringen des 
Jahres 2015 und wieder ziehen bedrohliche 
Gedanken durch die Lande, diesmal blau 
verpackt. Da der unbekannte Künstler sich 
moderner Gestaltungsmittel bedient hat, 
bin ich versucht, ein Zeichen des Wider-
standes und der Hoffnung hineinzulesen. 
Der Schlüssel der Treue, das Schwert der 
Märtyrer, der Hammer für Stärke und Ent-
schlossenheit und die Krone für Christkönig, 
den einzig wahren „Führer“? Ist diese  
„Bilderbibel“ heute noch lesbar? Ich fürchte, 
dem durchschnittlichen Kirchenbesucher ist 
ein Großteil des Vokabulars verloren 
gegangen.

Vermutlich ist man sich dieser Schätze  
bislang gar nicht vollumfänglich bewusst.
Mir begegnen aus der Umbauphase 1933–35 
noch weitere spannende Artefakte,  
unter anderem originale Zeugnisse der 
klassischen Moderne. Sowohl ein  

„Gropius-Drücker“, die 1922 im Bauatelier 
von Walter Gropius entworfene Designikone 
der Türdrücker, als auch eine individuelle 
Metallarbeit und ein ungewöhnlicher Kreuz-
weg-Zyklus. Der Künstler der Ölbilder ist 
unbekannt, die Malweise ist eindeutig 
expressionistisch beeinflusst. 

Eichsfelder Dorfkirchen sind scheinbar ein 
bisschen, wie Eichsfelder Schmandkuchen. 
Von außen betrachtet sehen alle ähnlich 
aus, die Überraschungen erwarten uns im 
Inneren. Ich bin beeindruckt.

Als Fragmente einer nachkonziliaren gut 
gedachten, ganzheitlichen Umgestaltung 
von 1973/74 sind Altartisch, Marienaltar und 
Stufenanlage aus Travertin sowie der  

Tabernakel einschließlich Stele und Ambo 
präsent.

An der gestalteten Leere des Altarraums 
ohne Hochaltar konnte sich die Eichsfelder 
fromme Seele nicht erwärmen. Das über 
dem Altar aufgehängte filigrane Kreuz aus 
Emaille und Metall vermochte auch selbst 
aus heutiger Architektensicht nicht den 
Chorraum zu füllen. Es verschwand schon 
wenige Jahre später unauffindbar auf 
irgendeinem Dachboden und wurde durch 
eine geschnitzte Kreuzigungsgruppe der 
1980er Jahre ersetzt. Der Ambo steht ohne 
sein Pendant zu zart und etwas verloren im 
Raum und wird seiner Bedeutung als Altar 
des Wortes nicht ausreichend gerecht.
Die Tabernakelstele mit Sgraffito hingegen, 

7170 D i e  K u n s t  d e s  Z u s a m m e n f ü g e n s D i e  K u n s t  d e s  Z u s a m m e n f ü g e n s



hat standhaft überdauert. Sie fungiert als 
Bindeglied zwischen Altarraum und Marien-
altar im angebauten Seitenflügel. So hatte 
es 1973 der Projektverantwortliche Wolfgang 
Lukassek vorab beschrieben. Es war wirklich 
interessant, die inzwischen historischen 
Planungsunterlagen zu durchstöbern, aber 
viel spannender war es, sich mit Herrn 
Lukassek über die anstehende Aufgabe 
auszutauschen.

Wie sollte aus der bestehenden hetero-
genen Vielfalt eine Wettbewerbsaufgabe 
für die Neugestaltung des Innenraumes 
formuliert werden?
Wettbewerbe eignen sich gemeinhin als 
gute Ideenschmiede für partielle Neu
gestaltung oder umfassende Konzepte. 
Die landläufige Meinung ist jedoch:  
Wettbewerbe machen für die Künstler 
zumeist unrentierliche Mühe, verursachen 
Kosten für den Auftraggeber und bergen 
das Risiko, dass keine der eingereichten 
Lösungen, den Vorstellungen der Nutzer 
entspricht ... Zahlreiche Bedenken sind vor 
Ort zu zerstreuen.

Welcher Aufwand bzw. Umfang ist ange-
messen und für die Gemeinde tragbar?
Die gängigen Argumente, dass das ohne-
hin wenige Geld in der Region bleiben 
sollte und man das Gefühl hat, von Einhei-
mischen besser verstanden zu werden, 
sind nachvollziehbar. Auch 30 Jahre nach 
der Wende.

Ein gut vorbereiteter, anonymisierter und 
durch eine Fachjury bewerteter Wettbewerb 
stärkt den Entscheidungsträgern vor Ort 
den Rücken und ist ein wichtiges Mittel, um 
Gremienentscheidungen in die Kirchenge-
meinde zu tragen. Wettbewerbe sind ein 
Schutzschild gegen die stets vorhandene 
lautstarke Fraktion, die androht, aus der 
Kirche auszutreten oder zumindest ins 
Nachbardorf zum Gottesdienst zu fahren, 
wenn auch nur irgendetwas verändert 
werden sollte. Schließlich hat Onkel Lothar 
das Eichenholz für die Bänke mühevoll der 
volkseigenen Wirtschaft abgetrotzt …
Mit einer qualifizierten Begründung der 
Juryentscheidung übergibt man den Nach-
weis einer sorgfältigen Abwägung aller 
funktionalen und ästhetischen Belange, 
eine Leshilfe für den eiligen bzw. unge-
übten und eventuell auch voreingenom-
menen Betrachter.

Ergebnisse

Das Juryvotum für Andreas Kasparek unter-
streicht ein stimmiges Gesamtkonzept mit 
Respekt vor Vorhandenem. Der Raum erhält 
Klarheit, Schlichtheit und Ruhe. Farbigkeit 
und Materialitäten sind wohl durchdacht 
und von großer Sachlichkeit geprägt. Damit 
wird die „alte“ Kirche mit allem was an ihr 
besonders ist, ins 21. Jahrhundert geführt 
und die 1973/74 entstandene Raumidee wird 
konsequent vollendet. 

7372 D i e  K u n s t  d e s  Z u s a m m e n f ü g e n s D i e  K u n s t  d e s  Z u s a m m e n f ü g e n s



Der Befund
Der Befund zeigte einen Altarraum, der im 
Grundsatz zwar schlicht, von einer recht 
dunklen Kreuzigungsgruppe geprägt und 
zusätzlich durch diverse Dekorationsmaß-
nahmen doch überladen war. Die Stufenan-
lage und insbesondere der Altar erschienen 
hinsichtlich Material und Gestalt unbedingt 
erhaltenswert und bildeten somit eines der 
Ausgangsmotive für den hier behandelten 
Entwurf.

Grundlage
Der Entwurf ist von den Prinzipalstücken, 
bzw. den liturgischen Orten gedacht.  
In diesem Ansatz galt es die „fehlenden“ 
Prinzipalstücke im Geist des vorfindlichen 
Altarraumentwurfes zu ergänzen und die 
Rückwand des Altarraums als hoffnungs-
vollen, in die Weite führenden Orientie-
rungspunkt der Wegkirche zu gestalten.  
Zu ergänzen galt es Ambo und Taufe, die im 
Befund als Möbel ausgeführt und damit 
hinsichtlich ihrer liturgischen Bedeutung 
nicht hinreichend präsent waren.

Der Entwurf

Altarraum, grundsätzliches
Zur Steigerung der Gestaltungsqualität 
wurde die Nische des rechten Altarraum
fensters analog zur Nische des linken  
ensters bis zum Fußboden geführt.
Der Zugang zur Sakristei wurde mit einer 
zur Wand flächenbündigen “Tapetentür“ 
neu gestaltet, so dass sich diese im 
geschlossenen Zustand weitestgehend 
zurücknimmt und im geöffneten Zustand 
weniger störend wirkt.

Altarraumrückwand Chor:  
Wandgestaltung

Das Kreuz
Das Kreuz ist zentraler Bestandteil einer 
Gesamtgestaltung des Altarraums.  
Das Kreuz wird aus vier quadratischen, 

goldenen Tafeln gebildet. Es ist eine unü-
bersehbare und leuchtende Resonanz auf 
die hier mündenden Blicke der Gläubigen 
und entsteht als Kreuz zugleich nur in deren 
Augen.

Die vier Tafeln definieren einen Ort, an dem 
sich für den Betrachter ein Kreuz an der 
Altarraumrückwand bildet. Es ist ein Verweis 
darauf, dass das Kreuz zum einen die Augen 
des Glaubenden braucht, um zum Zeichen 
des Heils werden zu können, es zum ande-
ren überall vorhanden ist. Größe und  
Position versöhnen mit dem Verlust des 
historischen Hochaltars, ohne diesen zu 
zitieren. Das goldene Kreuz möchte das 
Auge des Besuchers mit seiner Strahlkraft in 
einer ‘Idee der Wegkirche‘ zum Ziel ziehen. 
Wenn hierbei gegebenenfalls die Assozia-
tion zu einem Fenster-Kreuz in der geo-
steten Kirche entsteht, erscheint auch dies 
angemessen.

Marienaltar und Opferlicht
Die Nischenüberdeckung (Bogen) blieb 
unangetastet. Die zu dominant erschei-
nende Natursteinbekleidung des Sockels 
wurde entfernt. Stattdessen erhält der 
Sockel eine partielle Bekleidung aus “Ober-
dorlaer Kalkstein“ als zentrales Element.
Hiermit wird die Marienfigur innerhalb der 
Nische angemessen positioniert. Zugleich 
entsteht eine Korrespondenz zu den Prinzi-
palstücken und damit zum Altarraum.
Diese Korrespondenz wird verstärkt durch 
eine runde, goldene Wandscheibe, welche 
in Art und Ausführung dem Kreuz ent-
spricht, sich von diesem durch die geome-
trische Grundform jedoch zugleich deutlich 
differenziert. Korrespondenz und Differen-
zierung können theologisch gedeutet 
werden. Die im Befund kritisierte Schwä-
chung des Hauptaltars durch die zu massive 
Ausgestaltung des Marienaltars wird nun 
durch einen ausbalancierten formalen und 
inhaltlichen Dialog ersetzt.

Vor dem Marienaltar wurde ein kreisseg-
mentförmiges Element zur Aufnahme von 
Opferlichtern eingefügt. Dieses ist als 
Becken ausgeführt, welches mit Sand 
gefüllt, Kerzen aufnimmt. Unterhalb des 
Beckens befindet sich ein Depot für die 
Kerzen.

Der komplette Verzicht auf die Bänke im 
Seitenschiff schafft eine ganz neue Raum-
wirkung für den Marienaltar. Auch die Erleb-
barkeit des Kreuzweges, der an ursprüng-
licher Stelle, jedoch in einem gleichmäßigen 
Rhythmus neu geordnet, wurde so gestärkt.

Altarraumstufen, Altar, Ambo, Taufe  
und Osterkerze

Die vorhandene Stufenanlage sowie der 
vorhandene Altar erschienen aufgrund ihrer 

Qualität und als Zeugnisse einer Epoche in 
der vorgefundenen Form erhaltenswert. Die 
Position des Altars wurde geringfügig korri-
giert, indem dieser 30 cm in Richtung der 
Gemeinde verschoben wurde. In Respekt 
vor der bestehenden Qualität war es eine 
Herausforderung, diese Elemente achtsam 
in eine Neugestaltung zu integrieren.

Der Altar als zentrales Element gab das 
Material und die Formensprache für einen 
neuen Ambo und eine Taufe vor. Durch 
deren Positionierung erhält der Altarraum 
das ihm zuvor fehlende Gleichgewicht. 
Hierin wird eine achtsame Weiterentwick-
lung der Altarraumgestaltung des 
Architekten Dipl.-Ing. Wolfgang Lukassek 
aus dem Jahr 1974 gesehen. Die unbestrit-
ten vorhandene Qualität des vorgefun-
denen Entwurfes wurde entsprechend der 
mit der Zeit geänderten Anforderungen 
und Möglichkeiten weitergedacht.

Ambo
Für den Ambo wurde eine Stele aus Natur-
stein realisiert. Der neue Ambo wurde in 
Analogie zum Entwurfskonzept aus den 
Jahren 1973/74 auf der linken Seite des 
Altarraums positioniert, jedoch gegenüber 
dem seinerzeit realisierten, mobilen Pult 
sehr viel kräftiger ausgeführt. Hiermit posi
tioniert sich der Ambo inhaltlich und gestal-
terisch in einem Ensemble zu den weiteren 
Prinzipalstücken als “Altar des Wortes“. Der 
Ambo ist so gestaltet, dass er die an dieser 
Stelle hohe Stufe zum Altarraum überwin-
det, worin neben der formalen Verschrän-
kung von Kirchenschiff und Altarraum auch 
ein inhaltlicher Verweis auf den Ort der 
Auslegung und Verkündigung des Wortes 
Gottes für die Gemeinde gesehen wird, die 
Stufe wird “überwunden“. An der Vorder-
seite wurde eine schräge Stellfläche zur 
Präsentation des Evangeliars geschaffen. 
Diese ist in der Höhe so angeordnet, dass 
sie sich für den im Kirchenraum stehenden 
Betrachter in Lesehöhe befindet.

Sakrale Gestaltung von Andreas Kasparek

7574 D i e  K u n s t  d e s  Z u s a m m e n f ü g e n s D i e  K u n s t  d e s  Z u s a m m e n f ü g e n s



Taufstein und Osterlicht
In gleicher Weise ragt auch der neue, eben-
falls aus “Oberdorlaer Kalkstein“ gefertigte 
Taufstein in einem linearen Sockelelement 
einer flachen Mauerscheibe über die Altar-
stufen in das Kirchenschiff hinein. Das Tauf-
becken in Richtung der Gemeinde wird 
über das Sockelelement mit der Osterkerze 
in Richtung des Altarraums verbunden.
Die Osterkerze erhält so einen inhaltlich 
und gestalterisch gefassten Ort. 
Dieses Element aus Taufstein und Oster-
leuchter wird im Altarraum achssymme-
trisch zum Ambo positioniert. Die Position 
im Bereich der Stufen ermöglicht den 
Teilnehmern einer gegebenenfalls umste-
henden Taufgemeinde durch die sich erge-
bende “Tribünensituation“ differenzierte 
Standplätze. Die Oberseite der Mauer-
scheibe kann während einer Taufe zur 
Bereitstellung von Salböl und Utensilien 
genutzt werden.
Das so entstandene Ensemble aus Altar, 
Ambo und Taufe / Osterleuchter definiert 
die liturgischen Orte und stellt ein gestalte-
risches Gleichgewicht im Altarraum her.

Kredenz
Als Kredenz ist an der linken Seite des Altar-
raums und damit in der Nähe des Taberna-
kels eine Konsole positioniert. Abweichend 
vom Entwurf wurde die Kredenz aus 
Kostengründen schlicht und angenehm 
unprätentiös als eine in Wandfarbe gestri-
chene Konsole aus Holzwerkstoff und nicht 
wie geplant in Naturstein ausgeführt. Ein 
Kompromiss, der in seiner Umsetzung 
gestalterisch und inhaltlich gut hinnehmbar 
erscheint.

Sedilien
Der Entwurf sah schlichte Sedilien vor, die 
sich gegenüber den Prinzipalstücken 
bewusst zurücknehmen und den Altarraum 
nicht überfrachten. Der Priestersitz sollte 
durch eine angedeutete Rückenlehne 
gegenüber den weiteren Sedilien subtil 

differenziert werden. In Material und Farbe 
sollten die Sedilien mit den Kirchenbänken 
korrespondieren und so auch inhaltlich eine 
Verbindung zwischen Gemeinde und Zele-
branten ausdrücken. Ebenfalls aus Kosten-
gründen wurden die Sedilien zunächst nicht 
realisiert.

Beleuchtung

Der Innenraumgestaltung besonders 
zuträglich war die Beteiligung eines Licht-
planers. Dies ist so für kleine Thüringische 
Dorfkirchen in der Vergangenheit kaum 
praktiziert worden, doch das Ergebnis 
spricht für sich.

Durch eine in enger Abstimmung mit den 
Architekten und Lichtplanern sorgfältig 
gewählte Ausleuchtung der einzelnen Ele-
mente wird der Entwurf gestärkt. Neben der 
Funktion der Objektbeleuchtung sind durch 
die richtige Positionierung der Leuchten 
auch die Abläufe (Lesequalität oder 
Beleuchtung von Vortragenden) angemes-
sen berücksichtigt. Eine einfache Steuerung 
mit wenigen, festgelegten Szenarien hilft, 
den unterschiedlichen Abläufen in der 
Kirche den angemessenen Rahmen zu 
geben.

Farbkonzept

In Anlehnung an den Bestand, jedoch 
reduziert wurde eine helle, homogene 
Farbgebung realisiert. Mit viel Überzeu-
gungsarbeit wurde die Fassung der Wände 
in kühlem Eisenoxidschwarz durchgesetzt. 
Dies verleiht den farbigen Fenstern und vor 
allem dem Altarkreuz mehr Wirkung. 

Auf zusätzliche farbliche Zierelemente wie 
die ehemals vorhandenen roten Streifen in 
den Fensternischen und zwischen den 
Farbfeldern der Decke wurde zugunsten 
einer ruhigen und klaren Gestaltung 
verzichtet.

Uta Zerjeski 
Zunächst steht die bautechnische Instand-
setzung des Innenraumes im Vordergrund. 
Das heißt Austausch des geschädigten 
Natursteinbelags im Kirchenschiff durch 
weniger feuchteempfindliche, gefärbte 
Betonplatten,  komplette Erneuerung der 
Elektroanlage und Ausmalung der Kirchen; 
alles unter Berücksichtigung des Wettbe
werbsergebnisses.

Vor allem die geplante Neuordnung der 
Bänke bietet lange ausreichend Diskus
sionsstoff.

Ja, der Verzicht auf Sitzplätze ist zunächst 
ein schmerzendes Eingeständnis der auch 
im Eichsfeld rückläufigen Zahl von Kirch
besuchern. Folgend bietet sich jedoch auch 
die Chance, Räume aufzuwerten und 
andere Nutzungsmöglichkeiten zu eta
blieren. Mit unseren Erfahrungen überzeu-
gen wir die Kirchengemeinde, auf eine 
Bank-Bestuhlung im Seitenschiff zu verzich-
ten. Wichtig ist vor allem, dass der Marienal-
tar Wirkungsfläche erhält und der Kreuzweg 
als vollständiger Zyklus in angemessener 
Entfernung erlebbar wird.

Bei den weiteren Entscheidungen, welche 
Stücke des vorhandenen Kunstguts in die 
Neugestaltung zu integrieren sind, tragen 
die Vertreter der Kirchgemeinde eine 
gewichtige Rolle. Der damit verbundene 
emotionale Sprengstoff ist von Planern und 
Kunstgutbeauftragten nicht kalkulierbar.  
Wir können immerhin die Aufstellung 
ordnen und optimieren und die Konsolen 
vereinheitlichen.

Zuletzt hat sogar noch die lange 
umkämpfte Kreuzigungsgruppe aus dem 
Altarraum einen Platz im Eingangsbereich 
unter der Empore gefunden. Und dennoch 
wird es den ein oder anderen geben, der 
am Sonntag ins Nachbardorf fährt. Aber es 
gibt mindestens genau viele Gäste, die 

extra kommen, weil ein guter Ort entstan-
den ist. Die Mengelröder Kirche ist ein  
würdiger Raum für Andacht und Gebet, 
aber auch zum Feiern geworden. Modern, 
aber nicht modisch und mit Respekt vor 
dem vorhanden Kunstgut mit all seinen 
Erinnerungen, die Teil der Geschichte dieses 
Gotteshauses sind.

Zusammensetzung der Wettbewerbsjury  
(4 Fach- und 3 Sachpreisrichter):

	� Raimund Beck, Generalvikar  
Bistum Erfurt

	� Dr. Falko Bornschein,  
Kunstgutbeauftragter Bistum Erfurt

	� Dr. Monika Tontsch, Konservatorin 
Bistum Hildesheim

	� Dr. Thomas T. Müller,  
Direktor Mühlhäuser Museen

	� Josef Beykirch,  
Pfarrer Gemeinde Siemerode

	� Stefan Dölle + Matthias Heß,  
Gemeindevertreter Mengelrode

7776 D i e  K u n s t  d e s  Z u s a m m e n f ü g e n s D i e  K u n s t  d e s  Z u s a m m e n f ü g e n s



Der im Oktober 2019 geweihte Kapellen-
raum ist die Umsetzung eines im Jahr 2017 
eingereichten Wettbewerbsbeitrages 
unseres Büros. Der zentrale Entwurfsge-
danke bestand darin, die Kapelle durch ihre 
Ausformung sowohl in der Innensicht wie 
auch in der Außenwahrnehmung als einen 
besonderen Ort innerhalb der Gesamtan-
lage des Krankenhauses hervorzuheben 
und ablesbar zu machen.

Die Kapelle des St. Joseph-Krankenhauses in Dessau
Frithjof Stockburger

Dazu wurde zum Mittelflur eine neue innere 
Fassade geschaffen, baulich manifestiert 
durch eine vorgesetzte Wandscheibe, in die 
der zweiflügelige Hauptzugang integriert 
ist. Einer traditionellen Ostausrichtung 
entsprechend, wurde die, in der Achse des 
Eingangsportals liegende, großformatige 
und transparente Altarwand ausgeformt. 
Die Gestaltung der Altarwand insbesondere 
des darin eingebundenen Kreuzes bildet 
sich zur Außenseite des Gebäudes ab.

In der vom Eingangsportal zur Altarwand 
führenden Achse ist der Altar angeordnet, 
ein beweglicher Ambo, nebst Osterkerze 
sind diesem beigefügt. Als eindeutiges 
Zentrum der Kapelle steht der Altar frei im 
Raum und ist umschreitbar. 

Die Fläche um und vor dem Altar lässt eine 
dem Anlass entsprechende unterschiedliche 
Gestaltung zu. Neben einer Vollbestuhlung 
für 50 Besucher*innen können auch andere 
liturgische Formen wie z.B. Andachten im 
kleinen Kreis stattfinden. Ein flexibles Licht-
konzept, dass neben einem klassisch vorein-
gestellten Programm auch individuelle 
Lösungen zulässt, unterstützt unterschied-
lichste Szenarien.

Quer zur Ausrichtung des Hauptraumes 
wurde durch Wandvorlagen ein kleiner 
Bereich abgegliedert, in dessen Mittelpunkt 
die sog. Klagewand steht. Dieser Ort bietet 
die Möglichkeit der zurückgezogenen per-
sönlichen Andacht. In die geschichtete 

Struktur der Wand können Zettel mit per-
sönlichen Gebeten, Fürbitten und Anliegen 
eingebracht werden. Des Weiteren dient die 
Klagewand als Raumteiler. Rückseitig kön-
nen nicht benötigte Stühle und Ausstat-
tungsstücke abgestellt werden.

7978 D i e  K a p e l l e  d e s  S t.  J o s e p h - K r a n k e n h au s e s  i n  D e s s au78



Das Materialkonzept sah den Einsatz weni-
ger Materialien und Farben, die in allen 
baulichen Elementen und auch der Ausstat-
tung berücksichtigt werden, vor. 
Nur so gelang es, dem Raum eine ruhige 
Ausstrahlung zu geben und die Zusammen-

gehörigkeit der einzelnen Raum- und Aus-
stattungskomponenten zu unterstreichen. 
Diesem Ansatz eines wohltuenden, zurück-
haltenden Erscheinungsbildes gemäß, sind 
Decken und Wände in hellen Farbtönen 
gehalten.

Eine besondere Rolle spielte dabei das 
Naturmaterial Lehm. Durch seine sedimen-
tartig horizontal geschichtete Oberfläche 
lassen sich unserer Meinung nach, 
gewünschte zeitliche Prozesse besonders 
gut darstellen und ablesen. 

In allen baulichen Elementen und Ausstat-
tungsobjekten zeigt sich deshalb sowohl in 
der natürlichen Linienführung wie auch in 
den porösen Oberflächen die Dreidimen
sionalität des Materials. So wurde u.a. der 
Unterbau des Altars aus geschichtetem 
Lehm errichtet. Für die Mensa ist ein stein-
metzmäßig bearbeiteter heller Kalkstein auf 
den Lehmunterbau aufgesetzt worden. Der 
gleiche Kalkstein findet sich im Bodenbelag, 
als „Basis“ auf der sich alle Besucher der 

Kapelle bewegen, wieder. Durch die Rah-
menkonstruktion für Ambo, Weihwasserbe-
cken und Osterkerze aus Cortenstahl kam 
ein weiteres Material, dessen Ansicht von 
seinem Zerfallsprodukt dem „Edelrost“ 
geprägt und gleichzeitig geschützt wird, 

hinzu. Der so gesetzte Rahmen wurde wie-
derum mit geschichtetem Lehm gefüllt.
Eine, fast die gesamte Außenwand einneh-
mende großformatige Fensteranlage, bildet 
den Hintergrund des Altarraumes. Vor dem 
Fenster wurde auf der Raumseite ein Vor-
hang aus Holzlamellen angebracht. Seine 
leicht rötliche Holzoberfläche dämpft das 
einfallende Licht und taucht das Umfeld in 
einen warmen Ton. Gleichzeitig wird der 
visuelle Bezug nach außen gebrochen und 

eine Blendung durch direktes Sonnenlicht 
vermieden. Etwas außermittig wurde in die 
Altarwand eine Wandscheibe aus Eichen-
holz gesetzt. In ihr bildet sich durch Ausspa-
rung ein Kreuz ab. Allein durch diese Aus-
sparung, fällt einerseits das Licht direkt in 

den Raum und ist aber andererseits auch 
ein ungehinderter Blick nach außen mög-
lich. In die Kreuzaussparung eingelassen 
sind Streifen aus gerostetem Stahl, die den 
inneren Zusammenhalt der Wandscheibe 
stärken.

Fotos: Rick Schubert, Berlin

8180 D i e  K a p e l l e  d e s  S t.  J o s e p h - K r a n k e n h au s e s  i n  D e s s au D i e  K a p e l l e  d e s  S t.  J o s e p h - K r a n k e n h au s e s  i n  D e s s au



Der Dom zu Nordhausen am Harz geht auf 
die Gründung des Stiftes durch Königin 
Mathilde (Gattin Heinrichs I. und Mutter
Ottos I.) im Jahre 961 zurück. Erhalten sind 
aus der Zeit der Romanik ab 1130 haupt-
sächlich die Turmuntergeschosse, die Krypta 
und Teile des Chores. Um 1270 wurden der 
Chor (romanisch/gotisch) und, bis Anfang 
des 15. Jahrhunderts, das gotische Langhaus 
errichtet. Zahlreiche historische Ereignisse 

Der Dom zum Heiligen Kreuz Nordhausen
Innenraumneugestaltung und -sanierung 2017/18

Jörg-Peter Gottstein

(Bauernkrieg, 30-jähriger Krieg, napoleo-
nische Besetzung und Zweiter Weltkrieg) 
führten immer wieder zu schweren Schä-
den. Diese wurden über die Jahrhunderte 
bis in die 90er Jahre des 20. Jahrhunderts 
mit den jeweils verfügbaren Finanzmitteln, 
Baustoffen und Arbeitskräften in unter-
schiedlicher Qualität behoben. Seit 1996 hat 
der Dom eine Klais-Orgel mit 3 Manualen, 
56 Registern und 4.923 Pfeifen, erworben 
aus der Stadthalle in Kassel und durch ein 
Register (Praestant) ergänzt. Die Vorgänger-
orgel war 1964 infolge jahrzehntelanger 
Wasserschäden abgebrochen worden.

In den Jahren 2005–2008 wurde die Dach-
deckung erneuert, der Dachstuhl (von 1964) 
verstärkt, das Turmmauerwerk statisch 
stabilisiert, die romanischen Turmfenster-
bögen erstmals seit 1802 wieder geöffnet. 
Über die neu geschaffenen Treppen können 
nun Besucher den Ausblick auf Harz und 
Kyffhäuser genießen. Das sehr problema-
tische Turmmauerwerk (Schilfsandstein/
Gipsmörtel) wurde gesichert und verputzt 
sowie die Chorfassade und das Südportal 
saniert. Abgeschlossen wurden die Außen-
arbeiten mit der Neugestaltung der Außen-
anlagen einschließlich der Leitungssysteme 
und der Installation einer stadtbildwirk-
samen Illumination.

Zuletzt war das Dominnere in den 1970er 
Jahren saniert worden. Die damaligen sehr 
begrenzten Möglichkeiten in Bezug auf 
Fachfirmen, Geld und Material hatten ihre 
Spuren hinterlassen. Beleuchtung, Elektrik 
und die Lautsprecheranlage waren ver-
schlissen. Inzwischen sind auch die Sicher-
heitsansprüche wesentlich höher. 

Einzig das bedeutende Chorgestühl (1370–
1400) war nach extremem Anobienbefall 
sehr gut restauriert worden und brauchte 
nicht bearbeitet werden.

Krypta
Die romanische Krypta mit den Turmkapel-
len werden von der Gemeinde für Werktags-
gottesdienste und Andachten genutzt und 
sind eine der Hauptattraktionen des Domes 
fürBesucher. 

Darüber hinaus bestand schon lange der 
Wunsch, zwei bisher nicht öffentlich erleb-
bare Kunstwerke, das Kreuzreliquiar von 
1927 wie das Gnadenbild „Muttergottes mit 
der Akelei“ von 1420 zu präsentieren. Dazu 
waren konstante Klimabedingungen (Lüf-
tung, Temperatur, Luftfeuchtigkeit) sowie 
sicherheitstechnische Maßnahmen wichtige 
Voraussetzungen.

Der Fußboden erhielt eine neue, energieeffi- 
zient geregelte Fußbodenheizung; Lüftung 
und Feuchtigkeit werden über Sensoren 
automatisch reguliert. Diese und andere 
Maßnahmen kommen auch dem bisher 
salzgeschädigten Mauerwerk zugute.
Die neue Stufenanlage mit besserem, 
gleichmäßigem Steigungsverhältnis und 
Kopffreiheit dient der gefahrlosen Begeh-
barkeit. Eine programmierbare LED-
Beleuchtung gibt dem Raum und den prä-
sentierten Kunstobjekten einen festlichen 
Rahmen.

Chor
Der frühgotische Chor wird dominiert durch 
den ursprünglich barocken Hochaltar von 
1726, welcher mehrfach bis 1914 verändert 
und zuletzt 1991 farblich neu gefasst wurde.

Äußerst wertvoll ist das um 1400 entstan-
dene Chorgestühl aus Eichenholz. Ein wei-
terer Höhepunkt sind die sechs lebens-
großen Stifterfiguren auf Sandsteinkonsolen 
und mit Baldachinen als Abschluss der 
Gewölbegrate. Auf der Südwand sollen 
Heinrich I., Otto I. und Otto II. und auf der 
Nordwand die zugehörigen Gemahlinnen 
Mathilde mit Dommodell, Adelheid und 
Theophanu dargestellt sein, allerdings ist 
diese Zuordnung nicht gesichert. Die 
Gestaltung zeigt eine Anlehnung an die 
gleichalten Stifterfiguren des Naumburger 
Domes. Letztere sind allerdings feiner 
durchgearbeitet. Die Figuren wurden jetzt 
aufwändig gereinigt und retuschiert sowie 
Schadstellen an Konsolen und Baldachinen 

Die Turmkapellen mit den Exponaten „Kreuzreliquiar“ sowie 
das Gnadenbild „Muttergottes mit der Akelei“ von 1420

8382 D e r  D o m  z u m  H e i l i g e n  K r e u z  N o r d h au s e n82



ergänzt.Die Gewölbegrate wurden fachge-
recht überarbeitet und farbig abgesetzt, die 
Schlusssteine teilvergoldet.

Schiff
Um dem Raum ein ruhigeres Gepräge zu 
geben, wurden zunächst die an den Wän-
den stehenden Grabsteine demontiert und 
in den Außenbereich versetzt. Diese bil-
deten ursprünglich einen Teil des Fuß
bodens und waren über die Jahrhunderte 
geschädigt sowie der Bodenfeuchtigkeit 
ausgesetzt. Sie wurden im 20. Jahrhundert 
deshalb entlang der Wände aufgestellt, 
allerdings leider ohne Zuordnung zur 
ursprünglichen Grablege. Da es sich um 
überwiegend bedeutende Persönlichkeiten 
der Domgeschichte handelt, erfolgte die 
Restaurierung und wettergeschützte Auf-
stellung im Außenbereich. Eine Nummerie-
rung ermöglicht dem Betrachter den inhalt-
lichen Bezug.

Der Wand- und Deckenputz war an vielen 
Stellen lose und bis in 2 m Höhe salz- sowie 
feuchtigkeitsgeschädigt. Die Nitratbela-
stung dürfte von der Nutzung als Pferde-
stall (1812) durch Napoleons Truppen stam-
men. Andere mögliche Ursachen waren 
ausgeschlossen. Ein spezieller Sanierputz 
wurde im unteren Bereich (ca. 3,5 m) aufge-
bracht, um zumindest mittelfristig erneute 
Schäden zu minimieren. Zusätzlich wurde 
entlang des Fußbodenanschlusses ein  
kleingepflasterter Diffusionsbereich (0,35 m 
breit) gegen die aufsteigende Bodenfeuchte 
geschaffen. Die oberen Schadbereiche 
wurden großflächig mit einem gipsverträg-
lichen Mörtel neu verputzt.

Die Werksteine der Säulen und Gewölbe-
grate waren übersät mit salzbelasteten und 
optisch mangelhaften Antragungen. Deren 
Erneuerung durch einen Steinmetz war 
besonders aufwändig. Dadurch sind jedoch 
nun fast unsichtbar.

Das Kirchenschiff des Domes in Blickrichtung Altar und in Richtung Orgel

Gotischer Chor mit Barockaltar und Chorgestühl um 1400

In den Außenbereich verlagerte Grabplatten

8584 D e r  D o m  z u m  H e i l i g e n  K r e u z  N o r d h au s e n D e r  D o m  z u m  H e i l i g e n  K r e u z  N o r d h au s e n



Die Pfarrkirche St. Laurentius wurde in den 
Jahren 1825-28 durch den kurfürstlich hes-
sischen Hofbaumeister Julius Eugen Ruhl 
erbaut. Wie das Innere zu dieser Zeit ausge-
stattet war, ist nicht bekannt.

In den Jahren 1964-65 erfolgte eine grundle-
gende Modernisierung des Kirchenraums, 
wobei er auch architektonisch verändert 
wurde. Vier kleinere Fenster im Chorraum 
wurden zugemauert, die Fensternischen als 
Schräge bis zum Boden geführt und eine 
abgehängte Decke eingebaut. Der Altar-
raum wurde nach den Erfordernissen der 
Liturgiereform komplett umgestaltet.
Hochaltar sowie Seitenaltäre wurden ent-
fernt. Die Wände erhielten einen neuen 
Verputz, der Fußboden wurde erneuert.  
Der Altarraum bekam sein heutiges Aus
sehen mit Altar, Ambo und Taufbecken aus 
hellgrauem Marmor.

Im Jahre 1991 erfolgte die letzte Innenreno-
vierung der Pfarrkirche mit wenigen farb-
lichen Akzentuierungen, nachdem bis dahin 
die kräftig in Farbe stehenden Chorfenster 
von 1965 einen monoton weißen, ergrauten 
Raum dominierten.

Für die neuerliche Innenrestaurierung wur-
den bereits im Vorfeld verschiedene Muster-
achsen zur Auswahl der Wand- und Decken-
farben anlegt. Die Kirchengemeinde erbat 
auf eigene Initiative vom Wiesbadener 
Künstler Eberhard Münch Entwürfe für eine 
malerische Aufwertung des Kirchenraums. 
Das durch ihn erstellte Modell des Kirchen-
schiffes diente zusätzlich zur besseren Beur-
teilung der unterschiedlichen Deckenent-
würfe. Dies erfolgte in enger Abstimmung 
mit dem Architekten, dem Pfarrer, sowie 
dem Bauausschuss der Pfarrgemeinde  
St. Laurentius. Das abschließende Gesamt-
konzept wurde dann im Rahmen eines 

Großkrotzenburg, Pfarrkirche St. Laurentius,  
Deckenmalerei von Eberhard Münch
Lucas Mangelmann

Für zukünftige Bauforscher wurden bei 
dieser einmaligen Gelegenheit auch die 
mittelalterlichen Steinmetzzeichen doku-
mentiert. Die (nicht in die Decke eingebun-
denen) Gewölbegrate hatten sich an vielen 
Stellen von der Decke gelöst und drohten 
teilweise abzustürzen. Eine Verklammerung 
mit dem Deckengewölbe war somit not-
wendig.

Die bisherige Farbgebung von ca. 1975 
wurde als zu kühl empfunden. Durch die 
vielen Zerstörungen und Umbauten der 
vergangenen Jahrhunderte waren keine 
ursprünglichen Befunde vorhanden. Somit 
war wiederum eine freie Farbgestaltung mit 
wärmeren Tönen möglich, die sich trotzdem 
an die Historie der Bausubstanz anlehnt.
Die Wände wurden neu in einem Hellocker, 
die Deckengewölbe in gelblichem Weiß 

gehalten. Die Werksteinpartien (Säulen, 
Gewölbegrate) sind in einem Ockerton 
gefasst.

Über 50 Wappen an den Schlusssteinen der 
Gewölbegrate von Schiff und Chor wurden 
farblich aufgefrischt und teil-ölvergoldet, 
zahlreiche sogenannte „Rippenengel“ und 
„Gaffköpfe“ zeugen vom Humor und Identi-
fikation der Bauleute mit ihrer Arbeit wie 
von der Freude mittelalterlicher Besucher 
und Bauherren am „Kosmos“ der Bilder.

Die Nebenaltäre wie Kreuzigungsaltar (Ende 
des 16. Jahrhunderts) und Marienaltar (um 
1800) waren bereits um 1985 restauriert und 
neu aufgestellt worden. Sie wurden nach 
Abschluss der Bauarbeiten gereinigt. Der 
romanische Taufstein (um 1200) wurde neu 
positioniert. Die gesamte, hoffnungslos 
veraltete Technik wurde erneuert und 
effizienter gemacht. Beleuchtung und Aku-
stikanlage ermöglichen situationsverschie-
dene Programme, die keine Wünsche offen 
lassen.

Die Orgel wurde bei dieser Gelegenheit 
generalüberholt und gründlich gereinigt. 
Der originale und noch erhaltene Unterbau 
aus Eiche (mit Gestühl) der alten Orgel 
wurde restauriert und farblich neu gefasst.

Die kurze Bauzeit wurde nur ermöglicht 
durch eine intensive, unbürokratische 
Zusammenarbeit von Bischöfl. Bauamt, den 
Denkmalbehörden, den Mitgliedern des 
Kirchenvorstandes und hier besonders 
durch das Engagement von Dompfarrer 
Richard Hentrich, von dem die Fotos 
stammen.

In einem Festgottesdienst mit Bischof Dr. 
Ulrich Neymeyr bekam die Wiedereröffnung 
einen angemessenen Rahmen. Der Dom ist 
nun in einem Zustand wie niemals vorher in 
seiner Geschichte. Die Gemeinde und die 
vielen Besucher wissen dies zu schätzen.

Enwurf Deckengemälde

8786 D e r  D o m  z u m  H e i l i g e n  K r e u z  N o r d h au s e n 87



Ortstermins durch den Kunstausschuss des 
Bistums Fulda bestätigt. Zur Durchführung 
der Restaurierungsmaßnahmen wurde das 
gesamte Kirchenschiff eingerüstet. Vorher 
wurden alle Ausstattungsgegenstände 
ausgelagert und die Orgel fachgerecht 
eingehaust. Es folgte zunächst die Reini-
gung der stark verschmutzten Raumschale 
mit Trockenreinigungsschwämmen wie 
auch der Glasfenster.

Im Bereich der Voute zeigten sich besonders 
im Übergangsbereich von Chorraum zum 
Kirchenschiff größere Risse, die fachgerecht 
geschlossen wurden. Der in den 1960er 
Jahren eingebaute Schieferboden blieb 
erhalten, er wurde abschließend gründlich 
gereinigt. Der zwischen den Bankreihen 
befindliche, ursprünglich dunkelgrau ange-
legte Gussasphaltestrich wurde, nach Aus-
bau der Bankreihen, gründlich angeschliffen 
und mit einem 2- Komponenten-Epoxidharz 
in Basaltgrau beschichtet.

Nach Abschluss der staubintensiven Arbei-
ten begann das Aushausen der Orgel, deren 
vorgegebene Farbfassung neu angelegt 
wurde. Die ebenfalls aus den 1960er Jahren 
stammenden Holzkirchenbänke wurden vor 
Ort aufgearbeitet. Nach dem Anschliff 
erhielten sie einen neuen Lasuranstrich in 
warmen Brauntönen. Auch die neugestal-
teten Sedilien im Chorraum erhielten diese 
Farbgebung.

Die neuen Pendelleuchten in LED-Technik 
führen einerseits zu einer gleichmäßigen 
Ausleuchtung des gesamten Kirchenraums, 
andererseits sind jetzt je nach Erfordernis 
verschiedene Lichtszenarien schaltbar. 
Zusätzlich akzentuieren Einzelstrahler den 
Altarraum. Auch liturgisch fanden Verände-
rungen statt. Der Tabernakel, wie Ambo, 
Altar und Taufbecken aus hellgrauem Mar-
mor, rückt wieder in die Mittelachse des 
einschiffigen Kirchenraums, genau wie das 
Taufbecken, das jetzt ebenso in der Achse 

platziert ist und zwar nahe am Hauptein-
gang: die Taufe als Eintritt in die Gemeinde.
Die St. Laurentius Kirche erhielt eine neue 
Raumfarbfassung in warmen und kalten 
Grautönen. Die abgehängte Decke wurde 
durch aufgemalte Linien und Bänder gestal-
tet. Als Antwort auf die expressive Farbig-
keit in Primärfarben der 1960er- Jahre-Fen-
ster wurde von Eberhard Münch auf dem 
Deckenfeld eine über die gesamte Länge 
des Kirchenschiffes reichende gestische 
Malerei ausgeführt. Diese lässt sich interpre-
tieren als symbolischer Lebensweg vom 
Eingang (Taufe, blau) bis zum Chorraum mit 
Kreuzdarstellung und Auferstehungs
symbolik (Gelb-Rottöne).

Die Deckenmalerei wurde mit Mineralfarben 
im lasierenden Duktus ausgeführt.

Abbildungen Doppelseite:
ausgeführte Deckenmalerei

8988 �������������������������������������������������������������������������������                                                          �������������������������������������������������������������������������������                                                           



Die in den Jahren 1836/37 erbaute klassizi-
stische Kirche steht imposant erhaben im 
gebogenen Straßenverlauf mitten in Ober-
rodenbach. Ihre Architektur wirkt sehr 
stimmig, mit einem kubischen Kirchenschiff, 
einer klassischen Empore mit Orgel, einem 
schmalen und tiefen Altarraum der in den 
Chor mit Hochaltar übergeht. 

In der Neuausmalung orientierte ich mich 
auch an klassischen Ausmalungsprinzipien, 
so sieht man einen gemalten Deckenspie-
gel, ornamenthaft bemalte Hohlkehlen, 
gemalte Schlusssteine in der Vierungs
kuppel, retabelartige Hintermalungen von 
Heiligenfiguren, eine Art steinfarbene Ein-
fassung vom Chorbogen oder eine Sockel-
malerei. Dabei war es mir sehr wichtig, dass 
man eindeutig den Bezug zur zeitgenös-
sischen Malerei im 21. Jahrhundert erkennt. 
Wir stehen in einer zweitausend Jahre alten 
Tradition, sollen uns aber bewusst sein, das 
wir im Hier und Jetzt leben. Die Kunst ist 
seit je her ein Ausdruck unserer gegenwär-
tigen Liturgie und sie ist ein Teil unserer Ver-
kündigung. Ich habe in Wien an der Akade-
mie der bildenden Künste Malerei studiert, 
und neben dem dortigen Gebäude steht 
die im Jugendstil 1898 von Joseph Maria 
Olbrich erbaute „Wiener Secession“. Auf ihr 
ist in Goldbuchstaben geschrieben: 

DER · ZEIT · IHRE · KUNST · 
DER · KUNST · IHRE · FREIHEIT 

Ich denke das ist eine treffende Philosophie, 
die mich bis heute begleitet hat.
Die thematische Auseinandersetzung führt 
mich in der Kirche von Oberrodenbach zu 
einem unserer Glaubensmittelpunkte, der 
Auferstehung und der Wiederkehr des Para-
dieses. Die drei Deckenspiegel sind in gold-
gelb gehalten und erinnern an die Neue 
Stadt, dem himmlischen Jerusalem in der 
Offenbarung nach Johannes. Da steht 
geschrieben, wie er auf den Berg geht und 
von oben herunterkommend, wie aus Gold, 
wie aus Glas, das neue Paradies sieht. 

Die Neue Stadt – St. Peter und Paul, Oberrodenbach
Tobias Kammerer

Chorwand St. Peter und Paul Oberrodenbach –  
oben: Historische Aufnahme 1928
unten: ausgeräumter Zustand vor der aktuellen Neugestaltung

Ausmalung hinter dem Hochaltar zum Bild der „goldenen Stadt“

9190 D i e  N e u e  S ta dt  –  S t.  P e t e r  u n d  Pau l ,  Ob  e rr  o d e n b ac h90



Der Engel vermisst mit einem goldenen 
Rohr die Seiten, die alle gleich lang sind. 
Auch das Kirchenschiff in Oberrodenbach 
ist würfelartig. Dann wird beschrieben, dass 
auf jeder Seite drei Tore sind, ebenfalls 
haben wir an den Längsseiten im Kirchen-
schiff drei große Fenster. Diese haben far-
bige Gläser und in der Offenbarung steht 
geschrieben, dass die Grundmauern aus 12 
verschiedenen Edelsteinen sind. Inmitten 
der neuen Stadt ist eine goldene Straße 
beschrieben, und ich reagiere bildkünstle-
risch mit der Gelben Malerei an der Decke 
darauf. Direkt über dem Chorbogen ist 
dann eine goldfarbene Malerei und davor 
eine wohl mittelalterliche Christusfigur. 
Auch in der goldenen Stadt wird beschrie-
ben, dass Christus in ihr wohnt. Er hat so 
eine Ausstrahlung, dass es nie mehr dunkel 
wird. Eine Verheißung, die man sich aus 
einer antiken Mittelalterlichen Vorstellung 
heraus denken muss, denn die dunkele 
Nacht brachte früher die Gefahr des 

oben:  Decken- und Wandmalereien von Tobias Kammerer in St. Peter und Paul, Oberrodenbach

rechte Seite oben: Bogen zum Chorraum

rechte Seite unten: Kruzifix im Scheitel des Chorbogens

9392 D i e  N e u e  S ta dt  –  S t.  P e t e r  u n d  Pau l ,  Ob  e rr  o d e n b ac h D i e  N e u e  S ta dt  –  S t.  P e t e r  u n d  Pau l ,  Ob  e rr  o d e n b ac h



Überfallenwerdens und des Ausgeliefert-
seins mit sich. Obendrein glaubte man, dass 
des nachts Dämonen kommen. Die drei Tore 
zu den Seiten stehen offen. Auch das ist ein 
Zeichen des Friedens und der Ruhe, man 
soll also nicht mehr Angst haben müssen, 
bedroht zu sein. Offene Tore bedeuten 
Harmonie und Friede. 

Das sind auch heute noch Werte und  
Glaubensmittelpunkte, und mich erfasst ein 
wenig Stolz, dass ich in so einem wunder-
baren sakralen Raum solch herrliche 
Bildkonzepte in gegenwärtiger Malerei 
umsetzen durfte.

Neugestaltung des Paradiesportales am Paderborner Dom

Neugestaltung des Paradiesportales, der Paradiesvorhalle  
und der Roten Pforte am Paderborner Dom
Tobias Klodwig

Zur barrierefreien Erschließung des Para-
diesportales und der Neugestaltung der 
Windfänge im Hohen Dom zu Paderborn 
(Abb. 1–3) wurde im April 2016 eigens ein 
Architektenwettbewerb ausgeschrieben. 
Die vorhandene Stufenanlage mit proviso-
rischer Rampe am Paradiesportal (Abb. 2), 
dem Hauptzugang in den Dom, und die 
engen dunklen Windfänge (Abb. 3) aus den 
1950er Jahren entsprachen nicht mehr den 
Anforderungen der heutigen Zeit. Inzwi-
schen ist die Planung vollständig realisiert.

Konzept

Im Laufe der Jahrhunderte hat sich die 
Erschließungssituation des Paderborner 
Domes mehrfach verändert. Unser Entwurf 
sah die Ausbildung einer einladenden, 
leicht geneigten Rampenanlage über den 
gesamten Zugangsbereich vom Paradies
portal bis in den Stadtraum vor (Abb. 4) 
Dombesucher*innen wie auch Rollstuhl
fahrer*innen, sollen in ungezwungener und 
selbstverständlicher Weise gleichberechtigt 
in die Kathedrale gelangen. Die lineare 
Ausrichtung und die Aufenthaltsqualität der 
schlichten, kreuzgratgewölbten Vorhalle 
bleibt in ihrer Eindeutigkeit erhalten. Die 
bisher im Plattenbelag vor dem Eingang nur 
angedeutete Verbindung zwischen Kirchen-
raum und Stadt wird klarer definiert, die 
treppenartige Schwelle im Zugang zur 
Kathedrale entfällt. Unangetastet bleibt die 
historische Wandabwicklung in der Para-
diesvorhalle. Der ruhige Gesamteindruck 
des Raumes sowie die bisherigen Nutzungs-
möglichkeiten bleiben erhalten. Der beste-
hende Absatz / Bankanlage an der linken 
Seite der Paradiesvorhalle lädt zum Verwei-
len ein. Eine schlicht gestaltete, aber hoch-

Arbeiten an der Deckenmalerei

links: 
Tobias Kammerer

rechts oben: 
Blau hinterlegte Figuren  
St. Peter und Paul

rechts unten:
Deckenspiegel

wertig gearbeitete Gittertoranlage zur 
Schließung der Paradiesvorhalle in den 
Nachtzeiten ist als selbstständiges Objekt in 
der Ebene der zentralen Portalsäule positio-
niert. (Abb. 15, 16) Mit einer neuen Lichtin-
szenierung in der Paradiesvorhalle wird das 
gesamte Paradiesportal individuell betont 
(Abb. 14, 15). Zur Bekräftigung des Patro-
nates des Hohen Domes zu Paderborn sind 
die aus dem 12. Jahrhundert stammenden 
spätromanischen Holzfiguren des hl. Kilian 
und des hl. Liborius über den Eingangs-
türen hervorgehoben. (Abb. 17) Die neuen 
Windfanganlagen sind in leichter Metall-/
Glaskonstruktion ausgeführt. Im Kontext der 
barocken Portalanlagen der Seitenkapellen 
fügen sich die neuen Glaswindfänge in 
Proportion und Maßstab harmonisch in den 
Gesamtraum des Hohen Domes ein. (Abb. 
11–13)

Ausführung

In enger Zusammenarbeit mit vielen 
Ämtern, Behörden und beteiligten Fachin-
genieuren wurden die anstehenden Arbei-
ten an dieser sensiblen Schnittstelle im 
laufenden Betrieb des Hohen Domes umge-
setzt. Zunächst erfolgte der Rückbau der 
Stufenanlage (Abb. 5) und die Freilegung 
des neu herzustellenden Untergrundes. 
Dabei wurden die im Boden befindlichen 
Grundmauern der bis 1859 größeren 
Paradiesvorhalle sowie unbekannte Graban-
lagen freigelegt (Abb. 6,7). Die Ausführung 
einzelner Details wie z.B. der Sockelanpas-
sung an die Rampenanlage wurde mit der 
oberen und unteren Denkmalbehörde aus-
führlich diskutiert (Abb. 6). 

9594 D i e  N e u e  S ta dt  –  S t.  P e t e r  u n d  Pau l ,  Ob  e rr  o d e n b ac h 95



41
42

73
74

39
40

Abb. 4 Lageplan mit Paradies-Portalzone und der 2014–2017 neu gestalteten  
Treppen-/Rampen-Anbindung zwischen Dom, Diözesanmuseum sowie Markt- und Domplatz

9796 9796



Mit den Ingenieurbüros für die gleichzeitig 
stattfindende Erneuerung der Außenanla-
gen wurden Entwässerung und Anschlüsse 
intensiv durchgearbeitet. Als Bodenbelag ist 
grauer Ruhrsandstein, wie er bereits im 
Stadtraum verwendet wird, eingesetzt wor-
den. Im diagonalen Verband wie im Kir-
chenraum verlegt, wirkt der Stein als verbin-
dendes Element zwischen Innen- und 
Außenbereich.

Die inneren Windfanganlagen fügen sich 
mit großer Transparenz in die bestehenden 
Gewände ein und lassen so die vorhan-
denen Portalumfassungen neu zur Geltung 
kommen. (Abb. 11–13). Unter Berücksichti-
gung aktueller Anforderungen wie dem 
Einbau von automatischen Türöffnungsanla-
gen, der Integration von Fluchtwegbeschil-
derungen und der Platzierung von Hörge-
räteverstärkungsanlagen an dieser Stelle 
wurden die Windfänge sehr sensibel detail-
liert. Die vorhandenen Holztüren wurden 
denkmalgerecht überarbeitet. Das filigrane 
Gestaltungskonzept für die baubronzenen 
Windfanganlagen wurde mit einer spezi-
ellen Glas- und Metallbaustatik in enger 
Zusammenarbeit mit der ausführenden 
Metallbaufirma umgesetzt. An die vorhan-
dene aufstrebende Architektur der Paradies-
vorhalle angepasste Displays, in der Anzeige 
farblich detailliert abgestimmt und mit 

Abb. 5  Bodenarbeiten in der Vorhalle und auf dem Vorplatz

Abb. 6  Ortstermin mit Fachleuten an der archäoligischen Freilegung

Abb. 7  Archäologische Untersuchungen 2017

Abb. 3  Frühere Windfanganlage („Rote Pforte“)

Abb. 2  Vormalige Stufen mit provisorischer Rampe in der Paradies-Vorhalle

Abb. 1  Portal-Vorplatz vor der Umgestaltung

99N e u g e s ta lt u n g  d e s  Pa r a d i e s p o r ta l e s  a m  Pa d e rb  o r n e r  D o m



Abb. 9  Verlegen des übergreifenden Pflasters im Bereich 
Paradiesportal

Abb. 10  Fertiggestellte Pflasterung im südlichen Dom-Umfeld

Baubronze bekleidet, eröffnen vielfältige 
Möglichkeiten, sich u.a. über den Dom und 
aktuelle Aktivitäten zu informieren. Ein 
integrierter Touchscreen ermöglicht eine 
individuelle Interaktion. Die Inhalte der 
65“-Displays werden vom Dombüro aus 
gesteuert und laufend mit aktuellen  
Informationen versorgt (Abb. 17).

Resumeé

Heute betritt man wie selbstverständlich 
den Hohen Dom zu Paderborn über die 
neue Rampenanlage, gerade so, als hätte es 
die Treppenanlage nie gegeben (Abb. 10, 
15). Die gesamte Gestaltungserneuerung 
fügt sich harmonisch zurückhaltend, aber 
modernsten Ansprüchen genügend und 
eigenständig ablesbar, in die historische 
Architektur ein.

oben/rechts: Abb. 11, 13  neuer Windfang am Paradiesportal
Mitte: Abb. 12  neuer Windfang an der Roten Pforte

101100 N e u g e s ta lt u n g  d e s  Pa r a d i e s p o r ta l e s  a m  Pa d e rb  o r n e r  D o m N e u g e s ta lt u n g  d e s  Pa r a d i e s p o r ta l e s  a m  Pa d e rb  o r n e r  D o m



Abb.14–17  Das Paradiesportal  
nach Abschluss der Umgestaltung:

Barrierefreier Zugang, restaurierte Skulpturen 
hl. Liborius und hl. Kilian, Beleuchtungs
konzept, Gittertoranlage, Info-Monitore

103102 N e u g e s ta lt u n g  d e s  Pa r a d i e s p o r ta l e s  a m  Pa d e rb  o r n e r  D o m N e u g e s ta lt u n g  d e s  Pa r a d i e s p o r ta l e s  a m  Pa d e rb  o r n e r  D o m



Janka Acht, M.A.
*1982, Diplomrestauratorin, Erfurt

Theodor Ahrens
*1938, Domkapitular, seit 2010 Vorsitzender des 
Vereins für Christliche Kunst

Patrick Armand
*1964, Orgelbau Muhleisen, Straßburg

Falko Biermann
 *1968, schmersahl | biermann | prüßner  
Architekten- und Stadtplaner PartGmbB,  
Bad Salzuflen

Thierry Boissel
*1962, Leiter der Studienwerkstatt für  
Glasmalerei, Licht und Mosaik der  
Akademie der Bildenden Künste, München

Daniel Bräg
*1964, Bildhauer, München

Dipl. Ing. Rolf Gebker
*1964, Architekt im Bauamt  
Generalvikariat Paderborn

Dipl. Ing. Jörg-Peter Gottstein 
*1947, Architekt, Erfurt

Tobias Kammerer M.A.
*1968, Künstleratelier und Skulpturengarten,  
Rottweil

Dipl. Des. Andreas Kasparek 
*1962, sinnobjekte Atelier für sakrale Gestaltung, 
Hamburg

Tobias Klodwig
*1965, Klodwig + Partner Architekten, Münster

Prof. Dr. Andreas Lindner
*1962, Kirchengeschichte und Systematische  
Theologie, Martin-Luther-Institut Universität Erfurt

Catrin Lorch
*1965, Kunsthistorikerin und Kunstkritikerin,  
Redakteurin der Süddeutschen Zeitung

Dipl. Ing. Lucas Mangelmann
*1967, Großkrotzenburg

Carmen Matery-Meding
*1970, Diözesanbaumeisterin, Paderborn

Konrad Rufus Müller
*1940, Fotograf, Berlin

Eberhard Münch
*1959, Freier Maler und Raumgestalter, 
Wiesbaden

Dennis Neuschaefer-Rube
*1980, Fotograf in Bielefeld

Dr. theol. Nils Petrat
*1980, Dompastor und Studierendenpfarrer,  
Paderborn

Dr. Ing. Burghard Preusler
*1953, Diözesanbaumeister i. R. im Bistum Fulda

Dr. Johannes Stahl
 *1958, Kunsthistoriker und Kurator, Köln

Dipl. Ing. M.A. Frithjof Stockburger
*1967, LSW Architekten, Berlin

Franz Erhard Walther
*1939, Bildhauer, Prozess- und Konzeptkünstler, 
Fulda

Dr. Joachim Wanke
*1941, Bischof em. Erfurt

Dipl. Ing. Christian Weicken
*1965, Architekt BDA, Unna

Uta Zerjeski
*1973, Architektin, Brandenburg an der Havel

Verzeichnis der Autoren, Künstler und Architekten

105104 105104



Verein für Christliche Kunst 

in den Bistümern der 

Kirchenprovinz Paderborn e.V.

Paderborn · Erfurt · Fulda · Magdeburg


