
Band 49 · 2016

1﻿



Band 49 · 2016

2 ﻿



Inhalt

	 4	 Vorwort
Peter Ruhnau

	 6	 Geleitwort zum 50-jährigen 
Bestehen des Bauamtes im 
Erzbistum Paderborn
Alfons Hardt

	 9	 Kirchenbau heute?  
Antworten eines Architekten
Peter und Christian Brückner

	 22	 Orte der Begegnung
Albert Gerhards

	 30	 Baukunst aus Raum und Licht
Walter Zahner

	 34	 Kirche weitergebaut V:  
Offen für alle? 
Stefanie Lieb

	 37	 Zur Restaurierung des  
Kirchenraums St. Cyriakus in 
Schmallenberg-Berghausen
Dirk Strohmann und 
Leonhard Lamprecht

	 45	 Katholische Kunst  
in evangelischen Kirchen
Mechthild Werner

	 51	 Anfang und Ende und Anfang 
– die Idee einer Taufkirche
Norbert Radermacher

	 54	 Neugestaltung und  
Verkleinerung der Heilig-
Geist-Kirche Olpe
Johannes Schilling

	 58	 Die Restaurierung des  
Salvatorgiebels am Hohen 
Dom zu Paderborn
Bernhard Schulte, Matthias 
Rüenauver, Michael Diwo

	 69	 Biblisches Bildprogramm an 
der Domkirche zu Paderborn
Josef Mense

	 80	 Kunst und Künstler auf der 
Hegge
Holger Brülls, Dorothee Mann

	 87	 Das Ecce Homo Gemälde in 
der Fuldaer Heilig Geist Kirche
Burghard Preusler

	 93	 Ein Kapellenraum für das 
Städtische Klinikum Hanau
Christoph Bauer

	 96	 Der Raum der Hoffnung – 
Heilig Geist-Gemeinde  
Vellmar
Peter Göb, Jürgen Schuh

	 100	 Glasmalerei und Altar von 
Thomas Kohl in der  
Altenheim-Kapelle in Hilders
Martin Matl

	 102	 Umgestaltung Christkönig-
Kirche in Borken / Hessen
Hans-Georg Ohlmeier

	 108	 Einbau der Bosch-Bornefeld-
Orgel in die St. Elisabeth- 
Kirche, Kassel
Burghard Preusler

	 112	 Neugestaltung des  
Kirchenraums St. Familia  
in Bruchköbel
Susanne Wartzeck

	 116	 Heilige Räume – oder  
was heiligt Räume?
Ferdinand Kauerz-von Lackum

	 122	  Ausstellug CARITAS –  
Nächstenliebe von den frühen 
Christen bis zur Gegenwart 
Christoph Stiegemann

	

	 133	 Was macht einen Raum zu 
einem sakralen Raum?
Eva Reber

	 138	 Neue und alte Räume für die 
Priesterausbildung in  
Paderborn
Bieling Architekten

	 141	 … mögen den Glanz edler 
Einfachheit an sich tragen  
St. Pakratius, Gütersloh
P. Abraham Fischer OSB 

	 147	 Hallesche Mauritiustage 2014
Michael Triegel

	 157	 Nicht(s) vergessen! 
Erik Ernst Venhorst

	 163	 Neubau einer kath. Kirche zu 
einem Gemeindezentrum 
in Schieder-Schwalenberg 
Falko Biermann

	 165	 Spurensuche – Erneuerung in 
St. Michael, Oerlinghausen
Falko Biermann

	 169	 Die Rückseite Gottes  
oder der Ort des Sakralen
Theodor Ahrens

	 176	 Transzendente Räume –  
Kirchenräume aus der Sicht 
eines Architekten
Johannes Schilling

	 182	 Verzeichnis der Autoren

alte und neue Kunst
Band 49 · 2016

Periodische Berichte des
Vereins für Christliche Kunst 
in den Bistümern der 
Kirchenprovinz Paderborn e.V.,
Paderborn · Erfurt · Fulda · Magdeburg
Herausgeber, © 2016

Die Abbildungen in diesem Band wurden,  
wenn nicht anders angegeben, von den Autoren  
bzw. von den Künstlern zur Verfügung gestellt.

Druck, Verarbeitung  
Bonifatius GmbH · Druck – Buch – Verlag, Paderborn 

Design 
onebreaker.de, Paderborn

Adresse
Verein für Christliche Kunst e.V.
Domplatz 3 · 33098 Paderborn
www.verein-christliche-kunst.de

54 54



Vorwort
Peter Ruhnau

Als die Diskussion um dieses neue Buch in 
den ersten Anfängen war und verschiedene 
Möglichkeiten hin- und hergewendet wur-
den, welches Generalthema angepackt 
werden müßte, entstand sehr bald eine 
ganz einfache Frage: „Was macht einen 
Raum zu einem sakralen Raum?“

So einfach diese Frage ist, so schwierig 
waren die Versuche einer Antwort. Ist es 
tatsächlich so, daß nur eine Weihe einen 
Raum zu einem sakralen Raum macht? Oder 
sind es die ganz besonderen Bauformen, die 
ein guter Architekt einem Gebilde mitgeben 
kann, Formen, die bestimmte Einflüsse auf 
die Menschen haben? Die den Menschen 
einstimmen zu frommen Gefühlen? Oder 
noch ganz anders: Indem man in einem 
gegebenen Raum, einer Scheune oder einer 
Lichtung im Wald, aus Anlaß eines Zelt
lagers, einen Gottesdienst feiert?

Für alle Möglichkeiten kann man Argu-
mente anführen, dagegen auch. Also bleibt 
die Frage am Ende nicht entschieden. 
Um diese Frage also drehen sich zahlreiche 
Beiträge in diesem neuen Buch. Eine wich-
tige Rolle nehmen dabei die Diözesanbau-
ämter in den einzelnen Diözesen ein.  
So unterschiedlich die Bauämter in den 
einzelnen Bistümern unserer Kirchenprovinz 
auch sind, von der Kleinstbesetzung im 
Bistum Magdeburg bis zu dem Diözesan-
bauamt im Erzbistum selbst: Die Bemü-
hungen aller dort Arbeitenden kreisen um 
die Frage nach einem angemessenen Raum 
für den Gottesdienst (nun nicht mehr  
„sakral“, sondern „angemessen“). 

Das Diözesanbauamt in Paderborn hatte 
jedenfalls ein Jubiläum zu feiern, was in den 
ersten Beiträgen geschildert wird: 50 Jahre 
seines Bestehens. 

Aus diesem Anlaß gab es in dem alten, 
romanischen Kapitelsaal, der im Unterge-
schoß des heutigen Gebäudes des General-
vikariates sich erhalten hat, eine Ausstel-
lung. Diese Ausstellung wurde nicht an Ort 
und Stelle eröffnet, sondern im Rahmen 
einer Generalversammlung des Kunstver-
eins in der Kaiserpfalz; nur hier war genug 
Raum, um die angereisten Teilnehmer zu 
versammeln. Die Eröffnungsrede hielt der 
Generalvikar des Erzbistums Paderborn, 
Prälat Alfons Hardt; Architekt Brückner aus 
Würzburg entwickelte seine Vorstellungen 
über sakrale Baukunst; Prof. Gerhards aus 
Bonn sprach zu „Orten der Begegnung“; ein 
Text von Walter Zahner handelt über Bau-
kunst in Raum und Zeit.

Schon ein halbes Jahr zuvor hatte die Ka-
tholische Akademie Schwerte zusammen 
mit der Diözesanbaumeisterin Emanuela 
von Branca eingeladen, um das 50-jährige 
Jubiläum des Bauamtes zu feiern.  
Den Bericht darüber, von Stefanie Lieb aus 
der Akademie Schwerte, finden die Leser im 
Anschluß.

Die Hohe Domkirche zu Paderborn wird 
derzeit einer ziemlich umfassenden Restau-
rierung unterzogen: Die Fassaden sind 
erneuert worden und die Metalldächer 
ebenfalls. Eine Beschreibung gibt Einblick  
in die einzelnen Maßnahmen. 

Passend dazu gibt es einen längeren Auf-
satz zum Bildprogramm, das an der Süd
fassade des Ostquerhauses zu besichtigen 
ist.

Aus den Bistümern, die zur Kirchenprovinz 
Paderborn gehören, stammen eine ganze 
Reihe von Beiträgen, die man auch zu dem 
Generalthema „Sakralität eines Raumes“ 
zählen kann. Insbesondere gilt dies für die 
Beiträge aus dem Bistum Fulda. Und aus 
„Magdeburg“ kommen zwei Beiträge über 
die „Halleschen Mauritiustage“. Von beson-
derer Wichtigkeit, scheint mir, ist die Zusam-
menfassung eines Podiumsgesprächs, in 
dem der Maler Michael Triegel sich äußert 
über seine Kunst und deren Ursprünge in 
der sozialistischen DDR. Der Aufsatz von 
Erik Ernst Venhorst über die abgeschlossene 
Inventarisierung im Bistum Magdeburg 
weitet den Blick und mahnt „Nicht(s) 
vergessen!“ Mit dem gewichtigen Beitrag 
„Die Rückseite Gottes – oder der Ort des 
Sakralen“ schließt sich der Kreis um eine 
Frage, die wohl endgültig und ein für alle 
Mal nie beantwortet werden wird.

Einen weiteren Versuch, sich dieser Frage zu 
nähern, unternimmt zum Schluß Johannes 
Schilling mit seinem Aufsatz „Transzendente 
Räume – Kirchenräume aus der Sicht eines 
Architekten“. Mir scheint, hier kann man 
einiges lernen zum Spannungsfeld zwi-
schen Kirche und Architekt, auch sehr 
Grundsätzliches.

76 V o r w o r t6



Ein besonderer Anlass führt uns heute hier 
in der Kaiserpfalz zusammen: Wir begehen 
heute das 50jährige Jubiläum des Bauamtes 
des Erzbistums Paderborn. Ich freue mich, 
dass Sie so zahlreich unserer Einladung 
gefolgt sind. Seit nunmehr 50 Jahren gibt es 
im Erzbistum Paderborn ein eigenständiges 
Bauamt, das sich mit den Fragen des kirch-
lichen Bauens in den Kirchengemeinden 
des Erzbistums und auch den bistumseige-
nen Gebäuden beschäftigt. Es freut mich 
sehr, dass dieses 50jährige Jubiläum ver-
bunden ist mit einer für die Öffentlichkeit 
bestimmten Ausstellung im Alten Kapitel-
saal und der heutigen Eröffnung mit den 
Vorträgen zum Thema „Was bedeutet uns 
Kirchenbau heute?“. So richtet sich unser 
Augenmerk auf das Vorhandene und Beste-
hende – auf die Vergangenheit, aus der wir 
kommen, und die Gegenwart, die uns prägt 
–, aber zugleich wird unser Blick geweitet 
auf die Herausforderungen der Zukunft, 
auch die Zukunft unserer Gotteshäuser.

Dass in den 50 Jahren des Bestehens des 
Bauamtes im Erzbistum Paderborn sehr viel 
Arbeit geleistet wurde – sehr viel gebaut 
wurde –, das weiß nicht nur ich als Leiter 
der Erzbischöflichen Verwaltungsbehörde, 
das wissen Sie selbst als Mitarbeiterinnen 
und Mitarbeiter des Bauamtes, als Men-
schen, die in unseren Kirchengemeinden 
beheimatet sind, und nicht zuletzt wissen 
dies die heute anwesenden Architekten und 
Künstler, die uns bei unserer Tätigkeit bera-
ten, unterstützen und begleiten. 
Für diese vielfältigen und engagierten 

Hilfestellungen möchte ich mich heute 
ausdrücklich einmal bei Ihnen bedanken.
Es ist ein erstaunliches Phänomen unserer 
Zeit, dass trotz der fortschreitenden Säkula-
risierung unserer Gesellschaft Kirchen von 
zahlreichen Menschen als Orte genutzt 

werden, an denen sie Stille und Rückzug 
suchen, an denen sie Einkehr halten, bei-
spielsweise eine Kerze anzünden oder ein-
fach die Atmosphäre des Kirchenraumes auf 
sich wirken lassen. Einkehr, Ruhe, Licht, 
Raum – sind Aspekte und Erfahrungen, die 
mit einem Kirchenraum verknüpft sind und 
die von Menschen dort gesucht werden. 
Und ich darf sagen: Unsere Kirchen geben 
suchenden und fragenden Menschen Raum 
und Zeit für ihre Lebens- und Glaubensfra-
gen. Ein Kirchenraum ist aber vor allem der 
Ort, an dem sich die christliche Gemeinde 
zur Feier des Gottesdienstes versammelt. 

Geleitwort zum 50-jährigen Bestehen des Bauamtes 
im Erzbistum Paderborn
Alfons Hardt Gläubige versammeln sich, feiern miteinan-

der Liturgie und bilden eine lebendige 
Gemeinschaft. Aus der gottesdienstlichen 
Gemeinschaft, die sich im Kirchenraum 
versammelt, erwächst die Kirche als Volk 
Gottes, aus ihr nährt sich auch die Kirche als 
pilgerndes Volk Gottes.

Mit dem „Zukunftsbild für das Erzbistum 
Paderborn“, das Erzbischof Hans-Josef 
Becker im Oktober 2014 in Kraft gesetzt hat, 
machen auch wir uns als Kirche von Pader-
born auf den Weg in die Zukunft, ohne 
dabei die Vergangenheit und die Gegen-
wart aus dem Blick zu verlieren. Das Zu-
kunftsbild für das Erzbistum Paderborn 
bündelt den 10 Jahre andauernden diöze-
sanen Prozess der „Perspektive 2014“ und 
stößt ihn zugleich neu an, nun mit verbind-
lichen Rahmenbedingungen.

Es geht darum, die Zukunft des Glaubens 
und der Kirche im Erzbistum Paderborn zu 
gestalten. Dazu gehören auch Fragen nach 
der Zukunft unserer Gotteshäuser, nach der 
Bedeutung des Kirchenbaus heute. Hier 
sehe ich auch – aus unserem Zukunftsbild 
heraus – eine wesentliche Aufgabe unseres 
Bauamtes: Die Kirchengemeinden, die ja die 
Eigentümer der Kirchen sind, sowohl in der 
Entscheidung nach Erhalt, Umgestaltung 
nach neuen pastoralen Anforderungen, 
Umnutzung oder gar Abbruch zu begleiten.
Sehr geehrte Damen und Herren: Ich darf 
Sie herzlich einladen, uns auf unserem Weg 
– mit Ihren Begabungen und Charismen, 
mit Ihrer Berufung – auch weiterhin zu 
begleiten und aktiv mitzugehen.

Gott segne Sie – und natürlich auch die 
Arbeit unseres Bauamtes im Erzbistum 
Paderborn.

(Ansprache von Generalvikar Alfons Hardt bei der  
Jubiläumsfeier des Bauamtes am 6. März 2016)

2006 modernisierte Büroumgebung in der Dachetage des Generalvikariats

Links : Hoch über dem Kapitelsfriedhof sind  
u.a. die Büros des Bauamtes eingerichtet.

98 G e l e i t w o r t  z u m  5 0 - j ä h r i g e n  B e s t e h e n  d e s  B a u a m t e s  i m  E r z b i s t u m  P a d e r b o r n8



Wir schaffen Lebensräume.
Wir respektieren Menschen und Ort.  
Wir bauen Erinnerung.

Das sind die Leitsätze unseres architekto-
nischen Denkens und Handelns. Über den 
Wettbewerb des Kulturspeichers in Würz-
burg fanden wir architektonisch erstmalig 
zusammen. Bereits unser Vater weckte in 
unserer Kindheit in uns die Faszination des 
Bauens. Der Ursprung ist unser Dialog. 
Dieser wird durch das Team maßgeblich 
erweitert und das Gebaute erhält dadurch 
seine eigene Identität.

Denn Planen und Bauen ist ein umfassen- 
der Kommunikationsprozess. Die Qualität 
der Auseinandersetzung mit Menschen und 
Dingen macht diesen Vorgang zu „Kultur“. 
Dafür gibt es kein Rezept. Jede Bauaufgabe 
erfordert und entwickelt neue Kommuni
kationsnetze und Medien. Immer wieder 
müssen Grenzen überschritten werden.

Wir suchen die direkte Auseinandersetzung 
mit dem Ort und den Menschen und setzen 
auf kontinuierlichen Dialog. Planen ist für 
uns ein Versprechen, das eingelöst werden 
will; planerische Idee und gebaute Realität 
gehören untrennbar zusammen.

Wir stehen für gebaute Unikate. Der Nähr-
boden hierfür ist die respektvolle und inten-
sive Auseinandersetzung mit den Menschen 
und dem Ort. Gemeinsam mit dem Bau-
herrn gehen wir auf Spurensuche, um die 
richtige Antwort zu finden. Der direkte 
Kontakt zu ihm und zur Baustelle ist uns 
wichtig. Echtes Material und solides Hand-
werk garantieren Qualität.

Kirchenbau heute? Antworten eines Architekten
Peter und Christian Brückner

Unsere Leidenschaft für Architektur ist un-
abhängig von Bauaufgabe und Objektgröße 
und eröffnet uns Freiräume, über Grenzen 
hinauszudenken. Wurzeln und Flügel sind 
wesentliche Bausteine unseres Handelns.
Die Faszination, das Besondere, für Men
schen zu bauen, steht dabei im Vorder
grund. Das gilt im besonderen Maße für 
Kirchenbauprojekte. Atmosphäre, Licht und 
Raum spielen hier eine herausragende 
Rolle. Würde. Glaube. Spiritualität.
Liturgie. Davor haben wir Respekt.

Es ist für uns immer eine große Herausfor-
derung, Architektur in Form einer Publika
tion zu transportieren, da sie mit den Orten 
verwurzelt ist. Wir wollen das Emotionale 
der Gebäude vermitteln, denn wir sind 
davon überzeugt, dass Architektur und 
Gefühl untrennbar zusammen gehören. 
Unsere Antworten auf die Frage nach dem 
„Kirchenbau heute“ haben wir versucht, auf 
den folgenden Seiten zu transportieren.
Ziel unserer Architektur ist es, Menschen zu 
berühren.

Eine der Hauptaufgaben des Diözesanbauamtes:  
Domsanierung Paderborn seit 2013 – Ende offen.

Die Sanierung der Nordseite (Foto)  
ist inzwischen abgeschlossen.

1110 G e l e i t w o r t  z u m  5 0 - j ä h r i g e n  B e s t e h e n  d e s  B a u a m t e s  i m  E r z b i s t u m  P a d e r b o r n 11



LEBENSRÄUME

Unser Weg an der Grenze und die Suche nach dem Ort

Landschaft mit Raum und Struktur, Tiefe und Licht. 

Natur als Gebautes erleben.

Wechselhaft erhalten – erdig und neu.

Alleen sind wie mächtige Straßen, Steinbrüche wie große Plätze, 

Pfade wie Gassen und das Licht ist schwer.

Teiche als große Fenster mit steinernen Adern – 

vergessenes Land gepaart mit verlassenen Orten. 

Grenzerfahrung bewußt und unbewußt.

Nichts ist spektakulär und besonders.

Transit als Erfahrung – Verweilen als Geschenk.

Die Menschen kantig mit wenig Worten – Lethargie. 

Gebautes wächst – schnell und ungehindert.

Unorte entstehen – wie überall – sie müssen nicht gezeigt werden.

– Es gibt sie nicht, die heile Welt –

Aber die echten Bilder mit ihren Wurzeln geben den Freiraum für unsere Arbeit – 

die Arbeit ist anders.

Interdisziplinäre Weggefährten begleiten sie. 

Die Brüder – das Team.

Gespräche sind mehr und stellen Fragen. 

Weite Wege, mit Zeit dazwischen.

Wurzeln und Flügel – ein Prinzip 

Lebensräume – Erinnerung in Schwarzweiß. 

Unsere Antwort mit den eigenen Farben.

Musik der Begleiter.

1312 K i r c h e n b a u  h e u t e ?  A n t w o r t e n  e i n e s  A r c h i t e k t e n K i r c h e n b a u  h e u t e ?  A n t w o r t e n  e i n e s  A r c h i t e k t e n



ORT DER BEGEGNUNG AN DER DEUTSCH-TSCHECHISCHEN GRENZE

2000

Zwischen Magie und Melancholie,

ein Ort gebaut von den Menschen an der Grenze. 

Der Raum ist einfach innen wie außen.

Das Material ist nur gefügt.

Der Raum spielt mit Farbe, Licht, Schatten und den Jahreszeiten. 

Die Sonne ist sein Partner,

der Mond die heimliche Liebschaft. 

Grenzerfahrungen Grenzräume Lebensräume. 

Der Wille des Ortes gibt die Antwort.

1514 K i r c h e n b a u  h e u t e ?  A n t w o r t e n  e i n e s  A r c h i t e k t e n K i r c h e n b a u  h e u t e ?  A n t w o r t e n  e i n e s  A r c h i t e k t e n



ORT DER STILLE

Kapelle in Tirschenreuth, 2000

Das Haus ist im Kleinen groß – und spielt mit seiner Dimension:

gäbe das Umfeld keinen Hinweis, dann stünden wir vor einem Rätsel. 

Das Haus ist Kraft: außen der massive, erdige, gebrannte Stein – 

gefügt zu einem unverrückbaren Fels;

innen die unfassbare Oberfläche. 

Das Haus singt:

der Rhythmus verleiht ihm eine Spannung, außen wie innen; 

ein sanftes Streichen (ist es ein Wind?), Klang!

Das Haus spielt mit Farbe, Licht und Schatten.

Die Jahres-, Tages- und Lebenszeiten werden zum Erlebnis. 

Die „Marksteine“ des Bauens sind thematisiert:

Volumen, Material, Rhythmus, Licht.

Und dann die Auflösung, die Negation des Fakts, 

die Öffnung hin zum Transzendenten.

Es ist die Antwort auf die Frage – was will hier sein?

Wie bei einer Frucht, die man aufbricht, scheint das Innere – neu und anders. 

Die Materialien nehmen sich zurück – das Licht bestimmt den Raum –

Stille entsteht.

Früchte brauchen Wurzeln. Das ist nicht beliebig.

Eine erfüllte Sehnsucht: Bei seinen Wurzeln ein Haus bauen zu dürfen. 

Das ist mehr als ein Haus.

1716 K i r c h e n b a u  h e u t e ?  A n t w o r t e n  e i n e s  A r c h i t e k t e n K i r c h e n b a u  h e u t e ?  A n t w o r t e n  e i n e s  A r c h i t e k t e n



EINE NEUE KIRCHE FÜR EINE WACHSENDE GEMEINDE

Kirche St. Peter in Wenzenbach, 2002–20033

Der Ort wächst –

Die religiöse Keimzelle des Ortes ist zu klein.

Kirche Austausch Zusammenstehen Zusammengehen 

Die Wege und Blicke machen Sinn.

Bieten klare Orientierung, setzen Alt und Neu in ein stimmiges Verhältnis. 

Weiterbauen – dem Neuen Raum geben im 21. Jahrhundert.

Der Freiraum am Gottesacker hat alles, 

um zu einem echten Platz unter freiem Himmel zu werden.

Die Struktur der verbindenden Fassade weist in die Zukunft und erinnert sich. 

Altbewährtes wird neu gefügt.

Das Material, massiv verwendet, kann vor dem Morgen bestehen.

Der Kern: Ein Schrein aus Holz und Glas schiebt sich über die massiven Wände 

und taucht den Raum in blaues Licht.

Gemeinschaft kristallisiert und legt sich um den lichten Kern. 

Eine neue Kirche für eine wachsende Gemeinde.

1918 K i r c h e n b a u  h e u t e ?  A n t w o r t e n  e i n e s  A r c h i t e k t e n K i r c h e n b a u  h e u t e ?  A n t w o r t e n  e i n e s  A r c h i t e k t e n



ES GIBT NOCH GEHEIMNISSE

Offene Kirche St. Klara in Nürnberg, 2007

Die steinerne Skulptur der Apsis erscheint im Stadtraum,

das bergende Gefäß der Kirche aus Naturstein erzählt Geschichte

– ein besonderer Ort – aufgeladen von Jahrhunderten. 

Echtes Material trägt Information und Neugier.

Weg – Vorplatz und Raum mit Geheimnis

offene Türen, keine Schwellen, Zone des Übergangs, 

der Einstimmung – des Eintritts – eine Einladung.

Warmes Licht fällt an ausgewählten Stellen durch und in die Fugen, 

weiche Formen schreiben sich in den Raum und leiten hinein.

Die Stadt bleibt zurück. Stille – Andacht – leise Worte – leise Schritte. 

Brennende Kerzen im Schutz der Madonna erzählen von Menschen, 

ihren Wünschen, Gebeten und Dank.

Tages und Mondlicht fällt durch die Zeitfenster der Vergangenheit. 

Es trifft auf Gegenwart und Zukunft im Wechsel von Tag und Jahr. 

Große Arkaden mit gläserner Membran versprechen mehr

– Tritt ein – Raum – Kirchenraum – Freiraum

Das Innere, im letzten Krieg, seiner Haut und des hölzernen Himmels beraubt, 

geprägt vom Wiederaufbau – will Neues aufnehmen und sich verbinden 

Romanischgotische Jahrhunderte sprechen mit dem Jetzt.

Die Oberflächen von wahren Materialien – meisterlich gefügt – 

verweben sich durch lichte Farbe mit dem Raum.

Die mineralisch funkelnde Tiefe des Putzes trifft auf samtigen Stein 

und mattes Holz. Gedämpftes Licht fällt durch frei atmendes Glas. 

Wunderbarer Raum, verbunden, erfüllt und geleitet von Menschen 

mit echten Worten.

Räume für Andacht, Gottesdienst, Seelsorge, Gespräch und Begegnung. 

Eine Oase für Kultur und Kunst,

eine wahrlich offene Kirche.

2120 K i r c h e n b a u  h e u t e ?  A n t w o r t e n  e i n e s  A r c h i t e k t e n K i r c h e n b a u  h e u t e ?  A n t w o r t e n  e i n e s  A r c h i t e k t e n



 EIN ORT DER BEGEGNUNG

Kapelle Johannes der Täufer, Haus Johannisthal in Windischeschenbach, 2014

Ein Ort mitten in der Natur, die bewegte Topographie – der mächtige Wald – fließendes 
Wasser, der Wind streicht zart über die Wiesen – das Licht ist sanft – Stille entsteht.
Häuser erzählen ihre Geschichte:
1848: Zwei Gebäude werden errichtet, ein Mühlgraben entsteht, 
Wasser wird genutzt, um Glas zu schleifen und zu polieren.
1948: Hundert Jahre später, Menschen kommen, um Besinnung zu finden. 
Die Glasschleife wird zum Exerzitienhaus.
60er und 70er Jahre: Weitere Häuser entstehen.
2007: Die Chancen des einmaligen Ortes werden wiedererkannt. 
Ein Ort, der reichhaltige Begegnungen ermöglicht, soll entstehen.
Begegnung mit Gott – Begegnung mit den Menschen – Begegnung mit der Natur – 
Begegnung mit sich selbst ...

Diese Assoziationen und die Frage „Was will an diesem Ort sein?“ 
sind der Nährboden für die Zukunft.

Ziel ist es, den Boden zu gießen und zu schauen, was die Erde an dieser Stelle gebiert. 
Wie bei einer Pflanze, die direkt mit dem Erdboden verwurzelt ist und sensibel reagiert
– so sollen neue Gebäude entstehen und die alten sich transformieren, rückbesinnen. 
Was nun entsteht, hat Respekt vor dem Ort: Volumen werden abgetragen – 
Neue entstehen – Häuser gruppieren sich um eine Mitte.
Ein Freiraum als Herz des Ortes, die Kapelle verweist auf die christliche Prägung.
Ein Haus des Dialoges – Ein Haus des gemeinsamen Mahles – Zwei Häuser für die Ruhe.

Die verwendeten Materialien, Stein, Holz, Putz und Glas, erzählen von der Tradition, 
von der Geschichte, vom Handwerk und führen einen Dialog mit der Natur.
Viele Augenblicke des Erlebens können entstehen, verbunden mit den im Glauben 
verankerten Menschen, die dort leben und arbeiten.
Für ein Erleben und Empfinden, das im Gedächtnis bleibt und den Menschen, 
die sich dort bewegen, sinn- und identitätsstiftende Momente bietet.

Begegnungen entstehen.

2322 K i r c h e n b a u  h e u t e ?  A n t w o r t e n  e i n e s  A r c h i t e k t e n K i r c h e n b a u  h e u t e ?  A n t w o r t e n  e i n e s  A r c h i t e k t e n



Das 20. Jahrhundert lässt sich als ein Jahr-
hundert des Ortsverlustes beschreiben. Die 
Weltkriege und die darauf folgenden krie-
gerischen Auseinandersetzungen haben ein 
bis dahin nie gekanntes Ausmaß an Flücht-
lingsbewegungen ausgelöst. Hungerepide-
mien und Wirtschaftskrisen tragen das Ihre 
dazu bei, dass unzählige Menschen ständig 
auf der Flucht oder der Suche nach neuer 
Heimat und nach neuen Lebensmöglich-
keiten sind. Erleichtert wird dies durch die 
Mobilität, wie sie die vorhergehende Zeit 
nicht kannte. Aber auch die Sesshaften sind 
scheinbar ständig auf der Flucht. Deutsch-
land als Weltmeister des Tourismus er-
scheint als ein Land von Nomaden, die jede 
sich bietende Möglichkeit nutzen, um den 
festen Wohnsitz zu verlassen. Neue Lebens-
formen mit weniger starker Bindung an 
einen festen Wohnsitz, gar eigenen Grund 
und Boden, zeichnen sich ab. Gefördert 
wird dies durch die Virtualisierung der Le-
bensräume aufgrund der neuen Medien,  
die jegliche Form von „Präsenz“ unabhängig 
vom momentanen physischen Aufenthalts-
ort zu ermöglichen scheinen. 

Schließlich ist auf den neuen Umgang mit 
den Toten hinzuweisen. Eine jahrtausen-
dealte Bestattungskultur, wie sie Judentum 
und Christentum seit jeher gepflegt haben, 
scheint ihrem Ende entgegenzugehen. Statt 
den Leichnam in „geweihter Erde“ zu bet-
ten, nehmen vielfältige Formen der „Entsor-
gung“ der Asche nach der Kremation über-
hand, angefangen vom anonymen Begräb-
nis im Wald oder auf See bis hin zur Kompri-
mierung der Asche in einen künstlichen 
Diamanten.

Orte der Begegnung
Zukunftsperspektiven aus theologischer Sicht

Albert Gerhards, Bonn

Nicht wenige sehen in diesen Phänomenen, 
die sich noch beliebig vermehren ließen, 
einen grundsätzlichen Wandel der mensch-
lichen Selbsterfahrung und Kultur. Aufgrund 
seiner scheinbar unbegrenzten technischen 
Möglichkeiten erschafft der Mensch sich 
gleichsam selbst von neuem. Traditionelle 
Bindungen, seien es personale oder sachbe-
zogene, scheinen immer mehr an Bedeu-
tung zu verlieren. Dies gilt nicht zuletzt für 
die Kirche mit ihren Institutionen. Die Ver-
sammlung zur sonntäglichen Eucharistie, 
seit ältester Zeit im Christentum ein wesent-
liches identitätsstiftendes Moment, verliert 
nicht nur faktisch, sondern für viele auch in 
der Theorie an Bedeutung. Kirchliche Got-
tesdienstangebote haben sich dementspre-
chend mehr oder weniger ausschließlich 
auf die „Kasualien“ zu konzentrieren. Diese 
können, den Wünschen der Klienten ent-
sprechend, an jedem beliebigen Ort statt-
finden. Eigens dafür reservierte Kirchenräu-
me braucht es nicht mehr. Im Zuge der 
Kommerzialisierung der gesamten Lebens-
welt fallen folglich auch die Kirchenräume 
immer mehr dem Rotstift zum Opfer.  
Werden sie kaum noch für regelmäßige 
Gottesdienstangebote gebraucht, so führt 
die Kosten-Nutzen-Rechnung schnell zum 
Beschluss der Aufgabe des Gebäudes. An-
dere als funktionale Bedeutungen werden 
Kirchengebäuden nicht mehr zugemessen.  
Die Kirchen, evangelisch wie katholisch, 
beginnen, sich aus der Fläche zurückzuzie-
hen und sich auf einige wenige Zentren zu 
konzentrieren. Dies entspricht der pasto-
ralen Neuorganisation in Bistümern wie 
Landeskirchen, die ebenfalls weitgehend 
den Anspruch aufgibt, die Menschen in 
ihren unmittelbaren Lebensräumen 

erreichen zu wollen. Es herrscht der Primat 
scheinbar unbegrenzter Mobilität, dem das 
Bedürfnis nach Beheimatung und Stabilität 
unterliegt.

Diese Zustandsbeschreibung kennzeichnet 
jedoch nur eine Seite der Medaille. Längst 
sind Gegenkräfte gegen diese unbestreitbar 
dominanten Strömungen am Werk, wenn-
gleich auch diese noch nicht in ihrer Ziel-
richtung erkennbar sind. Anscheinend gibt 
es anthropologische Konstanten, die auch 
durch die neueren Entwicklungen im Be-
reich von Wissenschaft, Technik und Gesell-
schaft nicht eliminiert werden. Ja mehr 
noch: Je weiter die scheinbare oder tatsäch-
liche Entgrenzung fortschreitet, desto mehr 
gibt es die Suche nach Begrenzung. Unter 
Begrenzung ist hier natürlich nicht eine 
Einengung der individuellen Möglichkeiten 
zu verstehen, sondern eine Einbergung in 
den Raum, eine Koordinierung des Lebens-
raumes, um sich nicht zu verlieren. Martin 
Heidegger hatte dies in einem berühmten 
Referat auf einer Kirchbautagung kurz nach 
dem Zweiten Weltkrieg zum Ausdruck 

gebracht: Menschsein, das heißt Wohnen. 
Dies erklärt auch die ausufernde Wohnkul-
tur, die immer mehr zum Kult gerät. Neben 
dieser Kultivierung des privaten Lebens-
raums gibt es allerdings auch die Suche 
nach Orten innerhalb der Gesellschaft, die 
dem Individuum wie einer wie auch immer 
gearteten Kommunität die Erfahrung von 
Ankommen, Geborgenheit geben. Es sind 
die „besonderen“ Orte, die man durchaus 
im weitesten Sinne als Sakralräume bezeich-
nen kann. Sakralität meint hier noch nicht 
im engeren Sinne eine religiöse Kategorie, 
wie etwa die durch die katholische Kirch-
weihe erzeugte Sakralität im kirchenrecht-
lichen Sinn. Nicht zuletzt führt die Ver-
wechslung verschiedener Konzepte von 
Sakralität zu mitunter unerträglichen Ver-
haltensweisen, z. B. im Falle der „Entsakrali-
sierung“ von Kirchengebäuden: Der kirchen
rechtliche Akt mag zwar Sakralität im kano-
nistischen Sinn eliminieren, für die 
Gläubigen, die in diesen Räumen ein Leben 
lang gebetet und Liturgie gefeiert haben, 
ist dies damit noch lange nicht ein profaner 
Raum. Die anthropologisch notwendige 

Neue „sakrale“ Räume (Beispiele in Berlin) – Mercedes-Benz-Arena, LP12 Mall, Neues Museum

2524 O r t e  d e r  B e g e g n u n g24



Trennung von sakral und profan, die selbst 
die Infragestellung etwa seitens der Refor-
mation überlebt hat, ist von vielen Faktoren 
bedingt. Einerseits handelt es sich um eine 
Setzung durch entsprechende Autoritäten, 
die freilich von den Individuen akzeptiert 
werden muss, andererseits beruht dies auf 
kulturellen Konventionen und möglicher-
weise auch auf überkulturellen, anthropolo-
gischen Empfindungen, wie der interkultu-
relle Vergleich „sakraler Orte“ vermuten 
lässt. Meine These lautet, dass jede Gesell-
schaft solche besonderen Orte braucht, 
dass sie, wenn sie nicht von anerkannten 
Institutionen eingerichtet und unterhalten 
werden, sich selber immer wieder neue 
eigene „sakrale Räume“ schafft.

Faktisch gibt es nach einer langen Phase 
des Monopols sakraler Räume auf Seiten 
kirchlicher Instanzen bereits seit langem 
eine Verlagerung in andere Bereiche. Waren 
es zunächst wohl die Herrscherhäuser mit 
ihren Palästen, so schuf sich das Bürgertum 
mehr und mehr in Absetzung von kirch-
lichen Autoritäten eigene Sakralräume. 
Diese waren zunächst Theater, Konzertsäle 
und Museen, aber auch Bahnhofs- und 
Industriegebäude, schließlich Sportarenen 
und Kaufhäuser.

In Absetzung von diesen säkularen „Sakral-
räumen“ mühten sich die Kirchen um einen 
kircheneigenen Stil, der sich von dem allge-
meinen Trend deutlich unterscheiden sollte. 
Vor allem die katholische Kirche grenzte 
sich im 19. Jh. bewusst von der „säkularen“ 
Kultur ab, sowohl in Kirchenbau mit seiner 
Ausstattung als auch in Fragen der Kirchen-
musik. Die Auseinandersetzungen um den 
kircheneigenen Stil setzten sich noch weit 
bis ins 20. Jh. fort und zeigen bis heute ihre 
Auswirkungen im Verhältnis von Kirche und 
den Künsten.

Die katholische Restauration vor allem im 
Rheinland hatte jedoch zur Folge, dass die 

Ausgangslage für eine Erneuerung im 20. 
Jahrhundert günstig war. Dies hing nicht 
zuletzt mit dem im 19. Jahrhundert entstan-
denen Vereins- und Verbandswesen zusam-
men, in dem viele Katholikinnen und Katho-
liken organisiert waren. In der Zeit des 
Aufbruchs der Moderne traten neue Bewe-
gungen hinzu, die einen enormen Innovati-
onsschub ermöglichten. Dieser hatte in 
kaum einem anderen Bereich so sichtbare 
Auswirkungen wie im Kirchenbau. Dachte 
man seitens vieler Diözesanleitungen noch 
in Spitzbögen, standen manche Pfarrer in 
regem Kontakt mit führenden Architekten 
der Zeit, und so befanden sich die Kirchen 
für eine Zeitlang an der Spitze der Architek-
turentwicklung. Bereits in den 20er Jahren 
entstanden bemerkenswerte moderne 
Kirchenbauten, und es entwickelte sich bis 
weit in die 30er Jahre hinein ein moderner 
Kirchenstil. Die Nachkriegsmoderne der 
Wiederaufbauzeit konnte daran anknüpfen. 
Allerdings erschlug die ungeheure Fülle an 
Neubauten vor allem der 50er bis 70er Jahre 
die Qualität. Form und Funktion standen 
nicht mehr in einem ausgewogenen Gleich-
gewicht. Dies kann man etwa sehen im 
Vergleich einer der Ikonen des modernen 
Kirchenbaus, der Kirche St. Fronleichnam in 
Aachen von Rudolf Schwarz, mit den unzäh-
ligen Repliken in der Zeit der Nachkriegs-
moderne. Diese Nivellierung hat nicht zu-
letzt mit dazu geführt, dass moderne Sa-
kralräume insgesamt in Verruf geraten sind.

Damit stellt sich die Frage, was die Qualität 
des Sakralen in einem Kirchenraum aus-
macht. Dies kann nicht, wie bereits ange-
deutet, an Chiffren wie Rund- bzw. Spitz-
bögen oder Buntverglasung festgemacht 
werden. Was also verbindet eine roma-
nische Dorfkirche, eine gotische Zisterzien-
serkirche, eine barocke Wallfahrtskirche, 
eine neugotische Pfarrkirche und eine Ikone 
der Moderne wie die Wallfahrtskirche in 
Ronchamp von Corbusier miteinander? 
Abgesehen vom religiösen Gebrauch sind 

dies unter anderem das Ambiente, die 
verwendeten Materialien und ihre Verarbei-
tung, die Proportionen und Dimensionen, 
die Lichtführung sowie die Verteilung und 
Gestaltung der Orte, Bilder und sonstiger 
Gegenstände im Raum. 

Ein als Kirchenraum geeigneter Sakralraum 
muss gleichermaßen dem einzelnen Be-
tenden als auch einer zum Gottesdienst 
versammelten Gemeinde zugleich Gebor-
genheit und Ausrichtung auf ein anderes 
geben. Der Unterschied zu einem im wei-
testen Sinne als „sakral“ zu bezeichnenden 
Raum besteht also letztlich darin, dass der 
religiöse Raum nicht nur Geborgenheit und 
Erhabenheit vermittelt, sondern zugeich auf 
ein anderes, christlich gesprochen den 
anderen verweist. Hier haben auch in einer 
Gesellschaft, die sich unzählige Räume 
leisten kann und leistet, die Kirchen nach 
wie vor ein Alleinstellungsmerkmal, dessen 
Bedeutung sie sich offensichtlich immer 

noch nicht so recht bewusst sind.
Thomas Sternberg hat das Wesen des 
Sakralen an der Kategorie der Begegnung 
festgemacht: Im Sinne des Doppel- bzw. 
Dreifachgebotes geht es um Gottes-, 
Nächsten- und Selbstbegegnung. 

Man könnte eine vierte Dimension hinzu-
zählen: Der Raum selber mit seiner Materia-
lität bietet die leibliche Voraussetzung für 
die drei Weisen der Begegnung. So ist die 
kosmische Begegnung gewissermaßen die 
Möglichkeitsbedingung für das Zusammen-
kommen der anderen drei Weisen der 
Begegnung. Letztlich gründet dies im 
christlichen Verständnis von Schöpfung  
und Inkarnation.

Empirische Studien der jüngeren Zeit bele-
gen, dass eine beträchtliche Zahl von Mit-
bürgerinnen und Mitbürgern vor allem in 
der Urlaubszeit Kirchen aufsucht. Dabei 
stehen die traditionellen Motive wie Gottes-

Raum für ein breites Bedürfnis nach brennenden Lichtern
(Beispiel rechts siehe Beitrag ab Seite 141)

2726 O r t e  d e r  B e g e g n u n g O r t e  d e r  B e g e g n u n g



dienstbesuch oder stille Anbetung eher an 
unterer Stelle. Oft werden freilich touri-
stische Motive vorgebracht, wo es mögli-
cherweise doch um einiges mehr geht. Ähn-
lich wie bei dem nun schon seit geraumer 
Zeit anhaltenden und stetig wachsenden 
Wallfahrtsphänomen handelt es sich auch 
hier um eine res mixta. Offensichtlich 
schwingen bei touristischer Neugier Motive 
der Suche und der Sehnsucht nach Veror-
tung mit, derer sich die Betreffenden selbst 
kaum bewusst sind. Wo ein entsprechendes 
Angebot vor Ort stattfindet, etwa im Rah-
men von Kirchenführungen, stellen sich oft 
erstaunliche Wirkungen ein. Vielen ist dabei 
auch wichtig, dass die Kirchen weiterhin in 
religiösem Gebrauch sind. Erstaunlich ist in 
diesem Zusammenhang die inzwischen 
flächendeckend auch im evangelischen 
Bereich anzutreffende Praxis, Möglichkeiten 
für das Entzünden von Kerzen vorzusehen. 

Auch unabhängig von touristischen Orten 
stellt sich also die Frage, ob das Bereithalten 
dieser Räume, das heißt vor allem ihre Zu-
gänglichkeit, nicht einen wesentlichen 
Faktor einer missionarischen Kirche dar-
stellt. Die Deutsche Bischofskonferenz hat 
vor einigen Jahren selbst mit einer Arbeits-
hilfe „Offene Kirchen“ darauf aufmerksam 
gemacht. 

In den vergangenen Jahrzehnten ist der 
Brauch, Kirchenräume für etwas anderes als 
für das Feiern von Gemeindemessen zu 
verwenden, weitgehend abhandengekom-
men. Andachten, und sei es nur das schlich-
te Rosenkranzgebet, die visitatio des Aller-
heiligsten oder das Verweilen vor einem 
Marienbild gehörten früher zur selbstver-
ständlichen Praxis in Stadt und Land.  
Will man etwas dafür tun, um die zuneh-
mende Erosion der Sakralbaulandschaft zu 

verhindern oder wenigstens zu verlangsa-
men, müssen die Christen ihre Räume „be-
setzen“, indem sie sie auch außerhalb der 
Sonntagsmesse regelmäßig nutzen. Merk-
würdigerweise ist das Wissen um die Bedeu-
tung sakraler Räume bei vielen Nichtchris-
ten stärker ausgeprägt als bei manchem 
Kirchensteuerzahler.

Die Frage, wo heute möglicherweise neu 
anzusetzen sei, um ein neues Verständnis 
für Sakralräume zu gewinnen, ist vielleicht 
schwieriger zu beantworten als noch zu 
Beginn des vorigen Jahrhunderts. Seinerzeit 
kamen bestimmte Strömungen zusammen: 
Der Überdruss an einer sich immer ober-
flächlicher und dekorativer gebärdenden 
Neugotik (einschließlich der Stile der Zwi-
schenzeit) und die Befreiung durch die 
Maximen der Moderne, etwa vom Bauhaus 
formuliert. Dem entsprach kirchlich eine Ab-
kehr von einem Individualismus, wie er 
letztlich durch die Philosophie des deut-
schen Idealismus formuliert wurde und auf 
unterschiedliche Weise Auswirkungen auf 
Protestantismus und Katholizismus gefun-
den hatte. Romano Guardini setzte dem 
sein berühmtes „Die Kirche erwacht in den 
Seelen“ entgegen. 

Neue Formen des Miteinanders, etwa auf 
Burg Rothenfels oder in Pfarreien wie 
Klosterneuburg, suchten und fanden ent-
sprechende architektonische und künstle-
rische Ausdrucksgestalten. Daraus erklärt 
sich die hohe Qualität vieler Kirchenräume 
vor allem der frühen Moderne, aber auch 
noch im Anschluss an den Zweiten Welt-
krieg. Erst im Laufe der 60er Jahre ging 
dieser Impetus mehr und mehr verloren. 
Dennoch wurden und werden bis heute 
Kirchen, Oratorien, Räume der Stille von 
höchster Qualität gebaut, die teilweise 
auch auf große Akzeptanz stoßen. Aller-
dings handelt es sich, wie etwa bei der 
Bruder-Klaus-Kapelle von Peter Zumthor in 
Mechernich-Wachendorf, in der Regel um 
ungewöhnliche Räume, die in keine der 
klassischen Kategorien von Sakralräumen 
passen. Das heutige Problem ist also die 
zunehmende Diversifikation und die 
Tendenz, sich individuelle Räume zu schaf-
fen, was der verbreiteten Ideologie der 
Machbarkeit entspricht. Architektur hat 
demgegenüber etwas Statisches, Vorgege-
benes und Vereinheitlichendes. Zwar gibt 
es in der Architektur der Gegenwart Be-
strebungen und Versuche, diesen Wider-
spruch zu überwinden – das exzessive 

„Stylish“ im Wandel – links neuromanische Kirche Rüthen-Langenstraße · rechts St. Antonius/Vitus in Arnsberg-Herdringen 
 (s. Alte und neue Kunst 2012)

Kunst-Installation im Kreuzgang-Flügel von St. Jodokus, Bielefeld Tourismus-Magnet dank Welt-Kulturerbe-Status: Westwerk in Corvey

2928 O r t e  d e r  B e g e g n u n g O r t e  d e r  B e g e g n u n g



Bauen mit Glas ist ein Hinweis darauf. 
Auf der anderen Seite erweisen sich aber 
gerade solche Bauten als attraktiv, die einen 
Gegenakzent zu dieser allgemeinen Ten-
denz setzen. Die erwähnte Feldkapelle von 
Peter Zumthor oder die aus Lehm erbaute 
Friedenskirche in Berlin sind als Gegenpole 
zur Technologiehörigkeit unserer Zeit at-
traktiv. Sie verweisen auf etwas anderes, das 
jenseits aller Komplexität unserer Lebens-
welt die Wirklichkeit einer Einheit und Ur-
sprünglichkeit vermittelt, die sich niemals 
erzeugen lässt. Dass die Ästhetik des Weg-
lassens, schließlich die Ästhetik der Leere, 
heute durchaus „verstanden“ werden kann, 
belegen selbst bestimmte Industriepro-
dukte (wie etwa die der Firma Apple). Ro-
mano Guardini brachte nach seinem ersten 
Besuch der von seinem Freund Rudolf 
Schwarz 1930 erbauten Fronleichnamskirche 
in Aachen seinen ersten Raumeindruck wie 
folgt zu Papier: „Das ist nicht Leere, das ist 
Stille. Und in der Stille wohnt Gott.“

Die Chance der Kirchenräume für unsere 
heutige Zeit liegt also darin, dass in ihnen 
eine Gegenwelt erfahrbar wird, die mög
licherweise mehr Menschen suchen, als 
anhand von Umfrageergebnissen oder 
Steuerlisten zu vermuten ist. Die Frage ist 
nur, ob und wie es ihnen vermittelt wird. 

Erfreulicherweise gibt es auf diesem Gebiet 
seit geraumer Zeit größere Anstrengungen 
auf katholischer wie auf evangelischer Seite 
sowie ökumenischer Art, etwa die Kirchen-
raumpädagogik. Das Deutsche Liturgische 
Institut und verschiedene Partner bauen 
zurzeit ein interaktives Projekt „Straße der 
Moderne“ auf, mit dem die bedeutenden 
Kirchenräume des 20. Jahrhunderts er-
schlossen werden sollen. Im Rahmen des 
Eucharistischen Nationalkongresses 2013 in 
Köln wurde ebenfalls ein interaktives Pro-
jekt angestoßen, um die Kirchenräume in 
der „Provinz“ für Jung und Alt zu erschlie-
ßen. Entscheidend bei all diesen Unterneh-
mungen ist freilich, dass die Kirchenräume 
nicht als bloß museale Objekte einer ver-
gangenen Religion erscheinen. Es stellt sich 
also die Frage, wie die Verantwortlichen 
selbst ihre Räume wahrnehmen, welchen 
Umgang sie mit ihnen haben und wie sie 
sie weiterentwickeln. Es kann z. B. kontra-
produktiv sein, wenn man in einem Kirchen-
raum eine spektakuläre Ausstellung einrich-
tet, dabei aber versäumt, den Raum vorher 
zu klären, und sei es nur, die als Rumpel-
kammer dienenden Ecken und Winkel auf-
zuspüren und zu räumen (so in einer katho-
lischen Pfarrkirche mit einer spektakulären 
Ausstellung während der documenta 2012 
in Kassel). Dieses Phänomen zeigt, dass man 
zwar ein Gespür für Events entwickelt hat, 
das sich etwa in der Zunahme von Ausstel-
lungen, Nächte der offenen Kirchen usw. 
äußert, dass dem aber nicht eine wirkliche 
neue Wertschätzung des Raumes in seinem 
täglichen Gebrauch entspricht. Nur wenn 
beides zusammenkommt, kann der Kirchen-
raum tatsächlich zu einem Ort der Begeg-
nung werden.

Möglicherweise steht hinter der mitunter 
groben Vernachlässigung von Kirchenräu-
men immer noch die Mentalität der „68er 
Jahre“, infolgedessen alle Kirchenräume für 
Liturgie geeignet schienen, außer Kirchen-
räume. Es war die Zeit der Mehrzweck

kirchen, die allenfalls eine abschließbare 
sakrale Ecke aufwiesen, ansonsten sich von 
Pfarrsälen in keiner Weise unterschieden. 
Sakralität war in jener Zeit ausschließlich 
negativ besetzt. Erst im Zuge der 80er Jah-
re, mit dem Neubau einiger spektakulärer 
Kathedralen, begann man Sakralität als 
positive Kategorie wiederzugewinnen. Fata-
lerweise fiel die Phase der Entsakralisierung 
mit der Durchführung und Rezeption der 
Liturgiereform zusammen. Das, was das 
Zweite Vatikanische Konzil als „Glanz edler 
Einfachheit“ intendierte, geriet vielerorts zur 
bloßen Stillosigkeit. Jeder Aufwand, der 
über das rein Notwendige (oder was man 
dafür hielt) hinausging, war verpönt. Diese 
zumindest in einigen Teilen Mitteleuropas 
verbreitete Mentalität musste notgedrun-
gen zu jener Gegenbewegung führen, die 
sich in einer Übersakralisierung und in einer 
vollständigen Abkehr von den Reformen 
des Zweiten Vatikanischen Konzils äußert. 
Fährt man demgegenüber auf der Linie des 
Zweiten Vatikanischen Konzils fort, die 
durch die Liturgische Bewegung und die 
damit verbundene Erneuerung des Kirchen-
baus vorbereitet wurde, so ergeben sich 
meines Erachtens auch wichtige Impulse für 
die Zukunft. 

Freilich sind auch nach 50 Jahren viele 
Fragen nach wie vor ungeklärt. Dies hängt 
nicht zuletzt damit zusammen, dass die 
Beschlüsse des Zweiten Vatikanischen 
Konzils mitunter mehrdeutig sind, dass 
zudem die Reformphase selbst nicht ohne 
Einseitigkeiten und Defizite vonstattenge-
hen konnte. So erscheint die Neuordnung 
vieler liturgischer Räume nach dem Zweiten 
Vatikanischen Konzil trotz mancher wieder-
holter Korrekturen nach wie vor nicht ge-
lungen. Faktisch handelt es sich um eine 
reziproke Beziehung: 

Einerseits formt die Liturgie den Raum, 
andererseits wird die Liturgie durch den 
Raum geformt und muss dies auch. Dies 

erklärt die besondere Aufmerksamkeit, die 
man durch die Jahrhunderte hindurch dem 
liturgischen Raum und seiner Einrichtung 
gewidmet hat. Ein noch so guter Raum 
nützt aber wenig, wenn die darin stattfin-
denden Feiern ihm nicht entsprechen, 
wenn also die Agierenden keine Sensibilität 
für den Raum aufweisen, der ihr Verhalten 
entsprechend prägen könnte. Dies gilt für 
Hauptamtliche wie Ehrenamtliche und für 
alle Teilnehmenden am Gottesdienst in 
gleicher Weise. Damit ist das von Romano 
Guardini vor fast einem Jahrhundert formu-
lierte Programm der liturgischen Bildung 
nach wie vor aktuell. Es geht weniger um 
die Vermittlung von Inhalten als um die 
Befähigung zum „liturgischen Akt“. Hier 
stand Guardini freilich selbst am Ende sei-
nes Lebens vor einem Rätsel, als er 1964 in 
einem berühmten Brief an den damaligen 
Direktor des Liturgischen Instituts, Prälat 
Johannes Wagner, die Frage stellte, wie 
denn die heiligen Geheimnisse gefeiert 
werden müssen, damit der heutige Mensch 
mit seiner Wahrheit in ihnen stehen könne. 
Diese vor einem halben Jahrhundert ge-
stellte Frage ist sicherlich heute nicht mit 
einem Satz und für alle gleichermaßen zu 
beantworten. Dennoch gibt es zahlreiche 
positive Erfahrungen mit Räumen, die Ge-
meinden buchstäblich auf den Weg ge-
bracht haben und auch dadurch wiederum 
Veränderungen erfuhren. Wenn man solche 
Räume, die aus gelebter Spiritualität und 
Liturgie entstanden sind, anderen öffnet 
und erschließt, dann werden sie vielleicht 
Befremdung oder zumindest Alterität erfah-
ren. Bei entsprechender Begleitung sollte 
dies aber nicht als Ausgrenzung erfahren 
werden, sondern im Sinne eines Lebens-
zeugnisses und einer Kultur, die eine 
Bereicherung für die gesamte Gesellschaft 
darstellt und andere einlädt, ohne sie zu 
vereinnahmen.

Mehr als „barrierefrei“ umgesetzte Verbindung zweier Ebenen: Stahlrampe in 
umgebauter Kirche mit Erlebnis- und Aufenthaltsqualität. (siehe Beitrag S. 54)

3130 O r t e  d e r  B e g e g n u n g O r t e  d e r  B e g e g n u n g



Zum ersten Begriff BAUKUNST 
Wenn wir von Baukunst sprechen, ist das 
nicht einfachhin ein anderes Wort für 
Architektur.

„Bauen heißt eigentlich wohnen“, so formu-
lierte der Heidelberger Philosoph Martin 
Heidegger 1951 anlässlich des sog. 2. Darm-
städter Gespräches den zentralen Satz sei-
nes Vortrages. Heidegger führt dabei weiter 
aus, dass im Wortstamm „Bauen, buan, bhu, 
beo ... unser Wort ‚bin‘ in den Wendungen: 
ich bin, du bist“, enthalten ist. Bauen –  
Wohnen – Sein (oder Dasein) gehen also – 
nach Heidegger – auf ein und dasselbe 
Wort zurück. 

Was ist dann also ein Baumeister? 
Einer der bekanntesten deutschen Archi-
tekten des letzten Jahrhunderts, der auch 
zahlreiche Kirchen erbaute, ist Rudolf 
Schwarz. Er „nannte sich ,Baumeister‘, weil in 
diesem Wort mehr enthalten ist, als in der 
eher technisch schlichten Berufsbezeich-
nung Architekt. „Seine Aufgabe ist ihm 
Beruf. Er fühlt sich berufen, die gedachten 
Dinge umzusetzen, ins Werk zu bringen.“
Das baumeisterliche Wirken ist nach seinem 
Verständnis viel mehr, als nur eine ausfüh-
rende Tätigkeit. Die Lehre für den Kirchen-
bau, die Rudolf Schwarz bereits 1938 mit 
seinem Buch „Vom Bau der Kirche“ vorlegt, 
hebt dies hervor. Er formuliert es sehr tref-
fend: „Unsere Weisungen sind erstens keine 
Musterentwürfe, zweitens keine Baupro-
gramme, drittens keine Bestandteile eines 
baulichen Kanons und viertens keine For-
meln.“ Und konsequent weiter gedacht, 
heißt das dann für sein Werk: „Kirchenbau 
ist keine kosmische Mythologie, sondern 

„Baukunst aus Raum und Licht“
Walter Zahner

Darstellung christlichen Lebens,  
neue Leibwerdung des Geistlichen und also 
Nachfolge des Herrn mit den baulichen 
Mitteln und in der Sprache der Baukunst.“
Kirchenbau ist somit Teil der höchsten Form 
von baukünstlerischem Schaffen.

Baukunst aus Raum und Licht,  
der zweite Begriff „RAUM“

In seinem bekannten Buch „Mensch und 
Raum“ hält der Philosoph und Pädagoge 
Otto Friedrich Bollnow ein Plädoyer für den 
glücklichen Raum. Er lehrt uns, dass der 
Mensch sein Wesen dann am ehesten ver-
wirklicht, wenn er zum wahren Wohnen 
kommt. Das erinnert ein wenig an Heideg-
ger. Der Mensch soll und muss sich nieder-
lassen, Wurzeln schlagen, um sich zugleich 
für seine Mitmenschen zu öffnen. 

Ein anderer philosophischer Ansatz stammt 
von Franz Xaver Baier, der Raum von seiner 
Erscheinung her, also phänomenologisch 
denkt. Für ihn geht es um den gelebten und 
belebten Raum. Raum ist somit etwas Aus-
gegrenztes, aber ebenso Umgrenztes, et-
was, das Beziehungen aufzubauen befähigt, 
etwas, das – wenn ich es anthropologisch 
weiter	denke – das Bezogen-Sein, die Rück-
bindung deutlich macht. 

Und hier scheint nun nicht nur das Wort 
„Religion“ auf, das in seiner Wortbedeutung 
von „religare = zurückbinden“ abstammt, 
sondern es wird deutlich, dass alles Reli
giöse immantent raumbezogen ist.

Baukunst aus Raum und Licht,  
der dritte Begriff „LICHT“

„Licht macht sichtbar. Licht ermöglicht 
Leben. Licht ist seinem Wesen nach  
transzendent.“ 

	� Licht macht sichtbar
Licht hat etwas Urgewaltiges an sich. Bereits 
im 3. Vers des ersten Buchs des Ersten Testa-
ments heißt es: „Gott sprach: Es werde 
Licht!“ Das heißt aber doch, die allererste 
göttliche Rede, dieser kleine unscheinbare 
Satz, widmet sich dem Licht, das dem Tohu-
wabohu der Schöpfung eine erste Kontur 
gibt. Ohne das Licht wäre das Werk der 
Schöpfung nicht möglich; ohne Licht gäbe 
es keine Pflanzen und auch keine Lebewe-
sen, ohne Licht würde es den Menschen 
nicht geben können und auch keinen 
Schatten.

	� Licht ermöglicht Leben
Das können wir wissenschaftlich oder auch 
theologisch fassen. Ich weise nur auf zahl-
reiche mittelalterliche Autoren hin; nenne 
als einen von Vielen, Abt Suger von  
St. Denis. 

Oder denken Sie an die Nacht der Nächte; 
in der Österlichen Nacht singt die ver-
sammelte Gemeinde beim Hereintragen der 
Osterkerze mehrfach: „Christus das Licht!“ 
Und noch auffälliger, im Glaubensbekennt-
nis, beten wir: „Licht vom Licht“ – Christus 
ist wahrhaft Gottes Sohn.

Licht ist seinem Wesen nach transzendent
Es „gibt … keine Zufälligkeiten des Lichtes 
– kein Licht, das von undefinierter Quelle 
her kommt, kein Reizmittel für eine vorüber-
gehende Gefühlswelt, keine Bühnenbe-
leuchtung. Die Quelle des Lichtes ist klar de-
finiert Teil des Raumes, Teil der Gestalt, Teil 
der architektonischen Aussage,“ sagt Maria 
Schwarz. Licht modelliert Raum. Licht 
schafft, ja es erschafft geradezu Räume. 

All diese Gedanken waren die Leitschnur  
für die Ausstellung. Die Ausgangsidee war, 
einige ausgewählte zeitgenössische 
Kirchenbauten zu präsentieren und dabei 
aufzuzeigen, welche zentrale Rolle der 
Umgang mit dem Licht in ihnen spielt, wie 
durch die Lichtführung eigene Räume, 
besondere Raumeindrücke entstehen.

Auch wenn allgemein immer wieder festge-
halten wird, dass heutzutage keine Kirchen 
mehr gebaut werden, so zeigt die Ausstel-
lung im Blick auf Europa, dass diese Aus
sage nicht immer stimmt. Hier sei nur das 
Sonderbauprogramm der Italienischen 
Bischofskonferenz genannt, das seit mehr 
als zehn Jahren jährlich zumindest drei 
Kirchenbauwettbewerbe initiiert und be-
gleitet. Ein Ergebnis dieser Aktion ist die in 
der Ausstellung vertretene Kirche des Ehe-
paars Fuksas in Foligno (2009). Es werden 
aber auch in Österreich zahlreiche Neu-
bauten errichtet. Ein evangelisches Beispiel 
dafür ist die kleine Hainburger Martin-
Luther-Kirche (2011), die von einem der 
berühmtesten Söhne dieses Donaudorfes 
geplant und verwirklicht wurde – ich 
spreche von Wolfgang D. Prix, dem in Wien 
ansässigen Chef des weltweit tätigen Büros 
Coop Himmelb(l)au. 

Ein vielbesuchtes und ganz besonderes 
Bauwerk ist die mittlerweile zur Inkunabel 
gewordene Bruder-Klaus-Kapelle.  
Hier verschmelzen Baukunst, Raum und 
Licht. Das besondere an diese Kapelle ist, 
dass der Raum das Ergebnis vielschichtiger 
Vorgänge ist, die auch von dem Bauherrn, 
dem Landwirt aus der Eifel, eigenhändig 
ausgeführt wurden:
Unter der Leitung und intensiven Beglei-
tung des Architekten Peter Zumthor wurde 
eine zeltartige Struktur aus 112 Baumstäm-
men errichtet. In 24 Tagwerken erstellte 
dann die Baugemeinschaft aus Bauherr, 
seiner Familie und Freunden ebenso viele 
Schichten aus Stampfbeton. 

3332 „ B a u k u n s t  a u s  R a u m  u n d  L i c h t “32



Als die Kapelle die abschließende Höhe von 
12 Metern erreicht hatte, wurde ein Feuer 
entfacht, das im hermetisch abgeriegelten 
Innenraum über drei Wochen schwelte. 
Mottfeuer, wie beim Köhlern. Die später 
entfernten verkohlten Baumstämme bilden 
die Struktur des tiefschwarz verfärbten 
Betons des Innenraums, der durch die mit 
350 Glaszapfen verschlossenen Bundlöcher 
eine zusätzlich überraschende Brillanz er-
fährt. Dort, wo die 112 Stämme zusammen-
stießen, ergießt sich jetzt im Zenit der Him-
mel in den Raum. Hier ergeben sich Form, 
Farbe und Licht aus einem lebendigen 
Prozess, der Raum atmet. Dies macht auch 
seine Faszination aus. Der Besuch kann zu 
einem spirituellen Prozess werden.

Einen anderen Weg zeigt die neue St. Fran-
ziskus-Kirche in Regensburg-Burgweinting 
auf, die im Mai 2004 eingeweiht wurde. Hier 
war die Ausweisung neuer Baugebiete der 
Ausgangspunkt für die Errichtung einer 
neuen Kirche. Nach langer Planungszeit, der 
Wettbewerb war 1997, gelingt Königs Archi-
tekten, Köln, ein hochinteressanter Beitrag 
zum aktuellen Kirchenbau. Wer durch das 
durch ein hohes Glas gekennzeichnete 

vorpatinierte Kupfertor über den kleinen 
Vorraum in die Kirche eintritt, ist vom Ein-
druck des Innern überwältigt. Eine Ellipse 
mit zwei großen Einbuchtungen und vor 
allem die unregelmäßig nach vorn wie nach 
hinten geneigten, geschlämmten Backstein-
wände machen das fensterlose Kircheninne-
re zu einem wahren Erlebnis. Die Decke, 
eine durchscheinende Teflonmembran, ist 
neben der indirekten Beleuchtung über 
manchen der Einbuchtungen die haupt-
sächliche Lichtquelle. Der letztlich längs
gerichtete Raum versucht in seiner in drei 
großen Bankblöcken zusammengefassten 
Bestuhlung eine Verbindung der Idee des 
Weges und der Circumstans um den Altar.
Eine seltene Bauaufgabe stellen ökume-
nische Zentren dar. Ein vieldiskutiertes 
Beispiel der letzten Zeit ist das in Freiburg-
Rieselfeld vom Büro Kister, Scheithauer, 
Gross aus Köln errichtete Bauwerk, das auch 
2004 seiner Bestimmung übergeben wurde. 
Den schwierigen wie interessanten Auftrag, 
von dem die planende Architektin Susanne 
Gross geradezu „mitgerissen“ wurde, haben 
die Entwerfenden in ein vielfach gefaltetes 
und gezacktes Betonvolumen gegossen. Die 
Grundidee der Zusammenlegung der Räu-
me funktioniert – beide Kirchenräume wer-
den durch die Öffnung von Schiebeele-
menten über einen gemeinsamen Vorraum 
miteinander verbunden. 

Die Praxis der letzten Jahre zeigt, dass die 
angebotene Möglichkeit genutzt wird. Die 
gleichartige Ausstattung der beiden Kir-
chenräume – der katholische bietet Platz für 
bis zu 250, der evangelische für ca. 100 
Gläubige – ist eine gute Grundlage für diese 
gemeinsame Nutzung. Die Entwürfe für 
Altar, Ambo wie der Stühle stammen von 
der Architektin. Bei beiden Konfessionen 
reichte das Geld nicht mehr für die geplante 
Ausstattung mit einer Orgel oder auch für 
weitere Kunstwerke. 

Das hat letztlich durchaus etwas für sich. 
Die schrägen betonierten Außenwände, die 
zentrale Aufstellung von Altar und Ambo, 
der hauptsächliche Lichteinfall von oben, 
die hölzerne Decke, die eher industriemä-
ßige Beleuchtung ... das alles sind Elemente, 
die zwar teils gewöhnungsbedürftig, letzt-
lich aber in der Zusammenstellung überzeu-
gend sind. Es bleibt ein sehr guter 
Gesamteindruck.

Kirchenbau ist Baukunst aus Raum und Licht
Der Kirchenbau ist nach wie vor eine der 
reizvollsten Aufgaben für eine Architektin 
bzw. einen Architekten. Nicht nur junge 
Vertreter ihres Fachs antworteten vor weni-
gen Jahren auf die Frage, welches Bauwerk 
für sie in ihrer beruflichen Zukunft die größ-
te Herausforderung darstellen würde, eine 
Kirche oder eine Kapelle. Ähnliches kann 
man auch von arrivierten Baumeistern 
lesen.

Wie zur Bekräftigung dieser Aussage haben 
sich letztes Jahr 41 Architekturstudenten der 
TU München für das Diplomthema „Stadt
kloster“ angemeldet. Ich habe noch erlebt, 
als der Lehrstuhl Sakralbau als nicht mehr 
zeitgemäß an derselben TU gestrichen 
wurde.

Diverse aktuelle Themenhefte italienischer 
(Casabella, Sonderheft vom Mai 2013, mit 
den Ergebnissen der angesprochenen Kir-
chenbauwettbewerbe), portugiesischer 
(arqa, Heft 108, August 2013) und zuletzt 
spanischer Provenienz (Arquitectura Viva 
164, Juni 2014, mit dem Titel „German Spirit. 
Sacred Spaces in the Heart of a Troubled 
Europe“) zeigen, dass das Thema nach wie 
vor aktuell und von großem Interesse ist.
Und auch für die meisten Künstlerinnen 
und Künstler ist der Kirchenraum nach wie 
vor eine große Herausforderung, dem sie 
sich mit höchster Konzentration und großem 
Einfallsreichtum stellen bzw. stellen wollen.

Kirchbauten sind letztlich ausgrenzende, 
aus dem Einerlei der auch ästhetisch immer 
stärker verwahrlosenden Gestaltung un-
serer Lebenswelt herausragende Räume. Sie 
sind „Wartesäle vor seiner Schwelle“, wie 
Rudolf Schwarz sie nennt. Wenn wir die 
Kirchenbauten mit ihren räumlichen Quali-
täten und ihrem spezifischen Einsatz des 
Lichtes als sprechende Beispiele einer zeit-
gemäßen und zeitgenössischen Architektur 
und damit als Raumkunst verstehen, dann 
sind sie – mit Michel Foucault gesprochen 
– Anders-Orte im ureigentlichen Sinn, dann 
sind sie und können immer wieder von 
Neuem werden: Orte der Begegnung von 
Gott und Mensch.

Private Bruder-Klaus-Kapelle in Mechernich-Wachendorf (Foto: Wikipedia)

3534 „ B a u k u n s t  a u s  R a u m  u n d  L i c h t “ „ B a u k u n s t  a u s  R a u m  u n d  L i c h t “



Mit der Fragestellung „Offen für alle? Die 
Kirche als öffentlicher Raum“ fand am 24. 
November 2014 die fünfte Tagung der Reihe 
„Kirche weitergebaut“ in der Katholischen 
Akademie Schwerte statt. 

Seit 2010 widmet sich die Reihe, die in 
Zusammenarbeit mit dem Bauamt des 
Erzbischöflichen Generalvikariats Paderborn 
organisiert wird, Themen, die den moder-
nen und zeitgenössischen Kirchenbau be-
treffen. Die hier formulierten und diskutier-
ten Schwerpunkte sind bewusst sehr weit-
reichend abgesteckt und beziehen 
benachbarte Aspekte und Fachdisziplinen 
mit ein. So werden beispielsweise die Sa-
kralbautradition anderer Religionen, Trends 
in der Profanarchitektur oder architektur
soziologische sowie raumwissenschaftliche 
Diskurse mit einbezogen. Ziel der Tagungen 
ist, jeweils aktuelle architektonische Pro-
jekte und Standpunkte vorzustellen und 
diese mit kunst- und gesellschaftshisto-
rischen Ansätzen zu konfrontieren und zu 
hinterfragen. Hierzu werden entsprechend 
international bekannte Architekten und 
Wissenschaftler eingeladen, die ihre Ent-
würfe und Positionen zur Diskussion stellen. 
Als Zielgruppen im Publikum sind Archi-
tekten, Denkmalpfleger, Kunsthistoriker, im 
pastoralen Dienst Tätige und interessierte 
Laien gleichermaßen angesprochen. 

Die Jahr für Jahr ansteigenden Besucher-
zahlen belegen, dass trotz Kirchensterbens 
und Umnutzungsdebatten die Bauaufgabe 
„Kirche“ nach wie vor an Relevanz und 
Aktualität nichts eingebüßt hat. Die Katho-
lische Akademie Schwerte und das Bauamt 
des Erzbistums Paderborn haben somit 

innerhalb von fünf Jahren eine fachwissen-
schaftlich anerkannte Plattform für die 
bedrohte Gattung „Kirchenbau“ geschaffen, 
um weiterhin darauf aufmerksam zu ma-
chen, dass auch in Zeiten verstärkter Säku-
larisierung die gestalterische und inhaltliche 
Auseinandersetzung mit Fragen des Sakral-
baus nicht vernachlässigt werden darf.  
Für Architekten und bildende Künstler ist 
der Sakralraum nach wie vor eine besondere 
und attraktive Herausforderung für den 
Entwurf; dies belegen sakrale Projekte inter-
nationaler Stars wie beispielsweise von 
Peter Zumthor (Diözesanmuseum Kolumba 
in Köln, Bruder-Klaus-Kapelle in Mecher-
nich/Eifel) oder von Gerhard Richter  
(Südquerhausfenster im Kölner Dom).
Und auch beim Rezipienten, der in einer 
säkularisierten und durch kurzlebige Massen- 
events geprägten Gesellschaft beheimatet 
ist, lässt sich nach wie vor ein Bedürfnis 
nach der besonderen Atmosphäre, die ein 
Sakralraum bieten kann, konstatieren.  

^Kirchengebäude werden also nach wie vor 
von Besuchern frequentiert – wenn dies 
auch nicht mehr so häufig im Zuge eines 
Gottesdienstbesuches erfolgt. Demzufolge 
lautete bei der letzten Tagung „Kirche 
weitergebaut V“ am 24.11.2014 die zentrale 
Frage, wie offen Kirchen heutzutage noch 
sind und ob sie als eine Art „öffentlicher 
Raum“ für die Zukunft gedacht werden 
können. Zwei Jubiläen waren weiterhin 
Auslöser für diese Themenwahl: Das Zweite 
Vatikanische Konzil feierte seinen 50. 
Geburtstag ebenso wie das Bauamt des 
Erzbistums Paderborn, das 1964 gegründet 
wurde.

Kirche weitergebaut V: „Offen für alle? 
Die Kirche als öffentlicher Raum“
Tagungsbericht, Katholische Akademie Schwerte

Stefanie Lieb

Begleitet und eröffnet wurde die Tagung 
durch die Ausstellung „Baukunst aus Raum 
und Licht. Sakrale Räume in der Architektur 
der Moderne“ des Kurators Dr. Walter 
Zahner, der die einführenden Worte sprach.
 „Öffnung der Kirche“, das war damals bei 
der liturgischen Reform des Zweiten Vatica-
nums ein großes Anliegen. Mit der stär-
keren Einbeziehung der Gemeinde in das 
liturgische Geschehen waren neue Bau- und 
Raumvorstellungen verbunden, die in den 
1960er-Jahren zu vielfältig gestalteten Kir-
chenräumen führten. Dieses Erbe der „ge-
öffneten Kirche“ der Konzilszeit ist für die 
heutige Zeit nach wie vor eine Herausforde-
rung: Zwar haben sich die Bedingungen für 
den zeitgenössischen Umgang mit und die 
„Nutzung“ von Kirchen stark geändert, der 
Anspruch ist jedoch gleich geblieben: Kir-
che sollte auch heute als ein offener Raum 
gedacht und gebaut werden, der jedem 
eine Annäherung und Zuflucht ermöglicht.

Die „Jubiläums-Tagung“ war deshalb zwei-
teilig angelegt: Es kamen zunächst zwei 
prominente Zeitzeugen des Kirchenbaus 
der Konzilszeit zu Wort: Frau Prof. Maria 
Schwarz, Architektin aus Köln und Witwe 
des großen Kirchenbauers Rudolf Schwarz, 
und Erzdiözesanbaumeister a.D. Josef Rüen-
auver, der 1964 das Bauamt in Paderborn 
mitbegründet hat, dort bis 1985 wirkte und 
dann bis 2001 als Erzdiözesankonservator in 
Köln aktiv war. Interessant war bei diesem 
Interview, das Diözesanbaumeisterin  
Emanuela Freiin von Branca führte, dass 
Maria Schwarz sowie auch Josef Rüenauver 
der Meinung waren, dass liturgische und 
architektonische Bestrebungen einer Kir-
chenöffnung bereits seit der Liturgischen 
Bewegung in den 1920er-Jahren vorlagen 
und das Zweite Vaticanum lediglich die 
„Korkenöffnung“ war, um den bereits beste-
henden Kirchbaureformen den Weg zu 
ebnen. 

Podiumsdiskussion mit Josef Rüenauver, Emanuela von Branca und Maria Schwarz

3736 K i r c h e  w e i t e r g e b a u t  V :  „ O f f e n  f ü r  a l l e ? 36



Maria Schwarz erläuterte, dass ihr Mann 
Rudolf Schwarz mit den Raumplänen für 
den Kirchenbau, z.B. dem „offenen Ring“, 
dem „Kelch“ oder dem „Weg“, in seinem 
Buch „Vom Bau der Kirche“ bereits 1938 
Konzepte für ein neues liturgisches Ver-
ständnis des Kirchenraumes vorgelegt habe. 
Ebenso sei die Fronleichnamskirche in 
Aachen von 1930 mit ihrem Raumschema 
bereits eine Vorwegnahme der Reform des 
Zweiten Vaticanums gewesen. 

Josef Rüenauver ergänzte entsprechend, 
dass auf der anderen Seite durch die Re-
form des Vaticanums an vielen Orten des 
Bistums eine Überforderung stattfand: Viele 
der historischen Kirchengebäude wurden 
entgegen ihrer ursprünglichen Raumkon-
zeption sinnlos umgerüstet oder es entstan-
den neue, rein funktionale Kirchenräume, 
mit denen sich die jeweilige Gemeinde 
nicht identifizieren konnte. Die liturgische 
Reform im Kirchenbau des Zweiten Vatica-
nums war zwar überfällig und für die dama-
lige Zeit dringend notwendig, in der Umset-
zung wurde sie jedoch teilweise falsch ver-
standen und führte nicht zur erwünschten 
symbolischen Öffnung des Kirchenraums 
für den Besucher. Für die heute unter ganz 
anderen Bedingungen vorliegende Situati-
on der geschlossenen bzw. offenen Kirche 
hatten beide Zeitzeugen passende Zitate 
formuliert:

Maria Schwarz: „Es geht um die Kirche als 
Bild der Mitte im Dorf, in der Stadt, im Le-
ben; es geht um das Gebet mitten im Alltag, 
die Stille mitten in der Unruhe, den Ort der 
Antwort auf alle Fragen für die Menschen 
des Glaubens, für alle Suchenden, um das 
Bild der inneren Heimat, das Haus Gottes. 
Und dieser Ort muss offen sein, offen für 
jeden, Zuflucht!“

Josef Rüenauver: „Als dauerhaftes Zeichen 
der Hinwendung Gottes zu den Menschen 
ist sie zuallererst einladende Kirche, einla-
dende Gemeinschaft der Glaubenden, ein
ladende Institution, natürlich auch einla-
dender Raum. Wenn aber eine Kirche tags
über verschlossen ist, und mögen die 
Gründe dafür noch so einleuchtend erschei-
nen, verliert sie einen ganz wesentlichen 
Teil ihrer eigentlichen Bestimmung, nämlich 
missionarische Kirche zu sein. (…) 
Tagsüber verschlossene Kirchen sind ein 
Skandal! Aus meiner Sicht bedeutet ein 
abgewiesener Beter einen größeren 
Schaden als ein geklauter Putto.“

Zur Restaurierung des Kirchenraums  
St. Cyriakus in Schmallenberg-Berghausen
Dirk Strohmann und Leonhard Lamprecht

Schmallenberg-Berghausen,  
kath. Kirche St. Cyriakus

Grundriss nach der tachymetrischen  
Neuvermessung 2011 durch  

das Büro Fitzek/Pancini, Köln. 
 Umzeichnung von Ingrid Frohnert, LWL-DLBW.

Hintergrund: Wandmalerei, Taufe Christi,  
vor der Restaurierung. 2011.

 Alle Fotos im Beitrag: LWL-DLBW/Dülberg. 

Restaurierung des Kirchenraums  
St. Cyriakus in Schmallenberg-Berghausen

3938 K i r c h e  w e i t e r g e b a u t  V :  „ O f f e n  f ü r  a l l e ? 39



Die von außen eher schlichte spätroma-
nische Dorfkirche in Berghausen birgt in 
ihrem Inneren einen kostbaren Schatz. Dort 
ist nicht nur die architekturbegleitende 
bauzeitliche Dekorationsmalerei des Kir-
chenraumes (Architekturfassung oder 
Raumfassung genannt) erhalten, sondern 
auch ein figürlicher Wandmalereizyklus von 
etwa 1210 in der Hauptchorapsis. In kaum 
einer anderen Kirche Westfalens ist beides 
zusammen in dieser Vollständigkeit zu se-
hen. Wer sich also einen möglichst authen-
tischen Eindruck vom Aussehen eines spät-
romanischen Kircheninnenraums verschaf-
fen möchte, sollte unbedingt Berghausen 
besuchen, denn auch die Architektur selbst 
ist weitgehend unverändert überkommen.

Der Besuch lohnt sich umso mehr, als Kir-
cheninnenraum und Wandmalereien gerade 
erst einer dringend notwendigen Konser-
vierung und Restaurierung unterzogen 
wurden. Dabei konnte die zuletzt doch sehr 
starke Oberflächenverschmutzung reduziert 
werden, so dass die mittelalterlichen Male-
reien jetzt wieder klarer und farbiger in 
Erscheinung treten und der ganze Raum 
seine Ausstrahlung zurückgewonnen hat. 
Dazu trägt auch die neue LED-Beleuchtung 
bei. Der Verbesserung des Raumeindrucks 
dient außerdem die Verkleinerung des 
zuvor überdimensionierten Orgelprospekts. 
Die von Sensoren gesteuerte, ebenfalls neu 
eingebaute Raumbelüftung soll im Zusam-
menwirken mit der Heizung das Klima in 

Langhausjoch mit romanischer Architekturfassung nach der Restaurierung, vor Wiedereinbau des verkleinerten Orgelprospekts 2015

der Kirche verbessern und Temperatur und 
relative Luftfeuchte in einem für die Wand-
malereien unschädlichen Bereich halten. 
Weiterhin wurde im Westen der Kirche ein 
bereits früher einmal bestehender Eingang 
wieder geöffnet und der Turmraum mit 
einem Gitter vom Kirchenschiff abgetrennt, 

um einen begrenzten Zugang zur Kirche 
schaffen zu können. Der Taufstein musste 
deshalb aus dem Turm weichen und fand 
einen würdigen Platz unmittelbar vor den 
Chorstufen. Ostern 2015 nahm die Gemein-
de ihre Kirche nach längerer Bauzeit wieder 
in Benutzung. Damit kam ein Vorhaben zu 

Chorapsis mit Wandmalerei, in der Kalotte Maiestas Domini mit Heiligen, nach der Restaurierung. 2014

Dirk  
Strohmann

4140 R e s t a u r i e r u n g  d e s  K i r c h e n r a u m s   S t.  C y r i a k u s  i n  S c h m a l l e n b e r g - B e r g h a u s e n R e s t a u r i e r u n g  d e s  K i r c h e n r a u m s   S t.  C y r i a k u s  i n  S c h m a l l e n b e r g - B e r g h a u s e n



einem glücklichen Abschluss, dessen Finan-
zierung lange Zeit ungewiss schien, da die 
sehr kleine Kirchengemeinde nur einen 
begrenzten Eigenanteil an den Kosten auf-
bringen konnte. Den entscheidenden 
Durchbruch brachte schließlich die Förder-
zusage aus dem Denkmalschutz-Sonderpro-
gramm III des Bundes. Zusammen mit dem 
Erzbistum Paderborn als größtem Geldge-
ber konnte der Löwenanteil der Kosten 
abgedeckt werden. Die hohe Bundesförde-
rung honoriert sicher auch den besonderen 
Wert der Kirche und ihrer Wandmalereien. 
Die vorbildliche Restaurierung der Wand
malereien kam zudem in die engere Wahl 
für den Rheinisch-Westfälischen Staatspreis 
für Denkmalpflege 2015 und wurde mit 
einer Anerkennung bedacht. Im Folgenden 
sollen nun die Wandmalereien kurz be-
schrieben werden. Ein weiterer Abschnitt 
des Textes wird sich ausführlich den jüngs-
ten Restaurierungsmaßnahmen widmen.

Die Wandmalereien – Zum Bestand
Bei der Kirche in Berghausen handelt es sich 
um eine gewölbte, kreuzförmige Pfeiler
basilika von nur einem Langhausjoch mit 
eingezogenem Westturm, Querhaus und 
Chorjoch mit halbrund geschlossener Apsis. 
Die Ostwände der Querhausarme sind als 
Seitenapsiden ausgebildet. Die bisherige 
Datierung des Bauwerks schwankt zwischen 
der 2. Hälfte des 12. Jahrhunderts und 1220. 
Die Stilmerkmale der figürlichen Wandmale-
reien in der Hauptapsis deuten aber auf die 
Fertigstellung der Kirche spätestens um 1210 
hin.

Das bauzeitliche dekorative Ausmalungssy-
stem im Kirchenraum wurde 1961 freigelegt 
und in Strichretusche ergänzt, die Vorlagen 
und Stirnseiten der Bögen sind grün gequa-
dert, die Kämpfer rot gefasst und unter den 
Fenstern und an den Untersichten der Gurt- 
und Scheidbögen finden sich umlaufende 
Ornamentbänder. Die Fenster sind von 
Säulen mit marmorierten Bögen einger-
ahmt und die Gewölbe mit Lebensbäumen, 

Wandmalerei, Fortuna mit dem Glücksrad, nach der Restaurierung. 2014. 

Kreuzmedaillons und rankengefüllten Grat-
bändern geschmückt. Zur Vervollständi-
gung der schlicht ausgebildeten Architek-
turformen im Inneren waren die mehrfar-
bigen gemalten Architekturen und 
Dekorationen auf den Wand- und Gewölbe-
flächen im sog. Westfälischen Ausmalungs-
typus sicher von Beginn an eingeplant.

Die figürlichen Wandmalereien konzentrie-
ren sich auf die Hauptapsis. In der Apsiska-
lotte ist die zentrale Darstellung der 
Maiestas Domini, des thronenden Christus, 
angeordnet, umgeben von den vier Evange-
listensymbolen und Heiligenfiguren. Zur 
Rechten Christi stehen Maria und Johannes 
der Evangelist. Zu seiner Linken befinden 
sich Petrus und der Kirchenpatron Cyriakus. 
Auf den darunterliegenden Wandfeldern 
der Apsis sind vier Szenen aus dem Alten 
Testament dargestellt: Opferung Isaaks, 
Moses vor dem brennenden Dornbusch,  
die Auszeichnung des Stammes Levi durch 
Moses und Samson mit den Toren von Gaza. 
In der Fensterlaibung sind ihnen im Sinne 
der mittelalterlichen Typologie Bildszenen 
aus dem Neuen Testament gegenüber ge-
stellt: Verkündigung an Maria, Lamm Gottes, 
Taufe Christi. 
Die untere nördliche Wandzone nimmt eine 
auf spätantiker Überlieferung fußende 
Glücksraddarstellung ein. Die Glücksgöttin 
Fortuna dreht hier zwischen zwei flankie-
renden Königen das Rad des Glücks. Im 
Bildfeld südlich des Fensters schließen zwei 
Szenen aus der Nikolauslegende an. Darge-
stellt ist dort die Rettung von Seeleuten aus 
der Not durch den Hl. Nikolaus, der in der 
zweiten Szene den Dank der Geretteten 
entgegennimmt. Die Gegenüberstellung 
der Szenen beinhaltet den moralischen 
Appell an die Gläubigen, nicht der blinden 
Fortuna, sondern der Fürsprache des Heili-
gen zu vertrauen. In der Sockelzone hat sich 
die Darstellung des Fabeltiers Greif erhalten. 

Der heute sichtbare Bestand wurde erst 
1936 durch Entfernung jüngerer Über-
tünchungen relativ sorgfältig freigelegt und 
zurückhaltend restauriert. Stellenweise 
erfolgte zwar ein Nachziehen der Konturen, 
besonders in den Gesichtern, aber meist 
ohne Abweichungen vom Original. Weitere 
Restaurierungen sind 1948, 1961 und 1982 
vorgenommen worden, jeweils unter Re-
spektierung des vorgefundenen ursprüng-
lichen Malereibestands. Retuschen und 
Ergänzungen (1961: Tratteggio-Retuschen) 
blieben auf die Fehlstellen im Putz oder in 
der Malschicht beschränkt. Das gesamte 
spätromanische Figurenprogramm ist zwar 
in der Malschicht reduziert, jedoch mit 
Ausnahme der Sockelzone und kleinerer 
Fehlstellen nahezu unverfälscht und voll-
ständig überliefert, so dass man von unge-
wöhnlich guter Erhaltung des Wandmalerei-
zyklus sprechen kann.

Die Bildszenen sind als Kalkseccomalerei auf 
einlagigem Putz ausgeführt, der als Grun-
dierung für die Malerei mit einer dünnen 
Kalktünche versehen wurde. Konstruktions-
linien und Vorzeichnungen erfolgten in 
gelbem Ocker auf die noch feuchte Tünche 
und wurden stellenweise mit rotem Ocker 
ausgezogen und präzisiert. Als Bindemittel 
der aufliegenden Malschichten wurden 
Proteine und geringe Spuren von Öl nach-
gewiesen. Für die blauen Töne verwendeten 
die Maler ausschließlich das kostbare Ultra-
marin. Daneben wurden folgende Pigmente 
nachgewiesen: Roter Ocker, Zinnober, Men-
nige, rotes und gelbes Eisenoxidpigment, 
Pflanzenschwarz, Beinschwarz, Malachit, 
Grüne Erde, gelber Ocker, Calciumcarbonat 
und Bleiweiß. Spuren von Vergoldungen 
sind an den Nimben und der Mandorla 
festzustellen. 

Charakteristisch für die figürliche Ausma-
lung der Hauptapsis ist der fließende, form-
zeichnende Stil von ausgeprägter Differen-
zierung der Farbigkeit und künstlerischen 

4342 R e s t a u r i e r u n g  d e s  K i r c h e n r a u m s   S t.  C y r i a k u s  i n  S c h m a l l e n b e r g - B e r g h a u s e n R e s t a u r i e r u n g  d e s  K i r c h e n r a u m s   S t.  C y r i a k u s  i n  S c h m a l l e n b e r g - B e r g h a u s e n



Ausarbeitung, inhaltlich ambitionierter 
Ausgestaltung und hoher Qualität. Es sind 
mindestens zwei Maler nebeneinander tätig 
gewesen. Der Berghausener Malereizyklus 
lässt noch nicht die geringsten Anzeichen 
des Zackenstils spüren und zeigt viele aus 
dem 12. Jahrhundert stammende Einflüsse 
und Bildmotive. Außerdem knüpft das dich-
te, inhaltlich komplexe Programm an die 
stark theologisch geprägten Ausmalungssy-
steme des dritten Viertels des 12. Jahrhun-
derts im Rheinland an. Aufgrund der kör-
perlichen Präsenz und Monumentalität der 
Figuren ist aber eine Einordnung in das 
frühe 13. Jahrhundert zu vertreten. Jedoch 
wird man sich nicht allzu weit von der Jahr-
hundertwende entfernen dürfen, ergab 
doch auch die Analyse der erhaltenen In-
schriften durch Helga Giersiepen, dass die 
fast rein kapitalen Buchstabenformen und 
der sehr statische Stil der Schriftgestaltung 
von Vorbildern des 12. Jahrhunderts geprägt 

sind. Aus den genannten Indizien leitet sich 
die Datierung des Bildzyklus um 1210 ab. 

Die Ergebnisse der kunsthistorischen und 
restaurierungswissenschaftlichen Bearbei-
tung des Berghausener Bildzyklus durch 
Anna Skriver und Leonhard Lamprecht 
(unter Mitarbeit von Sigrid Engelmann), die 
hier nur angerissen sind, werden spätestens 
Anfang 2017 in einer wissenschaftlichen 
Buchpublikation ausführlich nachzulesen 
sein. Das Buch erscheint zum Abschluss des 
Forschungsprojekts „Bildwelten – Weltbilder. 
Romanische Wandmalerei in Westfalen“. Im 
Rahmen dieses von der LWL-Denkmalpfle-
ge, Landschafts- und Baukultur in Westfalen 
getragenen und von der LWL-Kulturstiftung 
geförderten Forschungsprojekts wurden 13 
figürliche romanische Wandmalereien in 
Westfalen intensiv erforscht. 

Wandmalerei, der hl. Nikolaus rettet Seeleute aus der Not, nach der Restaurierung

Konservierung und Restaurierung der 
Wandmalereien 2014

Die Maßnahmen wurden durch mehrere 
vorgeschaltete Untersuchungskampagnen 
sorgfältig vorbereitet. 2008 erfolgte eine 
erste Voruntersuchung der Malereien in der 
Hauptapsis durch den Amtsrestaurator der 
LWL-Denkmalpflege, Landschafts- und Bau-
kultur, hierbei wurde besonders die Techno-
logie der Malereien in Augenschein genom-
men und auch eine UV-Fluoreszenzuntersu-
chung durchgeführt. Ein Fachlabor 
untersuchte die befallenen Bereiche in der 
Apsis mikrobiologisch. Mit finanzieller Un-
terstützung der „Emil und Hanna Flatz-Stif-
tung“ (Treuhandstiftung der Deutschen 
Stiftung Denkmalschutz) kartierte man 2011 
im Rahmen des LWL-Forschungsprojektes 
„Bildwelten – Weltbilder. Romanische Wand-
malerei in Westfalen“ den Bestand auf 
Grundlage eines verformungsgerechten 
Aufmaßes und entzerrter Fotos. Hierdurch 
wurde der große Anteil von originaler Male-
rei in der Hauptapsis dokumentiert. Auf 
Grund der geplanten Restaurierung der 
Wandmalereien untersuchte und dokumen-
tierte man 2013 den Zustand der Ausmalung 
der Chorapsis sowie eines Gewölbeteils. Des 
weiteren fand eine Proberestaurierung von 
fünf ausgewählten Musterflächen statt, auf 
deren Grundlage ein Konservierungs- und 
Restaurierungskonzept für die gesamte 
Ausmalung erstellt wurde. 
Die Raumschale der Kirche war stark durch 
Spinnweben, Ruß- und Staubablagerungen 
verschmutzt. Auch waren die Malereien 
teilweise stark von Mikroorganismen (Pil-
zen), die deutlich als dunkle runde Flecken 
auftraten, befallen. Die grauen Läufer im 
oberen Bereich der Chorapsis stammten 
von einer früheren Restaurierungsmaß-
nahme. Partielle Malschichtverluste waren 
auf frühere Freilegungen zurückzuführen. 
Besonders die Gewölbe wiesen zahlreiche 
feine netzförmige Risse, viele Hohlstellen 
und bewegliche Putzschalen auf. Auch war 

die Malschicht in vereinzelten kleinen Teil-
bereichen gelockert und pudrig. In den 
Gewölbekappen fanden sich gerissene 
kalkgebundene Altkittungen. Der Sockel
bereich der Hauptapsis und der Turmbe-
reich waren durch Salze in Mitleidenschaft 
gezogen. 

In der Hauptapsis kamen die folgenden 
Maßnahmen zur Ausführung: Kleine gelo-
ckerte Malschichtschollen wurden mit einer 
5 bis 6-prozentigen Klucel EF Lösung (in 
Isopropanol) fixiert. Bewegliche Putzschalen 
wurden mit einem dispergierten Weißkalk-
hydrat hinterfüllt und Risse mit einem Kalk-
mörtel geschlossen. Die Malschicht
oberfläche wurde mit weichen Pinseln von 
lose aufliegenden Verschmutzungen befreit. 
Die anschließende Trockenreinigung er-
folgte mit Akapad-Schwämmen, dunkle 
Spritzer wurden mit einem Skalpell redu-
ziert. Die Entfernung bzw. Reduzierung der 
mikrobiellen Belastung erfolgte mit Tupfern 
und einer Lösung aus destilliertem Wasser 
und Isopropanol. Nach der trockenen und 
chemischen Reinigung der Malerei wurde 
die gesamte Fläche mit einem Hemmstoff 
(Clotrimazol in 70%igem Isopropanol) be-
handelt. An salzbelasteten Stellen wurden 
Entsalzungskompressen aus Zellulose  
(Arbocell 200) und destilliertem Wasser 
aufgebracht, Altretuschen wurden wie 
originale Bereiche behandelt, die ausgebro-
chenen Ränder alter Kittungen wurden mit 
einem feinkörnigen Kalkmörtel angeböscht. 
Neue Kittungen wurden erst mit einer dün-
nen Kalklasur lasiert und dem Umgebungs-
ton angepasst, diese retuschierte man in 
Tratteggio-Technik mit schwach gebun-
denen Kalkfarben, störende helle Stellen in 
den Hintergründen wurden ebenfalls in 
gleicher Retuschetechnik mit Kalkfarben 
nachbearbeitet. Die etwas nachgedunkelten 
Altretuschen wurden nicht überarbeitet.  
Die Läufer und Spritzer der früheren Restau-
rierungen, die nach der Reinigung noch zu 
erkennen waren, behandelte man mit einer 

Leonhard 
Lamprecht

4544 R e s t a u r i e r u n g  d e s  K i r c h e n r a u m s   S t.  C y r i a k u s  i n  S c h m a l l e n b e r g - B e r g h a u s e n R e s t a u r i e r u n g  d e s  K i r c h e n r a u m s   S t.  C y r i a k u s  i n  S c h m a l l e n b e r g - B e r g h a u s e n



dünnen Kalklasur. Im Bereich des Apsisfens-
ters wurde eine Schwitzwasserrinne ange-
bracht, um herablaufendes Kondenswasser 
abzufangen. 

Bei der Restaurierung der Architekturfas-
sung wurden vor Beginn der Reinigung 
pudernde Malschichten durch Aufsprühen 
einer 1 bis 2-prozentigen Klucel EF-Isopropa-
nol-Lösung vorgefestigt. Die anschließende 
Trockenreinigung umfasste sämtliche ver-
putzten und gefassten Oberflächen. Zu-
nächst wurden Spinnweben und lose auflie-
gende Staubablagerungen mit Reinigungs-
pinseln und -bürsten abgenommen. Danach 
erfolgte die vollflächige Reinigung aller 
Oberflächen mit weichen Akapad-Schwäm-
men. Die Hintergründe wurden zusätzlich 
mit speziellen Reinigungspinseln nachgerei-
nigt. Hierbei wurden sukzessive gelockerte 
Farbschollen mit 5-6%igem Klucel EF (in 
Isopropanol gelöst) gefestigt. Bewegliche 
Putzschalen wurden durch Hinterfüllen mit 
dispergiertem Weißkalkhydrat (Calxnova) 
gesichert. Die Feuchtreinigung der mono-
chrom weiß gekalkten Hintergrundflächen 
im Gewölbe- und Wandbereich erfolgte 
durch Nachwaschen mit demineralisiertem 
Wasser unter geringem Zusatz von Ethanol. 
Der mikrobiologische Befall wurde auf che-
misch-mechanische Weise (demineralisier-
tes Wasser und Isopropanol) mit Wattestäb-
chen entfernt. Zur prophylaktischen Be-
handlung der Malereioberflächen wurde ein 
Fungizid (Clotrimazol in 5%igen Isopropanol 
als 1-2%ige Lösung) in Sprühtechnik auf
getragen. In den schlichten, weißen Hinter-
grundflächen im Wand- und Gewölbe
bereich wurde das Fungizid mit Silikon-
schwämmen aufgebracht. Gelockerte 
Altkittungen wurden manuell entfernt und 
je nach Tiefe ein- bis zweilagig mit Kalkmör-
tel geschlossen. Die Schließung der Risse er-
folgte nach deren vorhergehender Ausar-
beitung mit feinkörnigem Kalkmörtel.  
Retuschen wurden im jeweiligen Lokalton 
in Tratteggiotechnik mit Kalkfarben auf der 

Basis von eingesumpften mineralischen 
Trockenpigmenten ausgeführt. Fehlstellen 
im Bereich der grünen Quadermalereien  
auf den Wandvorlagen, Pfeilern sowie den 
Bogengliederungen im Gewölbebereich 
lasierte man mehrlagig mit Kalk, anschlie-
ßend wurde das helle Fugennetz in entspre-
chender Strichbreite aufgemalt. Störende 
Bereiche in den Hintergründen wurden 
durch das mehrlagige Auftragen von Kalk
lasuren aus Marmorsumpfkalk optisch an-
geglichen und die weiß gefassten Wand
flächen in bis zu 4-lagigem Auftrag mit 
Altmannsteiner Marmorsumpfkalk (mit 
einer geringen Zugabe von Leinölfirnis) 
gekalkt. Sämtliche Schäden und die behan-
delten Flächen der gesamten Raumschale 
wurden kartiert.
 
Quellen:
Anna Skriver, Kunsthistorische Erforschung der Apsismale-
reien. Manuskript für die Buchpublikation* zum LWL-
Forschungsprojekt „Bildwelten – Weltbilder. Romanische 
Wandmalerei in Westfalen“.

Helga Giersiepen, Die Inschriften zu den Wandmalereien in 
der Apsis. Manuskript für die Buchpublikation* zum 
LWL-Forschungsprojekt „Bildwelten – Weltbilder. Roma-
nische Wandmalerei in Westfalen“.

Leonhard Lamprecht (unter Mitarbeit von Sigrid Engel-
mann), Restaurierungswissenschaftliche Untersuchungen 
der figürlichen Wandmalereien im Chorraum. Manuskript 
für die Buchpublikation* zum LWL-Forschungsprojekt 
„Bildwelten – Weltbilder. Romanische Wandmalerei in 
Westfalen“.

Georg Dehio, Handbuch der Kunstdenkmäler. Nordrhein-
Westfalen II. Westfalen. Berlin, München 2011, S. 965-967.
Uwe Lobbedey, Romanik in Westfalen. Würzburg 1999,  
S. 471-478.

Objektakte der LWL-Denkmalpflege, Landschafts- und 
Baukultur in Westfalen.

Restaurierungen Berchem GmbH, Untersuchungsbericht 
und Konzepterstellung, Essen-Borbeck, 2013.

Restaurierungen Berchem GmbH, Restaurierungs
dokumentation (Hauptapsis), Essen-Borbeck, 2014.

Wibbeke Denkmalpflege GmbH, Restaurierungsdokumen-
tation (Raumschale), Geseke 2014.

* in Vorbereitung

Katholische Kunst in evangelischen Kirchen
Mechthild Werner

den Kirchen Mitteldeutschlands unterwegs 
ist. Niemals zuvor sind so viele Andachts-
bilder, Glocken und weitere Ausstattungs-
stücke in Auftrag gegeben und gestiftet 
worden wie in den 50 Jahren vor der Refor-
mation. Es gab nicht nur eine Zunahme von 
Wallfahrten, sondern auch ‚Massenevents‘ 
und die Pracht liturgischer Inszenierungen. 
Die deutsche Predigt zur Belehrung und 
Besserung der Laien war ebenfalls weit 
verbreitet. Bei der Betrachtung der Jahr-
zehnte vor der Reformation zeigt sich somit 
bei genauem Hinsehen eine bunte und 
bewegte Landschaft und keineswegs eine 
dunkle Folie, vor der sich der lichte Auf-
bruch der Reformation deutlich abhebt.“ 
(Dr. Hartmut Kühne, Johanna Olchawa, 
Fatima Wollgast)

Die großartigen Altarretabel, die auf uns 
überkommen sind, meistens als Flügelaltäre 
gestaltet, wurden von Gemeinden oder 
Klöstern in Auftrag gegeben, waren aber oft 
auch Stiftungen einzelner reicher Bürger 
oder von Zünften und Bruderschaften. Es 
gab gerade im Spätmittelalter eine große 
Anzahl von Bruderschaften, die sich um 
Kranke und Arme kümmerten sowie die 
Begräbnisse von Armen übernahmen. Gute 
Taten sicherten die ewige Glückseligkeit, 
und die Gemeinschaft der Heiligen hier auf 
Erden war wie ein Versicherungssystem. 
Dabei ist der Stifter oft ganz klein auf den 
Bildern abgebildet, manchmal ist auch sein 
Name auf dem Rahmen genannt, meistens 
blieb er aber anonym, ebenso wie die her-
vorragenden Meister, welche die Kunst-
werke schufen. Von ihnen müssen wir an-
nehmen, dass sie weit herumgekommen 
waren; denn ihre Handschrift zeigt viele 

Wir besuchen im mitteldeutschen Raum 
eine Reihe evangelischer Kirchen – Kirchen 
im Land der Reformation, deren 500. Jahres-
tag als Jubiläum 2017 feierlich begangen 
wird. Was erwarten wir? Schlichte Orte, an 
denen das Wort gesiegt hat über Prozessi-
onen und Litaneien, an Heilige gerichtet? 
Große Orgeln, sicher; denn der Volksgesang 
und viel gute Kirchenmusik sind auf evan-
gelischem Boden gewachsen. 
Doch was finden wir? Großartige Altäre in 
reicher Anzahl – in Sachsen-Anhalt wurden 
ca. 300 Altarretabel in kirchlichen Räumen 
gezählt, Kunstwerke aus der Zeit der Spät-
gotik, aus eben dieser aufgeregten Zeit der 
Reformen, der Umstürze und Bauernkriege. 
Die Altäre, einzelne Andachtsbilder, Grab-
steine, Sakramentsnischen, Taufsteine und 
Kanzeln spiegeln eine tiefe Frömmigkeit 
wider, zeigen Vertrautheit mit den Heiligen 
und ihren Lebensgeschichten, mit Reliquien 
und deren Kult.

Eine Ausstellung im Rahmen der Luther
dekade, die 2014/15 in Mühlhausen, Leipzig 
und Magdeburg sowie jeweiligen Korres
pondenzorten gezeigt wurde, hieß:  
„Am Vorabend der Reformation – Stätten 
der Frömmigkeit im späten Mittelalter“ und 
zeigte Umfassendes und Neues auf. In der 
Einleitung des Heftes zur Magdeburger 
Ausstellung heißt es:

„Die Zeit um 1500 war eine der kirchen
frömmsten Zeiten überhaupt. Nicht Verfall, 
sondern Bemühungen um die Verbesse-
rungen des kirchlichen Lebens, die Steige-
rung der Frömmigkeit und der Bildung von 
Geistlichen und Laien kennzeichnen die 
Situation. Die zeigt sich auch, wenn man in 

4746 R e s t a u r i e r u n g  d e s  K i r c h e n r a u m s   S t.  C y r i a k u s  i n  S c h m a l l e n b e r g - B e r g h a u s e n 47



Einflüsse, hier im mitteldeutschen Raum die 
der Niederlande, Italiens und vermittelt 
durch Franken, wo die großen Bildschnitzer 
wie Veit Stoß und Tilman Riemenschneider 
wirkten.

Ebenso wie Namenshinweise fehlen, sind 
auch kaum Jahreszahlen aufzufinden, ab 
und zu auf Rahmen oder hinter den Fi-
guren, manchmal an versteckter Stelle auf 
Gemälden. Es war dem Künstler nicht wich-
tig, sich selbst hervorzuheben. Sein Werk 
diente der höheren Ehre Gottes und dem 
eigenen Seelenheil.

Viele Altäre sind noch an ihren angestamm-
ten Orten zu finden, manche wurden im 
Laufe der Zeit ausgelagert oder nicht mehr 
gebraucht. Interessant ist, dass in vielen 
kleinen Dorfkirchen Teile der ursprüngli
chen Ausstattung bei der barocken Umge-
staltung der Kirchen wieder in die neuen 
Kanzelaltäre übernommen wurden. So 
thront dann eine mittelalterliche Madonna 
als Bekrönung auf dem Schalldeckel der 
Kanzel, von der Luthers Wort ertönt. Martin 
Luther verurteilte zwar die intensive Vereh-
rung der Heiligen und ihre Rolle als Fürbit-
ter, verehrte aber Maria sein Leben lang und 
kämpfte auch gegen die Bilderstürmer, die 
im Übereifer alle frommen Bilder vernichten 
wollten.

Prof. Dr. Peter Findeisen hielt 2007 in der 
Hallischen Moritzburg einen Vortrag mit 
dem Titel: „Geduldet oder geschätzt? Mittel-
alterliche Bildwerke in barock umgestal-
teten Kirchenräumen des halleschen Land-
strichs“. Hier erörterte er auch das Phänomen 
der alten Kunst in der reformierten Kirche. 
Trotz des umgestalteten Gottesdienstes 
hielten die Gläubigen an alten Werten, an 
Schutz- und Heilsvorstellungen fest, ehrten 
die Kirchen- und Namenspatrone. Und die 
evangelische Kirche hat mit dem Bewahren 
und Wiederverwenden erste Denkmalpflege 
an hohem Kunstgut ausgeübt.

Forschungen zu dem hier aufgezeigten 
Thema liegen kaum vor. Es wäre sowohl von 
der hohen Meisterschaft der Künstler und 
ihrer Werkstätten ausgehend, als auch von 
der Themenvielfalt und Häufigkeit bestimm-
ter Heiliger, interessant und wichtig, Merk-
male und Hintergründe zu erforschen.
30 mittelalterliche Altäre in Dorfkirchen, oft 
von hohem künstlerischen Wert, wurden 
durch eine Initiative erfasst und bekannt 
gemacht. Sie heißt „Straße spätgotischer 
Flügelaltäre zwischen Elbe und Fläming“. 
Es ist ein Förderverein, der seinen Sitz in 
Loburg hat. Einen Informationspunkt gibt  
es in Isterbies. Auf diese Weise geraten die 
Kirchen ins Blickfeld der Allgemeinheit. 
Einiges konnte schon restauriert und in-
standgesetzt werden, wichtig in unserer 
Zeit, wo immer weniger Geld für Kultur 
vorhanden ist.

Sehr erfreulich ist es, zu wissen, dass auch 
heute noch Menschen für Kunst kämpfen, 
die in der Allgemeinheit nicht mehr viel 
Bedeutung hat, kennen doch in der Gegen-
wart kaum noch Menschen Symbole oder 
Themen aus dem Mittelalter, Szenen aus 
der Bibel oder Heilige mit ihren Symbolen.
Die Darstellungen in den Kirchen konnten 
von den Gläubigen im Mittelalter gelesen 
werden wie ein Bilderbuch, eben, weil viele 
nicht lesen konnten. So, wie man liest, sind 
aber auch die meisten Bilder aufgebaut, von 
links nach rechts: Der Engel der Verkündi-
gung kommt von links in den Raum zu 
Maria.

Auch fanden die Kirchenbesucher sich und 
ihre Zeit in den Heiligenbildern wieder, 
haben doch die Künstler die biblischen 
Geschichten in ihre Zeit versetzt, sodass wir 
heute Kleidung, Innenräume, Schmuck, 
Haartracht, Möbel und Gerät des Mittelal-
ters auf den Altären wiederfinden, dazu 
Pflanzen, Gefäße, Blumen als Symbole. Und 
die Darstellungen ließen sich im Laufe des 
Kirchenjahres abwandeln! Flügelaltäre sind 

ja Wandelaltäre. Die großen Festkreise, 
Wochen- und Feiertage haben eigene Bilder 
und auch verschiedene Techniken. Fast alle 
Altäre zeigen plastische und gemalte An-
sichten.

Themen sind die großen Ereignisse des 
Kirchenjahres, Weihnachten, Ostern, Pfing-
sten, ergänzt oft durch die Verkündigung 
auf den Außenseiten. Neben Maria stehen 
häufig die vier heiligen Jungfrauen Barbara, 
Katharina, Dorothea, Margareta. Neben 
Maria sind oft auch die Kirchenpatrone zu 
sehen, alle nach irdischem Kampf nun Für-
bitter bei Gott. Es gibt die Beschützer der 
einzelnen Berufe, des Wein- und Bergbaus, 
die Patrone der Stifter und Stiftergemein-
schaften. Friedrich der Weise, Luthers 
Landesvater in Wittenberg, unternahm 1493 
eine Wallfahrt in das Heilige Land. Auf dem 
Rückweg brachte er aus Rhodos Reliquien 
der hl. Anna mit. Fortan blühte hier der 
Annenkult, und viele Altäre tragen wunder-
schöne Darstellungen der Anna Selbdritt, 
oft in der Predella.

Der Reliquienkult und auch -handel blühte 
im Spätmittelalter. Viele Fürsten und Bi-
schöfe, so auch Friedrich der Weise und 
Kardinal Albrecht von Brandenburg in Halle, 
besaßen große Reliquiensammlungen, 
sogenannte Heiltümer. Friedrich der Weise 
hatte die Schlosskirche als Allerheiligenkir-
che bauen lassen und zeigte hier jeweils am 
Allerheiligentag seine Kostbarkeiten. Damit 
waren Ablässe und Segnungen verbunden. 
So kamen viele Wallfahrer von nah und fern. 
Deshalb ließ Martin Luther der Überliefe-
rung nach am Vortag des Festes seine 
Thesen als Grundlage einer damals üblichen 
Disputation anschlagen, damit möglichst 
viele davon Kenntnis nähmen. Es wurde der 
Reformationstag.

Anhand von Abbildungen soll noch auf einige 
Besonderheiten zur Vertiefung der obigen  
Ausführungen hingewiesen werden:

Abb. 1  
Schnitzaltar, nach 1500, Albersroda 

Ein reicher Altar von guter Qualität, im 
Mittelschrein Maria, von zwei Engeln ge-
krönt, zu ihren Seiten Barbara und Katha
rina, alle reich gewandet mit viel Gold und 
edelsteingeschmückten Säumen, in den 
Flügeln je sechs Apostel in zwei Reihen 
übereinander. Maria, Königin der Apostel, 
unter gut erhaltenem Astwerk, das sich als 
Baldachin über ihr wölbt. Auf dem Mittel-
schrein steht ein kleiner Altar aus der 
gleichen Werkstatt, der eine Anna Selb-
dritt zeigt sowie zu Seiten Katharina und 
Magdalena. Die Außenflügel sind alle 
bemalt, ein reichhaltiges Programm, das 
zu ausgiebigen Betrachtungen einlädt.

4948 K a t h o l i s c h e  K u n s t  i n  e v a n g e l i s c h e n  K i r c h e n K a t h o l i s c h e  K u n s t  i n  e v a n g e l i s c h e n  K i r c h e n



Abb. 2
Verkündigung in der Predella des oben genannten  
Altars in Albersroda

Eine stille und doch bewegte Szene: Der 
Engel mit flatterndem Gewand – er kommt 
ja von außen in Marias Gemach – erschreckt 
sie. Sie kniet im Vordergrund, wendet sich 
von dem Engel ab, rafft ihren reich ge-
schmückten Mantel wie zum Schutz. In 
anderen Darstellungen liest oder betet 
Maria. Hier überbringt der Verkündigungs-
engel ihr auf einem Buchständer ein aufge-
schlagenes Buch, mit der Ankündigung des 
Gotteskindes also Fülle des Wortes. Bei 
Johannes heißt es: Und das Wort ist Fleisch 
geworden und hat unter uns gewohnt.  
Ein ganzes Theologieprogramm hat der 
Künstler in diese kleine Szene gelegt!

Abb. 3
Schnitzaltar, um 1430, Plössnitz, evg. Kirche St. Katharina

In der Mitte dieses qualitätvollen Altars 
steht eine sogenannte „Schöne Madonna“. 
Sie trägt eine hohe Krone, der geneigte 
Kopf folgt der S-Kurve, die in dieser Zeit die 
Figuren kennzeichnet. Das Kind hält sie auf 
dem linken Arm, es greift in das Brusttuch 
der Mutter und hält als Attribut einen 
Granatapfel in der linken Hand, Zeichen der 
Fruchtbarkeit durch die vielen kleinen roten 
Kerne, aber auch Hinweis auf das spätere 
Leiden (Blut) des Kindes. Wir kennen ja 
Attribute verschiedenster Art, die dem 
Gottessohn beigegeben werden, den Apfel 
oder auch Reichsapfel (Herrschersymbol), 
eine Kugel als Weltkugel, Weintrauben, 
Birne, einen Vogel als Beispiel, hier also  
der Granatapfel.

Abb. 4
Frei hängende Muttergottes mit Christuskind, Stendal, 
 St. Marien

In der Fachwelt wird als Entstehungszeit um 
1500 angegeben, hier sehen wir aber an 
kaum einsehbarer Stelle, hoch oben unter 
dem Gewölbe, eine Jahreszahl auf das 
Christkind gemalt und dazu ein Meister- 
oder Werkstattzeichen. Auch trägt das Kind 
ein Korallenkettchen zum Schutz vor Krank-
heit und Übel, ein seit der Antike überliefer-
ter Brauch, der also auch für dieses Kind 
nach Ansicht der damaligen Künstler 
Geltung hatte! Es ist ja nicht irgendein  
Kind, trägt es doch eine goldene Kugel als 
Zeichen der Herrschaft über die Welt.

Abb. 5
Sakramentsnische, um 1480, Halle-Lettin

Eine große Anzahl reich gestalteter 
Sakramentsnischen haben sich im mittel-
deutschen Raum erhalten, ein Beispiel 
dafür ist dieses beeindruckende Stück in 
der Lettiner Dorfkirche. Ein spätgotischer 
Kielbogen ist das durchgehende Gestal-
tungsmerkmal, auch bei der schmiede
eisernen Tür, die Kostbares zu schützen 
hatte.

5150 K a t h o l i s c h e  K u n s t  i n  e v a n g e l i s c h e n  K i r c h e n K a t h o l i s c h e  K u n s t  i n  e v a n g e l i s c h e n  K i r c h e n



Dieses von Kennern hoch gerühmte Werk, 
ein wunderbares Ausstattungsstück der 
Spätgotik, zeigt schon den Typ der evange-
lischen Predigtorte, vorher gab es ja den 
Ambo oder den begehbaren Lettner für die 
Verkündigung des Wortes Gottes. Unter 
reich gestalteten Bögen sind die Heiligen 
rings um den Kanzelkorb angeordnet, hier 
sichtbar der Evangelist Markus mit dem 
Löwen als Attribut, neben ihm einer der 
Kirchenpatrone, der hl. Laurentius mit dem 
Rost. Jede kleinste Fläche ist kostbar aus
gefüllt, der horror vacui der Spätgotik, die 
schon in die Renaissance übergeht.

Verständlicherweise können nur Bruchteile 
von dem gezeigt werden, was vorhanden 
ist und zu bewundern wäre.

Die im 16.Jahrhundert als Ordenskirche 
erbaute und nach der Kriegszerstörung 
wieder aufgebaute Pfarrkirche St. Agnes in 
Hamm erscheint beim Eintritt wie leerge-
räumt. Groß und weit empfängt einen das 
lichte, hohe Kirchenschiff und der Blick geht 
frei vom Portal bis zur Apsis. Dort im ehe-
maligen Chorraum, zu dem stufenlos eine 
flache, langgestreckte Bodenschräge führt, 
erkennt man zwei halbkreisförmige Sitzbän-
ke. Eine gerade, schmal in die Steinplatten 
des Bodens eingearbeitete Linie, die den 
gesamten Kirchenraum vom Westportal bis 
zum Chorraum mittig durchläuft,  

Anfang und Ende und Anfang – die Idee einer Taufkirche
Norbert Radermacher

Abb. 6
Kanzel, um 1517, Dom zu Merseburg

5352 K a t h o l i s c h e  K u n s t  i n  e v a n g e l i s c h e n  K i r c h e n 53



führt dort hin. Folgt man ihr, gelangt man 
über den Anstieg der Schräge zu dem 
Taufort, der hier, wie in den Frühzeiten des 
Christentums, ein großes, monolithisches 
Becken ist. Es ist aus Kunststein und bün-
dig in den Boden eingelassen. Kreisrund 
liegt es genau im Zentrum des von den 
Chorwänden angedeuteten Achtecks. Die 
Kirche hat hier ihr Baptisterium, ausge-
zeichnet durch den exponierten Ort und 
gerahmt von den farbigen Chorfenstern. 

Stufen führen in das Becken hinab und 
gegenüberliegend wieder hinauf. Während 
des Taufritus steigt der Täufling mit dem 
Priester in das mit Wasser gefüllte Becken, 
empfängt das Sakrament der Taufe und 
steigt wieder empor.

Die Linie führt von dort in den Kirchen-
raum, durchmisst den gesamten Kirchen-
raum bis zum Portal. Sie verbindet das 
Sakrale mit dem Profanen. Sie leitet den 
Täufling in die Gemeinschaft der Kirche 
und begleitet ihn. Die liturgischen Orte 
sind wie Stationen auf diesem Weg. Ambo, 
Altar, Kreuz und Osterkerze finden ihre 
Aufstellung entlang dieser Achse. 

Sie sind in Ihrer Gestaltung auf das Wesent-
liche reduziert. Der Tisch des Wortes, wie 
der Tisch des Brotes sind filigran aus Ahorn-
holz gefertigt. Zur Feier der Eucharistie 
werden sie mit weißen, transluzenten 
Tüchern eingekleidet. 

Bei der Feier des Requiems begleiten die 
Angehörigen und Trauernden den Verstor-
benen in seinem Sarg durch den ganzen 
Kirchenraum bis zu dem Taufbecken. Dort 
wird der Sarg auf zwei Stangen geschoben, 
so dass er über dem Wasser schwebt. Der 
Priester segnet den Sarg mit Weihwasser 
und spricht: 

„In der Taufe bist du mit Christus begraben 
worden und hast in Ihm neues Leben emp-
fangen. Der Herr vollende an Dir, was er in 
der Taufe begonnen hat“. 

Hier am Ort der Taufe schließt sich der 
Lebenskreis auf einen neuen Anfang hin.

5554 A n f a n g  u n d  E n d e  u n d  A n f a n g  –  d i e  I d e e  e i n e r  T a u f k i r c h e A n f a n g  u n d  E n d e  u n d  A n f a n g  –  d i e  I d e e  e i n e r  T a u f k i r c h e



Konzept
Die wesentlichen Eigenschaften und Poten-
tiale des Ortes sind eng mit der Hanglage 
und mit den Ausblicken in die gegenüber-
liegende Landschaft verbunden. Die Verbes-
serung der äußeren und inneren Wirksam-
keit und Wahrnehmbarkeit dieser Merkmale 
ist grundlegend für die Neukonzeption der 
1966–1968 vom Dortmunder Architekten 
Theo Schwill erbauten Kirche. Dabei werden 
die Durchlässigkeit zur Landschaft sowie die 
Zugänglichkeit von Kirche und Pfarrheim 
aufgewertet. Auch die räumliche und nut-
zungsbedingte Integration von Pfarrheim 
und Kirche wird gestärkt. Trotz der notwen-
digen Verkleinerung durch teilweisen Rück-
bau sowie funktionaler Verbesserungen 
bleibt die Charakteristik des hallenartigen 
Kirchenraums erhalten und wird atmo
sphärisch sensibel aufgewertet. In litur-
gischer und architektonischer Hinsicht war 

Neugestaltung und Verkleinerung der Heilig-Geist-Kirche, Olpe
Johannes Schilling

nicht die vorgegebene bauliche Raumhülle 
das Problem, sondern ihre innere Ordnung. 
Es ging weniger darum, einen neuen Raum 
im alten Raum zu erfinden, als den beste-
henden Ort und seine Qualitäten neu zu 
entdecken und erfahrbar zu machen. Das, 
was bereits da ist, wollten wir einfach nur 
verzaubern: es ist immer noch da, aber es 
wird auch wiederum gleichzeitig etwas 
gänzlich Neues und Anderes.

Zentrum

Durch den Rückbau der heutigen Werktags-
kapelle entstand ein Freiraum, der von allen 
Ebenen aus direkt zugänglich ist und auf 
Straßenniveau einen neuen zentralen Vor-
platz mit frei stehendem Kirchturm bildet. 
Das Gemeindeleben kann sich so ungehin-
dert nach außen entfalten. 

Heilig-Geist-Kirche Olpe: links: vor dem Umbau – rechts nach dem Umbau: die Blickachse zum Altar wurde von Südwest nach Nordost gedreht.
Die unteren beiden Fensterreihen der Südost-Wand sind entfallen. 

5756 5756



Die neue Eingangshalle verbindet terrassen-
artig die unterschiedlichen Ebenen und 
Nutzungen des Gebäudes. Gleichzeitig wird 
die zentrale Bedeutung des Kirchenraumes 
an jeder Stelle präsent. Schon beim Betre-
ten der Eingangshalle vom neu geschaf-
fenen Vorplatz aus kann man direkt in die 
Kirche gelangen. Gleichzeitig erhält man 
von hier aus schon einen Überblick über 
alle Bereiche des Gebäudes sowie einen 
schönen Ausblick in die Landschaft jenseits 
der Bigge. Über die Treppenkaskade oder 
mit dem Aufzug gelangt man in Richtung 
Landschaft hinab bis zu den Gemeinde
räumen. Dort findet man Gelegenheit, sich 
zwanglos an einen Tisch zu setzen, den 
Ausblick zu genießen und sich miteinander 
zu unterhalten. In konstruktiver Hinsicht 

wird das bestehende Betonskelett dazu 
genutzt, dem Gebäude neues Licht und 
neue Freiraumbezüge zu geben.

Kirche
Eine Insel aus starken Eichenholzbohlen 
zentriert den liturgischen Bereich innerhalb 
des großen, offenen Kirchenraums. Eine 
sichere Arche, ein sinnliches und gemüt-
liches Floß, ein wirklich guter Ort für die 
gemeinsame Feier des Abendmahls. Die 
liturgische Ordnung wurde hinsichtlich 
einer starken Verbindung zwischen Ge
meinde und Liturgie intensiv räumlich neu 
durchdacht und erfahrbar gemacht.

Multifunktionale Eingangshalle über mehrere EbenenVorplatz und Erschließung von außen über Treppen

5958 N e u g e s t a l t u n g  u n d  V e r k l e i n e r u n g  d e r  H e i l i g - G e i s t - K i r c h e ,  O l p e N e u g e s t a l t u n g  u n d  V e r k l e i n e r u n g  d e r  H e i l i g - G e i s t - K i r c h e ,  O l p e



Die Restaurierung des Salvatorgiebels  
am Hohen Dom zu Paderborn
Bernhard C. Schulte

der unterschiedliche Schadensumfang an 
den einzelnen Bauteilen festgestellt und 
dokumentiert.

Die Hauptfläche der Fassade, in die das 
große vierbahnige Maßwerkfenster inte-
griert ist, ist aus heimischem Kalkstein als 
Schollenmauerwerk ausgeführt. Es ist in 
einem relativ guten Zustand vorgefunden 
worden, sodass der Fläche noch eine Stand-
zeit von 15 bis 20 Jahren zugebilligt werden 
kann.

Größere Schäden wurden an den Flächen 
der vier Strebepfeiler festgestellt. Hier war 
das bei der letzten Renovierung nicht aus-
getauschte Kalksteinmauerwerk durchweg 
desolat. Die Architekturglieder aus Natur-
werkstein an den Figurennischen auf der 
Südseite waren auf Grund von Beanspru-
chungen durch langjährige Nieder-
schlagsperioden stark angegriffen.  
Zusätzlich wurden diese Bauteile durch 
hinterlaufende Feuchtigkeit, welche über 
die desolaten Fugen in den Wasserschlägen 
der Strebepfeiler lange Jahre eindringen 
konnte, geschädigt.

Im September 2013 haben die umfang-
reichen Instandsetzungs- und Restaurie-
rungsarbeiten am Hohen Dom zu Pader-
born begonnen. Unter dem Titel „Sanierung 
Domdach“ wurde über mehrere Jahre hin 
ein Bauprogramm ausgearbeitet, welches 
mit der schrittweisen Einrüstung der Fassa-
den am Ostquerhaus begonnen wurde.
Neben der notwendigen Erneuerung der 
Dacheindeckung in Kupfer-Stehfalz-Technik 
sollten am äußeren Gebäudebereich sinn-
voller Weise, da ein Gerüst für die Dachde-
ckerarbeiten vorgehalten werden musste, 
die Fassaden einer behutsamen Restaurie-
rung unterzogen werden. Die Notwendig-
keit, den Südgiebel zu restaurieren, war 
schon in den Planungen erkannt worden, 
da sich großflächige Durchfeuchtungen im 
Mauerwerk der Strebepfeiler zeigten, Stein-
teile der Architekturglieder herabgefallen 
waren und die Zersetzung der Werksteine 
bei den Nischenarchitekturen festzustellen 
war. Bei den Voruntersuchungen wurde 
auch ein starker biogener Befall an den 
Oberflächen der Skulpturen festgestellt. 
Hinzu kamen Rissbilder an den Plinthen  
und den aufstehenden Figurenkörpern.

„Der Südgiebel erhielt seine jetzige Gestaltung 
bei einer eingreifenden Restaurierung unter 
Leitung des Dombaumeisters Arnold Gülden-
pfennig im 19. Jahrhundert. Ziel der zum Teil 
sehr umstrittenen Arbeiten war es, einen ur-
sprünglichen Zustand wieder herzustellen. So 
wurden in historisierenden Formen und freier 
Gestaltung der Südgiebel des Ostquerhauses in 
der Zeit von 1863 bis 1867 verändert. Die durch 
den 2. Weltkrieg verursachten Schäden sind 
durch die damalige Dombauhütte beseitigt 
worden.“ (DEHIO, Ausgabe 2011)

Zu den laufenden Instandsetzungs- und 
Restaurierungsarbeiten am Hohen Dom 
werden in diesem Zwischenbericht die 
durchgeführten Maßnahmen zur Restaurie-
rung des fertiggestellten Südgiebels zusam-
mengefasst. Bei der Gerüstbegehung wurde 

Apostel Petrus

Video Stills aus einer Dom-Dokumentation unter Einsatz einer „Drohne“

6160 D i e  R e s t a u r i e r u n g  d e s  S a l v a t o r g i e b e l s   a m  H o h e n  D o m  z u  P a d e r b o r n60



Im Bereich des Giebeldreiecks stammt das 
Mauerwerk überwiegend aus der Zeit der 
Umgestaltung unter der Leitung von Dom-
baumeister Arnold Güldenpfennig.  
Die Sichtflächen, bestehend aus heimischen 
Kalksteinen, welche als bearbeitetes regel-
mäßiges Schichtenmauerwerk versetzt 
wurde, zeigten geringe Steinschäden. Das 
Fugennetz war jedoch großflächig desolat.

Alle Eckquader, die Wasserschläge der Stre-
bepfeiler, die Rahmungen von Nischen, das 
Maßwerk des Fensters, die Gesimse und die 
Abdeckungen des Giebels, bestehend aus 
bearbeitetem Sandstein, mussten als über-
arbeitungsbedürftig eingestuft werden. 
Deutliche Schmutzablagerungen auf der 
Materialoberfläche bis hin zu Verkrustungen, 
insbesondere auf den profilierten Natur-
steinen, und morbide Oberflächenbereiche 
hatten sich gebildet. Die in Ersatzmasse aus-
geführten Reparaturen aus den zurücklie-
genden Restaurierungsmaßnahmen zeigten 
deutliche Schäden.

An den Skulpturen wurden unterschiedliche 
Schäden festgestellt. Zur weiteren Untersu-
chung sind sie mit Hilfe eines Autokrans 
abgenommen und in die Restaurierungs-
werkstatt ars colendi gebracht worden. Die 
Bauleitung hat aufgrund der festgestellten 
Schadensbilder mit den Restauratoren das 
Restaurierungskonzept erarbeitet und mit 
den Denkmalbehörden abgestimmt. 

Dabei wurde dem Erhalt der historischen 
Bausubstanz der Vorrang gegeben. Zielvor-
gabe war es, ein Restaurierungsinterwall 
von circa 30 Jahren zu erreichen. Es wurden 
folgende Arbeitsschritte durchgeführt:

	� Reinigung der Fassadenflächen mit  
Wasserdampf

	� Herausnahme desolater Fugen
	� Ausstemmen morbider Steine / Steinbe-

reiche in der Fläche und Versetzen neuer 
Steine im artgleichen Material und an den 
umgebenden Steinverband angepasst

	� Schalenbildungen in den Mauerwerks
flächen, soweit vertretbar, wurden entfernt.

Fotogrammetrische Aufnahme Zustand vor der Sanierung (Foto 2012)

Sanierung schadhafter Bereiche des Mauerwerks

6362 D i e  R e s t a u r i e r u n g  d e s  S a l v a t o r g i e b e l s   a m  H o h e n  D o m  z u  P a d e r b o r n D i e  R e s t a u r i e r u n g  d e s  S a l v a t o r g i e b e l s   a m  H o h e n  D o m  z u  P a d e r b o r n



	� Überarbeitung der Naturwerksteine,  
und zwar:

	� Abnahme von Verkrustungen
	� Lose, nicht fest im Verband sitzende 

Quader neu versetzen
	� Soweit erforderlich Festigung der Ober-

fläche, insbesondere bei bildhauerisch 
gearbeiteten Zierstäben und Ornament-
bändern

	� Bei größeren Ausbrüchen und kleinen 
desolaten Steinbereichen und bei 
größeren Kantenausbrüchen wurden  
an dem gesunden Stein Vierungen 
angepasst und eingesetzt.

	� Die Giebelabdeckungen wurden kom-
plett neu versetzt und durch den  
Einbau von Edelstahlankern gesichert.

	� Einige Konsolen für die Skulpturen 
mussten auf den Giebelabdeckungen 
nach Vorbild erneuert werden.

	� Alle weit auskragenden Gesimse und 
horizontalen Nischenflächen wurden mit 
Bleiblech und ausgebildeter Tropfkante 
abgedeckt.

	� An schrägen Gesimsen und an den 
Wasserschlägen der Strebepfeiler wur-
den die Fugen zur Erhöhung der Dich-
tigkeit und Langlebigkeit mit Bleiwolle 
ausgestopft.

	� Die zu erneuernden Fugen im Mauer-
werk wurden mehrlagig eingebracht.

Der Dom zu Paderborn war im Zweiten 
Weltkrieg von Bomben getroffen worden. 
Die Verglasungen der Domfenster wurden 
dabei durch die Druckwellen komplett 
zerstört. Beim großen Fenster in der Süd-
wand des östlichen Querhauses wurden 
durch die Erschütterungen und Druck
wellen die Steinelemente der Maßwerk
architektur verschoben und verdrückt. Eine 
Korrektur dieser Bauteile war im Rahmen 
der Wiederauf-bauarbeiten nach dem Krieg 
unterblieben.

Bei der jetzigen Untersuchung des Maß-
werkes musste so teilweise ein Versatz von 

mehreren Zentimetern bei den Stoßfugen 
der einzelnen Rippensteine festgestellt 
werden. Nach intensiver Beratung der Betei-
ligten wurde entschieden, die Versätze an 
den Stößen zu belassen und nur eine Siche-
rung durch die Einbringung von Anker
nadeln durchzuführen. Somit wird eine 
langfristige Stabilität gewährleistet. Gegen-
über der Möglichkeit, die Maßwerksbauteile 
zu demontieren und neu zu versetzen, oder 
die Fläche der Bauteile durch Abarbeiten 
anzugleichen, war die gewählte Bearbei-
tung unter denkmalpflegerischen Gesichts-
punkten schonender. Ein Verlust histo-
rischer Bausubstanz konnte somit vermieden 
werden. Die Verglasung dieses Fensters 
hatte 1947 der Paderborner Glasmaler Emil 
Peters vorgenommen. Nach seinem Entwurf 
und unter Verwendung geborgenen Glases 
aus den Schuttmassen des zerstörten 
Domes wurden die neuen Verglasungsele-
mente geschaffen.

Es wurde entschieden, die Verglasung tradi-
tionell handwerklich zu restaurieren. Dabei 
wurde die Verglasung im Bereich der Maß-
werke komplett ausgebaut und in der Werk-
statt überarbeitet. Die unteren Bahnen der 
Verglasung konnten vor Ort instandgesetzt 
werden.

Nach einer Reinigung der Skulpturen mit 
der Abnahme des starken biogenen Befalls 
wurde eine intensive Untersuchung in der 
Restaurierungswerkstatt durchgeführt. Von 
den sieben Giebelfiguren sind drei aus dem 
19. Jahrhundert. Diese Skulpturen, vom 
Bildhauer J. Hellweg geschaffen, haben 
ihren Standort auf der Westseite des Giebel-
dreiecks. Sie weisen sehr starke Substanz-
schäden an der Oberfläche auf. Weiterhin 
zeigte das Steingefüge gravierende Rissbil-
dungen. Eine Festigung und Sicherung der 
maroden Steinsubstanz versprach keinen 
langfristigen Erfolg. Eine erneute Schadens-
bildung in kurzer Zeit musste erwartet 
werden. Außerdem bestehen im Bereich der 

Plinthen deutlich Ausbrüche, die die Stand-
sicherheit gefährden. Es wurde daher ent-
schieden, die originalen Skulpturen, die 
Apostel Petrus, Bartholomäus und den 
dritten unbekannten Apostel durch bild-
hauerische Kopien zu ersetzen.
Der Salvator auf der Giebelspitze und die 
Skulpturen der Apostel Paulus, Johannes 
Evangelist und Andreas wurden beim Wie-
deraufbau nach dem Zweiten Weltkrieg in 
einer reduzierten Formensprache neu gear-
beitet. Nach einer restauratorischen Bear-
beitung wurden sie wieder an ihren Stand-
ort verbracht. Die Siegesfahne des Salvators 
wurde erneuert.

Für die Neuschaffung der drei Giebelskulp-
turen wurde der Bildhauer Michael Diwo 
aus Paderborn beauftragt. Dabei wurde 
einer handwerklich und künstlerisch hoch-
wertigen Ausführung als Neuschaffung 
nach altem Vorbild, gegenüber einer Du-
blette als Abguss in Steinersatzmaterial, der 
Vorzug gegeben. Diese Steinmetzarbeit 
wurde durch den Vorsitzenden der Kunst-
kommission im Erzbistum Paderborn und 

die beauftragten MItarbeiter des Diözesan-
bauamtes laufend kontrolliert und Ausfüh-
rungsvarianten abgesprochen. Als hervor
ragende Bildhauerarbeit sind im Detail die 
Gesichtsausdrücke, die Haartracht, der 
Faltenwurf und die Saum-Ornamente zu 
nennen. Die neuen Skulpturen, frei vom 
Hieb in der Oberfläche, wurden am 28. April 
2015 an ihre vorgesehenen Standorte ver-
setzt.

In der großen Figurennische des Giebel-
dreiecks haben die Skulpturen des Bischofs 
Meinwerk, Maria Königin mit Kind und 
Bischof Simon zur Lippe ihren Standort. 

Diese Figuren wurden allesamt nach der 
Reinigung restauriert. Dabei wurden die 
Ergänzungen aus Mörtel früherer Restaurie-
rungen entfernt. Alle Fehlstellen wurden 
nach dem heutigen Stand der Restaurie-
rungstechnik neu ausgeführt. Dabei wurde 
auch die verlorene und zerstörte „segnende 
Hand“ von Bischof Simon zu Lippe bildhau-
erisch neu ausgeführt. Die beiden Reliefs in 
den Figurennischen an den südlichen 

Erneuerung der segnenden Hand an der Figur Bischofs Simon zur Lippe
Im Bild links ist auf der rechten Seite der Rohling für die Kopie zu erkennen.

6564 D i e  R e s t a u r i e r u n g  d e s  S a l v a t o r g i e b e l s   a m  H o h e n  D o m  z u  P a d e r b o r n D i e  R e s t a u r i e r u n g  d e s  S a l v a t o r g i e b e l s   a m  H o h e n  D o m  z u  P a d e r b o r n



Strebepfeilern zeigen David und die Königin 
von Saba und sind Kopien in Form von 
Abgüssen aus Steinersatz. Diese Abgüsse 
wurden bei der letzten Renovierung unter 
Leitung von Dipl. Ing. Heinrich Stiegemann 
eingebaut. Nach der Reinigung erhielten 
die Oberflächen einen mineralischen 
Schlämmanstrich als Schutz.
Vor Ort wurden die Reliefbänder zwischen 
den Strebepfeilern oberhalb des Sockelge-
simses gereinigt und soweit erforderlich 
zusätzlich verankert. Die Reliefplatten zei-
gen „die törichten und die klugen Jung-
frauen“ und Szenen aus dem Leben Jesu. 
Insgesamt konnte der Zustand, insbesonde-
re an den Oberflächen der Reliefs, als gut 
eingestuft werden, sodass nur die Verfu-
gung der einzelnen Reliefplatten erneuert 
wurde. Der gute Zustand ist sicherlich auf 
die seit Jahrzehnten bestehende Überda-
chung zurückzuführen, welche einen guten 
Wetterschutz bietet. Diese wurde beibehal-
ten und nur instand gesetzt.

Nach einer Reinigung der fertig gestellten 
Fassade wurden die Fensternischen mit 
einem feinen Netz aus Edelstahl abge-
spannt und alle Gesimse erhielten Draht

verspannungen aus dünnen Edelstahlseilen, 
um einen wirksamen Taubenschutz zu er-
halten. Nach den Restaurierungsarbeiten 
bleiben Fragen, die gesondert bearbeitet 
werden müßten:

Bei der Restaurierung der Mauerwerks
flächen mussten auch einzelne Steine in der 
Vermauerung eines (barocken) Fensterge-
wändes ausgetauscht werden. Nach der 
Herausnahme der desolaten Steine zeigte 
sich eine Nische, die zum Innenraum des 
Domes vermauert ist. Diese Wand besteht 
aus Ziegelstein, vermutlich aus der Zeit 
Güldenpfennigs. Die Abdeckung der Nische 
(Sturz) und die begrenzenden Wandflächen 
sind mit einem (originalen) Kalkverputz 
versehen. Im Rahmen der noch laufenden 
Bauforschung ist diese Situation noch zu 
untersuchen.

An den Fassaden konnten an vielen Stellen 
Farbbefunde festgestellt werden. So darf 
man davon ausgehen, dass die Architektur-
zier der Wandkonstruktionen in früheren 
Zeiten in einem Rotton gefasst war und die 
Flächen einen Grau-Weiß-Ton gehabt haben 
könnten. 

In der Buchdokumentation „Wiederaufbau 
des Hohen Domes zu Paderborn 1945–1949 
und die Geschichte der Dombauhütte“, 
herausgegeben vom Metropolitankapitel 
Paderborn 1995, zeigt ein Foto den Südgie-
bel. Hier sind sechs von sieben Konsolen 
sichtbar. Fünf Apostelfiguren sind abgebil-
det und dürften somit die Kriegsangriffe 
überstanden haben. Erneuert wurden 
jedoch vier Figuren. Wo die zwei Figuren 
verblieben sind, oder ob sie bei späteren 
Arbeiten zerstört wurden, bleibt offen.

Die Materialen

Matthias Rüenauver

Wie aus der im Vorhergehenden beschrie-
benen Konzeption der Instandsetzungs-
maßnahmen hervorgeht, stand eine be-
standsgerechte und von denkmalpflege-
rischen Gesichtspunkten geprägte 
Fassadenbearbeitung im Vordergrund. Es 
wurde nur dort ein Substanzeingriff vorge-
nommen, wo bereits gravierende Schäden 
aufgetreten, bzw. kurz- bis mittelfristig zu 
erwarten waren. 

Dieser gedankliche Ansatz galt konsequen-
terweise auch für die zur Restaurierung 
eingesetzten Methoden und Materialien. 

Neuschöpfung: Christus SalvatorPetrus-Kopf, teils gereinigtKönig David: gereinigt und restauriert

Nach Maueröffnung (wieder-)entdeckte Kammer, Bedeutung noch unklar

Farbbefunde früher Fassungen und Rot und Grau-Weiß

6766 D i e  R e s t a u r i e r u n g  d e s  S a l v a t o r g i e b e l s   a m  H o h e n  D o m  z u  P a d e r b o r n D i e  R e s t a u r i e r u n g  d e s  S a l v a t o r g i e b e l s   a m  H o h e n  D o m  z u  P a d e r b o r n



Der mittelalterliche Steinbruch, aus dem 
das ursprüngliche Steinmaterial für die 
aufgehenden Wandflächen (Kalksteine aus 
der oberen Plänerkalkstein-Einheit der sog. 
Erwitte-Formation) gewonnen wurde, ist 
bereits lange verfüllt und überbaut (Volks-
bank und Theater Paderborn), doch gab 
und gibt es im nahen Umfeld der Stadt 
diverse kleine Brüche der gleichen Forma
tion, aus dem vergleichbares Material abge-
baut wurde und noch abgebaut wird.  
Die jetzt zum Einsatz gebrachten Steine 
stammen aus dem Bruch Stelbrink bei Nie-
derntudorf, aus dem schon das für frühere 
Restaurierungen und für den Neuaufbau 
der Kaiserpfalz verwendete Bruchsteinmate-
rial gewonnen wurde. 

Für die gliedernde Architektur und für den 
Figurenschmucks wurde grundsätzlich 
Sandstein, in der Hauptsache der regional 
anstehende Osningsandstein vom Typ 
Velmerstot und Grotenburg (häufig als 
Teutoburger Sandstein bezeichnet) verar-
beitet. Dieses Gestein ist regional nicht 
mehr im Abbau, und da auch andere regio-
nale anstehende Gesteine aufgrund ihrer 
optischen bzw. physio-mechnischen Eigen-
schaften nicht optimal zum Bestand 
passten, wurde der Suchradius erweitert.

Als ein sowohl in der Farbe und der Struk-
tur, als auch in den spezifischen Eigenschaf-
ten geeigneter Sandstein wurde ein Elb-
sandstein (Postaer Sandstein) bemustert 
und als Ersatzmaterial bestimmt

Sofern keine statische Notwendigkeit be-
stand, geschädigte Sandsteine zu ersetzen 
bzw. durch Vierungen zu ertüchtigen, wur-
den die Schadbereiche konservatorisch 
behandelt. Neben der strukturellen Festi-
gung sandender Oberflächen mit Kiesel
säure-Ester ohne hydrophobierende Zusätze 
zählten die Anböschung von Bruchkanten 
mit angepassten Steinersatzmassen sowie 
die Hinterspritzung von Schalen und 

Schollen mit dispergiertem Weißkalkhydrat 
zu den durchgeführten restauratorischen 
Maßnahmen. Neben der passenden Aus-
wahl der Ersatzgesteine kommt dem Mörtel 
der (Teil)Neuverfugung eine wichtige Rolle 
zu, da die Fugen das Bindeglied der einzel-
nen Baustoffe untereinander sind und als 
„Pufferzone“ für bauphysikalische und klima
bedingte Schwankungen dienen. In Koope-
ration mit einem Fachlabor für Baustoff
analysen und Materialentwicklung wurde 
ein Mörtel auf Kalkbasis rezeptiert, der dem 
vielfältigen Anforderungsprofil entsprach 
und als Baustellenmischung hergestellt 
wurde.

Die Fugen an Architekturgliederungen wie 
Strebepfeilerabdeckungen, Gesimse und 
Abdecksteine, die einer starken Wasserbe-
aufschlagung ausgesetzt sind, wurden mit 
Bleiwolle, die durch mechanische Verdich-
tung derart gestaucht wird, dass ein press-
bündiger und somit wasserdichter An-
schluss an die Steinflanken entsteht, 
verfugt.
Überall dort, wo Dübel, Anker, Klammern 

und ähnliches aus rostfähigem Material 
erkannt oder vermutet werden konnte, 
erfolgte ein substanzschonender Ausbau 
und ein Ersatz durch V2A-Edelstahl-material 
unter Verwendung von bauaufsichtlich 
zugelassenen 2-Komponenten-Klebern.

Die Neuschaffung der Giebel
figuren aus Sicht des Bildhauers

Michael Diwo

Bei der in Auftrag gegebenen Neuschaffung 
der Giebelfiguren als bildhauerische Kopien 
handelt es sich um Arbeiten des Bildhauers 
J. Hellweg aus dem Jahre 1866. Hellweg hat 
eng mit dem Dombaumeister Arnold 
Güldenpfennig zusammengearbeitet und 
einige Spuren in Paderborn hinterlassen. 
Seine Arbeiten finden sich am Marienplatz, 
der Busdorfkirche und dem Gierswall. Hell-
weg galt als solider, aber nicht überra-
gender Bildhauer.

So kamen die Originale in meine Werkstatt, 
wurden gemeinsam aufgestellt und mit 
Gips aufmodelliert. Die Arbeiten wurden 
eng begleitet durch eine fachkundige Kom-
mission des Erzbischöflichen Generalvikari-
ates. Nach Erreichen des gewünschten 
Ausdrucksgrades konnte mit der Rekon-
struktion in Elbsandstein begonnen werden. 
Zunächst war die Vorgabe, sehr eng am 
Original zu bleiben. Nachdem dies gewähr-
leistet war, wurde entschieden, die feine 
bildhauerische Ausarbeitung etwas freier zu 
gestalten. In der letzten Phase wurden die 
Originale verhüllt. Nun musste jede Replik 
als eigenständige künstlerische Arbeit über-
zeugen.

Es handelt sich bei den drei Aposteln um 
typische „Gotische Gewandfiguren“. Hierbei 
ist der Faltenwurf in seiner Dynamik viel 
wichtiger als eine anatomisch korrekte oder 
reizvolle Körperhaltung.

oben: Steinmaterial aus dem Bruch Stelbrink bei Niederntudorf
unten: Elbsandstein

Fugenabdichtung mit Bleiwolle

6968 D i e  R e s t a u r i e r u n g  d e s  S a l v a t o r g i e b e l s   a m  H o h e n  D o m  z u  P a d e r b o r n D i e  R e s t a u r i e r u n g  d e s  S a l v a t o r g i e b e l s   a m  H o h e n  D o m  z u  P a d e r b o r n



Jede Figur hat ihre Eigenarten, die für den 
Bildhauer spannend sind. So zeigt der 
Petrus eine eindeutige Fußstellung einer 
„figura serpentinata“ aus dem Manierismus, 
welche sich im Oberkörper jedoch nicht 
fortsetzt. Er ist bildhauerisch die reifste 
Arbeit. Der unbekannte Apostel zeigt einen 
sehr femininen Habitus (kein Bart, weiches 
Kinn, gerafftes Gewand). Auch hat er eine 
technische Aussparung im Kopf, deren 
Herkunft nicht geklärt ist (Blitzableiter? 
Krone?). Gäbe es auf der östlichen Giebel-
seite nicht einen Johannes, spräche vieles 
für diese Zuordnung.

Bartholomäus schließlich fällt in seiner 
gestalterischen Qualität von den beiden 
anderen Figuren stark ab. Die Vermutung 
liegt nahe, dass hier Korrekturen im Ge-
samtvolumen notwendig gewesen sind.  
Er wirkt klein und verloren in seinem 
üppigen Gewand.

Insgesamt war die Aufgabe sehr anspruchs-
voll, Qualität und Quantität forderten mir 
alles ab. Jede Figur wiegt etwa 250 kg, es 
stecken circa zwei Monate Arbeitszeit in ihr. 
Zu Beginn musste ein großer Trennschleifer 
freihändig geführt werden und zum Schluss 
wurden Augen und Mund mit feinster Bild-
hauerraspel geformt.

An der Südwand des östlichen Querarms 
des Paderborner Doms, dem Marktplatz 
zugewandt, findet sich – in zwei Sequenzen 
gegliedert – ein ausdrucksstarkes gotisches 
Relief, das an diesem Ort nicht seinen ur-
sprünglichen Platz hat und noch einige 
Rätsel aufgibt. Dargestellt sind sechs Szenen 
aus dem Leben Jesu, im Register darunter 
die „Törichten und die Klugen Jungfrauen“, 
oberhalb ein Fries von Darstellungen aus 
Tierfabeln, der die Thematik von Gut und 
Böse anhand von Tugenden und Lastern vor 
Augen führt.
Das Relief wird aus stilkritischen Überle-
gungen auf die Zeit um 1270 bis 1280 ange-
setzt. Nach wie vor ist nicht geklärt, wo es 
ursprünglich angebracht war, vieles spricht 
dafür, dass es Teil der umfangreichen Chor-
schrankenanlage gewesen ist, die ab etwa 

1270 als Abschluss des Dombaus entstand. 
Dabei könnten die beiden Themen der 
Jungfrauen und des Lebens Jesu samt ihren 
spezifischen Bekrönungen unabhängig 
voneinander auf der nördlichen bzw. süd-
lichen Seitenflanke des Lettners Platz gefun-
den haben, was durch die Beobachtung 
nahegelegt wird, dass die beiden Themen-
blöcke oben von einer wulstigen Doppellei-
ste begrenzt sind, die auch den Abschluss 
des Lettners hat bilden können. Im Zuge 
der Barockisierung der Kirche im Jahre 1652 
ist der Lettner abgetragen worden. Bei der 
(rettenden) Umsetzung der Bildtafeln und 
Einzelelemente an die Außenwand des 
Doms sind Unregelmäßigkeiten passiert, die 
für die folgenden Ausführungen jedoch 
keine Bedeutung haben.

Ein biblisches Bildprogramm an der Domkirche zu Paderborn
Josef Mense

„Bibelrelief“ (um 1275) am südlichen  
Querhausgiebel des Paderborner Doms  
(Foto: Juli 2016)

Austauschprogramm der Apolstelfiguren: links von J.Hellweg (1866) · rechts: von Michel Diwo, Paderborn (2015)

7170 D i e  R e s t a u r i e r u n g  d e s  S a l v a t o r g i e b e l s   a m  H o h e n  D o m  z u  P a d e r b o r n 71



Der vorliegende Beitrag versteht sich nicht 
als kunstwissenschaftliche Untersuchung, 
sondern als eine theologische Interpretation 
des biblischen Bildarrangements. Sie beruht 
auf der Annahme, dass, ungeachtet etwai-
ger Einwände, die die handwerkliche Quali-
tät betreffen, hinter dem Kunstwerk als 
Ganzem ein spiritueller Gehalt steht, der 
sich einer geschlossenen theologischen 
Konzeption verdankt. Dabei stützt der Ver-
fasser sich auf ikonografische Vergleiche, 
um auf diese Weise die Darstellungen ge-
nauer profilieren zu können. Ein Bemühen 
um Nachweise ideengeschichtlicher oder 
formaler Abhängigkeiten wird damit nicht 
verbunden. Schwerpunkte der Untersu-
chung sind die jeweils zentralen Bilder der 
beiden Sequenzen: die Versuchung in der 
Wüste und die Geburt Jesu. 

Die Erschließung geht zunächst von der ma-
nifesten Erscheinung des Gegenstandes aus.
Die biblische Bilderreihe begegnet auf den 
ersten Blick als eine knapp gefasste narra-
tive Folge von Szenen des Lebens Jesu: 
Verkündigung an Maria, Geburt im Stall, 
Darbringung im Tempel, dann Taufe im 
Jordan, Versuchung in der Wüste, Jesu Ein-
zug in Jerusalem. Dabei fällt auf, dass – bei 
dem begrenzten Programm – der Kindheits-
geschichte ein überraschend starkes Ge-
wicht gegeben wird. Der Beginn des öffent-

lichen Auftretens Jesu im Anschluss daran 
ist mit zwei Bildern hervorgehoben, wäh-
rend sein Wirken in Wort und Tat, seine 
Predigten, Auseinandersetzungen, Hei-
lungen nicht vorkommen. Auch die Passion 
wird nur noch angedeutet mit dem Einzug 
in Jerusalem. Damit ist offenkundig, dass 
dieses Bildprogramm ganz anders angelegt 
ist als etwa der ottonische Fries der „Macht-
taten“ Jesu in der Reichenauer St. Georgs-
kirche (um 1000) oder auf der anderen Seite 
die spätmittelalterlichen Bibelerzählungen 
beispielsweise auf Flügelaltären und Fasten-
tüchern. Mit illustrativer Erzählfreude hat 
unser Bildprogramm nichts zu tun, ebenso-
wenig mit einer appellativen Didaktik.
Bei näherem Hinschauen kommt in den 
Blick, dass bei der Szene in der Wüste ein 
kräftiger Baum ins Bild gesetzt ist, der an 
diesem Ort unrealistisch wirkt, und dass 
Jesus auf einem mit Pflanzen bewachsenen 
Felsblock sitzt, als throne er dort. Das kann 
keine einfache Bibel-Illustration sein.
Es überrascht, dass dieses biblische Motiv 
überhaupt hier vorkommt, gehört die Ver-
suchung doch zu den eher seltenen Darstel-
lungen. Um 800 tritt das Motiv erstmals im 
„Book of Kells“ auf. Beachtenswert ist im 
vorliegenden Zusammenhang eine karolin-
gische Elfenbeintafel aus der Metzer Palast-
schule (um 850). 

Abb. 2a und 2b: Die Bibel-Reliefs, Szenen aus dem Leben Jesu

Sie zeigt die erste der drei Versuchungen in 
antikisierender Form: Jesus und der Satan 
befinden sich wie Philosophen in einem 
Dialog. Zwischen ihnen erhebt sich ein 
prächtiger Baum, der so ausgeführt ist, dass 
er kaum bloße Dekoration sein dürfte.

Abb. 4: Versuchung Jesu, Elfenbeintafel
aus der Metzer Palastschule (um 850)

Abb. 3: Versuchung Jesu, Relief am Dom, Paderborn (1275)

7372 E i n  b i b l i s c h e s  B i l d p r o g r a m m  a n  d e r  D o m k i r c h e  z u  P a d e r b o r n E i n  b i b l i s c h e s  B i l d p r o g r a m m  a n  d e r  D o m k i r c h e  z u  P a d e r b o r n



Es liegt nahe, darin eine Zitation des 
Sündenfalls im Paradies zu sehen, als sym-
bolische Parallelisierung von Christus und 
Adam. Diese Idee ist später auf unterschied-
lichste Weise aufgenommen worden.  
Von besonderem Interesse sind hier die 
burgundischen Kapitelle von Autun (um 
1130), sowie vor allem von Saulieu (um 1150).
Der Satan ist inzwischen zu einem Furcht 
erregenden Monster geworden, und er 
reicht mit verkrampften Fingern einen  
Stein über den Baum hinweg Jesus zu. 
Der sitzt in gelassener Ruhe auf dem Ast 
eines anderen Baums, seine linke Hand liegt 

auf der Schrift, die rechte hat er dem Teufel 
entgegen gestreckt, nicht gebieterisch, 
sondern offen, als wolle er ihn zur Erkennt-
nis der Wahrheit einladen. Der Engel hinter 
ihm deutet bereits auf das siegreiche Ende 
hin (Mk 1,13 par). Auf der anderen Seite 
verkörpert die Schlange zwischen den 
Beinen des Teufels den unüberbrückbaren 
Gegensatz der Kontrahenten und bestärkt 
darüber hinaus den typologischen Charak-
ter der Szenerie, d.h. die Erinnerung an die 
Versuchung im Paradies.

Die Paderborner Darstellung erscheint im 
Vergleich damit etwas vereinfacht, aber 
doch in grundsätzlichen Punkten ähnlich, 
wenngleich in der Anordnung der Figuren 
gespiegelt. Der Teufel reicht von rechts über 
den Baum hinweg einen Stein. Jesus sitzt 
ihm gegenüber, hier aber auf einem Berg 
und deutlich erhöht. In der einen Hand hält 
er die Schrift. Die andere Hand [beschädigt] 
hat er erhoben, nicht einladend, sondern 
eher abwehrend und zum Himmel weisend. 
In seiner annähernd frontalen Sitzposition 
spricht Christus, mit freundlichem Lächeln 
und zugeneigtem Kopf, nicht mehr nur zum 
Satan, sondern zu den Betrachtern – wie 
der Lehrer der Berg-Predigt. Die zum Teil 
sehr exakt gearbeiteten vegetabilen Ele-
mente zu seinen Füßen scheinen auf einen 
„locus amoenus“ hinzudeuten, aber auch 
auf den Kolosser-Hymnus: „Er ist das Bild 
Gottes, des Unsichtbaren, der Erstgeborene 
aller Schöpfung. – Alles ist durch ihn und 
auf ihn hin erschaffen.“ (Kol 1,15 ff.)

Unabweisbar bieten sich Vergleiche mit 
Bildern an, die Christus als den nach Aufer-
stehung und Himmelfahrt „erhöhten Herrn“ 
darstellen, in der Form der Majestas, bei-
spielsweise auf einem Kapitell von St. 
Michael in Hildesheim (um 1180), oder des 
Pantokrator, beispielsweise in einem Apsis-
Medaillon der romanischen Dorfkirche von 
Fröndenberg-Bausenhagen (Ende 12. Jh.). 
Doch diese damals weit verbreiteten Motive 
sind weitgehend geprägt von einer distan-
zierenden „Würde“ und formelhaften Steif-
heit. Daran gemessen wird die unmittelbare 
Lebendigkeit und Menschlichkeit der Pader-
borner Skulptur erkennbar, Christus – ein 
lächelnder Richter!

Die Konfrontation zwischen Gut und Böse 
ist vom biblischen Text her grundgelegt, 
aber erstaunlicherweise wird der Gegensatz 
hier nicht dualistisch inszeniert wie in vielen 
anderen Versuchungsdarstellungen.  

Abb. 5: Versuchung Jesu, Kapitell in Saint‐Andoche, Saulieu (um 1150)

Das lässt sich, ergänzend zum Kolosserbrief, 
vom zweiten Korintherbrief des Paulus her 
verstehen. Darin wird dem Teufel als „Gott 
der Welt“ die Macht zugestanden, den Men-
schen zu blenden, aber Gott, der zu Beginn 
der Schöpfung „Licht aus der Finsternis 
erstrahlen“ ließ, hat dem Menschen das 
Licht der Erkenntnis in das Herz gegeben, 
damit er „auf dem Antlitz Christi die Herr-
lichkeit Gottes aufleuchten sehe“  
(2 Kor 4,4-6). 

Am Anfang des 13. Jahrhunderts hatte das 
Vierte Laterankonzil (1215) auf der einen 
Seite die reale Existenz des Satans bestätigt, 
was die Angst vor dämonischen Mächten 
und als Folge davon entsprechende Dar
stellungen eher beförderte, es stellte aber 
gleichzeitig klar, dass diese Mächte 
Geschöpfe Gottes und als solche vom 
Ursprung her, wie die gesamte Schöpfung, 
als gut geschaffen seien; ihr Böse-Sein sei 
aus eigenem Antrieb, das heißt aus freiem 
Willen erfolgt. Es ist denkbar, dass diese 
Lehre in dem Paderborner Versuchungs
relief verbildlicht werden sollte. Erinnert 
werden darf darüber hinaus an das „Exsultet“ 
der Osternacht, das ab dem 12. Jahrhundert 
bereits im liturgischen Gebrauch war.  
Es besingt die „felix culpa“ und sogar die 
„Notwendigkeit“ der Schuld Adams.

oben: Abb. 6 
Majestas, 

Kapitell in  
St. Michael, 
Hildesheim  

(um 1180)

Abb. 7: 
Pantokrator, 

Fresko in
Bausenhagen 

(um 1190)

Abb. 8: Sündenfall, Holzdecke in
St. Michael, Hildesheim (um 1230)

7574 E i n  b i b l i s c h e s  B i l d p r o g r a m m  a n  d e r  D o m k i r c h e  z u  P a d e r b o r n E i n  b i b l i s c h e s  B i l d p r o g r a m m  a n  d e r  D o m k i r c h e  z u  P a d e r b o r n



Der Teufel seinerseits ist mit zwei deutlich 
markierten Brüsten ausgestattet, die man 
als weiblich ansehen kann. Dazu passt in 
diesem Relief seine Stellung auf der rechten 
Seite, die in vorgängigen Darstellungen des 
paradiesischen Sündenfalls fest etabliert ist. 
Berühmte Beispiele sind die beiden Hildes-
heimer Bildwerke: die Holzdecke der Micha-
elskirche (um 1230) und der Bronzeguss der 
Bernwardtür (um 1015), der die aktive Rolle 
Evas als dämonische Verführerin und auch 
schon die Sexualität betont.

In dieser Figuration des Bösen spiegelt sich 
eine theologische Entwicklung der fort-
schreitenden Verdächtigung der Sexualität, 
der Sexualisierung von Moral und Sünden-

bewusstsein bis hin zur Verteufelung der 
Frau. Aufs Ganze gesehen ist festzustellen, 
dass in dieser Versuchungsdarstellung 
sozusagen drei „Folien“ übereinander gelegt 
wurden, die einen weiten heilsgeschicht-
lichen Bogen spannen vom Beginn der 
Menschheit bis zur Wiederkunft Christi.  
Eine geschickte Gestaltung lässt den  
„erhöhten Herrn“ dabei auch als unmittel-
bar gegenwärtig erleben.

Die beiden flankierenden Bilder, Taufe Jesu 
und Einzug in Jerusalem, sind weitgehend 
konventionell entworfen und bedürfen 
keiner Einzelinterpretation. Ähnlich verhält 
es sich auch bei der ersten Bild-Sequenz: 
Die mittlere Szene, die Geburt Jesu, sticht 
durch Konzeption und Gestaltung auffällig 
hervor und fordert eine eingehendere Inter-
pretation.

Jenseits des ersten, vielleicht idyllischen 
Eindrucks wird bei näherer Betrachtung 
erkennbar, welche eigenwillig befremdliche 
Inszenierung hier vorliegt. Josef, Maria und 
das Kind, alle drei scheinen ohne Beziehung 
zueinander im Raum verteilt zu sein und zu 
schlafen. Ochs und Esel sind es, die wachen 
und das Kind mit ihrem Atem wärmen! Und 
krasser könnte Distanz kaum zum Ausdruck 
gebracht werden als hier mit dem räum-
lichen Abstand zwischen Mutter und Kind: 
Ihre Körper liegen in Gegenrichtung im 
unteren und oberen Bereich des Bildes, 
getrennt durch die Krippenarchitektur mit 
den beiden Tieren, die Köpfe diagonal ge-
genüber, nicht einmal Blickkontakt ist vor-
handen. Noch deutlicher wird dieser Ein-
druck, wenn man zum Vergleich das be-
rühmte Lettner-Fragment aus Chartres (um 
1230) heranzieht. In beiden Darstellungen 
wird Maria auf einer Liege oberhalb der 
Krippe ruhend gezeigt, ein ausgesprochen 
seltener Bildtyp. Sie ist erschöpft von den 
Anstrengungen der Geburt und hat die 
Hand unter den Kopf gelegt. Aber im Ge-
gensatz zum Paderborner Relief wendet sie 

Abb. 9: Sündenfall, Bernwardtür am Dom, Hildesheim (um 1015)

Abb. 10:
 Geburt Jesu, 
Relief am 
Paderborner Dom, 
(um 1275)

sich voll zärtlicher Aufmerksamkeit dem 
Kind zu – ein anmutiges Bild der mütter-
lichen Liebe. Der besorgte Joseph (nur 
fragmentarisch erhalten) reicht in tätiger 
Zuneigung ein Tuch. Auch eine Pariser 
Skulptur, die in Paderborn bekannt gewe-
sen sein könnte und Maria in einer unbetei-
ligteren Haltung zeigt, hat nicht diese ex-
zentrische Schroffheit. 

Auf dem Paderborner Bild befindet sich 
Joseph ganz außerhalb des Geschehens; der 
Stall erscheint wie ein geschlossener Kasten, 
ein „heiliger Bereich“, zu dem er keinen 
Zugang hat. Dass er nicht als Tätiger, son-
dern als „Träumender“ dargestellt wird, ist 
an sich ein traditioneller Topos: Er hat ja im 
Traum die lebens- und überlebenswichtigen 
Botschaften empfangen. Als Gegengewicht 
zu seiner isolierten und scheinbar unbedeu-
tenden Stellung hat der Bildhauer der Profi-
lierung des Gesichts besondere Sorgfalt 
gewidmet. Seine entspannt lächelnde 
Schönheit soll das Innere spiegeln, denn 

Joseph wird in der Bibel „gerecht“ genannt 
(Mt 1,19). Er hatte das Kind, das nicht von 
ihm stammte, angenommen und die Mutter 
nicht verstoßen – eine nicht selbstverständ-
liche Entscheidung. Die rechte Hand ist 
ausgestreckt und nach oben hin geöffnet, 
sein „Schlaf“ ist mithin kein Zeichen der 

Erschlaffung, sondern der Versenkung: 
Heraustreten aus den Beliebigkeiten der 
Welt und Hören auf Gottes Weisung.

Aber die Gottes-Mutter als Rabenmutter? 
Das eben besprochene Relief der Versu-
chung Jesu ist eine Paderborner Eigenlei-
stung, sicher beeinflusst durch französische 
oder auch italienische Vor-Bilder, aber mit 
keinem wirklich identisch. Es wirkt wie nach 
einer wohlüberlegten Idee und Entschei-
dung zusammengesetzt aus verschiedenen 
Elementen. Wir dürfen annehmen, dass 
auch bei der Stall-Szene nicht willkürlich 
gehandelt wurde. Das Gesicht der Maria 
[etwas beschädigt], der Faltenwurf des 
Gewandes, die Draperie, die Köpfe der Tiere, 
das alles ist mit Feinsinn gearbeitet und 
weicht, bei struktureller Ähnlichkeit, doch 
von den möglichen Vor-Bildern in Chartres 
und Paris ab. Das trifft insbesondere auf die 
Lage des Kindes zu. Deshalb ist eine plan-
voll vorgenommene Eigengestaltung zu 
vermuten.

Warum aber dann diese erschreckende 
Distanz? Sicherlich zunächst einmal, um 
auszudrücken, dass Marias Sohn nicht ihr 
Eigentum ist und dass er Wege gehen wird, 
die sie nicht versteht (vgl. Mk 3,21.31ff). 
Dasselbe hatte der Künstler von Chartres 
mit anderen symbolischen Mitteln formu-

Abb. 11: Geburt Jesu, Relief vom ehem. Lettner, Chartres (um 1230) Abb. 12: Geburt Jesu, Tympanon‐Relief
an Notre‐Dame, Paris (um 1250)

7776 E i n  b i b l i s c h e s  B i l d p r o g r a m m  a n  d e r  D o m k i r c h e  z u  P a d e r b o r n E i n  b i b l i s c h e s  B i l d p r o g r a m m  a n  d e r  D o m k i r c h e  z u  P a d e r b o r n



liert, indem er die Krippe als Opferaltar 
gestaltet und das Kind kreuzweise gewi-
ckelt sein ließ. Dazu ist aber das Kind hier 
eigentlich zu sehr – ganz wörtlich – unter-
geordnet, die Mutter zu sehr hervorgeho-
ben. Gerade vor dem Hintergrund, dass in 
den meisten Darstellungen der Geburt Jesu 
im 12. und 13. Jahrhundert die Krippe gera-
dezu vorgezeigt wird, durch ihre Platzierung 
oberhalb der Mutter oder, wie in Chartres, 
durch die Stilisierung als Altar, so dass darin 
die wachsende Bedeutung der Sakramen-
tenlehre im hohen Mittelalter zu erkennen 
ist, erscheint das Paderborner Relief als 
bemerkenswert abweichend. Aber genau 
betrachtet: Maria hat ihre Augen gar nicht 
geschlossen. Sie schaut lächelnd aus dem 
Bild heraus, und der Schluss liegt nahe 
anzunehmen, dass sie als Frau, eben nicht 
nur als Mutter, in besonderer Weise „erhöht“ 
sein soll. Denn gleichzeitig ist ihr Kind bis 
zum Äußersten „erniedrigt“, und zwar auf 
denkbar drastische Weise – vielleicht als 
anschauliche Bilddidaktik? „Es gibt nämlich 
Menschen,“ sagt der heilige Bernhard, „für 
die Christus noch nicht geboren ist […] Wie 
könnte denn die Erniedrigung dessen wirk-
sam sein, der Gott gleich war, aber nicht 
daran festhielt, wie Gott zu sein, sondern 
sich entäußerte und wie ein Sklave wurde 
(Phil 2,6f.), wie könnte, sage ich, die Erniedri-
gung Gottes in einem stolzen Menschen 
wirksam sein?“ 

Zu klären ist zunächst, ob die beiden be-
sprochenen Szenen im Rahmen der gesam
ten Bilder-Folge eine Beziehung zueinander 
haben. Der Schlüssel zum Verständnis des 
Ganzen ergibt sich aus seiner theologischen 
Struktur. Setzt man die beiden Dreier-Se-
quenzen untereinander, ergeben sich auf-
schlussreiche Korrelationen:

Die beiden Bilder in der linken Spalte ent-
sprechen sich in dem Akt der „Zeugung“. 
Die Verkündigung an Maria gilt seit alters 
als Moment der Inkarnation, oft verbildlicht 
in einem Lichtstrahl, der aus dem Himmel 
kommt und sich auf den Kopf Mariens 
senkt. Als Schöpferkraft ist bei Lukas der 
„Heilige Geist“ angeführt, weshalb auch das 
Kind „Sohn Gottes“ genannt werde (Lk 1,35). 
Die Paderborner Darstellung ist sehr 
schlicht gehalten, die beiden Figuren ste-
hen sich statisch gegenüber, keineswegs in 
einer bewegten „disputatio“. Der Engel, in 
der Linken eine Schriftrolle haltend, hat die 
rechte Hand „sprechend“ erhoben, Maria 
nimmt die Botschaft demütig auf, aber sie 
antwortet ihm nicht, sie hat sich dem Be-
trachter zugewandt. – Parallel dazu: Die 
Taufe wird im Allgemeinen als geistliche 
Zeugung angesehen. Jesus wird durch die 
„Stimme vom Himmel“ (Lk 3,22) öffentlich 
zum „Sohn“ proklamiert, der Heilige Geist in 
Gestalt einer Taube ist als sichtbares Zei-
chen auch im Paderborner Relief darge-
stellt.

Verkündigung
=
Eintritt ins Leben
(leibliche Zeugung)

Taufe
Eintritt ins öffentliche Leben
(spirituelle Zeugung)

Geburt

Versuchung

Darbringung
=
Erster Eintritt in den Tempel

Einzug in Jerusalem
=
letzter Eintritt in den Tempel

Die Bilder in der dritten Spalte entsprechen 
sich in der Tempel-Thematik, aber auch in 
theologischen Grundzügen. Bei der Darbrin-
gung wird dem Kind der Name „Jesus“ 
gegeben, hebräisch Jeschua, d.h. „Jahwe 
rettet“. Beim Einzug in Jerusalem rufen die 
Menschen ihm zu: „Hoschannah“, d.h. „Rette 
doch!“ (Mt 21,9 par). Bei seinem ersten Tem-
pelaufenthalt wird Jesus von Simeon als 
„Messias“ begrüßt, zugleich wird bereits auf 
seinen Tod hingedeutet. Die Einzug-Periko-
pen zitieren messianische Texte aus Jesaja, 
Sacharja und dem Psalm 118 und proklamie-
ren so Jesus zum Messias. Es folgt die 
Passion.

Wenn die flankierenden Szenen so eindeu-
tig miteinander korrespondieren, müssen 
auch die beiden zentralen Bilder aufeinan-
der bezogen sein. Das wird anschaulich, 
sobald man die Leserichtung der Bilderfolge 
ändert, von rechts nach links. Der Versu-
chungsszene ist, wie oben dargelegt, die 
Folie des Sündenfalls der Stammeltern 
hinterlegt worden, und zwar mit dem offen-
sichtlichen Ziel, den Teufel mit Eva zu iden-
tifizieren. Von daher ist unabweisbar, dass 
Christus als „Adam“ erscheint, als der zweite 
Adam, der durch „Gehorsam“ die Vielen 
„gerecht gemacht“ hat (Röm 5,19). Wie nun 
Christus der neue Adam geworden ist, so 
Maria die neue Eva. Als Folge der mariolo-
gisch-mystischen Predigten Bernhards von 
Clairvaux, die für sich genommen noch eher 
zurückhaltend formuliert waren, ergab sich 
in der zweiten Hälfte des 12. und im 13. 
Jahrhundert eine „Steigerung der Größe“ bis 
zu einer „begeisterten Erhebung Mariens zu 
einer allumfassenden Mittlerrolle im Him-
mel“, und zwar wegen der gleichzeitig sich 
steigernden „Angst der Menschen vor dem 
richterlichen und herrscherlichen Sein 
Christi“. Angst vermittelt jedoch der auf 
dem Berg thronende und gütig lächelnde 
Christus des Paderborner Reliefs keines-
wegs. Von daher ist weniger wahrscheinlich, 
dass in dem Geburts-Relief die Mutterschaft 

Mariens als Bedingung der Rolle einer „Mitt-
lerin“ angesehen werden soll. Dagegen 
spricht auch die überdeutliche Distanz zu 
ihrem Kind. Eher wäre daran zu denken, 
dass sich in der „edlen Zartheit und träume-
rischen Entrücktheit […] starke Einflüsse der 
Mystik der damaligen Zeit“ spiegeln. Dazu 
passt (mit einer gewissen Differenzierung) 
die in unmittelbarer Nachbarschaft plat-
zierte „Madonna“ aus der Verkündigungs-
szene, die wie ein Andachtsbild wirkt. Beide 
zusammen, die stehende und die liegende 
Gottesmutter, scheinen Möglichkeiten der 
Gottesnähe zum Ausdruck zu bringen in 
ihrer Demut einerseits (Verkündigungssze-
ne), mehr noch in ihrer gottseligen und 
selbstgewissen Gelassenheit. Unablässig 
stellt Bernhard von Clairvaux Marias Demut 
und – daraus hervorgehend – ihre „beschei-
dene Zurückhaltung, die demütige Dienst-
bereitschaft, die gläubige Großmut und das 
Martyrium des Herzens“ als vorbildliche 
Tugenden vor Augen, und er empfiehlt die 
Gottesmutter wegen ihrer Güte, Gnade, 
Milde und Barmherzigkeit als „Mittlerin“, die 
„zwischen Christus und Kirche gestellt“ ist. 
Dem steht die Unmittelbarkeit der Gotteser-
fahrung bei Gertrud von Helfta gegenüber: 
„In der allerheiligsten Nacht, da Gott die 
Himmel tauen ließ und aller Welt das Heil 
brachte, geschah meiner Seele wie Gideons 
Vlies [Ri. 6,37]: Gottes Liebe kam über sie.“

Es ist denkbar, dass in dem eigentümlich-
exzentrischen Paderborner Geburtsbild eine 
solche zeitgenössische Frauenmystik ihren 
Niederschlag gefunden hat. Nach Hildegard 
von Bingen stand die Frau Christus in be-
sonderer Weise nahe, denn dessen Leib sei 
in gewisser Hinsicht „weibliches Fleisch“, 
weil es nicht aus dem Samen des Mannes 
gezeugt worden sei. Außerdem konnte sich 
die Frau, insbesondere die Ordensfrau, 
durch Askese und Gebet zur Famula Dei, zur 
„Magd Gottes“ oder „Gottesfrau“, erheben 
und dadurch „in ihrer charismatischen Bega-
bung den Männern als ebenbürtig, sogar 

7978 E i n  b i b l i s c h e s  B i l d p r o g r a m m  a n  d e r  D o m k i r c h e  z u  P a d e r b o r n E i n  b i b l i s c h e s  B i l d p r o g r a m m  a n  d e r  D o m k i r c h e  z u  P a d e r b o r n



als überlegen“ erweisen. Die Parallelisierung 
der Maria mit dem „erhöhten“ und in milder 
Freundlichkeit thronenden Christus in der 
Versuchungsszene ist augenfällig, und so 
stellt die Maria der Geburtsszene ebenfalls 
ein Beispiel für die Überwindung des Satans 
und darüber hinaus, als exemplarische 
„Magd des Herrn“ (Lk 1,38), das Gegenbild 
zum teuflisch-verführerischen Frauentypus 
dar, das andernorts gerne dargestellt wur-
de.

Auch wenn die theologischen Überle-
gungen und Bewertungen im Einzelnen 
hypothetisch und selbstverständlich disku-
tabel sind, zeigt sich im Kern doch, dass der 
sehr knappe, auf wenige Szenen beschränk-
te Bilderzyklus ein geschlossenes Konzept 

aufweist. Von daher ist es nicht erforderlich, 
von einem defizitären Bestand auszugehen. 
Peter Kurmann hat die Frage aufgeworfen, 
„ob die Reliefs vollständig erhalten blieben“, 
der Dehio hat diese Vermutung übernom-
men und sozusagen kanonisiert. Die theolo-
gische Analyse öffnet die Augen dafür, dass 
es auf die narrative Schlüssigkeit nicht an-
kommt. Oft wird auch die Rolle der „Künst-
lerindividualität“ überschätzt. Gerade wenn 
man die Paderborner Reliefs als „ein qualita-
tiv eher bescheidenes Werk deutscher 
Skulptur“ einschätzt, ist damit nicht gesagt, 
dass die theologische Konzeption, die darin 
zum Ausdruck gebracht wird, ebenfalls von 
minderer Qualität sein muss. Im Gegenteil, 
es gibt viele Beispiele mittelalterlicher 
Kunst, an denen sich belegen lässt, dass 
eine bescheidene Steinmetzarbeit keinerlei 
Aussagekraft hat für die geistige Leistung, 
die dahinter steht. Der „Künstler“ als geni-
aler Schöpfer des Ganzen ist eine moderne 
Vorstellung. Der heimliche Künstler des 
Mittelalters ist oft der theologische Berater 
oder der Auftraggeber gewesen. Und wenn 
es zutrifft, dass für die handwerkliche Elite 
des 13. Jahrhunderts (beispielsweise in Paris) 
der Wunsch des Auftraggebers bezüglich 
der Aussage eines Bildprogramms maßgeb-
lich war und dass sicherlich dieser Komposi-
tion intensive Studien vorausgegangen 
sind, dann wird man auch für Paderborn 
annehmen dürfen, dass das Projekt nicht 
allein den Handwerkern oder gar dem Zufall 
überlassen wurde.

Abb. 13: Solitärfigur „König“

Abb. 14a/b: Links die „törichten“ – rechts die „klugen“ Jungfrauen am Südgiebel des Querhauses des Paderborner Doms.

Ein abschließender Blick auf die „Klugen 
und die Törichten Jungfrauen“, die im 
(scheinbaren) Register unter den Bibelreliefs 
angebracht sind, kann noch von einigem 
Interesse sein: Der volkstümliche Sprach
gebrauch nennt, wie gerade zitiert, die 
„klugen“ zuerst und dann die „törichten“. 
Das biblische Gleichnis hat in seinem Erzähl-
duktus die umgekehrte Reihenfolge. Dieser 
Leserichtung folgt die Paderborner Anord-
nung der beiden Gruppen: Links die 
törichten, rechts die klugen Jungfrauen 
– als seltene Ausnahme unter den dama-
ligen Darstellungen. Das Gleichnis von den 
klugen und törichten Jungfrauen steht in 
der Bibel im Kontext des Endgerichts.  
Wenn es in diesem Symbol-Zusammenhang 
verbildlicht wird, befinden sich die klugen 
Jungfrauen auf der, vom Betrachter aus 
gesehen, linken Seite – entgegen der bi-
blisch vorgegebenen Leserichtung! Der 
Grund dafür ist: Wenn Christus auf einem 
Schrein, einem Tympanon oder dem Tru-
meau eines Kathedralportals als „erhöhter 
Herr“ erscheint, hat er aus seiner Perspek
tive die klugen Jungfrauen „zu seiner  
Rechten“ (Mt 25,33). Das trifft auch auf  
Marienportale zu, in deren Bogenfeld eine 
Marien-Krönung dargestellt ist, denn das ist 
ein eschatologisch-richterlicher Akt Christi. 

Eines der seltenen Beispiele für die umge-
kehrte Reihenfolge bildet das Nordportal 
von Chartres (um 1210), dort jedoch handelt 
es sich um ein Marienportal mit einer thro-
nenden Gottesmutter mit Kind, so dass der 
unmittelbare Weltgerichtszusammenhang 
nicht gegeben ist – und Maria als Mensch 
muss unterschieden sein von Christus. 
Dementsprechend ist unter anderem auch 
das Hauptportal der Liebfrauenkirche von 
Trier (um 1245) gestaltet. Für die zu Beginn 
angesprochene „Lettner“-Frage lässt sich da-
raus entnehmen, dass die Reliefs jedenfalls 
nicht in den Kontext einer Gerichts- oder 
Marienkrönungsszenerie gehört haben 
dürften. Ein vorhandenes Solitär-Fragment 
weist auf die Anbetung der Könige als Mit-
telstück zwischen den Jungfrauen-Reihen 
hin.

Dieser Aufsatz erschien im Jahrbuch für 
Westfälische Kirchengeschichte 107 (2011),  
S. 53–74, hier stark gekürzt.

Bildnachweis: Abb. 1 a/b, 2 a und b, 3, 6, 7, 8, 
9, 10, 13, 14a/b Fotos Josef Mense;  
Abb. 4 aus G. Schiller, S. 153); Abb. 5 aus  
I. Tetzlaff; Abb. 11 Foto J. Tessier, Paris 1965.

8180 E i n  b i b l i s c h e s  B i l d p r o g r a m m  a n  d e r  D o m k i r c h e  z u  P a d e r b o r n E i n  b i b l i s c h e s  B i l d p r o g r a m m  a n  d e r  D o m k i r c h e  z u  P a d e r b o r n



Kunst und Künstler auf der Hegge
Historisches und Gegenwärtiges zum Zusammenspiel 
von Kunst und Religion in der Arbeit des  
Christlichen Bildungswerkes DIE HEGGE

Holger Brülls · Dorothee Mann

Luftaufnahme von der HEGGE: Frank Lieske, Arnsberg

Wer zum ersten Mal die Hegge besucht, ist 
meist überrascht und erstaunt: 
Sieht so der Empfangsbereich einer Erwach-
senenbildungsstätte aus? Der Besucher 
betritt eine helle freundliche Eingangshalle 
mit Kunstwerken, die seine Blicke sofort 
anziehen, mit Vorhängescheiben zeitgenös-
sischer Glasmalerei vor den Fenstern – hier 
und in weiteren Räumen. Auf dem Weg zum 

Speiseraum fällt eine Tonplastik ins Auge: 
eine Anna Selbdritt.

Der Gast erfährt, dass die Hegge 
seit Jahrzehnten Künstlertagungen 
durchführt, dass die Frauen der 
Hegge-Gemeinschaft Kunst schät-
zen und lieben und es sich zur 
Aufgabe gemacht haben, durch 
ihre Bildungsarbeit anderen Men-
schen Zugang zur Kunst zu ver-
schaffen und darüber hinaus 
Künstlern ein Diskussionsforum zu 
bieten. 

Das Jahr 2015 war für die Hegge ein Jubilä-
umsjahr: 1945 wurden die Hegge-Gemein-
schaft und das Christliche Bildungswerk 
gegründet. Aus diesem Grund erschien im 
Oktober 2015 ein Buch von Holger Brülls 
über die Bildhauerin Maria Eulenbruch, 
deren Werk Anna Selbdritt zum Bestand der 
Hegge gehört. Beides – Buch und Kunst-
werk – soll im Folgenden vorgestellt werden.

Maria Eulenbruch

Maria Eulenbruch (1899–1972) gehörte zu 
den bemerkenswerten Talenten der Bild-
hauerei in der Zeit der Weimarer Republik. 
Die heute fast vergessene Künstlerin wurde 
von Rudolf Schwarz 1927 an die Aachener 
Kunstgewerbeschule berufen, wo sie neben 
dem Architekten Hans Schwippert, dem 
Bildhauer Hein Minkenberg und dem Maler 
und Glasmaler Anton Wendling keramisches 
Gestalten lehrte. Hauptwerke Maria Eulen-
bruchs, die 1934 emigrierte und später in 
der Abgeschiedenheit der belgischen Eifel 
lebte, sind die packende Golgathaszene im 
Altarraum der Esslinger Südkirche und die 
leider nur fragmentarisch erhaltene Mutter-
gottes in der von Rudolf Schwarz gestal-
teten Kapelle von Burg Rothenfels, über die 
sich Romano Guardini begeistert äußerte. In 
der Zusammenarbeit mit bedeutenden 
Architekten wie Dominikus Böhm, Rudolf 
Schwarz und Martin Elsaesser leistete Maria 
Eulenbruch einen wichtigen Beitrag zur 
Erneuerung des Kirchenbaus und der christ-
lichen Kunst im 20. Jahrhundert. Sie schuf 
bestechend moderne Andachtsbilder für 
die Gegenwart, deren Anliegen bei aller 
Expressivität der Formensprache in einer 
ganz eigenen Verbindung von Sachlichkeit 
und Spiritualität liegen.

Die gemeinsamen geistig- 
kulturellen Wurzeln der Hegge  
und Maria Eulenbruchs

Warum gibt die Hegge zu ihrem 70jährigen 
Jubiläum ein Buch über Leben und Werk 
von Maria Eulenbruch heraus?
Die Hegge besitzt seit 1979 die 1930 ent-
standene, schon erwähnte Figurengruppe 
dieser Künstlerin, eine Anna Selbdritt. Sie 
stammt aus dem ehemaligen Frauenbund-
haus in Essen und kam durch eine Schen-
kung auf die Hegge. Maria Eulenbruchs 
Plastik wurde von den Heggefrauen stets 
geschätzt und gepflegt. 

Eingangshalle HEGGE, Bilder in „Öl auf Leinwand“  
von Franz Pauli, Foto: behnelux gestaltung, Halle

8382 K u n s t  u n d  K ü n s t l e r  a u f  d e r  H e gg  e82



Auf ihre kunsthistorische Bedeutung jedoch 
machte erst Holger Brülls aufmerksam, der 
seit 2006 als Teilnehmer der Hegge-Künst-
lertagungen und seit geraumer Zeit als 
Moderator dieser Veranstaltungsreihe der 
Hegge freundschaftlich verbunden ist. 
Die Plastik war zeitweise im Garten der Heg-
ge aufgestellt und wurde 2014 restauriert. 
Heute hat sie ihren Platz im oberen Foyer, 
wo ihr die Gäste täglich begegnen.

Der eigentliche Grund dafür, dass die Hegge 
ihre Jubiläumsschrift dieser Künstlerin wid-
met, liegt jedoch tiefer. Er weist auf die 
gemeinsamen geistig-kulturellen Wurzeln 
– sowohl der Hegge als auch Maria Eulen-
bruchs – hin, die in die 20er und 30er Jahre 
des vergangenen Jahrhunderts zurückrei-
chen. Diese werden in dem Buch über Maria 
Eulenbruch in einigen prägenden Ansätzen 
nach der künstlerischen wie auch der religi-
ösen Seite hin entfaltet. Dabei werden er-
staunliche Parallelen deutlich.

Kampmann, die Hegge und Guardini

Die Geschichte der Hegge ist auch ein Stück 
Frauengeschichte des 20. Jahrhunderts. Die 
Initialzündung zur Gründung der Hegge 
gab zwar ein Mann, Theoderich Kampmann 
(1899–1983) während seiner Zeit als Religi-
onslehrer am Hildegardis-Gymnasium in 
Hagen/Westfalen. Ohne Frauen, die Kamp-
manns Ideen und seine Vision beherzt um-
setzten, hätte es aber die Hegge nie gege-
ben. Kampmann inspirierte seine Schüle-
rinnen bereits in den 1930er Jahren mit der 
Überzeugung, sich den neuen, allerorten 
anbahnenden Entwicklungen zu stellen und 
der Tatsache ins Auge zu blicken, dass künf-
tig Laien, und vor allem Frauen, pastorale 
und pädagogische Aufgaben übernehmen 
müssten, die bis dato dem (männlichen) 
Klerus vorbehalten waren.

Kampmann, der ab 1935 einen Lehrstuhl für 
Pädagogik und Katechetik an der Philoso-

phisch-Theologischen Akademie Paderborn, 
später dann ab 1956 den Lehrstuhl für Reli-
gionspädagogik und Kerygmatik an der 
Universität München innehatte, gehörte zu 
den theologischen und religionspädago-
gischen Vordenkern seiner Zeit. Er griff 
inhaltlich Ideen einer ganzheitlichen, christ-
lichen Bildungsarbeit und der Liturgischen 
Bewegung auf, welche bereits seit 1915 mit 
Leidenschaft von Romano Guardini (1885–
1968) verfolgt wurden. Kampmann wollte 
vom Menschen und seiner konkreten Le-
benssituation aus die Botschaft des Evange-
liums denken, sie neu durchbuchstabieren 
und lebendig werden lassen. Bildende 
Kunst, Musik, Literatur und Märchen galten 
ihm dabei als gültige Wege, die Wirklichkeit 
zu erschließen. Kampmann nannte diese 
Methode „Verkündigung via indirecta“, ein 
Wort, das zum Schlüsselbegriff des Bil-
dungskonzepts der Hegge wurde und bis 
heute aktuell ist. „Religiöse und christliche 
Wahrheit findet sich oft dort am leben-
digsten und wirksamsten, wo sie nicht in 
den herkömmlichen Begriffen und Erschei-
nungsformen auftritt – und eben dort wird 
sie für viele erst zugänglich.“ 

Theoderich Kampmann und Romano Guar-
dini waren befreundet, standen bereits 
lange vor ihrer gemeinsamen Zeit als Leh-
rende der Universität München (1956–1962) 
in kollegialem Austausch, und beide bezo-
gen die Künste in ihr Bildungskonzept und 
in ihre pastorale Arbeit ein. 

Hier liegen Berührungspunkte und Gemein-
samkeiten zwischen Burg Rothenfels, einer 
durch das Wirken Guardinis berühmten 
Tagungsstätte am Main, und der Hegge:  
Die Besinnung auf die anthropologischen 
Voraussetzungen für religiöse und kulturelle 
Bildung und im Einklang mit der Litur-
gischen Bewegung die vertiefte Erschlie-
ßung der Liturgie und deren Umsetzung 
durch den lebendigen Vollzug mit der Ge-
meinde. Guardinis pastorale Bemühungen, 

vor allem in der Jugendarbeit der 1920er 
Jahre, wurden eine Generation später von 
Kampmann erneuert und in der Situation 
nach den Verheerungen des Zweiten Welt-
kriegs umso dringlicher und entschiedener 
aufgegriffen. Dies führte dazu, dass neben 
Burg Rothenfels auch die Hegge zu den 
Wegbereitern und Lernorten des Zweiten 
Vatikanischen Konzils im deutschen Sprach-
raum gerechnet werden darf.

Maria Eulenbruch und Guardini

In die Anfänge von Guardinis Bildungsarbeit 
im Sinne der Liturgischen Bewegung auf 
Burg Rothenfels in den 1920er Jahren weist 
auch die künstlerische Arbeit Maria Eulen-
bruchs zurück, die mit Guardini in persön-
lichem Kontakt stand, und die in dem Theo-
logen einen entschiedenen Fürsprecher 
ihrer in damaliger Zeit ganz neuartigen und 
von Vielen als herausfordernd empfun-
denen Kunst fand.

Maria Eulenbruch stand ebenso wie Theo-
derich Kampmann mit Romano Guardini im 
Austausch. Die Künstlerin setzte die Ideen 
einer überfälligen Erneuerung nicht wie die 
Theologen mit dem Wort, sondern mit dem 
ihr vertrautesten, im wirklichen Wortsinn 
greifbaren Material um, dem Ton. Romano 
Guardini schätzte sie wegen ihrer herben 
und strengen Formensprache. Aus diesem 
Geist schuf Maria Eulenbruch 1927 für die 
von Rudolf Schwarz in epochemachender 
Weise neugestaltete Burgkapelle von Ro-
thenfels eine Muttergottesfigur, die ihr 
bekanntestes Werk werden sollte. Mit Blick 
auf die Bedeutung dieser Arbeit wurde der 
Eulenbruch-Publikation der Text der noch 
heute lesenswerten Ansprache von Romano 
Guardini beigefügt, mit der er sich 1929 
schützend und argumentierend vor dieses 
Bildwerk stellte. 

Maria Eulenbruch, Annaselbdritt, 1930, Ton,H. 75 cm,  
Fotos: behneluxgestaltung, Halle

8584 K u n s t  u n d  K ü n s t l e r  a u f  d e r  H e gg  e K u n s t  u n d  K ü n s t l e r  a u f  d e r  H e gg  e



Die Tonplastik der Anna Selbdritt

Im Vergleich zu den mehr oder weniger 
»süßen« Marienbildnissen, die es auch im 
Werk Maria Eulenbruchs gibt, zeigen andere 
ihrer weiblichen Figuren eine besser ge-
glückte Balance zwischen emotionalem 
Ausdruck und realistischer Haltung. In die-
ser Hinsicht darf die Darstellung der Anna 
Selbdritt von 1930 als ein Hauptwerk Maria 
Eulenbruchs aus der stärksten Phase ihres 
Schaffens gelten. Die Tonplastik hatte ihren 
ursprünglichen Standort im Frauenbund-
haus in Essen, dort wahrscheinlich in der 
Kapelle des 1932 nach Entwurf des Archi-
tekten Theodor Suhnel (1886–1965) in 
Formen des Neuen Bauens errichteten 
Komplexes. Das Frauenbundhaus, damals 
Bildungsstätte und Wohnheim für berufs
tätige Frauen in der Trägerschaft des Katho-
lischen Deutschen Frauenbundes, wurde 
1972 abgerissen.

Maria Eulenbruch war im Rahmen ihrer 
Lehrtätigkeit an der Aachener Kunstgewer-
beschule mit dem Arbeitsfeld katholischer 
Sozialreformerinnen und der Frauenbil-
dungsarbeit in Berührung gekommen. 
Neben ihrer künstlerischen Lehrtätigkeit 
gehörte zu ihrem Deputat als Fachschulleh-
rerin auch eine Lehrverpflichtung am Aa-
chener Fröbelseminar, einer »Bildungsan-
stalt für Frauenberufe«, die damals von der 
Montessori-Pädagogin Helene Helming 
geleitet wurde. Es spricht vieles dafür, dass 
die Verbindung zu Maria Eulenbruch und 
der Ankauf der Plastik für das Essener Frau-
enbundhaus über Gerta Krabbel (1881–1961) 
zustande gekommen ist. Die damalige 
Vorsitzende des Frauenbundes betrieb in 
Eulenbruchs Aachener Zeit zusammen mit 
Rudolf Schwarz den Neubau der Sozialen 
Frauenschule in Aachen. Die Planung der 
Aachener Frauenschule war das neben der 
Fronleichnamskirche größte Bauprojekt der 
Kunstgewerbeschule.
Die jetzt in den Räumen der Hegge aufge-

stellte Plastik folgt dem in der sakralen 
Ikonographie der Moderne kaum mehr 
geläufigen Typus eines seit dem späten 
Mittelalter verbreiteten Andachtsbildes, das 
die Heilige Anna mit der Jungfrau Maria 
und dem Jesuskind zeigt. Während die 
spätmittelalterlichen Bildwerke meist als 
quasi aristokratische Gruppen mehr oder 
weniger spektakulärer Gewandfiguren an-
gelegt sind, zielt Maria Eulenbruchs Arbeit 
auf das Gegenteil. Mutter, Tochter und gott-
menschliches Enkelkind sind in einem ganz 
einfachen, intimen Familienbild verbunden. 
Das aus der Bildtradition bekannte Aufein-
anderhocken der Figuren, das in der mittel-
alterlichen Figurenfügung insbesondere in 
der Zusammenfügung zweier erwachsener 
Frauenfiguren zuweilen etwas Groteskes 
hat, wird in Maria Eulenbruchs Auffassung 
zu einer ganz normalen familiären Situation 
von Mutter, Tochter und kleinem Enkel, die 
die Künstlerin mit drolliger Selbstverständ-
lichkeit wiedergibt. Kennzeichen von Eulen-
bruchs Formensprache sind kraftvoll ge-
drängte Volumen, hohe Prägnanz der plasti-
schen Konturbildung bei großer Klarheit 
aller Einzelformen. Die Einzelfiguren sind in 
Gesichtsbildung und Körperhaltung Typen 
für Entwicklungsstufen und Lebensalter des 
Menschen. Übertriebene Stilisierungen ins 
Niedliche und Aparte hat die Künstlerin hier 
zu vermeiden gewusst. Die für Eulenbruchs 
Kunst charakteristische dichte Verschrän-
kung der plastischen Formen, die in diesem 
Bild fast virtuose Züge annimmt, wird in 
dem Bildwerk zum Zeichen innigen Beiein-
anders. In keinem anderen ihrer Werke wird 
die enge Verbindung von künstlerischem 
Bestreben und sozialem Engagement so 
deutlich wie in diesem Bildwerk, das die 
Formen des zwischenmenschlichen, famili-
ären und sozialen Zusammenhalts in eine 
künstlerisch einprägsame, fast möchte man 
sagen werbewirksame Form bringt, wie sie 
der Aufstellung in einer Bildungseinrichtung 
des Frauenbundes ganz gemäß war. 

Vergessene Künstlerinnen

Es liegt nahe, im Zusammenhang einer 
Publikation über Maria Eulenbruch auch an 
andere oft zu Unrecht vergessene Künstle-
rinnen der Zwischenkriegszeit des Zwan-
zigsten Jahrhunderts zu erinnern. Ausstel-
lungen im Jahr 2015, wie sie in Leipzig (Jo-
hanna Schütz-Wolff), Bochum (Charlotte 
Salomon) oder Bielefeld (Sophie Taeuber-
Arp) stattfanden, belegen, dass das 
kulturelle und künstlerische Erbe Europas 
ohne den Anteil der Frauen nicht denkbar 
ist. Daher schätzt sich die Hegge auch 
glücklich, vor kurzem einige Werke der 
Malerin und Bildwirkerin Johanna Schütz-
Wolff in ihren Bestand an Kunstwerken 
übernommen zu haben. Zur gleichen Zeit 
wie Maria Eulenbruch an der Aachener 

Kunstgewerbeschule war auch Johanna 
Schütz-Wolff an der Kunstgewerbeschule 
Burg Giebichenstein in Halle mit ihren mo-
numentalen Bildteppichen eine Vorkämpfe-
rin für eine neue monumentale Kunst im 
öffentlichen, keineswegs nur im sakralen 
Raum.

Die Hegge möchte mit der Publikation über 
Maria Eulenbruch einen Beitrag zur Erinne-
rung an fast vergessene Künstlerinnen die-
ser Epoche leisten und an eine Frau erin-
nern, die sowohl Künstlerin als auch Lehre-
rin war und sich in ihrem Schaffen dem 
Formideal der Sachlichkeit wie auch spiritu-
ellem Inhalt verpflichtet wusste. Eine beson-
dere Entdeckung, die in dieser Publikation 
fotografisch aufwendig präsentiert wird, ist 
die von Dominikus Böhm 1934 erbaute 
Klosterkirche der Franziskaner in Garnstock 
bei Eupen, für die Maria Eulenbruch zusam-
men mit Anton Wendling die künstlerische 
Ausstattung schuf, ein unverändert erhal-
tenes Gesamtkunstwerk aus der Blütezeit 
der Liturgischen Bewegung.

Künstlertagungen auf der Hegge

Die oben erwähnten, auf der Hegge zur 
Tradition gewordenen Künstlertagungen 
machten bereits in den 50er Jahren den 
Austausch möglich mit Künstlern wie Georg 
Meistermann, Hugo Kükelhaus, Hubertus 
Brouwer, Trude Dinnendahl, Hubert Spier-
ling u.a., allesamt wichtige Vertreter der 
deutschen Nachkriegsmoderne, ebenso mit 
richtungweisenden Kunstinterpreten wie Jo-
hannes Pinsk, P. Urban Rapp OSB, Bernhard 
Hanssler, Heinrich Kahlefeld, Walter War-
nach, Erich Kock u.a. Aus späteren Jahren 
seien an Künstlern beispielhaft genannt 
Herbert Falken, Paul Corazolla, Alexander 
von Branca, Emil Wachter, und an Interpre-
ten wie Josef Pieper, Fridolin Stier, P. Herbert 
Schade SJ, Max Imdahl, Heinrich Spaemann, 

Impressionen von der Künstlertagung auf der HEGGE 2015

8786 K u n s t  u n d  K ü n s t l e r  a u f  d e r  H e gg  e K u n s t  u n d  K ü n s t l e r  a u f  d e r  H e gg  e



 

Traugott Stählin, Richard Schaeffler, Iris 
Gniosdorsch und die Künstler Heinz-Albert 
Heindrichs, Wieland Schmiedel, Klaus Si-
mon, der Karikaturist Horst Haitzinger, Tho-
mas Gerhards, Marc Fromm. 

Die Themen der jährlichen Künstlerta-
gungen – die auch Kunstinteressierten und 
kunstbezogenen Berufszweigen offenste-
hen – bewegen sich zumeist im Grenz
bereich von Kunst und Kirche, Kunst und 
Religion, Kunst und Gesellschaft. Einige 
Beispiele sollen das verdeutlichen: Kunst als 
Prophetie? (2008); Kunst und Zeit (2005); Die 
Kunst der Atmosphäre (2011); Ausdruck und 
Gewalt – Passion und Expression in den 
Künsten (2013); Das Heilige und das Lächer-
liche – Die Freiheit der Kunst an der Grenze 
zur Blasphemie (2014); Landschaft, Natur 
und Übernatur – Zur Sichtbarkeit und Ding-
lichkeit des Heiligen (für 2016). 

Bis in die Gegenwart zeichnen sich die 
Künstlertagungen der Hegge dadurch aus, 
dass die Künstler nicht nur namhafte 

Künstlerkollegen treffen können, sondern 
darüber hinaus einen Raum erhalten, in 
dem sie – jenseits von Konkurrenz – über 
aktuelle Fragestellungen miteinander ins 
Gespräch kommen, eigene Werke in einer 
temporären Ausstellung vorstellen, sich 
beraten und anregen lassen können. 

Literatur
Holger Brülls, Sachlichkeit und Spiritualität: 
Die Bildhauerin Maria Eulenbruch und die  
moderne Sakralplastik nach dem Ersten Welt-
krieg. Mit einem Text von Romano Guardini 
über Maria Eulenbruch aus dem Jahr 1929. 
Pagina Verlag GmbH, Goch, 2015. 

www.die-hegge.de 
Abbildungen: siehe Bildunterschrift bzw. 
Archiv der HEGGE

Holger Brülls und Johannes Wittstamm, HEGGE-Künstlertagung 2015 

Das Ecce Homo Gemälde in der Fuldaer Heilig-Geist-Kirche
Burghard Preusler

„Jesus kam nun heraus, den Dornenkranz tragend und den  

purpurroten Mantel, und Pilatus sprach zu ihnen:  

„Seht den Menschen!“

8988 K u n s t  u n d  K ü n s t l e r  a u f  d e r  H e gg  e 89



Die Vorbereitung einer umfangreichen 
Innenrenovierung gab 2008 den Anlass, die 
künstlerische Ausstattung der barocken Hl. 
Geist-Kirche in der Fuldaer Löherstraße zu 
inventarisieren. Die Kirche steht im Zentrum 
einer barocken, ursprünglich zweiflügeligen 
Hospitalanlage, die ab 1727 mit einem Neu-
bau die mittelalterlichen Hospitalbauten 
ersetzte. Ihre älteste Quelle geht auf einen 
Ablassbrief von 1290 zurück und belegt 
umfangreiche Baumaßnahmen an diesem 
Haus der frühen kommunalen Sozialfürsor-
ge. Inzwischen wird es als Altenheim mit 
einem seit Mitte der 80er Jahre des 20. 
Jahrhunderts renovierten bzw. modernisier-
ten Innenausbau geführt.

Die wechselvolle Geschichte des Hospitals, 
wohl zunächst als fürstäbtliche Stiftung, ab 
1432 in der Verwaltung der Fuldaer Schöffen 
als kommunale Wohlfahrtseinrichtung, seit 
Mitte des 19. Jahrhunderts bis 1984 unter 
Leitung der Fuldaer Vinzentinerinnen, hielt 
die Gesamtanlage bei nie abreißenden 
sozialen Aufgaben inzwischen mehr als 700 
Jahre lebendig und die Identifikation mit ihr 
in der vorstädtischen Bevölkerung stetig 
wach, zumal die dazugehörige Kirche seit 
1906 Pfarrkirche einer kleinen Innenstadt-
pfarrei mit eigenem Verwaltungsrat ist. 
Über so lange Zeit wanderte jedoch das 
eine oder andere bewegliche Ausstattungs-
stück mal in den Vordergrund, mal auf den 
Dachboden und, wie im Folgenden darzu-
stellen ist, auch wieder zurück.

Die Inventarisatorin, Frau Dr. Barbara Rinn, 
fand in der Sakristei u. a. ein stark ver-
schmutztes Gemälde auf einem – weil über-
dimensioniert – wohl nicht originalen, 
durch Holzwurmbefall geschwächten 
Spannrahmen. Die Verwaltungsräte hatten 
es vom Dachboden geholt. Die Leinwand 
war vielfach durchlöchert und eingerissen. 
Zahlreiche Flicken, Kleberückstände und ein 
starr ausgehärteter, rückseitiger Anstrich 
zeigten einerseits umfangreiche Bemü-

hungen um den Erhalt, andererseits die 
stetige Verschlechterung des Zustandes 
dieses Objekts. 

Durch den Staub hindurch war das Thema 
des Bildes, die Zurschaustellung des lei-
denden Christus durch Pilatus, noch gut zu 
erkennen. Große Partien der Oberfläche 
waren aber ebenso verschwärzt wie die 
Rückseite. Für das fachliche Auge der Inven-
tarisatorin bestand jedoch kein Zweifel an 
der hohen Qualität der Malerei. Nachdem 
sie die Gremien der Kirchengemeinde infor-
miert und beraten hatte, wurde das Bild 
angesichts der bevorstehenden Bauarbeiten 
vorübergehend in das Depot des Dommu-
seums verbracht. 

Durch eine private Initiative und die Unter-
stützung des Landesamts für Denkmalpfle-
ge wurde es möglich, das Bild im Jahr 2014 
zu restaurieren.

Mit Abnahme von Staub, dem Lösen sämt-
licher rückseitig aufgebrachter Flicken und 
der Abnahme des Gemäldes vom neueren 
Spannrahmen begannen die Arbeiten. 
Durch die Reduzierung der Rückseitenbe-
schichtung wie der Kleberückstände der 
alten Flicken, ganzflächig und mechanisch, 
konnte der Leinwand wieder mehr Flexibili-
tät gegeben werden. Es folgte eine wechsel-
weise partielle und ganzflächige Planierung, 
die Fadenverklebung und ein fadenparalle-
ler Intarsieneinsatz an Löchern und Rissen 
sowie die weitere Sicherung durch Bevafo-
lie. Nach Randanstückung konnte es auf 
einen neuen Keilrahmen gezogen werden. 
Bei der hohen Qualität der Malerei bleibt 
allerdings bemerkenswert bzw. unbeant-
wortet, warum die Leinwand aus drei Teilen 
genäht ist.

Auf der Bildseite wurde eine ganzflächige 
Bildschichtbefestigung mit russischem 
Störleim durchgeführt. Darauf folgte die 
feuchte Oberflächenreinigung. So konnten 

der stark vergilbte Firnis, schwarze flächige 
Lasuren und hartnäckige Übermalungen ab-
genommen werden. Die zahlreichen Fehl-
stellen in der Bildschicht wurden gekittet, 
geschliffen, eingetönt und isoliert. Nach 
abschließendem Entfernen von zahlreichen 
Fliegenschmutzpunkten auf der Bildschicht 
begann der Neuaufbau der geschädigten 
Flächen. Einem Zwischenfirnis folgte die 
Retusche der Kittungen, eine ausgleichende 
Retusche des gesamten Gemäldes schloss 
die Restaurierungsarbeiten vor dem Ab-
schlussfirnis ab. 

Das Bild zeigt in der nur leicht diagonal von 
links oben nach rechts unten geführten 
Mittelachse den entkleideten, hier auffal-
lend muskulösen Oberkörper Christi in 
hellem Lichtkegel. Die in der mittelalter-
lichen Malerei häufig betonten schweren 
Verwundungen und die Schwächung Jesu, 
hervorgerufen durch die Geißelung, spielen 
hier buchstäblich nur „am Rande“ seiner 
Körperkonturen mit vergleichsweise gerin-
gen Blutspuren und Wunden auf der Schul-
ter eine Rolle. Der Kopf, aus einem „unend-
lich“ fernen, kosmischen Hintergrund noch 
einmal in zartgoldener Gloriole hinterleuch-
tet und damit „naturnah“ nimbiert, wie auch 
die Hände befinden sich außerhalb des 
hellen Zentrums und zeigen eher gebräunte 
Hautpartien. Die Lichtführung verbindet 
noch einmal in der Waagerechten, knapp 
oberhalb des unteren Bildrandes, die rechte 
Hand des Pilatus in einem eher dezenten 
Zeigegestus auf der linken Seite mit dem 
unbedeckten Kopf eines spottenden Folter-
knechts ganz rechts in der Ecke. Dieser 
taucht wie unvermittelt von unten auf, 
wendet sich nach links und streckt die Zun-
ge heraus. Der Rohrstock in seiner rechten 
Hand bildet eine Gegendiagonale zur Kör-
perachse Christi. Pilatus steht seitlich links 
im Hintergrund, mit ruhigem Blick nimmt er 
allein mit den Betrachtern Blickkontakt auf. 
Der pelzbesetzte Mantel und die mit Perlen 
besetzte goldene Brustkette wie auch der 

Turban zeigen seinen hohen sozialen Rang. 
Das rotbraune Untergewand verbindet ihn 
jedoch mit der Kleiderfarbe der von rechts 
unten ins Bild drängenden Figur des Spöt-
ters.

Es gibt im Bild keinerlei Andeutung von 
Architektur, die bei diesem Thema häufig als 
Balkon oder Estrade eine Rolle spielt. Der 
räumliche Effekt des Bildes entsteht allein 
aus der Zuordnung der Personen im Licht.
Christus vermeidet, anders als Pilatus, den 
direkten Blickkontakt mit den Betrachtern 
des Bildes. Er schaut mit einem tieftrau-
rigen, aber gefassten Blick markant aus dem 
Bild heraus, an allen Beteiligten, auch dem 
Bildbetrachter, seitlich vorbei. Die Szene 
folgt den ersten fünf Versen des 19. Kapitels 
im Johannesevangelium – reduziert auf drei 
Personen. Bemerkenswert ist bei allen Be-
mühungen um textgetreue Interpretation 
eine Abweichung: Christus trägt hier keinen 
Purpurmantel, sondern ein ausgeprägt 
faltenreiches blaues Gewand. Damit folgt 
unser Künstler zwei Bildbeispielen mit glei-
chem Thema, eines von van Dyck, von 
1625/26, das andere von Caravaggio von 
1605/06.

Der Maler hat sich auch mit der Anwen-
dung bildnerischer Mittel an Caravaggio 
(1573–1610) angelehnt: Die scharfe Lichtregie 
vor dunklem Hintergrund, die dichte, eng 
geführte Figurenkomposition, das Bestre-
ben, die große Spannbreite der menschli-
chen Affekte für die Bildaussage einzuset-
zen und diese Menschenbilder möglichst 
natur- wie alltagsnah, immer in zeitgenös-
sischer, ggf. schlichter Kleidung und Archi-
tektur abzubilden, wie z. B. die einer Taver-
ne, hatte der Italiener zum Ende des 16. 
Jahrhunderts in die Malerei eingeführt. Mit 
seinen in der Regel spektakulär inszenierten 
Bildern wollte er den Manierismus durch 
ausgeprägte Betonung des Realismus hinter 
sich lassen und hat damit den Weg für die 
dann wieder stärker verfeinerte, etablierte 

9190 D a s  E c c e  H o m o  G e m ä l d e  i n  d e r  F u l d a e r  H e i l i g - G e i s t - K i r c h e D a s  E c c e  H o m o  G e m ä l d e  i n  d e r  F u l d a e r  H e i l i g - G e i s t - K i r c h e



Barockmalerei bereitet. In den Niederlanden 
fand er ein besonders breites Echo. Die 
„Utrechter Caravaggisten“ begeisterten sich 
seit ihrem Romaufenthalt etwa ab 1620 sehr 
für ihn und fanden in der Heimat breite 
Abnahme ihrer Werke. 

Das Bild von Caravaggio von 1605/06 befin-
det sich in Genua. Auch hier finden wir eine 
Dreiergruppe, die Christus von hinten und 
vorn diagonal „rahmt“. Letzterer ist ausge-
sprochen jugendlich, nicht nimbiert und 
von der Geißelung völlig unverletzt darge-
stellt. Er vermeidet auch hier den Blick ins 
„Publikum“, aber eher durch das Nieder-
schlagen der Augen als druch die Wendung 
des Blicks. Pilatus steht vorn rechts, weist 
mit beiden Händen auf Christus und ist 
gemäß Caravaggios Vorgehensweise vor-
nehm zeitgenössisch gekleidet, ohne jeden 
Hinweis auf seine „historische“ Rolle, also 
ohne Turban. Der Scherge steht hinter 
Christus, legt ihm ein blau-violettes Tuch 
um (oder nimmt es ihm ab?) und scheint 
mit ihm spottend zu sprechen. Spiegelbild-
lich gesehen, hat Christus die gleiche Hal-
tung wie im „Ecce Homo“ aus Hl. Geist. Die 
räumliche Gliederung wird auch hier durch 
die Personen im Licht inszeniert. Ein ganz 
reduziertes Architekturdetail findet sich 
jedoch: ein Holzgeländer ist als waagerech-
ter Bildabschluß knapp über dem unteren 
Rand zu sehen. Damit betont Caravaggio 
die Position des Betrachters – im aufgewie-
gelten Volk. 

Eine weit nähere Vorlage bietet das gleich-
namige Bild von Anton van Dyck, das 
1625/26 während eines längeren Aufent-
haltes in Genua entstanden ist und heute in 
Birmingham im Barber Institute of Fine Arts 
hängt. Hier ist die Szene, mit gleicher Licht-
führung vor dunklem Hintergrund, ebenfalls 
ganz ohne Architekturbezug, nur mit zwei 
Personen inszeniert. Pilatus fehlt, ein dun-
kelhäutiger Scherge hält wie bei Caravaggio 
den blau-violetten Mantel hinter Christus, 

was wiederum gleichzeitig als Be- wie Ent-
kleidung wirkt. Christi Oberkörper ist auch 
hier völlig unverletzt, stärker muskulös und 
nicht so jugendlich wie bei Caravaggio. In 
unserem Bild der Hl.-Geist-Kirche erscheint 
er fast wie hier herauskopiert, jedoch mit 
anderer Kopfhaltung, aber mit einem eng 
verwandten Nimbus. Beide Male blickt 
Christus nicht offen aus dem Bild heraus. 
Van Dyck zeigt uns jedoch Christus nicht 
mit dem Blick in die Weite, bei ihm schlägt 
er die Augen einfach nieder.

„Unser“ Künstler muss in der Figurenkom-
position wie auch in der Detailausbildung 
beide Werke gekannt haben. Wenn sie ihm 
nur als Stiche zur Verfügung standen, war er 
zudem mit der Maltechnik wie der Lichtfüh-
rung beider Maler bestens vertraut. Doch 
die Ähnlichkeit hat entscheidende Grenzen.

Offensichtlich wollte er mit der eigenen 
Figurenkomposition eine Reihe von Kontra-
sten betonen und die Ausdeutung der 
Szene in eine bestimmte Richtung vertiefen. 
Zunächst fällt der „caravaggesk“ scharf 
akzentuierte helle Oberkörper Christi vor 
dem dunklen Hintergrund ins Auge. Ge-
schickt kontrastiert die Inszenierung der 
gesetzten, ruhigen Hintergrundfigur des 
Pilatus den affektiert auftretenden Kopf des 
Folterers in der Bilddiagonalen von links 
oben nach rechts unten. Übrigens ist hier 
auch der gesellschaftliche Kontrast zwi-
schen beiden „realitätsgerecht“ dargestellt. 
Denn der „Vornehme“ kann seine Gefühle 
zügeln. Der Scherge stellt eigentlich eine 
Rückenfigur dar, durch die scharfe Drehung 
des Kopfes macht er aber die ausgestreckte 
Zunge sichtbar. Gegen diesen „Angriff“ 
widersteht Christus sowohl mit dem kräftig 
– muskulösen Oberkörper, trotz Blutspuren 
scheinbar unbeeinträchtigt von den Qualen, 
als auch mit den Augen. Sein Blick geht an 
den beteiligten Personen wie auch am 
Betrachter vorbei. Trauer und Hilflosigkeit 
drückt er aus, sein Unterkörper ist üppig, 

ganz in blaues Tuch gehüllt. Diese Farbe 
kontrastiert mit der gleichmäßig rotbraunen 
Unterkleidung von Pilatus und dem gleich-
farbigen (!) Folterknecht. Letzterer spielt 
hier eine besonders markante Rolle. Wäh-
rend Pilatus „etabliert“ im Hintergrund steht 
und elegant seine Hand den Zeigegestus 
des Bibeltextes belegt, spielt der Scherge 
die Rolle des „Ersten“ der Betrachter. Hinter 
ihm steht dem Text nach das affektiv aufge-
ladene Volk, das Christus beleidigt und 
seinen Tod fordert. Gemäß der Inszenierung 
des Künstlers reiht sich jeder, der sich dem 
Bild nähert, hinter ihm ein.

Seit dem Spätmittelalter sind uns viele 
Darstellungen des Themas bekannt, die 
Reduktion auf drei beteiligte Personen 
findet sich dabei z. B. seit Mantegna. Häu-
figer wird jedoch die „große Szene“ gezeigt: 
mit städtischer Architektur, einem Platz, 
einem Balkon oder einer Estrade. Minde-
stens eine Säule deutet sonst Architektur 
an. Das im Evangelium geschilderte und 
von den Hohen Priestern aufgewiegelte 
Volk ist dann detailfreudig erzählend darge-
stellt. In unserem Bild gibt es jedoch keine 
Architektur, keinen realistischen Hinter- 
oder Vordergrund, sondern nur das Licht, 
den Schatten und die merkwürdige Rücken-
figur, deren Affekt in dieser Darstellung 
offensichtlich nicht fehlen darf. Allein die 
„im Kern“ des Bibeltextes beteiligten drei 
Menschen sind mit aufwändiger Wirklich-
keitsnähe zueinander gestellt. Das Bild zeigt 
die Perspektive „aus dem aufgewiegelten 
Volk heraus“, das dieser Christus nicht anse-
hen mag, mit dem er keinen Blickkontakt 
aufnehmen möchte. Auch wenn Pilatus 
sagt: „Seht den Menschen“. Dieser soeben 
gefolterte und verspottete Christus ist 
körperlich stark, aber tieftraurig und 
enttäuscht. 

Er will nicht das Mitleid der Menschen. Er 
hat einen anderen Weg vor sich. Wir stehen 
hinter dem Schergen und sind die, die 
durch die Szene herausgefordert sind, auf 
uns selbst zu sehen. Wir sollen uns anders 
entscheiden als die, die damals an unserer 
Stelle standen und seinen Tod forderten.
Hell und dunkel, drinnen und draußen, 
Macht und Ohnmacht, oben und unten, 
festlich bekleidet und heil, gegenüber ent-
blößt und verwundet, das leidende Indivi-
duum und die eifernde Menge, die indivi-
duelle Perspektive und der Massenaffekt, 
das sind heute noch aktuelle Themen, im-
mer wieder ungelöste Aufgaben – und hier 
auf drei Personen reduziert – in einem Bild 
vereint.

In der Malerei, die seit dem Ende des Drei-
ßigjährigen Krieges in Fulda überliefert ist, 
steht das hier besprochene Bild einzig da. 
Aus Mittel- und Spätmittelalter ist kaum 
noch Tafel- oder Leinwandmalerei überlie-
fert. Mit den Gemälden im Altar in Peters-
berg-Steinau, vom Fuldaer Hofmaler Matthi-
as Wiskemann (+1622), begegnet uns die 
erste Überlieferung aus dem 17. Jahrhun-
dert. Zeitlich und in der Qualität schließt an 
ihn nahtlos der Hofmaler Johannes Klemp 
(+1652) an, der seit 1623 in Fulda war und 
mit überlieferten Altarblättern, heute im 
Dommuseum sowie in Fulda-Neuenberg, 
vertreten ist. Beide Hofmaler erreichten 
jedoch bei weitem nicht die malerische 
Qualität des Ecce Homo aus der Hl.-Geist-
Kirche. Am ehesten mit unserem Bild sind 
die Darstellungen des Hl. Bonifatius und des 
Hl. Willibrord im Priesterseminar zu verglei-
chen, die allerdings erst in den 60er Jahren 
des 20. Jahrhunderts den Weg nach Fulda 
fanden.

9392 D a s  E c c e  H o m o  G e m ä l d e  i n  d e r  F u l d a e r  H e i l i g - G e i s t - K i r c h e D a s  E c c e  H o m o  G e m ä l d e  i n  d e r  F u l d a e r  H e i l i g - G e i s t - K i r c h e



Im Inventar des Hospitals von 1730, also aus 
der Neubauphase, ist das Gemälde unter 
seinem Titel für die Hospitalkirche verzeich-
net. Mit Blick auf die weitere Entwicklung 
der „moderneren“ Malerei des Barock dürfte 
es kaum später als 1630 entstanden sein. Es 
gibt leider keine Signatur auf dem Bild, der 
Künstler bleibt vorerst unbekannt. 
Mit Christi kräftig vorstehenden Augen hat 
er vielleicht eine „persönliche Handschrift“ 
hinterlassen. Vorstellbar ist die Stiftung 
eines der Fürstäbte, einer Adelsfamilie oder 
eines entsprechend betuchten und kunstin-
teressierten Bürgers. Voraussetzung dieser 
Stiftung ist aber der ungewöhnliche 
„Import“, sei es aus Italien, sei es aus den 
Niederlanden. 

Beachtenswert bleibt das Interesse an 
hoher Qualität für die Ausstattung einer 
barocken Sozialeinrichtung in Fulda, die 
bereits in ihrer Architektur vornehmsten 
Schlossbau der Zeit nachbildet.

„Einen Quantensprung in der Patienten
versorgung!“ betitelt eine Schlagzeile in der 
Präsentationsbroschüre des Städtischen 
Klinikums das fünf Jahre andauernde Neu-
bauprojekt am Klinikkomplex in Hanau in 
der Leimenstraße. 

An zentraler Stelle bindet der sechsgeschos-
sige Bau dreizehn Kliniken zu einem moder-
nen Medizinzentrum zusammen. Der Klinik-
leitung schien es wichtig, einen auch früher 
an anderer Stelle schon vorhandenen Kapel-
lenraum wieder einzurichten.

Ein Kapellenraum für das Städtische Klinikum Hanau
Christoph Bauer

Ein Raum der Stille, des Gebetes und der 
Kontemplation sollte es sein, im hoch tech-
nisierten Klinikbetrieb. Ein kleiner Bereich 
direkt neben der Cafeteria war hierfür reser-
viert. Die Architekten und Ingenieure liefer-
ten die Basisdaten: Länge, Breite, Höhe des 
Raums. Die Bauabteilung der Klinik formu-
lierte technische und funktionale Anforde-
rungen: Beheizbarkeit, Belüftbarkeit, Lösch-
barkeit im Brandfall, barrierefreie Zugängig-
keit und und und …

9594 D a s  E c c e  H o m o  G e m ä l d e  i n  d e r  F u l d a e r  H e i l i g - G e i s t - K i r c h e 95



Die Klinikseelsorger stellten ihr Anforde-
rungsprofil vor: „Ein Kreuz muss sichtbar 
sein! Die Fenster sollen farbig gestaltet sein! 
Gedämpftes Licht wäre schön! Vorhandene 
Einrichtungsgegenstände, wie Altar und 
Bänke sollen wieder verwendet werden! 
Tabernakel und Ewiglicht war dem katho-
lischen Seelsorger wichtig! Ein Schriften-
ständer ist unverzichtbar! Die Kameraüber-
tragung von Gottesdiensten in die Zimmer 
muss möglich sein!“

Die Aufgabenstellung war nun klar umris-
sen, die Umsetzung mit allen Beteiligten 
sollte zeitnah erfolgen.

Zusammen mit meiner Frau lebe ich in 
einem kleinen Ort in der Rhön, arbeite hin 
und wieder in unserem Atelier. Das hüge-
lige Mittelgebirge durchquere ich täglich 
auf dem Weg in das Diözesanbauamt Fulda, 
wo ich mich um bauliche Belange der 
Kirchengemeinden im südlichen Teil des 

Bistums Fulda kümmere. Weite Horizonte, 
Bach- und Flusstäler, konturiert mit sattem 
Grün, Gedenkplätze in Wäldern und auf 
Anhöhen, Grotten, Bildstöcke, Heiligenhäus-
chen, Kapellen und Dorfkirchen sind allge-
genwärtig. Obwohl sie scheinbar selbstver-
ständlich sind, geht eine besondere Kraft 
von diesen Orten aus. 

Wie transportiert man dieses Empfinden an 
einen anderen besonderen Ort, in einen 
kleinen Kapellenraum in Hanau? Wie ver-
mittelt man das positive Gefühl, das einen 
durchströmt beim Blick in lichtdurchflutete 
Baumwipfel? Kann man die von hier ausge-
hende heilende Wirkung transportieren?
Entwürfe, Fotos, digitale Bearbeitungen und 
Präsentationen wurden angefertigt und 
vorgestellt. In Gesprächen mit einem Glas-
gestalter wurde die technische Machbarkeit 
in Sachen Kunstverglasung ausgelotet und 
eine praktikable Vorgehensweise entwickelt. 
Die angefertigten Muster überzeugten. 
Nach mehrschichtiger Bearbeitung der 
Floatglasplatten mittels Sandstrahlen, Teil-
maskieren, technischem und handwerk-
lichem Farbauftrag, zweifachem Erhitzen in 
Brennkammer, kamen die Materialproben 
dem Entwurf sehr nah. Die Realisierung der 
Gestaltung wurde verbindlich festgelegt.

Bei Aufmaßarbeiten an der Baustelle – die 
Fassadenbauer hatten bereits einen Teil der 
Stahl-Glasfassade montiert – überraschte 
mich die Tatsache, dass das von den Klinik-
seelsorgern geforderte Kreuz, vermutlich 
unbewusst, eher aus statischer Notwendig-
keit heraus, bereits in Form der Fenster-
frontteilung seinen Weg in den späteren 
Kapellenraum gefunden hatte. Es musste 
nur durch eine besondere Oberflächenbear-
beitung hervorgehoben werden. Die vergol-
deten Stahlprofile markieren nun auch nach 
außen den Kapellenraum. Eine hinterleuch-
tete dimmbare Spanndecke ermöglicht 
variable Helligkeitseinstellungen im Raum. 
Die Besonderheit wird so einerseits visuell 

durch die gedämpfte oder auch gleißende 
Helligkeit, andererseits durch eine verän-
derte Raumakustik gegenüber den angren-
zenden Räumen erfahrbar.

Ein Verzicht auf technische Einbauten (Heiz-
körper, Brandmeldeeinrichtung, Lüftungsan-
lage), um einen spürbaren Wechsel in der 

Raumatmosphäre zu erreichen, war 
aufgrund vielfältiger Sicherheitsbestim-
mungen nicht durchsetzbar. Die Wand-
flächen wurden in einem reinen Weiß 
grundiert. Ein schwach gebundenes 
Grünpigment wurde in den Sockelzonen 
aufgenebelt.
 
Ein schlichter Wandtresor als Tabernakel 
wurde seitlich in einen Wandpfeiler ein-
gelassen, lediglich hervorgehoben durch 
das vergoldete Türchen. Eine LED-betrie-
bene Kerze weist auf die Anwesenheit 
des Allerheiligsten hin. 

Zum Flur macht ein schmales Glas
element neben der Zugangstüre auf  
das bescheidene Räumchen aufmerksam 
und lädt ein mit der einfachen  
Beschriftung: KAPELLE.

9796 E i n  K a p e l l e n r a u m  f ü r  d a s  S t ä d t i s c h e  K l i n i k u m  H a n a u E i n  K a p e l l e n r a u m  f ü r  d a s  S t ä d t i s c h e  K l i n i k u m  H a n a u



Im November 2013 wurde der RAUM DER 
HOFFNUNG In Vellmar eingeweiht. Damit 
fand die langjährige Idee, einen neuen sa-
kralen Raum an bzw. neben der bestehen-
den Heilig Geist-Kirche zu errichten, einen 
Höhepunkt. Seit einigen Jahren war es den 
Verantwortlichen im Pfarrgemeinderat der 
Heilig Geist-Gemeinde in Vellmar bewusst, 
dass es neue Wege braucht, um die Men-
schen in unserer Zeit mit ihrem verändertem 
Lebensgefühl und Rhythmus anzusprechen. 

Mit der Errichtung dieses sakralen Raumes 
fand das pastorale Konzept der Gemeinde, 
nach außen zu gehen, sich zu öffnen und in 
die Stadt hineinzuwirken, noch einmal ver-
stärkt Ausdruck. 

Wesentliche Elemente der Innenraumgestal-
tung sind Holzstäbe, Lichtnischen, Musik 
und Lichtoptionen. Im Raum wurden ca. 300 
Holzstäbe, jeweils ca. 3 m lang, umlaufend 
vor der Wand montiert. Durch ihre Höhe 
nehmen sie die Aufteilung des Raumes auf. 
Die Stäbe sind flexibel und leicht veränder-

Der Raum der Hoffnung – Heilig Geist-Gemeinde Vellmar
Peter Göb, Jürgen Schuh

bar. Jeder Besucher kann so den Raum 
gestalten. Z.B. könnte ein Stab, der gerade 
steht, für mich Zeichen dafür sein, dass alles 
im Lot, alles o.k. ist, oder ein Stab, den ich 
schräg stelle, könnte bedeuten, dass etwas 
aus dem Lot geraden ist bzw. in meinem 
Leben krumm und schief steht. Vor den 
sechs Fenstern sind die Stäbe teilweise 
durchsichtig oder farbig. 

Warum Stäbe? Das Motiv des „Stabes“ 
kommt in der Bibel ca. hundertmal vor.  
Mit dem Stab schlug Mose beim Auszug der 
Israeliten aus Ägypten an den Felsen und es 
floss Wasser heraus, so dass das Überleben 
der Menschen gesichert war. Ebenso teilte 
Mose mit dem Stab das Rote Meer und das 
Volk zog trockenen Fußes hindurch. Im 
Psalm 23 kommt der Stab vor: „Dein (Gottes) 
Stock und dein Stab geben mir Zuversicht“. 
Der Hirtenstab in seiner vielfältigen Funk
tion als Schutz, Abwehr oder Rettungsstab 
weist auf das Verhalten Gottes gegenüber 
uns Menschen hin und lädt uns ein, es ihm 
gleich zu tun.

Jeder Stab steht für uns Menschen. Sowohl 
einzeln, als auch für die Gemeinschaft. Die 
Stäbe reichen nicht bis an die Decke, also 
nicht bis in den „Himmel“. Der Mensch ist in 
vielerlei Hinsicht begrenzt: seine Lebenszeit, 
sein Tun, sein Erkennen, sein Wollen, sein 
Können … Schließlich ist jeder Stab auch 
Anfrage an den Besucher, welche Maßstäbe 
er in seinem Leben hat, was und wen er sich 
zum Maßstab nimmt.

In den Lichtnischen können Kerzen aufge-
stellt werden. Licht ist ein Symbol der Hoff-
nung und des Glaubens. In der Dunkelheit 

9998 9998



eine Kerze entzünden, in schwierigen 
Lebenssituationen sich durch den Kerzen-
schein neue Hoffnung „zusagen“ lassen. 
Urgrund des Lichtmotivs ist die Feier der 
Osternacht, wenn die neue Osterkerze am 
Feuer, das die dunkle Nacht erhellt und den 
Tod vertreibt, entzündet wird. So gesehen, 
steht jedes Licht und jede Sehnsucht nach 
Licht für Auferstehung und Leben.  
Neben dem natürlichen Licht der Kerzen ist 
die Beleuchtung des Raumes dank moder-
ner Technik in vielen Farben möglich.  
Farben können Stimmungen ausdrücken 
und zum Stimmungswechsel führen. Ein 
Licht im sakralen Raum steht für den einen 
Gott, für die „Sonne der Gerechtigkeit“. 
Schließlich ermöglicht es eine Anlage, 
unterschiedliche Musik einzuspielen.

Der sakrale Raum bietet also viele Möglich-
keiten für Ruhe, Gebet, Gedanken, Musik, 
Meditation, Gespräche zu Gottes Wort aus 
der Bibel. Er lädt ein, Neues zu entdecken, 
er ist veränderbar, und dennoch hat er seine 
Maßstäbe. Es ist ein Kirchenraum, der nicht 
verschlossen ist; Bedürfnisse nach Gebor-
genheit, nach Gottes Nähe brauchen geöff-
nete Räume, brauchen „Freiräume“! Jeder ist 
herzlich eingeladen, diesen Raum zu nut-
zen, bei aktuellen persönlichen Anlässen 
der Freude und der Trauer, sowie in ge-
prägten Zeiten (Advent, Weihnachten, 
Fastenzeit, Ostern) oder in besonderen 
Situationen, die die Menschen bewegen.

Ein weiteres Anliegen der Kirchengemeinde 
war es, das Angebot des Gemeindezen-
trums um einen Andachtsraum erweitern, 
der im Rahmen eines erweiterten litur-
gischen Angebots bei Anlässen genutzt 
werden kann, für die der große Kirchen-
raum keine geeignete Atmosphäre bietet. 
Der neue sakrale Raum soll ein Zeichen der 
Hoffnung für die Gemeinde sein. Die Kirche 
möchte nach draußen gehen, den Kirchen-
raum verlassen, im Stadtbild sichtbare 
Impulse setzen.

Entstanden ist ein Raum für bis zu 40 Per-
sonen, der für verschiedene Anlässe varia-
bel möbliert werden kann: Veranstaltung, 
Gebet, Stuhlkreis, etc. Über einen Windfang 
ist er direkt von außen zugänglich, um so 
die Hemmschwelle zum Betreten gering zu 
halten. Er hat eine Verbindung zum Foyer 
des Gemeindezentrums, das auch den Kir-
chenraum im OG erschließt.

Gebäudekonzeption
Der neue Raum öffnet sich zur Straße, ist 
aber gleichzeitig diskret und ruhig – ein Ort 
der Stille. Von außen zeigt sich der Baukör-
per hell, damit er sich vor der eher dunkle-
ren Fassade der Kirche als Raum der Hoff-
nung leuchtend absetzt.
Die schmalen, tiefen Fenster sind so gestal-
tet, dass sie den Nutzbereich angenehm 
erhellen, ohne zu viel Transparenz, Schall- 
oder Wärmeeintrag auszulösen. Auch die 
hinter den Fenstern erkennbare innere 
künstlerische Wandgestaltung ist ein Teil 
des Fassadensystems, das mit Öffnung und 
Diskretion gleichermaßen spielt.

Innenraumgestaltung
Die Innenraumgestaltung des Raums der 
Hoffnung hat den Charakter eines sakralen 
Raumes, stellt dabei aber inhaltlich eher 
Öffnung und Aufbruch dar. Zum Nachden-
ken und Nachfragen soll sie anregen, ohne 
die Antworten schon vorweg zu nehmen. 
Daher zeigt sich die Innenarchitektur mo-
dern, sie übersetzt das Gewohnte in die 
Sprache ihrer Zeit, will überraschen, ohne 
zu blenden, interessant sein, jedoch ohne 
Effekthascherei.

Unzählige einzelne Stäbe der Wandbeklei-
dung, jeder Stab anders als der andere, 
jeder in einer anderen Position, manche vor 
dem Fenster, andere im Dunkeln, einige 
prominent, alle veränderbar, aber nicht 
beliebig austauschbar, bilden und gestalten 
den Raum der Hoffnung – ein Motiv, das 
gleichermaßen für die Mitglieder der Ge-
meinde, wie auch für ein demokratisches 
Bewusstsein im Allgemeinen stehen soll.
Eine Lichtvoute, mit der unterschiedliche 
Stimmungen für eine weiche Grundbe-

leuchtung eingerichtet werden können, 
verbindet alle Stäbe und alle Funktionen 
der Wandbekleidung. Diesem Licht der 
Gemeinschaft wird ein kontrastierendes 
Lichtmotiv beigestellt, das abgependelte 
Punktlicht, so dunkel, dass es gerade den 
Raum erleuchtet, aber so hell, dass man 
nicht direkt hinein schauen kann.
Wie bei den Stäben wird hier die subtile 
Symbolik wiederholt, die sowohl die 
klare Orientierung als auch eine demo-
kratische Öffnung illustriert. Praktisch 
gesehen, dient das Punktlicht als wirt-
schaftliche Grundbeleuchtung für den 
rund um die Uhr zugänglichen Raum, 
während mit der Lichtvoute zusätzliche 
Helligkeit für die unterschiedlichsten 
Nutzungen eingerichtet werden kann.
Auch das Kreuz in der Wandgestaltung 
ist ein integrales Teil des Konzeptes, in 
dem das Offensichtliche und Eindeutige 
ergänzt oder ersetzt wird durch eine 
tiefgründigere Symbolik, die sich nicht 
auf den ersten Blick erschließt und einen 
Spielraum für unterschiedliche Interpre-
tationen zulässt. Die Kreuzesdarstellung 
im Raum der Hoffnung wird erst erkenn-
bar, wenn man den Raum betritt, sich 
auf ihn einlässt und seine spirituelle 
Wirkung wahrnimmt.

Zu einem weiteren Symbol der Hoffnung 
wird ein Arrangement von Wandnischen 
für Kerzen, das vom Pfarrer und den 
Gemeindemitgliedern immer wieder neu 
belebt werden kann.

Das Einbringen der Stäbe
Zum Raum der Hoffnung gehört auch 
das Bild der Gemeindemitglieder, die 
sich am Tag der Eröffnung mit „ihrem“ 
Eichenstab in der Hand vor der Kapelle 
versammelten, um anschließend selbst 
einen Teil der Wandverkleidung einzu
fügen.

101100 D e r  R a u m  d e r  H o f f n u n g  –  H e i l i g  G e i s t - G e m e i n d e  V e l l m a r D e r  R a u m  d e r  H o f f n u n g  –  H e i l i g  G e i s t - G e m e i n d e  V e l l m a r



Im Rhönort Hilders ist das Deutsche Rote 
Kreuz Träger des Seniorenzentrums  
St. Kilian. Im Rahmen einer Ersatzneubau
maßnahme entstanden 60 neue Bewohner-
plätze, Teile des Altbaus wurden in die neue 
Anlage integriert. Ein überkonfessioneller 
Kapellenraum wurde im Altbaubestand in 
einem vorher als Mehrzweckraum ge-
nutzten Bereich eingerichtet. Hierfür stan-
den verschiedene Ausstattungsstücke der 
früheren Kapelle zur Verfügung, in erster 
Linie dabei zu nennen sind ein Altarkreuz, 
der Tabernakel und zwei Wandbehänge der 
Künstlerin Agnes Mann (1907–1994). Aus 
Paderborn stammend, war die Künstlerin 
1935 von Berlin in die Rhön gekommen, um 
sich ganz der Kunst zu widmen. Im Bistum 
Fulda und darüber hinaus entwickelte sie 
eine eigene, unverwechselbare künstle-
rische Handschrift in der Gestaltung zahl-

Glasmalerei und Altar von Thomas Kohl in der  
Altenheim Kapelle in Hilders
Martin Matl

Glasmalerei und Altar von Thomas Kohl in der  
Altenheim Kapelle Hilders
Martin Matl

reicher sakraler Räume. Altarkreuz und 
Tabernakeltüren der alten Kapelle sind mit 
Steinmosaiken gestaltet, die Wandbehänge 
sind als Knüpfarbeit ausgeführt und zeigen 
die Darstellung des Herrn im Tempel. Die 
Entwurfszeichnungen der Künstlerin hierfür 
haben sich in ihrem Nachlass erhalten, der 
in der Bibliothek des Priesterseminars in 
Fulda aufbewahrt wird.

Doch wie kann ein überzeugender neuer 
sakraler Raum entstehen, wo so viele Prä-
gungen bereits gegeben sind? Raum- und 
Lichtverhältnisse waren vorausgesetzt und 
neben den Arbeiten von Agnes Mann wa-
ren weitere Ausstattungsstücke unter-
schiedlicher Qualität vorhanden, darunter 
ein Kreuzweg in Keramik. Zunächst war eine 
räumliche Struktur für die Kapelle zu finden, 
die verschiedene Liturgieformen gemein-

schaftsfördernd ermöglicht. Gewählt wurde 
eine Orientierung des Raumes durch eine 
Mittelachse in Querrichtung mit mittiger Po-
sitionierung des Altars vor der Außenwand. 
Ein Deckenausschnitt über dem Altar betont 
dessen Position und ermöglicht ein indi-
rektes Lichtband. Fenster rahmen den Altar 
zu beiden Seiten. Um eine Symmetrie her-
zustellen, wurde an einer Raumseite ein 
schmaler Bereich ausgesondert und mit 
einer niedrigeren Deckenhöhe versehen. 
Dort wurde an den Wandflächen der Kreuz-
weg angebracht, ebenso befindet sich dort 
der Eingang zur Sakristei. 

Seine gestaltgebende Ausprägung findet 
der Raum durch die künstlerische Arbeit des 
Künstlers Thomas Kohl aus Geilnau. Nach 
seinen Entwürfen wurden Altar und Ambo 
als schlichte Holzmöbel gestaltet. Die jewei-
lige Platte wird getragen von einem im 
Grundriss kreuzförmigen Unterbau. Die 
Farb- und Lichtstimmung im Raum wird 
bestimmt durch eine dreiteilige Glasmalerei 
des Künstlers. Die drei Scheiben, etwa im 
Format 120 x 150 cm, hängen frei mit gerin-
gem Abstand vor der Wand. Sie sind mittig 
hinter dem Altar angeordnet sowie zu bei-
den Seiten vor den Fenstern so, dass ein 
schmaler Öffnungsflügel noch bedient 
werden kann. Der Grundfarbton der Schei-
ben ist ein leuchtendes Gelb. In der Mitte 
des Triptychons ist ein Christuskorpus zu 
sehen mit ausgebreiteten Armen und ange-
deutetem Lendentuch. Der Körper ist durch 
Wegnahme der Grundfarbe als helle Fläche 
herausgearbeitet und wird durch rote Farb-
konturen akzentuiert. Hinter dem Korpus 
setzt an den Händen und am Kopf ein 
weißes Kreuz an, das sich nach rechts und 
links in die beiden Seitenbilder vor den 
Fenstern fortsetzt. Wiederum wird mit roter 
Farbe die Lichtwirkung der hellen Partien 
gesteigert. Durch den differenzierten 
Farbauftrag und die gekonnte Manipulation 
von Farbverläufen und -übergängen ent-
steht ein bewegtes Bild mit expressiver 

Wirkung. Die Christusfigur bleibt schemen-
haft angedeutet, das Spiel des Lichtes und 
der Farben jedoch lässt die gesamte Malerei 
lebendig werden. Damit erzeugt der Künst-
ler für den Betrachter Anknüpfungspunkte 
an die vertraute Ikonographie des Kreuzes 
und bietet zugleich Freiräume für Wahrneh-
mung und Assoziationen. Je nach Lichtver-
hältnissen und Tageszeit ändern sich die 
Balance und die Wirkung der drei Tafeln 
zueinander sowie nach innen und außen. 
Es ist dem DRK als Träger und den Hausver-
antwortlichen zu danken, dass sie den Weg 
einer bewusst zeitgenössischen Neugestal-
tung des Kapellenraumes eingeschlagen 
haben, die es gleichzeitig ermöglicht, die 
qualitätvollen Stücke aus der Vorgänger
kapelle zu integrieren.

103102 G l a s m a l e r e i  u n d  A l t a r  v o n  T h o m a s  K o h l  i n  d e r   A l t e n h e i m  K a p e l l e  H i l d e r s102



Umgestaltung des Kirchenraumes mit Integration  
des Pfarrsaals der katholischen Pfarrkirche  
Christkönig in Borken / Hessen
Hans-Georg Ohlmeier

Umgestaltung Christkönig-Kirche in Borken / Hessen

Grundlage

Die Borkener Kirche Christkönig ist der 
Nachfolgebau einer 1932 errichteten Not
kirche für die polnischen Landarbeiter und 
katholischen Arbeiter des in den 1920er 
Jahren in Borken gegründeten Braunkohle-
kraftwerks. Das Kirchengebäude aus den 
Jahren 1964/1965 wurde vom Architekten 
Hermann Freimuth aus Frankenberg/Eder 
entworfen und ist mit der im modernen 
Kirchenbau relativ selten auftretenden 

ovalen Grundrissfigur eine der beiden neue-
ren Kirchen in der nordhessischen Diaspora 
mit dieser Typologie.

Die Kirche ist als denkmalwertes Objekt zu 
betrachten und überzeugt durch ihr Ent-
wurfskonzept mit markanten Betonpfeilern, 
die in ihrer vertikalen Gliederung des äuße-
ren Baukörpers und der kronenförmig gefal-
teten Dachhaube den Christkönigstitel 
symbolträchtig übersetzen. Der lichte und 

links:
•	 Vorzustand innen
•	 Modell zum Umbau
•	 Außenansicht

rechts:
Extrusions-Zeichnung mit farblicher Hervorhebung der 
Erneuerungen

105104 U m g e s t a l t u n g  C h r i s t k ö n i g - K i r c h e  i n  B o r k e n  /  H e s s e n104



gut proportionierte Kircheninnenraum 
schließt mit einer flachen Decke über einer 
grätenförmigen Betonrippenkonstruktion 
ab, die weißen Wandflächen öffnen sich 
über großformatige Betonfenster mit far-
bigen Verglasungen zum Tageslicht. 

Die Gestaltungsmotive der Fenster themati-
sieren die Parusie – das Wiederkommen des 
Herrn. 

Die Kirchengemeinde Christkönig in Borken 
hat im Jahre 2012 auf Grund der pastoralen 
Entwicklung mit einer kleiner werdenden 
Gemeinde, verbunden mit einer sich verän-
dernden Altersstruktur, angesichts dringend 
anstehender baulicher Sanierungsmaß-
nahmen für das benachbarte Pfarrheim 
entschieden, die „baulichen Kräfte“ zu bün-
deln und das Raumprogramm von Kirche, 
Pfarrheim und Pfarrhaus neu zu ordnen mit 
dem Ziel der späteren Veräußerung des 
Pfarrheimes.

Mit der Zielsetzung der konzeptionellen 
Integration der Pfarrheimräumlichkeiten in 
das Kirchengebäude wurde ein Architekten-
wettbewerb durchgeführt und in der Folge 
das Büro Ohlmeier Architekten aus Kassel 
mit der Planung beauftragt, dessen Konzept 
die Jury überzeugte durch die selbstbe-
wusste aber sensible Neugestaltung des 
Kirchenraumes. 

Kirchenraum

Als Grundlage für die bauliche Intervention 
wird die räumlichen Qualität des bestehen-
den Kirchengebäudes respektiert, die aus 
der elliptischen Raumfigur, der Höhenpro-
portion und der Tageslichtführung entsteht. 
Diese elementaren Bestandteile des Ent-
wurfs bestimmen die Architektur aus den 
1960er Jahren und bilden den Handlungs-
rahmen für die geplanten Einfügungen zur 
Verdichtung des Nutzungsangebotes für die 
Kirchengemeinde.

Zur Integration neuer Nutzungen bei gleich-
zeitiger Anpassung an die kleiner gewor-
dene Kirchengemeinde wird die Neuauftei-
lung der Grundfläche des Kirchenraumes 
erforderlich.

Zur innenräumlich wirksamen Teilung dieser 
Fläche wird ein typologisch belegtes 
Element aus der Kirchenbaugeschichte 
gewählt: der Lettner.

Als filigrane Chorschranke teilt der Lettner 
seiner traditionellen Aufgabe folgend Nutz-
bereiche in der Kirche, ohne den Innenraum 
in seiner Ganzheit zu stören. Formal weiter-
entwickelt und übersetzt in eine Eichen-
holz-Stabwand dient der Lettner auch hier 
zur Arrondierung neuer Raumbereiche 
innerhalb des Kirchenraumes. Seine Höhe 
im Gesamtraum entspricht dem goldenen 
Schnitt. 

Ein Körper aus Holz-Glas-Stabwänden wird 
in den Lettner eingefügt und bietet neuen 
Raum für die Gemeindesaalnutzung. 
Beide Elemente – Lettner und Saal – bilden 
eine Einheit mit einer eigenständigen Archi-
tektursprache, die im Dialog steht zur for-
malen Kraft des elliptischen Gesamtraumes, 
sich diesem aber größenproportional unter-
ordnet und somit die erlebbare Kraft des 
ovalen Raumes erhält.

Diese typologische Intervention versteht 
sich als ‚Möbel im Raum’, mit eigenständiger 
Anmutung, aber dienendem Charakter. 
Der Saalraum für 70 Personen ist teilbar und 
sowohl über den Kirchenraum als auch über 
einen neuen Eingang an der Westseite der 
Kirche direkt zu erreichen. Im neuen Saal 
wird die besondere Situation des ‚Raum im 
Raum’ erlebbar über die rhythmisch ver-
glasten Wände mit Blick auf die farbigen 
Kirchenfenster bei gleichzeitiger Tageslicht-
nutzung.

107106 U m g e s t a l t u n g  C h r i s t k ö n i g - K i r c h e  i n  B o r k e n  /  H e s s e n U m g e s t a l t u n g  C h r i s t k ö n i g - K i r c h e  i n  B o r k e n  /  H e s s e n



Der Dialog der Formen wird unterstützt 
durch das Einfügen einer Eichenholzfläche 
in den steinernen Kirchenboden. Auf dieser 
wie eine große Intarsie in die Kirche ge-
legten Holzfläche rücken Altar und Ambo 
vor der Saalwand in die Mitte des Kirchen-
raumes und werden zum liturgischen 
Zentrum mit einem dreiseitigen Sitzbereich 
für 120 Gläubige, ergänzt durch Tabernakel 
und Marienstatue auf neu gestalteten 
Postamenten. Der zeremonielle Bereich der 
liturgischen Nutzung der Kirche rückt somit 
stärker in den zentralen Bereich – ohne dass 
die optischen und akustischen Wahrneh-
mungsqualitäten des Kirchengesamtraumes 
verlorengehen.

Dieser zentrale Kirchenbereich wird für die 
Besucher erschlossen über den Vorplatz 
durch den bestehenden Haupteingang und 
angereichert durch bestehende und neu 
hinzugefügte Nutzungen in der Raumperi-
pherie.

Die Empore mit Orgelstandort bleibt aus 
funktionalen und akustischen Gründen 
unverändert, der östliche Treppenaufgang 
zur Empore entfällt zu Gunsten des Beicht-
raumes. 

Haupteingang, Treppe und Beichtraum 
werden kirchenraumseitig durch eine Holz-
stabwand architektonisch neu gefasst.
Bei größeren Gemeindefesten können Vor-
platz, Zelebrationsraum und Saal funktional 
miteinander verknüpft werden.

Der Saalraum erhält Tageslicht von den 
zentralen Kirchenraumfenstern über seine 
teilverglasten Wand- und Deckenfelder, das 
bei Bedarf durch Kunstlicht in den Decken-
feldern ergänzt wird. Der multifunktional 
möblierbare Gemeindesaal wird ergänzt 
durch die Raumbereiche Küche, Stuhllager 
und Garderobe. Die Saaldecke ist als Empo-
re nutzbar und wird über eine Treppe er-
schlossen.

Ein neuer Kirchenanbau auf der Ostseite 
beinhaltet neben dem Pfarrbüro und der 
Sakristei das Büro für den Pfarr-Referenten 
sowie den Jugendraum. Das System des 
Wegekreislaufes um den Lichthof wird bei-
behalten und weiterentwickelt, mit dem 
Vorteil der kurzen Wege und der variablen 
Nutzung von Räumen. Der ursprünglich 
separate Raum mit Taufbecken wird durch 
eine vergrößerte Wandöffnung stärker in 
den Kirchenraum einbezogen.

Altarbereich

Die Neugestaltung des Altarraumes ist das 
Ergebnis eines gemeinsam geführten inten-
siven Diskussionsprozesses von Kirchenge-
meinde, Bistum und Architekten.

Die Gestaltung des Altarraumes und seiner 
liturgischen Elemente entspricht in Gestalt 
und Material konsequent dem übergeord-
neten Repertoire zur räumlichen Neufas-
sung des gesamten Kirchenraumes.
Die klare moderne Formensprache unter 
Verwendung archaischer Typologien aus 
der Kirchenbaukunst wird durchgehend auf 
alle raumbildenden Elemente angewendet 
und übersetzt mit einem reduzierten und in 
der Wirkung abstimmten Repertoire von 
Materialien und Farben, bestehend aus 
Stein, Glas, Holz und Putz.

Die Ausbildung von Altar, Ambo und Altar-
raumpodest erfolgt in hellem Kalkstein. 
Der Altar erscheint in der Typologie des 
antiken ‘Opfertisches’. Er wird gebildet aus 
einer angemessen kräftig dimensionierten 
Altarplatte und einem Unterbau aus 3 paral-
lelen Steinplatten in der Modularität der 
Altarwand verbunden mit einer leichten 
Transparenz im Gefüge. Am Fuße der mittle-
ren Steinplatte wird das Reliquiengrab im 
Altarpodest angeordnet.

Der Ambo und der Altartisch werden der 
formalen Rhythmik des Lettners und der 
Altarwand entsprechend aufgelöst. Die 
Konturierung und Fügung der Steinschei-
ben beim Ambo erlauben alle 3 Ablagefunk-
tionen ohne den Nachteil einer zu massiven 
Anmutung. 
Material sowie Faltungen und Profilierungen 
von Altartisch und Ambo korrespondieren 
miteinander und bilden so ein gestalterisch-
liturgisches Ensemble.

Die Farb- und Materialkonzeption des be-
stehenden Innenraumes mit weißen Wand- 
und Deckenfeldern, Sichtbetonstützen und 
Tragrippen wird erneuert.

Die ergänzenden Interventionen in Fläche 
und Raum materialisieren sich über natur-
farbige Eiche mit matter Oberfläche und 
neutralfarbigem Glas und stehen im Dialog 
mit dem warmgrauen Kalksteinboden.
Die Farbinformationen bleiben den Kirchen-
fenstern vorbehalten.

Literatur:
Johanna Anders: Neue Kirchen in der  
Diaspora, Kassel 2012

109108 U m g e s t a l t u n g  C h r i s t k ö n i g - K i r c h e  i n  B o r k e n  /  H e s s e n U m g e s t a l t u n g  C h r i s t k ö n i g - K i r c h e  i n  B o r k e n  /  H e s s e n



Einbau der Bosch-Bornefeld-Orgel in die St. Elisabeth-Kirche, 
Kassel
Burghard Preusler

Am 17. Mai 2015 fand in der Elisabethkirche 
in Kassel eine Orgelweihe statt, die in mehr-
facher Hinsicht bemerkenswert war: Zu-
nächst dürfte der Wechsel einer Orgel von 
der protestantischen Hauptkirche der In-
nenstadt, St. Martin, in die kaum 1000 m 
entfernte katholische Innenstadtkirche 
ungewöhnlich sein. Zum Zweiten handelt 
es sich um eine Denkmalorgel, für die zu-
nächst deren Erhalt am angestammten Ort 
einzufordern wäre. Drittens ist diese Denk-
malorgel erst 1964 neu gebaut worden und 

war auf die baulichen Verhältnisse über der 
westlichen Empore der Martinskirche einge-
richtet.

Der Schlüssel für das ungewöhnliche Ereig-
nis liegt tatsächlich im Denkmalwert der 
relativ jungen Orgel, auf den näher einzuge-
hen ist. Die Kasseler Innenstadt und damit 
beide Kirchen lagen 1945 in Trümmern. Die 
gotische Martinskirche wurde bis 1958 mit 
modernen Gewölbekonstruktionen wieder 
aufgebaut, die spätbarocke Elisabethkirche 

gab man einschließlich ihres Standortes auf 
und baute sie auf der Südseite des Fried-
richsplatzes neu. Sie wurde 1960 von Bischof 
Adolf Bolte geweiht.

Ebenfalls im Feuersturm war die Ladegast-
Orgel (1896) der Martinskirche mit ihrem 
Renaissanceprospekt von 1610 vollständig 
untergegangen. Mit Berufung des neuen 
Kantors Klaus Martin Ziegler 1960 sollten 
nach Wiedererrichtung der Architektur die 
hohen kirchenmusikalischen Ansprüche der 
Kirchengemeinde eingelöst werden. Ziegler 
setzte sich dafür ein, Helmut Bornefeld aus 
Heidenheim an der Brenz die Konzeption 
der neuen Orgel anzuvertrauen. Bornefeld 
hatte 1924-31 in Stuttgart zunächst am 
Adlerschen Konservatorium, dann an der 
Musikhochschule Komposition, Klavier und 
Orgel studiert und mit der Leitung des 
Esslinger Kammerchors 1930 -36 die Neue 
Musik gefördert. Politischer Druck führte  
ihn zum Studium der Kirchenmusik und ins 
kirchenmusikalische Amt nach Heidenheim. 
Hier war er bis 1973 tätig, auch als Orgelpfle-
ger für Ostwürttemberg. Mehr als 90 Orgeln 
sind unter seiner Leitung allein in Württem-
berg entstanden. Befreundet mit Hugo 
Distler seit 1937, veranstaltete er mit Sieg-
fried Reda von 1946 bis 1960 die „Heidenhei-
mer Arbeitstage für Neue Kirchenmusik“.  
Er komponierte selbst, fertigte aber auch 
Entwürfe für Orgelprospekte.

Der Orgelbau hatte etwa seit der Mitte des 
19. Jahrhunderts mit neuen Techniken wie 
der Pneumatik und mancherlei konstruk-
tiven Experimenten den Bau sehr viel grö-
ßerer Instrumente möglich gemacht. Er 
bediente damit erfolgreich einen Musikge-
schmack, der auch in den Kirchen dieser 
natur- und ingenieurwissenschaftlich pro-
duktiven Zeit entsprechende „quasisinfo-
nische“ Klangfülle goutierte. Als dann seit 
den 20er Jahren die elektrischen Steue-
rungen erlaubten, mehrere Orgeln auf ver-
schiedenen Standorten großer Kirchen 

gleichzeitig zu spielen, hatte die effektvolle 
musikalische „Aneignung“ der großen 
Kirchen ihren Höhepunkt erreicht. Niemand 
dürfte sich dem Eindruck entziehen kön-
nen, den Orgelmusik erzeugen kann, wenn 
der großartige Klang eines vollen Werks, 
von vielleicht sogar zwei Emporen, aus 
einer Krypta heraus unterbrochen bzw. 
„beantwortet“ wird. Wie in der Bau- oder 
Kunstgeschichte, so blieb auch hier die 
menschliche Regung der geschmacklichen 
Gegenbewegung nicht aus. Mal akademisch 
streng begründet, mal freier, wurde der 
Rückgriff auf „originalen“ barocken und 
vorbarocken Orgelbau gefordert. Ein origi-
nalnaher Bachklang kam erst im Laufe des 
20. Jahrhunderts wieder zunehmend  
„zu Ehren“, wenn es auch durch die zeitliche 
Distanz immer der Interpretation und Annä-
herung an einen solchen Klang bedarf. Die 
Protagonisten dieser erst seit dem Ersten 
Weltkrieg wachsenden Richtung verabre-
deten sich auf den Begriff „Orgelbewegung“, 
insbesondere mit der Forderung, nun er-
neut allein rein mechanische Orgeln gelten 
zu lassen.

Die Bosch-Bornefeld-Orgel von Kassel ist so 
in vielfacher Hinsicht ein anspruchsvolles 
Kind ihrer Zeit. Von etwa 1959 bis 1963  
geplant, wurde sie am 20. September 1964 
geweiht. Mit Rückpositiv, Hauptwerk und 
Oberwerk als Schwellwerk ausgestattet, 
wird sie mit 57 Registern auf drei Manualen 
und Pedal gespielt. Die Windladen sind 
„überwiegend mechanisch“. „Bornefelds 
Prinzip war es, auf selbständige höhere 
Einzelreihen des Prinzipalchores zugunsten 
starker Farbigkeit zu verzichten, für die er 
sich vor allem entlegener Obertöne bedien-
te“ (Martin Balz, ars organi, Ausgabe 54, 
Heft 3/2006). Damit erklingen heute in  
St. Elisabeth so ungewöhnliche Register wie 
z.B. ein Nonenkornett 3fach 2 2/3‘ oder eine 
Grobmixtur 6-8fach 1 1/3‘ und ein Großzink 
10 2/3‘ + 6 2/5‘.

111110 E i n b a u  d e r  B o s c h - B o r n e f e l d - O r g e l  i n  d i e  S t .  E l i s a b e t h - K i r c h e ,  K a s s e l110



Laut einem Brief an die Orgelbauer sah 
Bornefeld mit dieser Orgel „ein zweites 
Stadium der Orgelbewegung“ erreicht. Karl 
Martin Ziegler führte die „Kasseler Wochen 
für neue geistliche Musik“ ein und sorgte 
für zahlreiche Uraufführungen neuer Orgel-
musik.

Ein so markanter Orgelbau der Wiederauf-
bauphase nach dem Zweiten Weltkrieg 
musste das Interesse der kirchlichen und 
weltlichen Denkmalpfleger wecken, die sich 
ja seit den letzten Jahrzehnten des 20. Jahr-
hunderts auch vermehrt dem Schutz der 
Nachkriegskirchenbauten zuwandten. Wie 
letztere, ist aber eben auch der Klangcha-
rakter eines entsprechend zeitgenössischen 
Instruments schon wieder infrage gestellt. 
Als die Vertreter der Martinskirche entschie-
den, ihr Engagement für eine zeitgenös-
sische Orgelmusik mit einer ebenso kom-
plett neuen Orgel fortzusetzen, begann 
schon bald die Suche nach einer Möglich-
keit, die vorhandene Orgel in Kassel zu 
halten. Dazu bedurfte es eines einiger
maßen großen Kirchenraumes. 

Da die Kirchengemeinde St. Elisabeth mit 
ihrer Orgel nicht zufrieden war, wurde der 
im Orgelbau überregional erfahrene Archi-
tekt Prof. Friedhelm Grundmann, Hamburg, 
damit beauftragt, Raum und Empore dahin-
gehend zu überprüfen, ob und wie die 
Bosch-Bornefeld-Orgel hier unterzubringen 
sei. Dank der ausreichenden Höhe des 
Raumes war man freier als in der Martinskir-
che, wo Teile der Orgel in einen Turmraum 
integriert und an die entsprechende Öff-
nung gebunden waren; andererseits sollten 
die räumlichen Verhältnisse eine Weiternut-
zung der Empore in St. Elisabeth möglich 
machen, die statischen Voraussetzungen 
bzw. Konsequenzen des Projekts waren glei-
chermaßen anspruchsvoll. Mitte 2013 lag ein 
Entwurf vor, der die Orgel auf ein in der 
Tiefe schmales neues Untergehäuse stellt 
und so ihre Werkeinteilung ab ca. 3 m über 

der vorhandenen Empore frei im Raum 
präsentiert. Dazu mussten die Seitenwände 
hinter den Pedaltürmen und eine neue 
Rückwand hergestellt werden. Auch ein grö-
ßeres Schwellgehäuse für das Oberwerk 
wurde neu gebaut – im Sinne Bornefelds, 
dem „der zuständige Baurat der Stadt Kas-
sel“ (Bericht Bosch 2015) noch diese Höhe 
verweigert hatte...

Gehäuseform und Werkgliederung stehen, 
wohl nicht zuletzt bedingt durch die enge 
Nachbarschaft der jeweiligen Bauzeit, aus-
gesprochen selbstverständlich im neuen 
Raum. Der Vorschlag von Prof. Grundmann 
wurde von den beratenden Fachgremien 
akzeptiert und vom Verwaltungsrat zur 
Ausführung beschlossen. Statiker Dipl. Ing. 
Konrad Brenker, Baunatal, sorgte für eine 
trapezförmige Lastabtragung der Konstruk-
tion, horizontal über die Betonrückwand 
der Elisabethkirche und vertikal über vor-
handene Wandvorlagen im Erdgeschossbe-
reich, was zusätzliche Stützen unter der 
vorhandenen Empore ersparte. Er über-
nahm auch die Bauleitung für den gesamt-
en Ablauf. Die Erkundung des Rückwand-
aufbaus und des Fußbodens der Empore 

erfolgten zunächst mit Schadstoffuntersu-
chungen. Stahlbau, Zimmerer-, Schreiner-, 
Elektro-, Bodenbelag- und Malerarbeiten 
waren die weiteren zu koordinierenden 
Hauptgewerke. Im Oktober 2014 wurde mit 
dem Aufbau der Orgel begonnen.

Die Intonation erforderte die umfangreichs-
ten Nachbearbeitungen an diesem Orgel-
werk, denn St. Elisabeth hat ein deutlich 
kleineres Raumvolumen, und die Verklei-
dung der beiden Stirnwände mit Lochstei-
nen dämpfen den Nachhall erheblich
.Ergänzungen der Steuerung bzw. Traktur 
wurden so vorgenommen, dass der linke 
Registerturm des Spieltisches mit Register-
schaltern und Freien Kombinationen von 
1964 weitgehend im Urzustand gehalten 
werden konnte. Die Steuerung eines neuen 
elektronischen Setzers befindet sich zusam-
men mit der Schublade für einen Touch-
screen auf der rechten Seite. Die Arbeiten 
sind dokumentiert und in „ars organi, 63. 
Jahrgang 12/2015“ veröffentlicht.
 
Als Gutachter waren im Laufe der denkmal-
pflegerischen und kirchenmusikalischen 
Beratungen Dr. Bernhard Buchstab, Landes-
amt für Denkmalpflege Hessen, Prof. Hans-
Jürgen Kaiser und Regionalkantor Thomas 
Pieper, Bistum Fulda, beteiligt. Für Ab- und 
Wiederaufbau war die Firma Orgelbau 
Bosch, Kassel, verantwortlich. Intoniert 
wurde von Michael Casper und Hans-Ulrich 
Funk. 

Seit dem eingangs genannten Weihedatum 
bereichert die junge/alte Bosch-Bornefeld-
Orgel nun die Liturgie in St. Elisabeth. Auch 
andere Wege der musikalischen Verkündi-
gung haben sich erweitert und finden 
großes Interesse in Konzerten und work-
shops. Das Niveau der katholischen Kirchen-
musik in Kassel mag sich mit diesem Instru-
ment weiter heben.

Fotos: Dietrich Fröba, Marcus Leitschuh

113112 E i n b a u  d e r  B o s c h - B o r n e f e l d - O r g e l  i n  d i e  S t .  E l i s a b e t h - K i r c h e ,  K a s s e l E i n b a u  d e r  B o s c h - B o r n e f e l d - O r g e l  i n  d i e  S t .  E l i s a b e t h - K i r c h e ,  K a s s e l



Neugestaltung des Kirchenraums St. Familia in Bruchköbel
Susanne Wartzeck

Die Kirche St. Familia wurde am 19.10.1958 
geweiht. Ein relativ schlichter rechteckiger 
Baukörper mit freistehendem Glockenturm 
wird zum religiösen Zentrum des katho-
lischen Gemeindelebens in Bruchköbel. 
Bereits kurz nach dem zweiten Vatika-
nischen Konzil kam es zu einer ersten 
grundlegenden Umgestaltung des Altarbe-
reiches. In den folgenden Jahrzehnten wur-
den Ausstattungsgegenstände ausge-
tauscht und ergänzt.

Den eigentlichen Anlass und Ausgangs-
punkt zur Umgestaltung bildete die Spende 
einer Holzstatue des heiligen Antonius.  
Die Suche nach einem geeigneten Standort 
erwies sich als schwierig. Bei der einge-
henden Analyse des Kirchenraums fielen 
den Gemeindevertretern einige Punkte auf, 
die nicht optimal gelöst schienen oder im 
Laufe der Jahre ein wenig in Unordnung 
geraten waren. So entstand die Idee einer 
Überarbeitung und Erneuerung des gesam-
ten Kirchenraums. 

Der heilige Antonius brachte gewisserma-
ßen eine Unruhe und Aufbruchsstimmung 
in die Gemeinde, noch ehe die Figur selbst 
vor Ort war.

Ziel der Umgestaltung und Sanierung durch 
die Architekten Sturm und Wartzeck aus 
Dipperz war folglich, ein übergreifendes 
Gestaltungskonzept zu erarbeiten, welches 
zum einen die vorhandenen Defizite be-
hebt, das Gesamterscheinungsbild stärkt, 
und zum anderen einen würdigen Standort 
für das neue „Gemeindemitglied“ schafft.
Ein wesentlicher Aspekt der Neugestaltung 
war die Wiederherstellung der ursprünglich 
etwas gewölbten Decke. Die dunkle und 
geometrisch an ein Satteldach erinnernde 
Holzbekleidung der 1970er Jahre wurde 
entfernt und durch eine leicht gewölbte 
Akustikdecke ersetzt. Diese gibt dem Raum 
eine neue Bedeutung. Die helle, leicht ge-
formte Oberfläche sorgt für eine einladende 
Atmosphäre und lässt den Raum größer 
und freundlicher erscheinen.

Bereits bei der ersten Umgestaltung des 
Altarraums in den 1960er Jahren wurde die 
ursprüngliche Wandgestaltung hinter dem 
Altar entfernt und seither nie durch eine 
neue ersetzt. Die Konstruktion der Außen-
wand mit hervortretenden Mauerpfeilern, 
eine große einseitige Verglasung des Altar-
raums nach Süden und die beidseitigen 
Fensterbänder der Längsseiten prägen den 
Raum. Um den Altarbereich stärker her-
vorzuheben und dem Raum eine stärkere 
Bindung und Ausrichtung zu geben, ent-
stand eine große Rückwand aus gefrästem 
Eichenholz, in die als radiale Einschnitte ein 
Kreuz eingelassen wurde.

Das Pendant zur Altarrückwand bildet die 
Ausbildung der rückwärtigen Emporenbe-
kleidung in der gleichen Materialität. Unter 
der Empore trennt eine neu eingestellte 
Wand den Beichtraum, das Stuhllager, den 
Aufgang zur Empore und einen weiteren 
Lagerraum vom eigentlichen Kirchenraum 
ab. Zusätzlich sind in diese Rückwand zwei 

115114 115114



beleuchtete Nischen für die beiden Holzfi-
guren „Joseph“ und „Antonius“ integriert. 
Besonderes Augenmerk wurde bei der 
Holzbekleidung auf die flächenbündige 
Ausführung der beiden notwendigen Türen 
zum Stuhllager und dem Zugang zur 
Empore gelegt.

Der ehemalige Beichtstuhl als Einbau unter 
der Treppe wurde komplett entfernt. Durch 
die neue Trennwand unter der Empore 
entstand ein flexibler Beichtraum, der voll-
kommen mit Holz ausgekleidet wurde. Zwei 
eingebaute Sitze und ein Tisch mit flexibler 
Trennwand sowie ein Vorhang sind eben-
falls Teil der Ausstattung. Der Beichtraum  
ist von der Seite aus zugänglich, aber auch 
durch das Stuhllager ist ein Zugang mög-
lich. So kann der Raum sowohl zu einem 
vertraulichen Beichtgespräch, als auch einer 
anonymen Beichte genutzt werden. Die 
Empore für Chor und Orgel bietet zusätzlich 
einen kleinen Abstellraum mit integriertem 
Zugang zum Dach. Die Holzverkleidung der 
Empore nimmt die Breite der Altarrückwand 
und die Stellung der Kirchenbänke auf.  
Um diese Geometrie zu betonen, wurden 
die seitlichen Anschlüsse zu den Außen-
wänden durch Glasbrüstungen ausgebildet.

Auch der Bodenbelag des Kirchenraums 
wurde erneuert, ein gelblicher Juramarmor 
fügt sich harmonisch in das durch das 
Eichenholz vorgegebene Farb- und Mate
rialspiel. Die ehemals dunkelroten Kirchen-
bänke wurden überarbeitet und farblich an 
die übrigen Holzoberflächen aus Eiche 
angepasst. Neue Bankauflagen aus beigem 
Filz ergänzen die Bankreihen. Sie fügen sich 
nun ins Gesamtbild und ordnen zugleich, 
durch eine leicht veränderte Aufstellung, 
den Raum. 

Der Altarbereich der Kirche ist durch zwei 
Stufen mit geringer Höhe vom übrigen 
Kirchenraum abgesetzt. In der Breite der 
Rückwand wurde er mit einem Holzfuß

boden aus Eiche versehen, um so gegen-
über dem Natursteinbelag im restlichen 
Kirchenraum noch einmal optisch an Be-
deutung zu gewinnen. Altar, Ambo, die 
Sockel für Tabernakel und Taufschale, die 
Sedilien und die Kredenz sind aus Eichen-
vollholz gefertigt. Die schlichte Formge-
bung der Ausstattung, insbesondere des 
Altars setzt auf eine archaische Wirkung und 
eine Besinnung auf das Wesentliche. Die 
bereits vorhandenen und nun gut restau-
rierten Ausstattungsgegenstände wie Kreuz, 
Tabernakel und Kerzenständer erhalten 
durch die einheitliche Materialität des Altar-
raums einen ruhigen Rahmen und treten 
wie Schmuckstücke hervor.

Für den Opferlichttisch des Marienbildes 
und die Weihwasserschalen an den beiden 
Ausgängen wurde eine neue, zurückhal-
tende Form gefunden. Diese wurden in 
Stahl gefertigt und weiß beschichtet. Die 
Gesamtwirkung des neu gestalteten Kir-
chenraums wird durch die einheitliche 
weiße Farbgebung der verputzen Seiten-
wände abgerundet. Zur Beleuchtung 

wurden die bauzeitlichen abgependelten 
Leuchter wiederverwendet, ergänzt werden 
diese durch Deckenstrahler im Bereich der 
Empore und des Altarraums.

Auch die Ein- und Zugänge zur Kirche wur-
den bearbeitet, neben dem bereits beste-
henden Eingang wurde auf der gegenüber-
liegenden Seite ein neuer Ausgang geschaf-
fen, der eine direkte Anbindung an den 
Gemeindeplatz und das Haus Shalom (Ge-
meindehaus) ermöglicht. Der bestehende 
kleine Anbau des Haupteingangs wurde mit 
einer Lichkuppel in der Decke versehen. 
Eine weitere Aufwertung erlangte dieser 
Bereich durch das farblich auf die neuen 
Eingangstüren abgestimmte Einbaumöbel 
zur Ablage von Broschüren, Aushang von 
Informationen und einem kleinen Angebot 
an Lektüre für Groß und Klein. 

Der erste Gottesdienst fand am 11.12.2015 
statt. In dem feierlichen Hochamt wurde der 
Altar durch den Fuldaer Weihbischof Karl-
heinz Diez geweiht.

Umgestalteter Beichtraum

Eingangsbereich mit Schriftenständer und Lichtkuppel

117116 N e u g e s t a l t u n g  d e s  K i r c h e n r a u m s  S t .  F a m i l i a  i n  B r u c h k ö b e l N e u g e s t a l t u n g  d e s  K i r c h e n r a u m s  S t .  F a m i l i a  i n  B r u c h k ö b e l



Im Jahr 2014 rief der St. Patrokli DomBau-
Verein Soest Künstlerinnen und Künstler aus 
Deutschland und den benachbarten Län-
dern auf, sich mit dem Thema „Wie verpacke 
ich, was mir heilig ist?” auseinanderzuset-
zen. Nach der Ausschreibung sollten sie 
Entwürfe von Werken entwickeln, die die-
sen Gedanken in eine zeitgemäße Form 
betten können. Der Aufruf war ausdrücklich 
subjektiv gehalten.

Nach Platon besteht das menschliche Erle-
ben aus den beiden Elementen der mate
riellen und ideellen (geistigen) Wahrneh-
mung. Wir wissen aber auch, dass wir Men-
schen in fast allen Kulturen eine spirituelle 
Wahrnehmung haben, die von der geisti-
gen, forschenden, erklärenden, schaffenden 
zu unterscheiden ist. Der Unterschied zur 
geistigen Wahrnehmung liegt darin, dass 
die spirituelle Wahrnehmung einerseits eine 
Gewissheit enthält, andererseits geheimnis-
voll ist und bleibt.

Gott braucht keine heiligen Räume, er ist 
allgegenwärtig. Heilige Räume sind von 
Menschen geschaffen, die ihnen und ihren 
Mitmenschen die Begegnung mit dem 
Heiligen und Gott erleichtern. Sie vermitteln 
den Gläubigen die Wahrnehmung des Heili-
gen. Den Nichtgläubigen vermitteln sie im 
positiven Sinn vielleicht die Wahrnehmung 
der Ehrfurcht, des Respekts und der Bewun-
derung.

Heilige Räume – oder „was heiligt Räume?“
Ferdinand Kauerz-von Lackum

Die Entwürfe der drei preisgekrönten Künst-
lerinnen und Künstler zeigen auf eindrucks-
volle Weise, zu welchen Aussagen die be-
wusste Auseinandersetzung mit den drei 
Wahrnehmungen (materiell, ideell, spiritu-
ell) führen kann.

Theresa Thiering, Kölner Gold- und Silber-
schmiedemeisterin, schuf als heiligen Raum 
ein Reisereliquiar. Die Künstlerin beschreibt 
ihren Entwurf mit den Worten: 
„Das was mir nahe steht, mich berührt, ist 
mir heilig. Die Energie dieser Nähe erfüllt 
mich und ich schöpfe Kraft aus der inneren 
Verbundenheit. Aus der Nähe entsteht das 
Bedürfnis, das Heiligtum zu bewahren: ich 
lege schützend meine Hände darüber. Viel-
leicht ist diese Geste die natürlichste und 
spontanste Art, das zu verpacken, was mir 
heilig ist.

Die Hände verkörpern eine wärmende und 
gleichzeitig eine schützende Geste. In 
einem veränderten Kontext zieren sie das 
Bild der mittelalterlichen „redenden Reliqui-
are”. Gemäß der Aufforderung, nach Form 
und Inhalt des Heiligen zu forschen, ist der 
Blick in die Vergangenheit unumgänglich. 
Losgelöst von Werk- und Schaufrömmigkeit 
wandeln die Motive ihren Symbolgehalt: 
Aus Geboten werden Angebote, Möglich-
keiten, ein Leben hell und erfüllt zu leben. 
Eine Eigenschaft von Bergkristallen ist der 
Lupeneffekt, und als Symbolstein stehen sie 
oft für das Heilige. In meiner Arbeit versinn-
bildlichen sie die Nähe als Heiligtum. Für 
die Umsetzung des Entwurfs habe ich als 
Material eine Silberlegierung gewählt, das 
als Edelmetall eine große Beständigkeit 
gegen Zersetzung aufweist. 

Der Wunsch des Bewahrens kommt hier-
durch zum Ausdruck. Weiter wird ein dunkel 
gefärbter Bronzeguss als Kuppel eingesetzt, 
um die für die Tauschiertechnik bestehende 
Notwendigkeit zweier unterschiedlich 
harter Materialien zu bedienen. Durch das 
Tauschieren der Feinsilber-Hände auf die 
Bronze werden beide Werkstoffe miteinan-
der verzahnt und verbunden. Der Deckel 
des Reliquiars ist einfach abzuheben.  
Der Raum des Reliquiars symbolisiert das 
Leben. Lasse ich das Heiligtum der Nähe zu, 
wird es ein erfülltes Leben.”

Einen ganz anderen Ansatz zur Schaffung 
eines „Heiligen Raumes” verfolgt  
Nikodemus Löffl aus Wartenberg.  
Auch er entwirft ein Behältnis, hier jedoch 
aus Paraffin und menschlichem Kopfhaar.

Löffl beschreibt seinen Entwurf mit den 
Zeilen:
„Die sichtbare Existenz, unter Umständen 
sogar die haptische Erfahrbarkeit oder 
zumindest das Vertrauen auf die Echtheit 
von überlieferten körperlichen Überresten 
seliger und heiliger Vorfahren oder von 
Gegenständen, die durch den Kontakt mit 

Reliquiar von Theresa Giesing, Köln

119118 H e i l i g e  R ä u m e  –  o d e r  „ w a s  h e i l i g t  R ä u m e ? “118



den verehrten Personen aufgeladen sind, ist 
offensichtlich hilfreich für die mentale Kon-
taktaufnahme zu eben diesen personalen 
Vorbildern bzw. Geschehnissen aus der 
Vergangenheit.

Menschen besuchen Orte, an denen solche 
Reliquien aufbewahrt oder ausgestellt wer-
den. Sie suchen die körperliche Nähe. Kön-
nen sie diese physische Nähe dauerhaft 
etablieren, indem sie einen Teil von sich in 
die unmittelbare Umgebung der von ihnen 
verehrten Reliquie einbringen? Der Schrein, 
das Aufbewahrungsgefäß, diese bergende 
und schützende Hülle wäre doch dafür die 
konsequenteste Möglichkeit.

Ein Schrein aus transparentem Wachs, 
einem Material von hohem Energiegehalt 
und konservierend, mit eingegossenen 
menschlichen Kopfhaaren, Locken/Strähnen, 
die ganz bewusst dafür gegeben wurden. 
Von Personen, die ihre Verehrung durch die 
Hingabe eines „Teiles von sich” zum Aus-
druck bringen.

Das primär billige Material erfährt seine 
Verwandlung zum wertvollen und damit 
würdigen Werkstoff durch die Aufladung, 
die aus der Hingabe entsteht. Die Realisie-
rung dieses Schreins wäre deshalb weniger 
von der monetären Kaufkraft der Auftrag
geber abhängig als von der individuellen 
Bereitschaft, dem Willen zur Partizipation an 
diesem Vorhaben.

Über die Kopfhaare transportieren Men-
schen einen wesentlichen Teil ihrer Außen-
wirkung. Die Farbe und der Haartyp, auch 
wie jemand seine Haare trägt, wie er/sie 
gestaltet oder bedeckt, lässt Rückschlüsse 
auf seinen sozialen Stand, seine Überzeu-
gungen und unter Umständen auf Religi-
onszugehörigkeit und Herkunft zu. In vielen 
Mythen geht es um Haar aber auch im 
Evangelium, wenn zum Beispiel eine 
„Sünderin” Jesu Füße mit ihren Tränen 
benetzt und mit ihrem Haar trocknet.  
Ein analoges Bekenntnis im Zeitalter der 
digitalen Signatur.”

Schließlich setzt sich die Nettetalerin  
Barbara Schmitz-Becker in einer noch 
weniger gegenständlichen Art mit dem  
„Ort des Heiligen” auseinander.
Sie schreibt zu ihrem Entwurf:
„In unserer materiellen und leistungsorien-
tierten Welt werden für viele Menschen 
gerade außerhalb von Religion und Glau-
ben Dinge wertvoll oder heilig, die man 
nicht unbedingt fassen kann.“

Sie umschreiben abstrakte Begriffe wie 
einen glücklich empfundenen Moment, ein 
vertrautes Gespräch, Freundschaft oder die 
Verbundenheit mit der Natur. Eher emotio-
nal Erlebtes, kein greifbarer oder monetär 
messbarer Wert.

Behältnis aus Paraffin und menschlichem Kopfhaar von Nikodemus Löffl, Wartenberg „Wolke“ von Barbara Schmitz-Beckers

121120 H e i l i g e  R ä u m e  –  o d e r  „ w a s  h e i l i g t  R ä u m e ? “ H e i l i g e  R ä u m e  –  o d e r  „ w a s  h e i l i g t  R ä u m e ? “



Ein anderer Aspekt ist die heutige Nutzung 
der Datensicherung. Daten, Fotos, Dinge, 
die uns sehr wichtig sind speichern wir zur 
„Sicherung” in einer „Cloud”; einer abstrak-
ten Vorstellung von Schutzraum oder 
Archiv.

Folgerichtig könnte der heutige Schrein 
auch ein leicht transparenter, schwebender 
und beweglicher Raum, einsehbar und mit 
einer Öffnung sein. Kein edler, goldener 
Verwahrungsort einer Reliquie, sondern ein 
einfaches „Gefäß” / ein schwebender Raum; 
wolkenartig, aus natürlichem Material, wie 
von einem Tier gesponnen, an einen Kokon 
(auch ein „Überbleibsel”) oder Nest erin-
nernd.

Um dieser Struktur nah zu kommen, bedarf 
es einer dafür entwickelten Technik. 
Unzählige Schichten von hauchfeinen Fa-
sern werden zusammen mit Daunenfedern 
versponnen und verleimt. Ein Balanceakt 
zwischen Transparenz und Stabilität. Die 
Ästhetik der Materialität bezieht sich auch 
auf den Gedanken der Nachhaltigkeit und 
die Bedeutung, den Reichtum und den 
Erhalt von Natur und Schöpfung.

Dieses Thema zieht sich wie ein roter Faden 
durch mein künstlerisches Werk.” Wenn es 
auch hier um die Betrachtung der Verpa-
ckung von Heiligem ging, so beschreiben 
diese drei Beispiele Räume, die zur Bewah-
rung für das mehr als Wertvolle, ja das Heili-
ge geschaffen sind. Was ist das Essenzielle, 
die Gemeinsamkeiten und die verschie-
denen Betrachtungsweisen der Künstle-
rinnen und des Künstlers?

Kehren wir zur Ausgangsbetrachtung 
zurück, in der wir das menschliche Erleben 
in den Dimensionen materiell, ideell und 
spirituell betrachten. Räume werden von 
Menschen geschaffen. Aus der Idee entsteht 
zunächst Materielles. Die Heiligung erfährt 
ein Raum erst durch die Spiritualität der 

Menschen, die ihn aus dem Glauben heraus 
zum Heiligen erklären oder als heiligen 
Raum erfahren. Der Raum behält seine 
Heiligkeit nur so lange, wie Menschen ihn 
mit ihrem Glauben an das Heilige in Verbin-
dung sehen.

In den Entwürfen sind die drei Dimensionen 
der menschlichen Wahrnehmung in unter-
schiedlich starker Ausprägung umgesetzt.
In Theresa Thierings Entwurf wird das Heili-
ge in einen handwerklich hochwertig aus-
geführten und aus wertvollen Materialien 
bestehenden Raum gefasst. Der materielle 
Aspekt – das Wertvolle – schlägt eine 
Brücke zum Wertvollen in seinem Inneren. 
Die Bleikristalle öffnen von allen Seiten her 
einen geheimnisvoll verborgenen Blick auf 
das in dem Raum aufbewahrte Heilige. Wie 
im Glauben erschließt sich das Heilige im 
Inneren nicht offensichtlich, sondern bleibt 
geheimnisvoll. Trotzdem weiß der Besitzer, 
dass sich im Inneren das Heilige befindet.

Nikodemus Löffl schafft einen Entwurf, der 
auch im Äußeren aus wertvollem Material 
besteht, um auf das Heilige im Inneren 
hinzuweisen. Er versteht den Begriff „wert-
voll” ideell, nicht monetär teuer. Das Paraf-
fin, halbtransparent, lässt diffuses Licht in 
sein Inneres, auf das „Heilige”, nicht Fassbare 
fallen. In einer Kerze verzehrt sich das Mate-
rial, indem es den Menschen dient. Die 
eingebetteten menschlichen Haare sind ein 
Symbol für das, was den Menschen und 
seine individuelle Besonderheit ausmacht.

Die Wolke Barbara Schmitz-Beckers wendet 
sich nahezu vollständig vom Materiellen ab. 
Hier steht das Ideelle, mehr aber noch:  
Das unfassbare und undarstellbare, materie-
lose Heilige befindet sich in einem nicht 
lokalisierbaren Raum. Trotzdem besteht die 
Gewissheit der Existenz.

Heilige Räume – Was zeichnet sie aus?
In erster Linie sind heilige Räume dazu 
geschaffen, die Spiritualität ihrer Besucher 
wie ein Katalysator im Zugang zum Heiligen 
zu verstärken. Da die Spiritualität der Men-
schen so vielfältig ist wie die Menschheit 
selbst, sollten sie die Wahrnehmungen ihrer 
Besucher in ihren Ausprägungen anspre-
chen. Menschen, die stark von der materiel-
len, sich selbst erklärenden Seite angespro-
chen werden, finden bei ihrem Besuch den 
Weg zu „ihrem Heiligen” am Ehesten über 
erhabene, schöne, aber auch stille Räume, 
die sich als Ruhepunkt gegen die Außen-
welt abgrenzen. Beispiele finden wir in den 
Bibeldarstellungen der Fenster, Wände und 
anderer Ausstattungen alter Kirchenräume.
Andere Menschen, die das Geistige im Heili-
gen suchen, sind dankbar dafür, wenn ih-
nen primär geheimnisvolle, verborgene 
Aspekte des heiligen Raums erklärt und 
verständlich gemacht werden. In unseren 
Beispielen erklärt sich der Entwurf von 
Nikodemus Löffl nicht spontan. Erst durch 
die Erklärung des Künstlers erschließt sich 
der Sinn von Materie und Form des Ent-
wurfs als Raum für das Heilige.

Schließlich suchen Andere nicht das Bild-
hafte, sondern die dimensions- und form-
freie Ausprägung des Heiligen. Jegliche 
Darstellung wird als Korsett empfunden, in 
die das Heilige gezwängt wird. Wir kennen 
diese Form der Wahrnehmung des Heiligen 
in der Ablehnung bildhafter Darstellungen 
der Reformierten Kirche und bei den  
muslimischen Glaubensrichtungen. Der 
Entwurf von Barbara Schmitz-Becker geht in 
diese Wahrnehmungsrichtung.

Die Wahrnehmung und damit das Erleben 
des Heiligen ist bei uns als gläubigen Katho-
liken in jeder Mischform vertreten. Rein-
formen bilden bei uns die Ausnahme.

Wie lange sind Räume heilig? In diesem 
Zusammenhang fällt mir als Erstes das Bild 
einer vom Dschungel verborgenen alten 
Buddhistischen Tempelanlage ein. Ist sie 
noch ein Raum des Heiligen? Unzweifelhaft 
handelt es sich um eine Anlage, die von 
Menschen zur Verwirklichung der spiritu-
ellen Bedürfnisse errichtet wurde. Irgend-
wann mussten die Menschen, die sie errich-
tet hatten und dort beteten, die Anlage 
aufgeben. Die Natur übernahm die Anlage 
und gab sie erst Jahrhunderte später ihren 
Entdeckern frei. 

In einigen solcher Anlagen richteten 
Buddhistische Mönche wieder Gebetsräume 
ein und gaben ihr ihre ursprüngliche 
Zweckbestimmung wieder.

Als heilig kann man die Räume in unserem 
Verständnis nur so lange bezeichnen, wie es 
Menschen gibt, die sie als solche betrach-
ten, vielleicht auch nutzen. Die Heiligkeit 
von Räumen ist somit untrennbar mit der 
göttlichen Existenz und unserer mensch
lichen Existenz verbunden.

123122 H e i l i g e  R ä u m e  –  o d e r  „ w a s  h e i l i g t  R ä u m e ? “ H e i l i g e  R ä u m e  –  o d e r  „ w a s  h e i l i g t  R ä u m e ? “



Dass wir angesichts der weltweiten Krisen 
und des viel tausendfachen Flüchtlings
elends im Jahr 2015 mit dieser Ausstellung 
ein so brandaktuelles Thema behandeln 
und damit gewissermaßen den Nerv der 
Zeit treffen würden, haben wir bei den 
ersten Planungen nicht absehen können. 
Erste Anstöße gab die große CREDO-Aus-
stellung in Paderborn, die sich 2013 der 
„Christianisierung Europas im Mittelalter“ 
widmete. Damals beschäftigte uns unter 
anderem die Frage, was das Charisma der 
frühen Christengemeinden ausmachte, die 
sich in den ersten drei Jahrhunderten in 
den Grenzen des Römischen Reiches rasch 
und teils gegen massive Widerstände  

 CARITAS – Nächstenliebe von den frühen Christen  
bis zur Gegenwart (2015) 

oder wie Ausstellungen unser Denken verändern

Christoph Stiegemann

hatten ausbreiten können. Mit den Christen 
trat ein neues Menschenbild in die Welt, das 
auf der Idee der Gotteskindschaft gründete. 
Dahinter steht der Glaube an die umfas-
sende Liebe Gottes, der seinen eigenen 
Sohn opfert, um die Welt zu erlösen: das 
Urbild karitativen Handelns. Das christliche 
Doppelgebot der Gottesliebe und der Näch-
stenliebe (caritas dei – caritas proximi) war 
elementare Grundlage der neuen Religion. 
Konsequent erhoben die Christen diese zur 
Maxime ihres Handelns und nahmen sich 
der Armen, Alten und Kranken an. Näch-
stenliebe führt somit zum Kern der christ-
lichen Botschaft. 

Da Nächstenliebe sich stets in Handlung 
und Zuwendung äußert, stellt sich natürlich 
die Frage, wie man solch ein immaterielles 
Thema im Medium einer Ausstellung zur 
Darstellung bringen kann? In einem Muse-
um und einer herkömmlichen Ausstellung 
werden Dinge gezeigt. Das Thema verlangt 
nach einer besonderen Herangehensweise, 
die Ausstellung als Denken im Raum be-
greift. Das Diözesanmuseum Paderborn mit 
seiner besonderen Raumstruktur der auf-
steigenden Ebenen bietet sich dazu gerade-
zu an. Von der großen Eingangsinszenie-
rung im Hauptraum des Museums (Abb. 1), 
die sich vom Zeithorizont her den Anfängen 
des Christentums im Spannungsfeld der 
paganen Umwelt des Römischen Reichs 
widmete, entfaltete sich das Thema über die 
einzelnen Ebenen in chronologischer Folge 
bis ins 21. Jahrhundert. Der Vorteil der Archi-
tektur ist, dass man den Illusionsraum des 
Museums nicht verlassen muss und durch 
die diagonalen Blickachsen immer Kontakt 
zu den unteren Raumebenen behält. 

Die Dinge wurden so neu kontextualisiert 
und beim Durchschreiten der Ausstellung in 
der Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen 
erlebbar. Auch wenn man bei der Auswahl 
der einzelnen inhaltlichen Schwerpunkte 
streng selektiv vorgehen musste, entstand 
doch im Erleben ein Ganzes, das die christ-
liche Nächstenliebe und mit ihr die aus der 
jüdisch-hebräischen Tradition des östlichen 
Mittelmeerraums stammende „Kultur des 
Herzens“ als zentrale Größe für die Entwick-
lung des Abendlandes in den zurücklie-
genden zwei Jahrtausenden unserer euro-
päischen Geschichte eindrucksvoll hervor-
treten ließ. Sich dieses vor Augen zu führen, 
ist gerade heute von größter Bedeutung. 
Man mag es kaum glauben, aber die zentra-
le Tugend der christlichen Nächstenliebe, 
die an den Kern der christlichen Botschaft 
rührt, war noch nie zuvor Gegenstand einer 
Ausstellung und ist vor dem Paderborner 
Unternehmen noch nie im Zusammenhang 
präsentiert worden. 

1. Hauptraum des Diözeanmuseums Paderborn  
mit der Eingangsinszenierung zur Ausstellung 
CARITAS (2015)

2. Papyrus 46 aus der Chester Beatty Library in Dublin, die älteste Abschrift  
(um 175–225 n. Chr.) des Briefes des Apostels Paulus an die Korinther

Der Paulus-Brief wurde für Besucher per Touchscreen-Animation 
(rote Vitrine) zeilenweise ins Deutsche übersetzt. 

125124  CARITAS        –  N ä c h s t e n l i e b e  v o n  d e n  f r ü h e n  C h r i s t e n   b i s  z u r  G e g e n w a r t  ( 2 0 1 5 ) 124



Über die spannenden kulturhistorischen 
Aspekte hinaus, die die Geschichte der 
Institutionalisierung und der Organisations-
formen der Caritas betreffen, eröffnen sich 
über die Kunst ganz eigene faszinierende 
Zugänge. Als Seismograph menschlicher 
Befindlichkeiten hat sich die Kunst mit ihrer 
Affinität zu erkenntnistheoretischen, theolo-
gischen wie ethischen Fragen der Heraus-
forderung der Nächstenliebe immer wieder 
aufs Neue gestellt. Wie Leitmotive zogen 
sich bestimmte Bildthemen, etwa das 
Gleichnis vom „Barmherzigen Samariter“, die 
„Sieben Werke der Barmherzigkeit“ oder seit 
der Renaissance die Personifikation der 
„Caritas“ durch die Ausstellung, die sich in 
chronologischer Folge in neun Themen
einheiten erschloss. 

Am Anfang der Ausstellung stand der kost-
bare Papyrus 46 (Abb. 2) aus der Chester 
Beatty Library in Dublin, der uns die älteste 
Abschrift (um 175–225 n. Chr.) des be-
rühmten Briefes des Apostels Paulus an die 
Korinther überliefert: 

„Wenn ich mit Menschen-, ja mit Engelszungen 
redete und hätte aber die Liebe nicht, so wäre 
ich ein tönendes Erz oder eine klingende Schel-
le. […] Nun aber bleiben Glaube, Hoffnung, 
Liebe, diese drei; aber die Liebe ist die größte 
unter ihnen.“ (1 Kor 13,1-13) 

Um dieses Herzstück der Ausstellung, das 
im Hauptraum des Museums in einer eigens 
dafür konzipierten gekurvten Raumskulptur 
präsentiert wurde, gruppierten sich über 
180 bedeutende Leihgaben aus großen 
deutschen und internationalen Samm-
lungen, Museen und Bibliotheken.

Der diakonische Dienst war der Glaubens-
verkündigung von Anfang an gleich ge-
stellt. Das zeigt die Apostelgeschichte mit 
der Berufung der Diakone, die sich um die 
Armenfürsorge zu kümmern hatten: „… und 
sie wählten Stephanus, einen Mann, erfüllt 
vom Glauben und vom Heiligen Geist, ferner 
Philippus und Prochorus, Nikanor und Timon, 
Parmenas und Nikolaus, einen Proselyten aus 
Antiochia.“ (Apg 6,5) 
Schon mit der Wahl der sieben Diakone  
der Apostelgeschichte, an ihrer Spitze der 
Protomärtyrer Stephanus, war das Gebot 
der Nächstenliebe von Beginn an in neue 
Normen des sozialen Dienens und Verhal-
tensweisen gemeindlicher Solidarität umge-
setzt und konkretisiert worden. Das diffe-
renzierte sich in den christlichen Gemein-
den in entsprechenden Institutionen, in 
Kranken- und Waisenhäusern aus. So ent-
stand ein Netz von Fürsorgeanstalten, das 
sich über das ganze Imperium ausbreitete. 

Nach den Anfängen in der Antike wandte 
sich die Ausstellung der Institutionalisie-
rung der Nächstenliebe in den Herrschafts-
gebieten der mittelalterlichen Bischöfe, 
Könige und Klöster zu. Die Bischöfe, die 
nach dem Untergang des Weströmischen 
Reiches die antiken Verwaltungsstrukturen 
als Stadtherren fortführten, zogen die 
karitativen Aufgaben an sich. 

Auch den Herrschern, denen im Frühmittel-
alter durch die Salbung gesteigerte Sakrali-
tät zukam, war die Sorge um die Caritas 
nach dem Gebot Christi als zentrale Aufga-
be zugewiesen. 

Der Mönchsvater und Ordensgründer Bene-
dikt rückte die hospitalitas – die Fremden-
aufnahme – ins Zentrum klösterlichen 
Lebens getreu der Regel, dass „alle ankom-
menden Gäste wie Christus zu empfangen 
seien, weil er selbst sagen wird: ‚Ich war 
fremd, und du hast mich aufgenommen‘.“ 
Diese Worte entstammen der Weltgerichts-
rede Jesu bei seiner Wiederkunft am Ende 

der Zeiten, wenn er die Gerechten von den 
Verdammten trennt: „Denn ich war hungrig 
und ihr habt mir zu essen gegeben; ich war 
durstig und ihr habt mir zu trinken gegeben; 
ich war fremd und obdachlos und ihr habt 
mich aufgenommen; ich war nackt und ihr 
habt mir Kleidung gegeben; ich war krank und 
ihr habt mich besucht; ich war im Gefängnis 
und ihr seid zu mir gekommen. […] Amen, ich 
sage euch: Was ihr für einen meiner geringsten 
Brüder getan habt, das habt ihr mir getan.“ 
(Mt 25, 35-40) 

Auf der Grundlage der Weltgerichtsrede 
Jesu entstand unter dem Eindruck der Kir-
chen- und Klosterreform um die Wende 
zum 12. Jahrhundert die bildliche Fassung 
der Werke der Barmherzigkeit. Ein herausra-
gendes Zeugnis ist die ikonographisch 
höchst komplexe Miniatur mit den christ-
lichen Tugenden Glaube, Liebe, Hoffnung 
im Zentrum und den jeweils zu Paaren 
dargestellten Werken der Barmherzigkeit im 
zweiten Band der nach 1153 entstandenen 
Bibel aus dem maasländischen Prämonstra-
tenserkloster Floreffe (Abb. 3). Daneben war 
als kostbares Prunkobjekt höfischer Reprä-
sentation der elfenbeinerne Rückdeckel des 
Psalters der Königin Melisende von Jerusa-
lem (1131–1153) zu sehen, der den ältesten 
kompletten Vollzyklus der sechs Werke der 
Barmherzigkeit zeigt. Beide Werke kamen 
als großzügige Leihgaben der British Library 
in London und zählten zu den Höhepunk-
ten der Ausstellung. 

Ein neues Kapitel der Armenfürsorge be-
gann im 12. Jahrhundert in den aufstre-
benden Stadtmetropolen, zuerst in Oberita-
lien und dann auch nördlich der Alpen, wo 
Laienbewegungen entstanden, die jenseits 
der Klostermauern ein Leben freiwilliger 
Armut führten, sich der Bedürftigen annah-
men und karitative Einrichtungen stifteten. 
Dabei spielte die Vorstellung eine wichtige 
Rolle, dass man für seine Mildtätigkeit auf 
Erden nach der Lehre von den guten 

3. Die Bibel aus dem maasländischen Prämonstratenserkloster Floreffe  
(nach 1153): Das Original in der Vitrine – eine enthaltene Buchmalerei schwebt 
als hinterleuchtete Abbildung über der Ausstellungseinheit.      

4. Abt. Armenfürsorge im Mittelalter, Hl. Elisabeth, um 1480, Bünde, Kath. 
Kirchengemeinde St. Joseph

5. Tafelbild (rechts): Weltgericht, die sieben Werke der Barmherzigkeit, die 
sieben Todsünden (Antwerpen, 1490/1500), Maagdenhuismuseum Antwerpen

127126  CARITAS        –  N ä c h s t e n l i e b e  v o n  d e n  f r ü h e n  C h r i s t e n   b i s  z u r  G e g e n w a r t  ( 2 0 1 5 )  CARITAS        –  N ä c h s t e n l i e b e  v o n  d e n  f r ü h e n  C h r i s t e n   b i s  z u r  G e g e n w a r t  ( 2 0 1 5 ) 



ungebremsten Zuzug der Flüchtlinge aus 
den Kriegsgebieten des Nahen Ostens doch 
schmerzlich bewusst, dass wir nicht unein-
geschränkt helfen können und wir unserer 
Hilfe Obergrenzen setzen müssen. Uneinge-
schränkt kann nach dem Gebot der christ-
lichen Nächstenliebe die Hilfsbereitschaft 
sein, aber nicht die tatsächliche Hilfe. Die 
Antwort des Nordens – geprägt durch die 
Gnadenlehre Martin Luthers und Philipp 
Melanchthons Antikenrezeption – schuf 
Lucas Cranach d. Ä. nach 1537 mit seiner  
Personifikation der „Caritas“ auf einem 
Tafelbild (Abb. 8), das wir als Leihgabe des 
Nationalmuseums in Luxemburg präsen
tieren konnten. 

Unter dem Eindruck der Reformation wan-
delte sich die Armenfürsorge, entstand aus 
der bruderschaftlichen nach und nach die 
bürokratisierte kommunale, bzw. frühstaat
liche Fürsorge mit ihren Versorgungseinrich-
tungen. Auch wenn mit Martin Luthers 
Verdikt gegen die katholische Tugendlehre 
die Relevanz fürs Seelenheil entfiel, so 
wurde doch dem karitativen Engagement 
große Bedeutung für die lebensweltliche 
Bewährung des Christenmenschen beige-
messen. Diese Entwicklung wurde in der 
Ausstellung am Beispiel der Niederlande 
thematisiert. 

Mit der Aufklärung im 18. Jahrhundert 
rückte die Idee der Freiheit des Individuums 
in den Vordergrund. Sie sprach jedem Men-
schen die gleichen Rechte zu. Damit verän-
derten sich auch die Wahrnehmung der 
Kranken und die Auffassung dessen, was 
man unter Armut verstand. Hatten etwa 
psychische Erkrankungen bis in die frühe 
Neuzeit als Ausdruck von Besessenheit 
gegolten, so erkannte man sie nun als  
klinische Phänomene an. Man ging von der 
bloßen Verwahrung der Kranken zu deren 
Behandlung über. Diesem Wandel widmete 
sich die Ausstellung. Die Armutsproblema-
tik wurde jetzt vor allem als soziale Aufgabe 
der bürgerlichen Öffentlichkeit gesehen 
und auf die fehlende Bildung ausgedehnt. 
Man erkannte die Bildung als ein Grund-
recht an, in dessen Genuss auch die bislang 
Ungebildeten und vor allem die Kinder in 
den Armen- und Waisenhäusern kommen 
sollten. Die klassizistische idealisierte Statue 
der „Carità Educatrice“ (Abb. 9), also „Caritas 
als Erzieherin“, aus Bath bei London, präsen-
tiert in der Achse dieser Ebenen, war wun-
derbar geeignet, um diese neue Form der 
Fürsorge und Unterstützung, die im aus
gehenden 18. Jahrhundert zunehmend an 
Bedeutung gewann, zu visualisieren: die 
Selbsthilfe durch Bildung. 

6. Die Allegorie der Caritas von Raffael (1507) war das „Key Visual“  
der Ausstellung. Das Original-Gemälde Raffaels wurde in einem eigenen 
Kabinett präsentiert. Vatikanstadt, Musei Vaticani, Pinacoteca Vaticana,  
Inv. Nr. 40331

Werken im Himmel entlohnt wird. In der 
Ausstellung standen dafür exemplarisch 
Hospitäler, Armen- und Waisenhäuser mit 
ihren Stiftern, der hl. Elisabeth von Thürin-
gen (1207–1231, Abb. 4) oder dem großen 
Theologen und Philosophen Nikolaus von 
Kues (1401–1464), im Zentrum, aber auch die 
Frauengemeinschaften der Beginen und die 
Elenden-Bruderschaften, die sich um die 
Bestattung namenloser Toter kümmerten. In 
Folge dieser Entwicklung trat die Totenbe-
stattung, die bereits der Kirchenvater Lac-
tantius (um 250–nach 317) mit Bezug auf das 
Buch Tobit (Tob 1,17-20) als siebtes Werk der 
Barmherzigkeit etabliert hatte, zum Darstel-
lungskanon hinzu. Ein großformatiges Tafel-
bild (Antwerpen, 1490/1500, Abb. 5), das wir 
aus dem Maagdenhuismuseum in Antwer-
pen ausleihen konnten, stellt unterhalb des 
Weltgerichts die sieben Werke der Barmher-
zigkeit den sieben Todsünden gegenüber. 
Während erstere ins Himmelreich geleiten, 
pflastern letztere den Weg zur Hölle. 

Im Zeichen von Renaissance und Humanis-
mus entstand in Italien, angeregt durch 
Vorbilder im Münzbild der Antike, die Perso-
nifikation der „Caritas“, die als liebende 
Mutter, von Kindern umringt, zur Darstel-
lung gelangte und rasch zum festen Bildto-
pos wurde. Ihr widmete die Ausstellung 
eine eigene Abteilung. Eine der zartesten 
und anrührendsten Interpretationen des 
Themas schuf Raffael 1507 mit seiner mono-
chrom gehaltenen Bildfassung der „Caritas“ 
auf der Mitteltafel der Predella des Altars für 
die Familienkapelle von Atalanta Baglioni in 
San Francesco al Prato in Perugia, die aus 
der Pinacoteca Vaticana nach Paderborn 
kam (Abb. 6 und 7). Kein Künstler zuvor hat 
die von Kindern geradezu bestürmte Frau 
derart vielschichtig interpretiert. Sie schaut 
den Betrachter nicht an. Fast ängstlich und 
atemlos mit geöffnetem Mund blickt sie 
sich um und sucht zu erahnen, was da noch 
kommt. Darin beruht ihre zeitenthobene 
Aktualität, denn auch uns wird beim 

8. Tafelbild: Personifikation der Caritas, Lucas Cranach d. Ä., nach 1536, 
Luxemburg, Sammlung des Nationalmuseums für Geschichte und Kunst 
Luxemburg (MNHA), Inv. Nr. 1948/003-001

9. Allegorie der Carità Educatrice, um 1860/80, Bath, Victoria Art Gallery

129128  CARITAS        –  N ä c h s t e n l i e b e  v o n  d e n  f r ü h e n  C h r i s t e n   b i s  z u r  G e g e n w a r t  ( 2 0 1 5 )  CARITAS        –  N ä c h s t e n l i e b e  v o n  d e n  f r ü h e n  C h r i s t e n   b i s  z u r  G e g e n w a r t  ( 2 0 1 5 ) 



Ganz neue Herausforderungen traten mit 
Massenverelendung und Pauperismus im 
Zuge der Industrialisierung des 19. Jahrhun-
derts auf, denen man mit neuen Formen 
karitativer Hilfeleistung in staatlichen und 
kirchlichen Initiativen zu begegnen suchte. 
Hier waren es Persönlichkeiten wie der 
evangelische Pfarrer und Theologe Theodor 
Fliedner (1800–1864), der Gründer der 
Kaiserswerther Diakonie auf evangelischer 
Seite, oder die selige Pauline von Mallinck-
rodt (1817–1881) auf katholischer Seite, 

Ordensgründerin der „Kongregation der 
Schwestern der Christlichen Liebe“ mit 
ihrem Wirken für die blinden Kinder, die mit 
ihren Initiativen zukunftsweisende Antwor-
ten auf die großen sozialen Herausforde-
rungen der Zeit gaben. Mutterhausdiakonie 
auf evangelischer, Frauenkongregationen 
neben der genannten auf katholischer Seite 
– angesichts der sozialen Misere des 19. 
Jahrhunderts erlebten religiös motivierte 
karitative Genossenschaften einen beacht-
lichen Aufschwung. 

Daneben gab es staatliche Lösungsansätze 
bis hin zu Bismarcks Sozialgesetzen, die seit 
den frühen 1880er-Jahren den Grundstein 
für unser heutiges Sozialversicherungswe-
sen legten.

Ein eigenes Kapitel stellte das Wirken karita-
tiver Verbände, aber auch internationaler 
Hilfsorganisationen vor der Folie der beiden 
Weltkriege des 20. Jahrhunderts dar. Das 
millionenfache Sterben, die unzähligen 
Verwundeten, der Hunger und die Versor-
gungsengpässe im Hinterland, aber auch 
die Betreuung der Kriegsgefangenen – eine 
solche bis dahin in ihrer Größe noch nie 
dagewesene Notlage stellte das karitative 
Versorgungssystem vor ganz neue Heraus-
forderungen. In der Folge wurden nationale 
und internationale Hilfsorganisationen 
gegründet, so auch der Caritasverband für 
das Erzbistum Paderborn, der von Bischof 
Karl Joseph Schulte im Kriegsjahr 1915 in 
Dortmund aus der Taufe gehoben wurde 
und viele lokale Einzelinitiativen vereinte. 
Neben dem Caritasverband für das Erz
bistum Paderborn wurden anhand von 
kleinen eingespielten Filmen und Bildern 
weitere Hilfswerke vorgestellt. Leitend dabei 
waren wiederum die „Sieben Werke der 
Barmherzigkeit“, die als Rahmengröße 

10. Abteilung „100 Jahre Caritasverband im Erzbistum Paderborn“ 

12. Holzschnitt-Triptychon von Erich Heckel, der barmherzige Samariter:„Räuber“, „Verwundeter“, „Samariter“

13. „LIEBE DEINEN NÄCHSTEN, SEHR!“, Wachsabgüsse von Händen, die nach den 
Regeln der Gebärdensprache zu lesen sind. Zenita Komad, Wien, 2012 

11. Gemälde zum Bildmotiv des Gleichnisses vom barmherzigen Samariter in der Kunst des 18. und 19. Jahrhunderts 

131130  CARITAS        –  N ä c h s t e n l i e b e  v o n  d e n  f r ü h e n  C h r i s t e n   b i s  z u r  G e g e n w a r t  ( 2 0 1 5 )  CARITAS        –  N ä c h s t e n l i e b e  v o n  d e n  f r ü h e n  C h r i s t e n   b i s  z u r  G e g e n w a r t  ( 2 0 1 5 ) 



dienen konnten, auch wenn das Aufgaben
profil der Hilfswerke sich heute deutlich 
gewandelt hat. 

Die Kunst der Moderne am Aufgang des 20. 
Jahrhunderts hat sich noch der überliefer-
ten Bildmotive bedient, um das unvorstell-
bare Grauen der Schützengräben zu ban-
nen. Es ist das Gleichnis vom barmherzigen 
Samariter (Lk 10,25-37), das sich als ein wei-
teres künstlerisches Leitmotiv (u.a. Abb. 11) 
durch die Ausstellung zog. Das Gleichnis 
galt bereits bei den Kirchenvätern als Exem-
plum des rechten Tuns und der imitatio 
Christi – und damit als nachdrücklicher 
Appell zur tätigen Nächstenliebe. Die Werk
reihe, die wir in Paderborn zeigen konnten, 
reichte von der Darstellung des Samariters 
in einem kostbaren Reichenauer Evangeli-
star aus der Zeit Kaiser Ottos III. (Reichenau, 
um 1000–1020/1035) aus der Bayerischen 

Staatsbibliothek München über Heinrich 
Aldegrevers (1502–1555/1561) Samariter-
Zyklus, der die Kirchenkritik der Reformati-
onszeit spiegelt, bis zu Eugène Delacroix‘ 
dramatischer Bildfassung von 1852 aus dem 
Victoria & Albert Museum in London und 
dem ergreifenden Realismus in der Fassung 
Ferdinand Hodlers „Der barmherzige Sama-
riter“, um 1883, aus dem Kunsthaus Zürich. 
Den Abschluss markierten, wie gesagt, die 
Expressionisten Karl Caspar, Ernst Barlach, 
Erich Heckel und Ernst Ludwig Kirchner, die 
das Thema vor dem Hintergrund des Grau-
ens der Schützengräben des Ersten Welt-
kriegs interpretierten. 

Mensch und Mitmenschlichkeit stehen auch 
heute im Focus künstlerischer Auseinander-
setzung. Das belegten in der Ausstellung 
abschließend ausgewählte Positionen der 
Gegenwartskunst: Die Arbeit der Wiener 

14. links: Foto-Prints: Hände schweben über Büchern der Welt-Religionen, aus einer Videoarbeit „Surround“, Danica Dakíc, 2003/2008.  
rechts: „VB South Sudan“, Vanessa Beecroft, 2006

15. „Observance“, Video-Installation aus der Werkgruppe „The Passions“ des amerikanischen Video-Künstlers Bill Viola, 2002

Künstlerin Zenita Komad (*1980) übersetzte 
die Aufforderung: „LIEBE DEINEN NÄCH-
STEN, SEHR!“ (Abb. 13) in wächserne Ab
güsse von Händen, die angeordnet in drei 
Registern nach den Regeln der Gebärden-
sprache zu lesen sind. 

Dem Totengedenken (Memoria) an unge-
taufte Kinder gab Christoph Brech (*1964) in 
seiner eindringlichen meditativen Videoar-
beit „The Wind that shakes the Barley“, Irland 
2008, Raum. Er hat auf der ins Meer vorge-
schobenen Klippe der Achill Insel die Stein-
male ungetauft verstorbener Kinder ins Bild 
gesetzt, denen nach damaliger Kirchenlehre 
wegen der Erbsünde das Paradies verwehrt 
und nur der „Limbus“ zwischen Himmel und 
Hölle als Existenzort der Seele blieb. In der 
filmischen Annäherung wurde das Einzel-
schicksal in sein Recht gesetzt, erhielt es 
seine Würde, seine Einmaligkeit zurück, 

ohne die Namenlosigkeit aufzuheben.
Die anschließend gezeigten sieben Foto-
Prints aus einer Videoarbeit „Surround“ von 
2003/2008 der aus Sarajevo stammenden 
und in Düsseldorf arbeitenden Künstlerin 
Danica Dakíc (*1962) zeigten Hände unter-
schiedlicher Menschen, die über aufgeschla-
genen Büchern schweben (Abb. 14). Im 
Video hörte man verschiedene Stimmen, 
die in verschiedenen Sprachen religiöse 
Texte vorlesen und singen. Die Bücher, aus 
denen sie lesen, sind die heiligen Bücher 
der Weltreligionen: Christentum, Judentum, 
Islam, Konfuzianismus, Hinduismus, Taois-
mus und Buddhismus. Für das Christentum 
hat die Künstlerin den Paulus-Brief an die 
Korinther (1 Kor, 13) über die Liebe gewählt, 
dessen älteste erhaltene Abschrift, der 
Papyrus 46 aus der Chester Beatty Library in 
Dublin am Anfang der Ausstellung stand. 

132  CARITAS        –  N ä c h s t e n l i e b e  v o n  d e n  f r ü h e n  C h r i s t e n   b i s  z u r  G e g e n w a r t  ( 2 0 1 5 ) 



Den Bildtypus der Caritas-Allegorie zitiert 
die in Genua geborene und in New York 
lebende Künstlerin Vanessa Beecroft (*1969) 
in ihrer zweiteiligen Foto-Arbeit „VB South 
Sudan“, 2006 (Abb. 14). In Beecrofts Bildern 
fungiert der Sudan als Metapher für Afrika 
und die Wurzel der Menschheit, wie sie sich 
in dem archaischen, in ein rotes Gewand 
gehüllten Mutterbild manifestiert, das zu-
gleich Züge der „Schwarzen Madonna“ 
trägt. Diesem kontrastiert die Künstlerin ihr 
Selbstbild mit den beiden dunkelhäutigen 
Babys im Typus der Caritas, denen sie die 
Brust reicht. Doch die perfekte Inszenierung 
trügt, sind doch die Gewandsäume bereits 
durch Feuer versengt. Damit wirft die Arbeit 
Fragen auf, sie war mit Blick auf die dunklen 
Seiten des Kolonialismus und des Nord-
Süd-Gefälles durchaus selbstkritisch zu 
verstehen. 

Den Höhepunkt und Abschluss der Ausstel-
lung bildete schließlich die Videoarbeit 
„Observance“ (Abb. 15) von 2002 aus der 
Werkgruppe „The Passions“ des bekannten 
amerikanischen Video-Künstlers Bill Viola 
(*1951), mit der das Thema der Empathie 
und des Mitleids noch einmal ganz weit 
gemacht wurde. Inspiriert vom christlichen 
Bildtypus der „Beweinung“ zeigt Viola in 
seiner Videoarbeit einen Zug von Men-
schen, die sich aus der Tiefe des Raumes auf 
den Betrachter zubewegen. Sie fixieren 
etwas, das außerhalb des unteren Bild-
randes und damit des Sichtfeldes des Be-
trachters liegt. Das, was sie sehen, rührt sie 
an: Mimik und Gestik sind von Trauer be-
stimmt, von Mitleid und Wehklage, als näh-
men sie Abschied von einem geliebten 
Toten. Das Motiv des Mitleidens ist hier ins 
Allgemein-Menschliche geweitet. Ihm wur-
de ein Zitat von Augustinus an die Seite 
gestellt, der als erster – im Gegensatz zur 
griechischen Philosophie – die menschliche 
Fähigkeit Mitleid zu empfinden uneinge-
schränkt positiv bewertet hat. 

In Anbetracht der brennenden Aktualität 
des Themas hat Papst Franziskus ein außer-
ordentliches „Heiliges Jahr der Barmherzig-
keit“ ausgerufen, das am 8. Dezember 2015 
eröffnet wurde. In der Verkündigungsbulle 
heißt es: „Es gibt Augenblicke, in denen wir 
aufgerufen sind, in ganz besonderer Weise 
den Blick auf die Barmherzigkeit zu richten 
und dabei selbst zum wirkungsvollen Zei-
chen des Handelns des Vaters zu werden.“ 
Die Ausstellung konnte keine Antworten 
auf die derzeit brennenden Fragen geben, 
jedoch die Besucher zum Nachdenken 
anregen, um über die Einsichten in die 
große Geschichte des Helfens hinaus zu 
eigenem Engagement zu motivieren.

Was macht einen Raum zu einem sakralen Raum?
Neubau des Gemeindezentrums St. Pankratius für die Kirchengemeinde St. Aloysius in Iserlohn

Eva Reber

16. Bei der „langen Museumsnacht“ sang die Mädchenkantorei  
am Paderborner Dom „Ubi Caritas et Amor“ von Maurice Duruflé

135134  CARITAS        –  N ä c h s t e n l i e b e  v o n  d e n  f r ü h e n  C h r i s t e n   b i s  z u r  G e g e n w a r t  ( 2 0 1 5 ) 135



Geht man der Frage nach, was einen Raum 
zu einem sakralen Raum macht, dann ist im-
mer die Antwort in der Benutzung des 
Raumes zu finden, obwohl die Frage damit 
alleine nicht beantwortet sein kann. Denkt 
man an einen mit Neonlicht hell erleuchte-
ten und mit verspiegelten Wänden ausge-
statteten Raum, so dürfte es denkbar 
schwierig sein, eine sakrale Nutzung umzu-
setzen. Genau das Gegenteil wäre für einen 
solchen Raum angemessen. Die Raumdi-
mension sollte Ruhe ausstrahlen und ange-
nehm mit Tageslicht erhellt sein. Außerdem 
sollte der Innenraum in Material und Aus-
stattung zurückhaltend und auf die Raumsi-
tuation abgestimmt sein. Der Raum muss 
eine geistige Konzentration zulassen, womit 

aus meiner Sicht die wichtigste Vorausset-
zung für eine sakrale Nutzung definiert 
werden kann. Eine solche räumliche Voraus-
setzung lässt sich auch auf andere Raum-
nutzungen übertragen, auf alle Räume, in 
denen Ablenkung nicht gewünscht wird. 
Darüber hinaus kann ein Architekt einen 
sakralen Raum durch eine besondere „Wür-
de“, die sich in der Erhabenheit der Raum-
höhe und der Kostbarkeit besonders wert-
voller Ausstattung zeigt, kenntlich machen. 
Übertragen auf andere Raumnutzungen 
kann jedoch festgehalten werden, dass 
nicht jede hochwertige Raumausstattung 
zu einer entsprechenden Wertschätzung 
seiner Raumnutzer führt. 

Für das Gemeindehaus der Kirchengemein-
de St. Aloysius in Iserlohn wurde 2010 ein 
Architektenwettbewerb ausgelobt, an dem 
wir teilnehmen durften. Von Seiten der 
Auslobung fanden wir keine direkten For-
mulierungen, die darauf hindeuteten, dass 
ein Sakralraum entstehen sollte. So stand in 
der Wettbewerbsauslobung: „Es ist ein gro
ßer Saal für ca. 180 Besucher vorzusehen, 
der bei Bedarf in mehrere kleine Säle unter-
teilt werden kann. Der Saal soll als Begeg-
nungsstätte nach besonderen Gottesdiens-
ten dienen und für zentrale Veranstaltungen 
der Gemeinde zur Verfügung stehen. In 
mehrere Räume unterteilt, kann hier eine 
Vielzahl von Veranstaltungen, wie Senioren-
runden, Veranstaltungen für Kinder-, Jugend- 
und Erwachsenenkatechese, Messdiener-
runden, Kolping, KAB, KFD und ähnlichem, 
stattfinden“. Dies ist auch verständlich, 
wenn man weiß, dass in unmittelbarer 
Nachbarschaft des neuen Gemeindezen-
trums die Kirche St. Aloysius im Jahr 1894 
nach dem Entwurf von Rüdell und Odenthal 
aus Köln fertiggestellt wurde und seitdem 
für Gottesdienste von der Kirchengemeinde 
genutzt wird. Dabei erfüllt die dreischiffige, 
neuromanische Säulenbasilika mit vier 
Türmen (60m lang und 23.000m³ umbauter 
Raum) ihren Anspruch als Gottesdienstraum 

in beeindruckender Weise. Durch ihre be-
sondere Größe ist die Kirche St. Aloysius 
eine der größten Pfarrkirchen der Diözese 
und bietet fast 3.000 Menschen Platz. 
Mit einem solchen Bauwerk kann ein neu zu 
bauendes Gemeindehaus nicht konku
rrieren, sehr wohl aber durch Blickbezie-
hungen zur Kirche profitieren. Mit dieser 
Erkenntnis haben wir den wichtigsten Raum 
des Gemeindehauses, den großen Gemein-
desaal, dem Kirchenschiff gegenübergestellt 
und dessen Außenfassade zur St. Aloysius 
Kirche geöffnet. 

Um den Saal so auf das vorgesehene 
Grundstück zu positionieren, hat sich im 
Entwurfsprozess ein langgezogener Baukör-
per von der Straßenseite entwickelt. Das 
Gemeindehaus ist im Straßenraum präsent, 
bildet ein Ensemble mit der denkmalge-
schützten ehemaligen Vikarie und dem 
denkmalgeschützten Pfarrhaus in Ergän-
zung zur St. Aloysius-Kirche. Die Nutzung 
des Gemeindehauses verstehen wir als 
Angebotserweiterung der Kirchengemeinde 
an die Kirchenmitglieder, die nach den 

Gottesdiensten, vorher oder stattdessen 
Gemeinschaft suchen. Sodass über den 
städtebaulichen Bezug auch ein gestalte-
rischer Bezug, den wir in dem Ziegelmauer-
werk aufgegriffen haben, von Bedeutung 
ist. In Anlehnung an die horizontale Wand-
gliederung der Gesimse der St. Aloysius 
Kirche hat auch der Neubau eine horizon
tale Gliederung erhalten. Aus dem Sockel-
gesims der St. Aloysius-Kirche haben wir im 
Neubau ein verbindendes Sockelplateau 
aus glatt gemauertem Backstein im DF-For-
mat und im Pflasterklinker entwickelt. Aus 
der horizontalen Betonung der Gurtgesimse 
bildet sich im Erdgeschoss des Neubaus 
eine profilierte Backsteinfassade aus lang-
formatigen Ziegeln aus. In Analogie zu dem 
Rundbogenfries ist der obere Abschluss des 
Gemeindehauses durch einen glatten, lang-
formatigen Ziegelverband hervorgehoben. 
Im Innenraum haben wir zudem Wert auf 
eine „ruhige“ Raumgestaltung gelegt. 
Der Saal, der mit seinem quadratischen 
Grundriss in vier gleichgroße Deckenfelder 
aufgeteilt ist, lässt sich mittig mit einer 
mobilen Trennwand unterteilen. 

Saal des neuen Gemeindezentrums „Forum St. Pankratius“, Iserlohn

St. Pankratius Iserlohn, innen

137136 W a s  m a c h t  e i n e n  R a u m  z u  e i n e m  s a k r a l e n  R a u m ? W a s  m a c h t  e i n e n  R a u m  z u  e i n e m  s a k r a l e n  R a u m ?



Architektur gestellt. Es galt eine innere 
Verknüpfung zwischen Pfarrhaus und Vika-
rie mit einem Durchbruch herzustellen. 
Trotz der funktionalen Ansprüche war uns 
wichtig, die Qualität der Innenräume nicht 
zu vernachlässigen. Wir trafen daher eine 
reduzierte Materialauswahl und stellten 
über die Materialwahl eine optische Zuge-
hörigkeit zum Neubau her. 

Im Erdgeschoss entstanden zwei neue 
Arbeitsräume und Nebenräume, das  
1. Obergeschoss wurde als Archiv ausge-
baut. Unsere Aufgabe bestand darin, beide 
Geschosse und beide Haushälften miteinan-
der zu verbinden. Die zwei, viel zu steilen, 
einläufigen Treppen waren nicht geeignet, 
um Akten und andere Unterlagen vom 
Erdgeschoss ins Obergeschoss zu bringen. 

Um die Geschosse mit einer gemeinsamen 
Treppe zu verbinden, mussten die steilen 
einläufigen Treppen der denkmalgeschütz-
ten Innentreppe bis zum 1. Obergeschoss 
entfernt werden. 

Jedes Deckenfeld ist mit einer 5,50 x 5,50 m 
Lichtfolie ausgestattet, die den Saal gleich-
mäßig dimmbar erhellen kann.

Im Innenraum wählten wir einheitliches, 
heimisches Holz. Eicheparkett als Fußbo-
denbelag, die Wandvertäfelungen mit 
einem entsprechenden Eichefunier, ebenso 
die mobilen Trennwandelemente und auch 
für die Fassadenprofile wurde Eiche ausge-
sucht.

Umbau der Vikarie zu einem  
Verwaltungsgebäude

Wie bereits erwähnt, gehörte zu Planung 
des Gemeindehauses auch der Umbau der 
denkmalgeschützten Vikarie. Während das 
Gemeindehaus heute eine vielfältige 
Nutzung ermöglicht und in der Raumaus
bildung eine sakrale Nutzung möglich 

machen könnte, ist dies bei dem Umbau 
der Vikarie gänzlich ausgeschlossen. Am 
Hohlen Weg stehen heute beide Gebäude 
eng nebeneinander und deuten auf Zusam-
mengehörigkeit hin. 
Das neue Gemeindehaus erschließt sich 
über den Zwischenraum an der Westseite, 
die Vikarie direkt von der Straßenseite oder 
vom Innenraum des Pfarrhauses. Die Vikarie 
am Hohler Weg 46 und 46a steht unter 
Denkmalschutz und hat auch nach dem 
Umbau das ursprüngliche Erscheinungsbild 
beibehalten. Der gespiegelte Doppelhaus-
Charakter wird im Eingang mit der dop-
pelten Eingangstür als markante Betonung 
deutlich. 

Um die ehemalige Vikarie für Verwaltungs-
zwecke nutzbar zu machen, wurden vor 
allem funktionale Ansprüche an die 

Modernisierung der Treppe in der „Vikarie“

Denkmalgeschützte alte Vikarie, links das neue Gemeindezentrum

An deren Stelle entwarfen wir eine gemein-
same zweiläufige Treppe für beide Haus-
hälften. Das Zwischenpodest führt von der 
rechten Haushälfte zur linken und lässt die 
beiden Zimmertüren auf halbem Geschoss 
scheinbar in der Wand schweben. Um die 
Treppe als Raumkörper besser zu verstehen, 
haben wir den Treppenlauf und die Trep-
penabseite geschlossen. Das Treppengelän-
der ist mit einer Fuge getrennt und im 
gleichen Holz weitergeführt. Durch diese 
Fuge erhält die massiv erscheinende Treppe 
eine wohltuende Leichtigkeit. Im Bereich 
der Doppelhausdurchbrüche verdecken 
heute die Holzlaibungen die Spuren der 
Mauerwerksöffnungen. Alle bestehenden 
Holzbauteile wurden weiß gestrichen und 
im Originalzustand weitestgehend erhalten.

Der Umbau der Vikarie wurde bereits 2014 
fertiggestellt und bezogen, der Neubau des 
Gemeindehauses nennt sich heute „Forum 
St. Pankratius“ und wurde im letzten Jahr 
eingeweiht. 

139138 W a s  m a c h t  e i n e n  R a u m  z u  e i n e m  s a k r a l e n  R a u m ? W a s  m a c h t  e i n e n  R a u m  z u  e i n e m  s a k r a l e n  R a u m ?



Der Erzbischöfliche Stuhl zu Paderborn 
plant eine Erweiterung des Erzbischöflichen 
Priesterseminars und Theologenkonviktes 
an der Leostraße in Paderborn.

Das Entwurfskonzept verfolgt das Ziel, die 
für sich wirkenden Bestandsgebäude 
Priesterseminar und Theologenkonvikt zu 
erhalten und durch eine angemessene 
Bauteilanordnung die zukünftigen Funktio
nen über ein zentral liegendes Foyer zu 
erschließen. Kern des Entwurfs bildet eine 
Kapelle im Eingangsbereich des neuen 
Priesterseminars. Die Anordnung aller oben 
genannten Bauteile bildet zu den Bestands-
gebäuden eine stimmig proportionierte 
Einheit, die dem Denkmalschutz in ange-
messener Weise Rechnung trägt.

Die Gebäudeteile, Bestand wie auch Neu-
bauten, werden zentral über das Foyer 
erschlossen. Das Theologenkonvikt wird mit 
einem neu geplanten Verbindungsgang in 
Verlängerung des Mittelflügels an den Neu-
bau Priesterseminar angeschlossen. Dieser 
dient zudem als weiterer Zugang aus west-
licher Richtung für Aula, Speisesaal und die 
geplanten Büronutzungen in den Ober

Neue und alte Räume für die Priesterausbildung in Paderborn
Bieling Architekten

geschossen des ehemaligen Konvikts. 
Eine Rampe entlang der südlichen Gebäu-
defront mündet in die Anlieferung im Un-
tergeschoss und bildet dort einen zentralen 
Ort der Versorgung der gesamten Anlage.

Das Foyer bildet in Anlehnung an das Tor-
bauwerk aus der Entstehungszeit des Prie-
sterseminars im Jahr 1931 eine Verbindung 
zwischen Seminar und dem neu zu erricht-
enden Schwesternhaus. Die neu geplante 
Kapelle ist ein Solitär als Kern im Zentrum 
zwischen den Bestandsbauten (Priester
seminar, Theologenkonvikt) und den Neu-
bauten (Schwesternhaus, Priesterseminar). 
Die Erschließung des Hauptzugangs wird 
über eine repräsentative Treppenanlage von 
der Nordseite aus dem Park sichergestellt. 
Der barrierefreie Zugang in das Foyer er-
folgt über den ebenerdigen Anschluss des 
Foyers an die Geländeoberfläche des süd-
lich gelegenen Parks. Zwischen den Gebäu-
deteilen entwickelt sich ein ebenerdiger 
Innenhof, welcher zudem direkt aus dem 
Speisesaal betreten werden kann.

LAGEPLAN BESTAND

II

II

I

I

Abbruch Graben

Flurstück

91
Grundstücksgröße

1939m²

151,35m ü NHN
OK First

156,51m ü NHN
OK First

Bestand

21 Stellplätze

Bestand

32 Stellplätze

Bestand

6 Stellplätze

Bestand

11 Stellplätze

Bestand

4 Stellplätze

III

III

III

IV

III

I

I

I

I

A R 4- L

-
IM/ JF

1:250 Genehmigungsplanung13.02.2014

C 0 -

Lageplan Abbruchmaßnahmen

1189 x 841

Baunull = OK FFB EGProjekt:

Bauherr:

Bauteil/ Blatt:

Entwurfsverfasser: BIELINGARCHITEKTEN Poststraße 25
D-20354 Hamburg
Tel. +49 40 23 51 499-0
Fax. +49 40 23 51 499-15

Freigabe

Freigabe

Datum/Unterschrift

Datum/Unterschrift

Standort:

Übersichtsplan:

Planverfasser:

Druseltalstraße 25
D-34131 Kassel
Tel. +49 561 93 555 - 0
Fax. +49 561 93 555 - 55

Maßstab: Planstand: Index:

Datum:

Format [mm]:

Gezeichnet:

Plan-Nr.:

Legende Plan-Nr.: Verfasser Planphase Planart Bereich Index

± 0,00 = 135,00 mü NHN
UmbauErweiterung
Erzbischöfliches Priesterseminar

Paderborn

Hamburg Kassel

Projektnr.

NS

NK

NP

Legende

Neubau Schwesternhaus

Neubau Kirche

Neubau Priesterseminar

Abbruch, entsprechend Abbruchantrag

Neuplanung

Bestand

Baum Bestand Ausmaß durch Vermessungsingenieur

Baum Fällung

Baum Neupflanzung, Laubbaum heimisches Gehölz

Höhenkote Bestand m ü NHN

Höhenkote Neuplanung m ü NHN

Baum Bestand

Vordach/ Außkragung

befestigte Fläche, wasser- und
luftdurchlässig, Plattenbelag
befestigte Fläche, wasser- und
luftdurchlässig, Verbundpflaster
Fläche versiegelt, Asphalt o.ä.

Grundstücksgrenze

Flurstücksgrenze

ERZBISCHÖFLICHES PRIESTERSEMINAR Leostr. 19
33098 Paderborn

vertreten durch: Generalvikar Hardt Tel. +49 5251 1250

A

N

0023

N

B

UMBAU - ERWEITERUNG
ERZBISCHÖFLICHES PRIESTERSEMINAR

PADERBORN

Kapelle

I

IV

III

I

I

Zentrale Müllsammelstelle

Priesterseminar

II

II

I

I

Steigung Rampe

4.5%

Katholische Hochschule

Neubau Schwesternhaus

Theologenkonvikt Südflügel

Anlieferung

Neubau Priesterseminar

135,00m ü NHN
± 0,00 m

133,50m ü NHN
-1,50 m

135,00m ü NHN
± 0,00 m

135,00m ü NHN
± 0,00 m

132,80m ü NHN
- 2,30 m

132,60m ü NHN
- 2,30 m

131,32m ü NHN
- 3,68 m

131,87m ü NHN
-3,13 m

135,00m ü NHN
± 0,00 m

145,70m ü NHN

OK Attika

151,35m ü NHN
OK First 144,84m ü NHN

OK Traufe

139,31m ü NHN

OK Attika

Innenhof

134,00m ü NHN
-1,00 m

Höhe prüfen!

132,67m ü NHN
-2,33 m

135,45m ü NHN
+ 0,45 m

Schotterrasen

Schotterrasen

01
barrierefrei

02

03

04

05

06

07

08

09

10

11

12

13

14

15

Grünfläche

Grünfläche

Grünfläche

Anschluss

Oberfläche Bestand

Anschluss

Oberfläche

Bestand

Anschluss

Oberfläche

Bestand

Anschluss

Oberfläche Bestand

Anschluss

Oberfläche

Bestand

Verbindungs-

gang

Theologenkonvikt

Anschluss

Bestandsflächen

nach Abbruchmaßnahme

wiederherzustellende Grünfläche

nach Abbruchmaßnahme

wiederherzustellende Grünfläche

nach Abbruchmaßnahme

wiederherzustellende Grünfläche

151,35m ü NHN
OK First

156,51m ü NHN
OK First

138,80m ü NHN

OK Attika

16

Gründach

Kiesfläche

7

11

1

2

3

5

4

6

8

9

10

12

13

14

15

16

17

18

19

20

21

Neuordnung Stellplatzanlage Theologenkonvikt

21 Stellplätze

Bestand

21 Stellplätze

Bestand

32 Stellplätze

Bestand

6 Stellplätze

Neuordnung Stellplatzanlage Priesterseminar

17 Stellplätze

Bestand

11 Stellplätze

Bestand

4 Stellplätze

Anschluss

Oberfläche

Bestand

138,80m ü NHN

OK Attika

138,80m ü NHN

OK Attika

10
Fahrradstellplätze

Anschluss

Oberfläche

Bestand

Anschluss

Oberfläche

Bestand

Böschung

Böschung

Grünfläche

Anschluss

Oberfläche

Bestand

III

III

III

IV

139,31m ü NHN

OK Attika ÜZ

144,77m ü NHN

OK Attika

Versorgungsschacht

Bestand

Versorgungsschacht

Bestand

Dachausstieg

Aufzugsüberfahrt

Dachaufsicht Neubau Priesterseminar

Flachgeneigtes Metalldach 3° G
efälle

17

Erweiterung

15 Stellplätze

03

01

02ba
rri

er
ef

re
i

04

05

06

07

08

09

10

11

12

13

14

ba
rri

er
ef

re
i

18

19

20

21

22

23

24

25

26

27

A R 4- L

-
IM/ JF

1:250 Genehmigungsplanung04.02.2014

C 0 -

Lageplan Abstandsflächen

1189 x 841

Baunull = OK FFB EGProjekt:

Bauherr:

Bauteil/ Blatt:

Entwurfsverfasser: BIELINGARCHITEKTEN Poststraße 25
D-20354 Hamburg
Tel. +49 40 23 51 499-0
Fax. +49 40 23 51 499-15

Freigabe

Freigabe

Datum/Unterschrift

Datum/Unterschrift

Standort:

Übersichtsplan:

Planverfasser:

Druseltalstraße 25
D-34131 Kassel
Tel. +49 561 93 555 - 0
Fax. +49 561 93 555 - 55

Maßstab: Planstand: Index:

Datum:

Format [mm]:

Gezeichnet:

Plan-Nr.:

Legende Plan-Nr.: Verfasser Planphase Planart Bereich Index

± 0,00 = 135,00 mü NHN
UmbauErweiterung
Erzbischöfliches Priesterseminar

Paderborn

Hamburg Kassel

Projektnr.

NS

NK

NP

Legende

Neubau Schwesternhaus

Neubau Kirche

Neubau Priesterseminar

Abbruch, entsprechend Abbruchantrag

Neuplanung

Bestand

Baum Bestand Ausmaß durch Vermessungsingenieur

Baum Fällung

Baum Neupflanzung, Laubbaum heimisches Gehölz

Höhenkote Bestand m ü NHN

Höhenkote Neuplanung m ü NHN

Baum Bestand

Vordach/ Außkragung

133,50m ü NHN
-1,50 m

befestigte Fläche, wasser- und
luftdurchlässig, Plattenbelag
befestigte Fläche, wasser- und
luftdurchlässig, Verbundpflaster
Fläche versiegelt, Asphalt o.ä.

Grundstücksgrenze

Flurstücksgrenze

ERZBISCHÖFLICHES PRIESTERSEMINAR Leostr. 19
33098 Paderborn

vertreten durch: Generalvikar Hardt Tel. +49 5251 1250

A

N

0023

N

F

LAGEPLAN ERWEITERUNG

UMBAU - ERWEITERUNG
ERZBISCHÖFLICHES PRIESTERSEMINAR

PADERBORN

Situationsvergleich Altbestand – Planung

ANSICHT NORD OST

UMBAU - ERWEITERUNG
ERZBISCHÖFLICHES PRIESTERSEMINAR

PADERBORN

ANSICHT SÜD WEST

UMBAU - ERWEITERUNG
ERZBISCHÖFLICHES PRIESTERSEMINAR

PADERBORN

Planungsimpressionen vom Gebäude-Ensemble

141140 N e u e  u n d  a l t e  R ä u m e  f ü r  d i e  P r i e s t e r a u s b i l d u n g  i n  P a d e r b o r n140



„Konzentration“ und „Zusammenlegung“ 
sind Begriffe, die wir aus der derzeitigen 
kirchlichen Diskussion reichlich kennen. Wir 
erleben in den Pfarreien, dass wir aus dem 
„Vielen“ und „Ausgefalteten“ ins „Einfache“ 
und „Reduzierte“ zu gehen haben, weil die 
Ressourcen erschöpft sind und neu geglie-
dert werden müssen. Dieser von vielen als 
unfreiwillig empfundene Weg fällt schwer, 
denn er hat mit Abschied und Neuanfang 
zu tun. Bekanntes, ja sogar Bewährtes wird 
bedacht, geprüft und ist ggf. zu lassen. 

Dabei ist das „Weniger ist mehr“ eine geist
liche Herausforderung, die schon die Väter 
der alten Kirche formulierten.

Dieselben Fragen stellen sich auch im Kirch-
bau oder zu dem Zeitpunkt, an dem ein 
Gotteshaus renoviert werden soll. Mit der 
Zeit haben sich viele Elemente im Kirchen-
raum zusammengefunden, die an sich alle 
einmal ihren Sinn gehabt haben. Immer 
wieder allerdings sind die Dinge zu  
überdenken, zu bewerten und nach den 

„… mögen den Glanz edler Einfachheit an sich tragen …“
Die Vorgaben des 2. Vatikanischen Konzils neu interpretiert – St. Pankratius, Gütersloh

P. Abraham Fischer OSB 

Skizze und Modell des Kapellen-Neubaus

Chor mit Ambo

Die Kapelle öffnet sich mit einem zweiflüge-
ligen Portal geringer Höhe zum Foyer hin. 
Der räumliche und inhaltliche Bezug zwi-
schen Kapellenraum und Foyer wird mit 
einem durchgängigen Bodenbelag unter-
stützt.

Die Kapelle ist in zwei Räume gegliedert: 
Der Beichtraum als einbeschriebenes ELe-
ment bildet die Trennung zwischen Kapel-

lenraum und Andachtsraum. Der eigent-
liche Kapellenraum ermöglicht durch seine 
Abmessungen und mit einer flexiblen 
Bestuhlung unterschiedliche liturgische 
Anordnungen, um dem Anspruch einer 
Priester-Ausbildungsstätte gerecht zu wer-
den. Dabei bieten die Bänke in den seit-
lichen Nischen eine ständige Sitzmöglich-
keit. In der Skizze und den Modellfotos sind 
die Planungsansätze erkennbar.

143142 N e u e  u n d  a l t e  R ä u m e  f ü r  d i e  P r i e s t e r a u s b i l d u n g  i n  P a d e r b o r n 143



Maßgaben der Zeit neu (an-)zu ordnen.  
Weil es sich aber bei den um Schmuck oder 
andere Elemente erweiterten Ausstattungen 
um gelebte, reale Glaubensgeschichte han-
delt, sind solche Neustrukturierungen eine 
pastorale Herausforderung. Dabei ist es eine 
große Hilfe, dass die Verantwortlichen und 
die gewählten Entscheidungsgremien das 
Ziel – den Gottesdienstraum der Gemeinde 
zukunftsfähig zu machen – nicht aus dem 
Blick verlieren, bzw. sich dieser Aufgabe 
bewusst stellen. Im Gegensatz zu den Zu-
sammenlegungen in unseren Gemeinden, 
die von vielen als starker Verlust empfunden 
werden, ist die Freude über einen hellen, 
neue Glaubenskraft ausstrahlenden Kirchen-
raum aber dann ein Ziel, das die Mühe 
lohnt.

In St. Pankratius Gütersloh hat man sich auf 
diesen beschwerlichen Weg gemacht. Aus-
gehend vom rein baulichen Renovierungs-
bedarf des Bauwerkes wurden immer weiter 
führende Fragen gestellt, die das Glaubens-
leben der Gemeinde betreffen. Insofern 
wurde nach und nach auch die liturgische 
Einrichtung der Kirche in den Blick genom-
men und mutig auf den Prüfstand gestellt. 
Auf diesem Weg wurde die Gemeinde unter 
der Leitung von Pfarrer Elmar Quante, vom 
Architekturbüro Kirchhoff-Quack, Herford, 
von den Verantwortlichen im Erzbischöf-
lichen Generalvikariat und von der Schmie-
de der Abtei Königsmünster, Meschede 
begleitet. Zu Beginn stand dabei in keiner 
Hinsicht an, alle Dinge erneuern zu wollen, 
sondern es stellten sich im Prozess Op
tionen, die entschieden wurden und zum 
jetzigen Ergebnis führten.

In der neuen Gestaltung des Altarraums 
kann man eine weitere Fortsetzung der 
liturgischen Reformen des Zweiten Vatika-
nischen Konzils sehen. „Das Heilige Konzil 
hat sich zum Ziel gesetzt, das christliche 
Leben unter den Gläubigen mehr und mehr 
zu vertiefen, die dem Wechsel unterwor-
fenen Einrichtungen den Notwendigkeiten 
unseres Zeitalters besser anzupassen, zu 
fördern, was immer zur Einheit aller, die an 
Christus glauben, beitragen kann“. Zwar 
wird die neue Haltung des Liturgen „versus 
populum“ – den Menschen zugewandt – im 
Konzilstext selbst nicht erwähnt. Die Konsti-
tution über die Liturgie verlangt aber 
grundsätzlich, dass der Kirchenraum sorg-
fältig so einzurichten ist, dass die tätige und 

Blick ins Querhaus, hinten der Tabernakel

oben links: vom Eingang
oben rechts: Blick diagonal auf den Kirchenpatron
 unten links: Portal zurückgeblickt

145144 „ …  m ö g e n  d e n  G l a n z  e d l e r  E i n f a c h h e i t  a n  s i c h  t r a g e n  …“ „ …  m ö g e n  d e n  G l a n z  e d l e r  E i n f a c h h e i t  a n  s i c h  t r a g e n  …“



bewusste Teilnahme der Gläubigen erreicht 
werden kann sowie eine Revision von  
„Gestalt und Errichtung der Altäre“, damit 
sie „der erneuerten Liturgie“ entsprechen.

Wenn das Konzil nun für die Liturgie fol-
gende Anweisungen gibt: „Die Riten mögen 
den Glanz edler Einfachheit an sich tragen 
und knapp, durchschaubar und frei von 
unnötigen Wiederholungen sein“, dann gilt 
das sicherlich ebenso für die liturgische 
Ausstattung. Folglich soll sie einfach, klar 
und durchschaubar sein und im Grunde auf 
übermäßige Verzierung verzichten. Alle 
Gestaltung, die vom heiligen Geschehen 
ablenkt, wurde somit auch in diesem Erneu-
erungsprozess in St. Pankratius auf den 
Prüfstand gestellt.

Die Vorgaben des Zweiten Vatikanischen 
Konzils wurden hier bereits in der vorletzten 
Kirchenrenovierung in den 70er Jahren 
umgesetzt. Dabei wurde der vorhandene 
Tabernakel mit den rot eingefärbten Be-
tenden Händen ursprünglich gezielt aus der 
Achse des Mittelschiffs gerückt. Schon in 
der nachfolgenden Renovierung der 90er 
Jahre wurde derselbe Tabernakel allerdings 
doch in der Zentralachse positioniert, weil 
dies der historische, eben stark längsach-
sensymmetrische Kirchenraum fordert.

Die neue Gestaltung von 2014 nimmt diese 
Situation wahr und entscheidet eine andere 
Aufteilung. Der Tabernakel bekommt seine 
Aufstellung seitlich im Altarraumbogen, 
thematisch unter dem runden historischen 
Kirchenfenster, das im Bild der Brotvermeh-
rungsymbole die Eucharistie präfiguriert. 

In der Zentralachse des Altarraumes wird 
ein schlichtes Kreuz errichtet, unter dem 
zwei Kerzen diejenigen vertreten, die unter 
dem Kreuz ausgeharrt haben: Auch auf 
Golgatha hat es Zeichen menschlicher Zu-
wendung gegeben. Das leere Kreuz ist das 
Zeichen von Ostern, die goldschimmernde 
Kante kündet die Auferstehung.

Während alle Gegenstände des neugestal-
teten Altarraumes aus dunkel patinierten 
Messing hergestellt werden, wurde der Altar 
aus Anröchter Grünsandstein geschnitten. 
Das regionale Material ist damit an dieser 
Stelle singulär. Die Präfation von Ostern legt 
uns ans Herz: „Als er seinen Leib am Kreuz 
dahingab, hat er die Opfer der Vorzeit voll-
endet. Er hat sich selbst dargebracht zu 
unserem Heil, er selbst ist der Priester, der 
Altar und das Opferlamm.“ 

Der Altar ist also Christus, daher wird er in 
der Weihe mit dem heiligen Chrisam ge-
salbt. Diese starke Symbolik bleibt dem 
Mittelpunkt der Kirche, dem Altar vorbehal-
ten. Auf dem Ambo beispielsweise wird das 
Buch, die Heilige Schrift als Gegenwart 
Christi verehrt, im Tabernakel werden die 
eucharistischen Gaben als Realpräsenz der 
göttlichen Liebe angebetet, aber eben nicht 
das Ambo selbst oder der Tabernakel ste-
hen in dieser Linie.

Der Altar trägt ein einfaches aber eindrück-
liches Sinnbild in sich. Der Stein ist waage-
recht gespalten und scheint sein Innerstes 
preiszugeben, indem ein goldener Kubus 
sichtbar wird. Der Altar ist also – wie auch 
der menschgewordene Gottessohn – ver-
wundbar, gebrochen und gerade trotzdem 
trägt er das göttliche Geheimnis in sich. Das 
ist das Unterscheidende des christlichen 
Glaubens zu vielen anderen Sinnangeboten 
unserer Zeit: Gebrechlichkeit und Lebendig-
keit, Vergänglichkeit und Schönheit, Tod 
und Auferstehung sind nur verschiedene 
Seiten der einen Wirklichkeit.

Aus diesem Zentralraum sind die Vorgaben 
für die weiteren Stätten der Liturgie, aber 
auch für das persönliche Gebet entstanden. 
So findet sich links neben dem Altar eine 
Sakramentskapelle. Der Tabernakel ist rück-
seitig zu öffnen, bleibt aber durch eine Glas-
scheibe gesichert. Regelmäßig versammeln 
sich inzwischen Menschen in einer kleinen 
Gruppe, um die Frömmigkeit der Anbetung 
zu pflegen. Konsequenterweise sind in 
dieser Seitenkapelle, die direkt in die Sakris-
tei führt, auch die Sakramentalien aufbe-
wahrt: der Weihwasservorrat und die heili-
gen Öle. Die historische Figur des Kirchen-
patrons St. Pankratius wurde an der 
Schwelle zum Kirchenraum aufgestellt und 
bekommt damit eine eigene Wertigkeit.

Das Zentrum Ort für die Heiligen Öle

147146 „ …  m ö g e n  d e n  G l a n z  e d l e r  E i n f a c h h e i t  a n  s i c h  t r a g e n  …“ „ …  m ö g e n  d e n  G l a n z  e d l e r  E i n f a c h h e i t  a n  s i c h  t r a g e n  …“



Dass die Verkündigung des Evangeliums in 
großer Ehrfurcht erfolgen soll, zeigt die 
Liturgie selbst, da sie dem Evangelium im 
Vergleich zu den übrigen Lesungen beson-
dere Ehrung erweist: Sein Verkünder berei-
tet sich durch ein Gebet vor, beziehungs-
weise bittet um den Segen; die Gläubigen 
bezeugen in ihren Zurufen, dass Christus 
gegenwärtig ist und zu ihnen spricht, und 
sie hören das Evangelium stehend an. Au-
ßerdem werden dem Evangelienbuch selbst 
Zeichen der Verehrung erwiesen. In der 
rechten Seitenkapelle findet sich dieser Ort 
der Präsentation des Evangeliars. Dieses 
überliefert die Ur-Kunde unseres Glauben, 
die je eigen in der Zeit aktualisiert werden 
muss. Sinnvollerweise sind hier die histo-
rischen Kunstschätze der Gemeinde gegen-
über gestellt: Die Spexarder Pieta, ein Ves-
perbild der Gotik, das den Menschen unmit-
telbar berührt – daher „auf Herzhöhe“ 
angebracht – und der kostbare romanische 
Korpus, ein Bild zu dem man aufschauen 
muss, um seine ganze Kraft zu erfassen. So 
werden neben dem Evangeliar zwei histo-
risch sehr unterschiedliche Glaubensver-
ständnisse aus der Geschichte gegenüber-
gestellt, die anregen sollen, den eigenen 
Glauben immer wieder an der hl. Schrift 
auszurichten und im Blick auf die Umwelt 
zeugenhaft zu gestalten.

Der beschränkte Zugang, im hinteren Be-
reich der Kirche, dessen Gestaltung sich 
formal stark an die modernen Fenster des 
Altarraumes der 1970er Jahre anlehnt, glie-
dert einen weiteren Gebetsraum. Damit die 
Gläubigen auch dann, wenn der Kirchen-
raum nicht geöffnet ist, eine Möglichkeit zur 
persönlichen Andacht haben, wurde hier 
die Möglichkeit geschaffen, Kerzen zu ent-
zünden. Dieses geschieht üblicherweise vor 
einem Marienbild – so auch in St. Pankra
tius. Im Bestand der Gemeinde finden sich 
zwei Marienbildnisse: ein Vesperbild und 
eine Jungfrau mit dem Kind. 

Es wurde beschlossen, die Figuren jah-
rekreiszeitlich zu wechseln: In den Monaten 
Mai und Oktober wird sich an dieser Stelle 
die Mutter mit Kind finden, in den anderen 
Zeiten das Vesperbild. In den dahinterste-
henden Fürbittleuchter für 100 Kerzen mit 
einer Absaugung, so dass die darüberste-
hende Orgel nicht durch Ruß verschmutzt 
wird, ist in einer Vitrine ein Kreuzreliquiar 
integriert. Dieses ergänzt das Vesperbild, 
das folglich die Mutter mit dem toten Sohn 
hier real „unter dem Kreuz“ zeigt.

Alle vorhandenen Bilder und Skulpturen 
waren vorher an den Säulen der Kirche 
angebracht und wirkten so als „im Raum 
zerstreut“. Sie wurden in ein Konzept geist
licher Binnenräume gebracht und unter 
diesem Aspekt neu zentriert.

Den neu entstandenen Windfängen liegt 
ein Konzept zugrunde, das jeweils Texte 
„zum Eingang“ und „zum Ausgang“ formu-
liert. Gerade am Haupteingang, über dem 
ein Kreuz hängt, sind diese Texte auch hin-
sichtlich des „Eingangs und Ausgangs“ des 
menschlichen Lebens zu deuten, weil durch 
diese Pforten bei einem Requiem der Sarg/
die Urne des Verstorbenen getragen wird.

Die Umgestaltung in St. Pankratius, Güters-
loh trägt stark liturgische und geistliche 
Züge. Sie wurde initiiert, um den Glauben 
der Gemeinde zu stärken und bereichern. 
Auch liturgische Vollzüge wie die Kreuzver-
hüllung und –verehrung am Karfreitag 
wurden mit dem gestalterischen Konzept 
abgestimmt. Der Raum als solcher konnte 
so geordnet werden, dass die Menschen 
einen Seelen-Raum vorfinden, der dem 
eigenen inneren Raum oder der Sehnsucht 
danach Perspektive bietet. Hinsichtlich der 
ersten Rückmeldungen und Erfahrungen 
scheint dieses Konzept aufzugehen.

Ulrich Wittstock
Ganz herzlich seien alle Podiumsgäste be-
grüßt, insbesondere Michael Triegel. Er ist 
Jahrgang 1968, hat in Leipzig bei Professor 
Arno Rink studiert und bei Ulrich Ruller sein 
Meisterschülerdiplom abgelegt. Es folgte 
dann der Start in das künstlerische, selb-
ständige Leben mit zahlreichen Preisen. 
Werner Tübke war derjenige, der ihm den 
ersten kirchlichen Auftrag vermittelt hat.  
Es folgten weitere kirchliche Aufträge. Über-
regional, bundesweit und vielleicht auch 
darüber hinaus bekannt wurde er mit dem 
Porträt des Papstes Benedikt. 2014, in der 
Osternacht, wurde er in Dresden getauft.  
Er ist heute hier und wird mit uns über die 
Rolle von Kirche und Gegenwartskunst 
diskutieren. Die Gegenwartskunst hat ganz 
unterschiedliche Spielarten, und ich will 
fragen: Wenn man als Künstler sagt, ich 
male für die katholische Kirche, muss man 
sich dann unter seinen Kollegen dafür 
rechtfertigen, dass man das tut?

Michael Triegel
Ich sag mal, nein. Auch wenn das vielleicht 
manche erwarten. Ich rechtfertige mich 
nicht dafür, da ich nur das machen kann, 
was ich machen will, wie jeder andere 
Künstler letztlich auch. Durch meine For-
mensprache war ich sowieso von Anfang an 
eher der Außenseiter. Die Aufträge der 
Kirche, die nun nicht so zahlreich sind –  
es sind vier Altäre und einige Porträts – sind 
sicherlich auch schon von vielen als Bestäti-
gung dieses Außenseitertums genommen 
worden. Insofern nehme ich das eher gelas-
sen und kümmere mich gar nicht darum. 
Um als kurzen Einstieg etwas zu meinem 
künstlerischen Weg und zu meinem  

Hallesche Mauritiustage 2014
Zur Bedeutung christlicher Kunst in Gegenwart und Zukunft

Podiumsdiskussion am 26. 9. 2014  
in der Moritzkirche Halle/Saale

Teilnehmer 
(in der Reihenfolge wie v.l.n.r. abgebildet) 

•	 Michael Triegel, Maler, Leipzig

•	 Dr. Monika Tontsch, Bistum Hildesheim,  
Arbeitskreis für die Inventarisation und  
Pflege des kirchlichen Kunstgutes in den 
deutschen (Erz-) Bistümern

•	 Prof. Dr. Regina Radlbeck-Ossmann,  
Martin-Luther-Universität Halle-Wittenberg

•	 Prof. Dr. Dr. Matthias Theodor Vogt, Institut 
für kulturelle Infrastruktur Sachsen und 
Hochschule Zittau/Görlitz

•	 Ulrich Wittstock, Mitteldeutscher Rundfunk 
Moderation

Der Beitrag ist eine Zusammenfassung der 
Aussagen aus der Diskussion zum Thema 
„Kunst in der Gegenwart und Zukunft“ von 
Michael Triegel und zu seiner künstlerischen 
Intention. Der Text wurde von Emanuela von 
Branca, die in Halle anwesend war, angefertigt 
unter Verwendung einer wörtlichen Umschrift 
der Videoaufzeichnung.

149148 „ …  m ö g e n  d e n  G l a n z  e d l e r  E i n f a c h h e i t  a n  s i c h  t r a g e n  …“ 149



Verhältnis von Glaube, Religion und Kirche 
zu sagen, werde ich aus dem Nähkästchen 
plaudern und Ihnen erzählen, wie ich ganz 
subjektiv in meiner Arbeit und in meinem 
Leben diese beiden Schwestern erlebt habe. 
Ich bin 1968 in Erfurt geboren, in einem 
Elternhaus groß geworden, das mich zwar 
sehr früh an Kunst und Kultur herangeführt 
hat, in dem aber Religion bis auf den Um-
stand, dass es als Bildungsgut wahrgenom-
men worden ist, keine Rolle gespielt hat. Für 
mich, schon als kleines Kind, gab‘s einen 
Tag im Jahr, der etwas Besonderes war. Das 
war der Martinstag. Der Stadtpatron von 
Erfurt wurde auf dem Domplatz gefeiert, 
natürlich auch Martin Luther im ökume-
nischen Gottesdienst. Das war für mich die 
erste Begegnung mit einer Welt, die mich 
aus dem Alltag, und da sind wir ja eigent-
lich bei diesem Transzendierenden, heraus-
geführt hat. Der Dom war illuminiert. Wir 
Kinder standen mit unsern Laternen auf 
dem Domplatz, das weiße Kreuz auf den 
Domstufen. Es wurde gesungen und die 
Gloriosa läutete. Es war für mich ein sehr 
tiefer und sehr bewegender Eindruck, den 
ich damals hatte und der mir schon das 
Gefühl gegeben hat: Das ist eine andere 
Welt, als die, die mich täglich umgeben hat, 
die oft genug sehr grau war, wo im Kopf 

immer die Schere gewesen ist, was darfst 
du in der Schule sagen, was nicht – im 
Laufe der Jahre dann auch, als man leider 
lernen musste, mit zwei Zungen zu reden, 
wo man auch genau wusste, was im Staats-
bürgerkundeunterricht erwartet wurde. Und 
dann erschloss sich mir dieser andere Raum.

Ein ebenfalls anderer Raum war, dass Wei-
mar nicht weit war, und dass dieser andere 
Aspekt der klassischen Literatur, der Philo-
sophie, eine große Rolle spielte.

Wir malten als Eleven der Malerei, in einer 
Vorbereitungsklasse aufs Studium, jedes 
Jahr eine Woche im Tiefurter Landschafts-
park, der ja auch so ein neues Arkadien von 
Goethe gewesen ist. Nun kam die Wende, 
und mein großer Traum war immer, nach 
Rom zu reisen, um evtl. diese zweite Ge-
burt, die Rom für Goethe bedeutet hat, 
auch für mich nachvollziehen zu können 
und vielleicht das zu finden, was ich auf 
dem Domplatz in Erfurt zuweilen hatte: 
Diese Sehnsucht nach Glauben vielleicht 
erfüllt zu sehen und diese unglaubliche und 
nicht zu stillende Sehnsucht nach Kunst.

Nun bin ich nach Rom gereist und es war 
tatsächlich für mich ein Erweckungserleb-
nis. Es gab zwei ganz prägende Erlebnisse 
dort Das eine war der Besuch der Chiesa Il 
Gesù, der großen Jesuitenkirche von Vigno-
la, gerade wenn wir über Kunst und Reli
gion sprechen, das Gotteshaus, das den 
Barock eingeleitet hat, das einen mit allen 
Sinnen überwältigt.

Ich trat ein als armes, ungetauftes Heiden-
kind und hatte vor dem Altar das Gefühl, 
ich müsste jetzt den Kniefall machen und 
ich fragte mich natürlich sofort, warum 
zwingt dich diese Form so sehr zu diesem 
Kniefall vor einer Sache, an die du gar nicht 
glauben kannst?

Michael Triegel

Ich glaubte nicht an die unbefleckte Emp-
fängnis, an die Auferstehung des Fleisches. 
Warum treibt dich das trotzdem so um?
Und seitdem ist es eigentlich immer in 
meiner Arbeit und auch sicherlich in 
meinem Leben diese Frage gewesen: Sind 
diese Formen letztlich so prägend für mich 
gewesen, dass sie mich zum Kniefall ge-
drängt haben, quasi als eine Kunstreligion, 
als eine Kunstreligion, die ja auch im 19. 
Jahrhundert für viele Künstler eine sehr 
wichtige Rolle gespielt hat und die ich 
durchaus nachvollziehen konnte?

Im 18. Jahrhundert durch die Aufklärung 
war auf einmal der Himmel leer gefegt. Und 
das Verrückte für mich war immer schon in 
der Beschäftigung mit Kunst und Philoso-
phie – auch der darauf folgenden Zeit – 
festzustellen, dass gerade die Künstler diese 
Leerstelle, die durch diesen leeren Himmel 
entstanden war, durchaus gespürt haben 
und darauf reagiert haben.

Nehmen Sie Novalis, der die blaue Blume 
sucht und der eine Utopie in die Zukunft 
hineinprojiziert, indem er auf die Vergan-
genheit schaut, im Heinrich von Ofterdin-
gen. Oder die Nazarener, die alle nach Rom 
pilgerten und römisch-katholisch wurden, 
bis hin zu Wagner.

Da, wo die Religion versagt, muss die Kunst 
an ihre Stelle treten, was natürlich eine 
ziemliche Hybris ist. Ich habe mich eben 
begonnen zu fragen, ob diese Formen, die 
so sehr zu mir sprechen, vielleicht auch 
Inhalte transportieren, die immer noch 
Gültigkeit haben.

Ich habe eigentlich in meinen Arbeiten 
immer versucht, diese Inhalte auch auf ihre 
Tragfähigkeit zu überprüfen, ob sie mir 
immer noch etwas zu sagen haben. Wenn 
ich feststelle, dass die Form leer geworden 
ist, die Frage zu erlauben, ob diese Form mit 
neuen Inhalten zu füllen wäre.

Das zweite großartige Erlebnis in Rom war 
der Besuch der französischen Nationalkirche 
S. Luigi dei Francesi, wo – wie Sie sicher alle 
wissen – der großartige Matthäus-Zyklus 
von Caravaggio hängt. Ich hätte sicherlich 
so wie ich Rafael, Michelangelo, Dürer liebe 
und Caravaggio auch großartig finde, in 
jedem Museum der Welt diese Bilder groß-
artig gefunden, aber es ist doch noch ein 
Unterschied, sie in situ zu erleben. Ich habe 
dort gemerkt, dass Kunst eben nicht nur 
Selbstzweck ist, sondern dass sie auch eine 
Funktion hat. Caravaggio hat es mit einem 
auf den ersten Blick sehr simplen Kunstgriff 
deutlich gemacht. Er ist ja bekannt für seine 
extremen Lichtführungen in den Bildern, 
das starke Hell und Dunkel. Er hat diese 
Bilder so entwickelt, dass in der Kapelle – 
über dem Altar ist die Inspiration Matthäi, 
links ist die Berufung, rechts das Martyrium 
– dass er die Lichtführung in den Bildern 
dem Raum, für den sie entstanden sind, 
angeglichen hat.

Es gibt über der Kapelle ein Thermenfenster, 
ein halbrundes Fenster. Das Licht, das von 
diesem Fenster auf uns, die Betrachter, die 
Gläubigen, die Kunstverehrer fällt, ist just 
das Licht, das Caravaggio auch als Licht in 
seine Bilder eingeschrieben hat. Auf dem 
rechten Bild kommt das Licht von links, auf 
dem Linken kommt es von rechts. Das Licht 
der Bilder und das Licht, was uns in Realität 
bestrahlt, ist ein und dasselbe,

Er zeigt so sinnfällig, dass die Bilder auf der 
einen Seite für diesen Raum entstanden 
sind und eben nicht für den „white cube“ 
der Galerie, nicht für das Museum. Hier 
hatte ich mir zum ersten Mal die Frage 
gestellt: Ja, kommt Kultur tatsächlich immer 
auch aus dem Kultus?

Wie ist dieses Kunstwerk, das wir jetzt be-
wundern, tatsächlich in eine Realität einge-
bunden gewesen! Die Bilder, die ich dann 
gemalt habe, haben sich also sehr stark 

151150 H a l l e s c h e  M a u r i t i u s t a g e  2 0 1 4 H a l l e s c h e  M a u r i t i u s t a g e  2 0 1 4



auch mit christlicher Ikonographie, auch mit 
griechisch-römischer Mythologie beschäf-
tigt, immer in dem Versuch in diesen alten 
Geschichten das Immer-Gültige und da-
durch auch das für uns heute Gültige zu 
finden und zu untersuchen.

Irgendwann kam zuerst die evangelische 
Kirche durch Vermittlung von Werner Tübke 
auf mich zu. Er sollte eine Predella für einen 
kleinen gotischen Schnitzaltar in Langreder 
bei Hannover malen, war aber schon so 
krank, dass er den Auftrag ablehnen muss-
te. Er sagte denen wohl, „Gehen Sie zu dem 
Triegel, der kann doch malen“. Drei Tage 
nach seinem Tod wurde diese Predella ge-
weiht, was für mich schon irgendwie so 
eine Staffelstab-Übergabe war. 
Daraufhin rief mich seine Witwe an, ich 
sollte seine Pinsel, Farben übernehmen,  
was für mich doch sehr ehrenvoll war.

Das war also der erste Auftrag für die 
Kirche. Es folgte ein zweiter auch für Nie-
dersachsen, ein Altar für Grave. Dann hab 
ich einiges für Franken gemalt, zwei große 
Altäre, einige Bilder für die Dommusik..
Nur – ich fragte mich, warum kommen die 
zu dir armen Heidenkind und wollen ihre 
Kirchen ausgestattet wissen? Sollten sie da 
nicht einen tief Gläubigen fragen? Ich habe 
dann in den Gesprächen mitbekommen, 
dass vielleicht gerade das Thematisieren 
von Sehnsüchten und Zweifeln, die ich in 
meinen Bildern immer wieder ausspreche, 
gerade auch für die Kirche das Interessante 
war. Es entsteht dadurch eine Reibung, da 
eben nicht affirmativ etwas übernommen 
wird.

Es wird nicht das übernommen, was wir eh 
schon kennen, wissen, glauben, sondern, 
dass Fragen thematisiert werden, da ich ja 
keine Antworten geben kann.

Vielleicht so, wenn man sich – jetzt bin ich 
45 – dreißig Jahre mit dem Wahren, Guten, 

Schönen beschäftigt hat, das auch auf einen 
wirkt. Im Scherz sagte mir jemand, als ich 
ihm erzählte, heute ist diese Tagung ist: „na 
dann rede doch darüber: die Geburt eines 
Katholiken aus dem Geiste der Kunst.“

Doch das alleine ist es sicherlich nicht.
Ich habe auch für mich gemerkt, dass die 
Auseinandersetzung mit den kirchlichen 
Aufträgen – und dabei war tatsächlich der 
Augustinus-Altar für Dettelbach vor drei 
Jahren das Prägendste – eine Figur wie 
Augustinus sehr wohl zu mir spricht.
Frau Prof. Radlbeck-Ossmann, sprach vorhin 
von dieser unterschiedlichen Beziehung, 
das subjektive Empfinden des Künstlers und 
die ganz andere Funktion als Teil der Kirche. 
Das Ideale, und nur dann nehme ich so 
einen Auftrag an, ist, wenn beides in eins 
fällt. Das fiel eben bei Augustinus zusam-
men. Ich wurde gewahr: Er entwickelt seine 
gesamte Theologie aus Fragestellungen und 
Zweifeln. Er entwickelt sie eben nicht aus 
von vornherein festgelegter Glaubenssi-
cherheit, sondern aus dem Suchen heraus. 
Darin fühlte ich mich sehr verwandt. Er 
integriert eben auch das, was viele in seiner 
Zeit weggeworfen haben, so wie ich das 
eben auch in meiner Kunst versuche.
Er sagte nicht, jetzt ist alles auf Anfang 
gesetzt, jetzt haben wir das Christentum, 
sondern er beschäftigte sich in seiner Theo-
logie mit Platon, mit Plotin. Das Gleiche 
versuche ich in meiner Kunst auch.

Ich hatte im Zuge dieses Bildes überlegt, 
wie gestalte ich die Außenseite dieses  
Augustinus-Altars?

Wie es manchmal so ist – ich kam von der 
Audienz bei Papst Benedikt, was natürlich 
sehr eindrucksvoll war, aber doch irgend-
wann zu viel. Den ganzen Hofstaat einer 
solche Audienz empfand ich letztlich als 
Rummelplatz. Der ganze römische Barock, 
den ich zwar sehr liebe, kann einem irgend-
wann auch zu viel sein.

153152 H a l l e s c h e  M a u r i t i u s t a g e  2 0 1 4 H a l l e s c h e  M a u r i t i u s t a g e  2 0 1 4



Ich hatte am nächsten Tag das Gefühl: so, 
jetzt musst du mal back to the roots. Ich bin 
dann zu S. Sabina auf den Aventin hoch 
gegangen, eine ganz alte Kirche, und kam, 
überlegend, was ich auf die Außenseite von 
dem Augustinus-Altar, der damals schon in 
Auftrag gegeben war, malen könnte, an 
einer alten Tür vorbei. Und da sah ich auf 
einmal meine Außenseite für diesen 
Augustinus-Altar! Dort war eine römische 
Türschwelle vermauert.. Der Barock hatte 
weitergebaut. Irgendwann war dann diese 
Tür oder diese Wand verputzt worden, der 
Putz wieder abgebröckelt und ich dachte, 
eigentlich ist das genau, was Augustinus 
mit seiner Theologie gemacht hat.

Eigentlich ist es auch das, was ich mit mei-
ner Kunst will, nämlich nicht sagen: jetzt ist 
Innovation.

Innovation heißt für mich, alles zerschlagen 
und ganz neu beginnen, Neuanfang.
Die Renaissance, die mir ja so wichtig ist, ist 
auch eine Innovation gewesen, aber eine 
Innovation, in der überlegt wurde, ob es 
vielleicht Bausteine aus diesem Steinbruch 
der Geschichte gibt, die man weiter verwer-
ten kann, auf die man weiter aufbauen 
kann, nicht indem man nur konserviert, 
sondern indem man sagt, sie können durch-
aus auch wieder neu in den Bau integriert 
werden?

Ja und dann kam es durch Gespräche, 
durch lange Überlegungen, durch Exerzitien 
dahin, dass ich getauft wurde.

Ulrich Wittstock
Ich würde Prof. Vogt gerne mit hineinneh-
men. Sie haben eben ein bisschen, wie mir 
scheint, leicht kritisch geblickt. Besteht 
tatsächlich die Gefahr, dass wir das wieder 
verkopfen, denn das entnehme ich Ihrer 
Kritik, dass wir sozusagen den Menschen 
sagen, pass auf, mach mal das Handy aus, 
stell mal dein Gameboy ab, nimm mal die 

Stöpsel aus den Ohren und guck jetzt mal 
20 Minuten auf das Bild. Nach drei Minuten 
sagt der „Du, kann ich mein Handy wieder-
haben, das ist total öde.“ Also, ich stelle mir 
das gerade so pädagogisch vor, wie man 
das machen sollte, ich weiß nicht, ob Ihnen 
was Besseres einfällt, aber ganz leicht 
scheint es mir nicht zu sein, oder?

In der weiteren Diskussion ging es um die 
Akzeptanz der künstlerischen Inventionen 
durch die Kirchengemeinden. Frau Prof. Radl-
beck-Ossmann gab den Aspekt der Kirche als 
Ort der Humanität in die Diskussion. Kirche 
als offener Ort der Begegnung, mit sich selbst, 
der Kunst und dem Transzendenten.

Die Frage der Kunstvermittlung und des Ge-
brauchs von Kunstgütern in der Liturgie und 
im liturgischen Raum, sowie um die Möglich-
keit oder Unmöglichkeit der Kunstvermittlung 
erörterte Dr. Monika Tontsch

Darin wurde von Prof. Dr. Radlbeck-Ossman 
eine Gefahr ermittelt, dass die Menschen 
sowohl im Bereich der Religion wie auch im 
Bereich der Kunst Opfer einer Entmündigung 
sind. Es braucht den Mut, darauf zu vertrauen, 
dass die Wahrnehmung der Dinge auch etwas 
mit einem selber macht.

Prof. Dr. Dr. Matthias Theodor Vogt erläuterte 
sein Bemühen um die Kunstvermittlung als 
Schulung zur Aufmerksamkeit. Das geht nicht 
von alleine und braucht die Versenkung in die 
Dinge auch vom dem, der sie vermittelt. Wenn 
aber selbst diejenigen, die sie vermitteln könn-
ten, zum Beispiel die Pfarrer, keinen Bezug 
dazu haben, wird es unmöglich.

Michael Triegel
Ich möchte aus eigenem Erleben etwas  
zur Kunstrezeption schildern.
Im Osten Deutschlands ist die Wahrneh-
mung meiner Bilder eine ganz andere, als 
im westlichen Teil und wiederum eine ganz 
andere, als in Amerika. Diese Unterschied-

lichkeit der Wahrnehmung ist für mich sehr 
interessant. Es gibt im Westen Deutschlands 
eine ganze Menge Leute, die meine Bilder 
bewundern, die die Inhalte und Brüche 
verstehen. Es gibt andere, die finden das 
ganz furchtbar und sagen: jetzt nach „68“, 
das geht ja nun gar nicht. Was ist das für ein 
reaktionärer Kram!

Im Osten ist sehr, sehr Vieles weggebrochen. 
Da verstehen die Leute die Ikonographie 
nicht mehr und verstehen umso weniger 
die Brüche, in denen ich der Ikonographie 
widerspreche. Aber das sehe ich gar nicht 
so sehr als etwas, worüber man klagen 
müsste, sondern als eine Chance. Ich habe 
gemerkt, dass das auch für die Kirche eine 
Chance sein kann, wenn eben in dem Falle 
gar nicht erst Erwartungshaltungen bedient 
werden.

Ich muss nicht sofort auf Abwehr gehen.  
Da malt einer im Stil der Renaissance, kann 
ja nur Mist sein, oder, endlich wieder einer, 
der Retter der Malerei, der malt so schön, 
kann ja nur gut sein. Sondern es ist etwas 
vollkommen Fremdes. Und ich glaube, das 
Großartige ist, wenn etwas vollkommen 
vergessen ist, wie hier im Osten, dann be-
steht die Chance, dass man es als etwas 
ganz Neues auch wieder wahrnimmt. Das 
ist, glaub ich, auch für Religion und Glaube 
eine Chance.

Deutlich wird das mir, wenn ich mit Kindern 
und Jugendlichen diese Bilder betrachte. 
Gerade am letzten Wochenende ist eine 
Ausstellung zu Ende gegangen, die ich mit 
Tübke in der Kunsthalle Rostock hatte. Im 
Vorfeld wurden Schüler zu Führern ausge-
bildet. Ich sollte ihnen einiges über meine 
Bilder vermitteln, hatte aber beschlossen, 
nichts darüber zu sagen. Ein abschließendes 
„dixit“ des Künstlers ist ja nicht unbedingt 
dazu da, dass die Leute selbst denken und 
weiterdenken.

Nach erster Ratlosigkeit haben die Kinder 
und Jugendlichen es tatsächlich geschafft, 
in diese Bilder einzusteigen. Da hab ich 
festgestellt, dass vielleicht gerade die Lang-
samkeit meiner Malerei, die sich über die 
Technik ja erschließt, ganz gut ist. Gerade 
bei Kindern und Jugendlichen, die mit dem 
Daumen ungeheuer schnell sind und Lang-
samkeit gar nicht mehr können. Auf einmal 
merken sie: Bei so einem Aufwand der 
Malerei muss doch noch etwas dahinter sein, 
so wie Mephisto im Faust sagt, bei so vielen 
Worten muss sich doch etwas denken lassen.
Es war großartig festzustellen, dass diese Ju-
gendlichen zu Interpretationen gekommen 
sind, die sich zum Teil vollkommen mit 
meinen Intentionen gedeckt haben, oder zu 
Interpretationen geführt haben, die voll-
kommen entgegengesetzt zu dem waren, 
was ich mir gedacht hatte, dennoch aber 
vollkommen richtig sind, ohne dass sie das 
gesamte Bildungswissen des Abendlandes 
aufrufen mussten.

Ich glaube, wir sollten vorsichtig sein mit 
diesem Wort, das auch Politiker so gerne 
gebrauchen „Wir müssen die Leute da abho-
len, wo sie sind“. Denn dieses Wort impliziert 
meines Erachtens immer auch eine gewisse 
Arroganz, dass wir wissen, wo die Leute da 
unten sind und wir sie hochziehen müssten.
Vielmehr muss man ein Angebot setzen, 
und das muss qualitativ hochwertig sein. 
Jeder, auch das kleine Kind, zieht sich ge-
nau das heraus und nimmt das als ein Ge-
sprächsangebot und als einen Weg.
Das ist nicht etwas, was man abschließend 
interpretieren muss, sondern etwas, auf das 
man sich einlassen kann.

Ich möchte noch auf Kunst in Kirche als 
Gebrauchsgegenstand eingehen: Ein wirk-
lich kostbares Reliquiar wird benutzt.
Es ist für mich als Künstler andersherum 
eine wunderbare Aufgabe bisher gewesen, 
den einen oder anderen Altar zu malen, 
weil ich auch da das Gefühl hatte, die Kunst 

155154 H a l l e s c h e  M a u r i t i u s t a g e  2 0 1 4 H a l l e s c h e  M a u r i t i u s t a g e  2 0 1 4



kriegt eine Relevanz für eine gewisse Grup-
pe von Menschen, die sie sonst eben nicht 
hat. Wenn wir uns zeitgenössische Kunst-
produktion und –rezeption angucken, dann 
betrifft das eine ganz kleine Gruppe des 
Feuilletons, ein paar Leute, die genau Be-
scheid wissen. Und es spielt sich eigentlich 
in diesem white cube der Galerie ab. Wenn 
wir heute über Kunst reden, reden wir in 
allererster Linie nicht über den Inhalt von 
Jeff Koons‘ Werken, sondern wir reden über 
die Preise, dass es 56 Mio. gekostet hat. Wir 
reden also über eine Selbstreferenzialität 
von Kunst, die immer nur sich selbst noch 
reflektiert, wo diejenigen, die in diesem 
inner circle sind, genau wissen, worüber sie 
reden. Jeder andere bleibt draußen.
Für mich ist es eine großartige Aufgabe 
gewesen, für einen Raum etwas zu schaffen 
und für Menschen etwas zu schaffen, wo es 
nicht darum geht, daß der Triegel ein toller 
Künstler ist. Ich bin der Letzte, der das nicht 
auch gerne hört, aber ich weiß, dass diese 
Kunstwerke eine gewisse Relevanz für eine 
gewisse Gruppe von Leuten haben, ich 
weiß, die feiern davor ihr Abendmahl, ihre 
Taufe, ihr Requiem. Und insofern ist die 
Kunst auch vielleicht in so etwas wie einen 
Lebenskreis wieder eingebunden, den sie 
sonst weitestgehend verloren zu haben 
scheint.

Auf die Frage aus dem Publikum, ob mit ihm 
wieder der Barock anbricht, oder die redu-
zierte Architektur und die weitgehende Bilder-
losigkeit nicht auch einen Wert hätte, antwor-
tet Michael Triegel:

Das kann ich Ihnen natürlich nicht beant-
worten. Es kommen ja auch oft genug Fra-
gen: Ich hatte vor zwei Wochen eine Diskus-
sion mit Studentenseelsorgern, über meine 
Arbeit. Einer war ganz empört und sagte, 
ich würde jetzt wohl Beuys widersprechen 
wollen? Ja, sagte ich, ich würde Beuys wi-
dersprechen wollen, mit dem, was ich tue, 
Aber es ist ja nicht so, dass ich sage, das 

was ich mache, hat alleinige Gültigkeit. Es 
ist ein Angebot und es ist eine Möglichkeit. 
Aber sehen Sie, wenn jetzt über 70 Jahre 
oder länger eine bestimmte karge Ästhetik 
die Kirchenräume bestimmt hat, welche 
möglich und gut war, dann dürfte doch 
auch die Möglichkeit bestehen, in einem 
konkreten Raum etwas Anderes zu machen.
Dennoch würde ich nie sagen, nur so sind 
Kirchen auszugestalten.

Ich mache die Bilder, die für mich notwen-
dig sind. Wenn eine Kirche sagt, daran will 
ich teilhaben, ja! Aber andere Möglichkeiten 
sind doch genauso richtig und wichtig. Ich 
glaube, das eine ist so gefährlich wie das 
andere.

Es gibt auch so etwas wie ein Dogma der 
Moderne und das muss man genauso hin-
terfragen. Es meint: die Moderne steht für 
die Freiheit, alles muss möglich sein.
Gleichzeitig wird dem, was der Triegel oder 
Tübke oder wer auch immer machen, diese 
Freiheit abgesprochen.

Da wird ein Dogma verfestigt, wozu ich 
sagen müsste, wenn Freiheit für Kunst, dann 
sollte man das auch wirklich ganzheitlich 
verstehen. Mein künstlerisches Schaffen ist 
eine Möglichkeit, die ich anbiete, so wie ich 
die Welt sehe. Ein ganz karger Kirchenraum 
kann auch für mich etwas ganz Großartiges 
sein. Ich habe ja vorhin angedeutet, wie 
wichtig mir St. Sabina nach dem Vatikan-
Besuch gewesen ist.

In der weiteren Diskussion vertieft Prof. Dr. Dr. 
Matthias Theodor Vogt den Aspekt des Kon-
textes, in dem sich Kunst befindet, und stellt 
die These auf, dass insbesondere Kunst, die für 
einen bestimmten Kontext geschaffen wurde, 
im Museum ihrer eigentlichen zentralen 
Aussage beraubt wird: 

Matthias T. Vogt
Nehmen Sie Ihren Carravaggio heraus aus 
der Seitenkapelle, hängen sie ihn in den 
„white cube“, dann berauben sie ihn eigent-
lich des Zentralen, nämlich des Umganges 
mit den Gläubigen, die dahin kommen, 
kniend, wie Sie, Herr Triegel, vorhin so 
schön sagten. Wir haben ein großes Pro-
blem: Museen töten ihre Objekte. Wir ma-
chen uns das nicht richtig bewusst.
Wir müssen uns über den Kontext stärker 
verständigen... Es kommt auf die „relatio 
humana“ an, auf die Beziehung des Men-
schen zu anderen Menschen und gespiegelt 
im Anderen zu sich selbst. Das bedarf eines 
bestimmten Kontextes, und den finden wir 
eben in gewissen offenen Räumen, wie zum 
Beispiel einer Kirche, mit großer Selbstver-
ständlichkeit.

Wir suchen immer nach halböffentlichen 
Räumen. Das ist die eigentliche Aufgabe 
von Kulturpolitik, über die viel zu selten 
diskutiert wird. Kirchenräume sind genau 
solche halböffentlichen Räume. Und ein 
Museum, in dem festangestellte Leute, 
unterbezahlt oder wie auch immer sitzen, 
ist nicht notwendigerweise dasjenige, was 
diese „relatio humana“ auch tatsächlich 
positiv befördert. Damit geht natürlich auch 
die Kunst letztlich kaputt.

Prof. Dr. Radlbeck-Ossmann führt dies weiter 
aus und möchte diese Tatsache nicht unbe-
dingt kritisieren:

Regina Radlbeck-Ossmann
„Ich würde sagen, da steckt so was drin wie 
ein Kompliment und eine Kompetenz-Ver-
mutung. Da sind wir wieder bei dem Begriff 
der Form. Im Westen ist die Form in den 
68er Jahren total geschmäht worden.
Und wir leben in der Häresie der Formlosig-
keit. Man unterschätzt die Form. Ja, ohne 
Form wabert alles vor sich hin. Also, die 
Form ist schon mal Geist, in den die Materie 
sich gießt. Und wenn es im Bereich der 
Kunstpräsentation so viele Formen gibt, die 
eigentlich aus der Religion stammen und 
die imitiert werden, dann freue ich mich 
eigentlich, weil es eben dieses Kompliment 
ist, und weil ich mir denke, die Formen 
haben etwas aufbewahrt, was wir dadurch, 
dass wir ihm in fremder Umgebung begeg-
nen, vielleicht auch neu entdecken können, 
neu beleben können, und worüber wir 
miteinander ins Gespräch kommen können. 
Wobei ich gar nicht unbedingt jetzt den 
christlichen Künstler brauche, sondern den 
Künstler, der sich die gleiche Frage stellt wie 
ich als Theologin, nämlich die Frage nach 
nach der Tiefendimension des Lebens, nach 
der Tiefendimension der Wirklichkeit. Und 
als Theologin hab ich darauf mit Karl Rahner 
die Antwort, dass Gott der ist, der dieses 
ganze Leben trägt, und der sagt: „Mach mal! 
Du kannst auf falschen Wegen laufen, 
kannst auf richtigen laufen, aber ich unter-
stütze dich.“ Das wär‘ jetzt die religiöse 
Antwort. Und die Künstler, denke ich, Sie 
dürfen mir gern darin widersprechen oder 
ergänzen oder weiterführen, die sind auch 
in einer Welt, die so viel auf die Oberfläche 
hebt und alles an der Oberfläche belässt; sie 
sind auch interessiert an dieser Tiefen
dimension. Und von daher denke ich mir, 
haben wir noch ein Gesprächsfeld neben 
dem Schönen, nämlich das Beschädigte 
und das Hässliche. Das hat ja auch nirgends 
einen Platz, außer vielleicht in der Kunst 
und in der Religion. Sonst wird es ja überall 
wegretuschiert.“

157156 H a l l e s c h e  M a u r i t i u s t a g e  2 0 1 4 H a l l e s c h e  M a u r i t i u s t a g e  2 0 1 4



Michael Triegel
Ja, es sind sicherlich beide Aspekte in den 
Bildern. Auf der einen Seite die Schönheit, 
die in der Kunst des 20. Jahrhunderts keine 
Rolle mehr spielen sollte und durfte.
Man muss gerechterweise aber sagen,  
dass lange Zeit, wenn wir uns französische 
Salonmalerei um 1840 vor Augen führen: 
Das ist zum Teil zum Speien, grauenhaft, 
oberflächlich. 

Wenn Sie sich die Geburt der Venus von 
Botticelli ansehen – die Einheit des Wahren, 
Guten, Schönen, Göttlichen, Ewig-Weib-
lichen im Goethischen Sinne und dann eine 
Geburt der Venus von Cabanel, wo man 
eigentlich nur auf die Busen starrst, und der 
Bürger das Bild haben wollte, weil die Busen 
so schön sind; weil er aber gebildet erschei-
nen wollte, heißt es „Geburt der Venus“.

Dann kam die Moderne und sagte, weg 
damit, es ist nur noch Oberfläche! Es ist 
eben nicht mehr diese Einheit, in der Inhalt 
und Form das Eine trägt, das Wahre, Gute, 
Schöne. Hier wurde die Form diskreditiert.
Dass die Moderne dann sagte: Schaut auf 
die Wirklichkeit, auf das Hässliche, auf das 
Beschädigte, war in diesem Zusammenhang 
absolut notwendig. Dass dann allerdings 
der Pendelschlag so weit ging, dass, wenn 
ich nur das Hässliche und Zerstörte darstel-
le, es schon Kunst ist, das ist meines Erach-
tens zu wenig.

Insofern würde ich für mich Beides in 
Anspruch nehmen. Schönheit ist durchaus 
darstellenswert. Wenn ich Künstler sein will 
und mir ein Bild von Wirklichkeit, von Reali-
tät und Welt machen will, dann ist diese 
Welt ohne Schönheit nicht zu denken.
Andererseits „Schönheit ist nichts als des 
Schrecklichen Anfang, das gelassen ver-
schmäht, uns zu zerstören“, wie es bei Rilke 
in den Duineser Elegien heißt.

Diese beiden Aspekte spielen für mich eine 
ganz entscheidende Rolle in den Bildern. 
Das Zerstörte, aber eben auch Schönheit als 
a) real Existierendes und b) als Utopie.

Die Sorge um den Erhalt kirchlicher Baulich-
keiten wird in Deutschland bekanntlich auf 
der Grundlage der Konkordate und staats-
kirchenrechtlicher Verträge von den Bun-
desländern und Bistümern geregelt und als 
„res mixa“, als gemeinsame Angelegenhei-
ten bezeichnet. Denn diese Baulichkeiten 
und deren Ausstattungen gelten als Kristal-
lisationspunkte kulturellen Gedächtnisses 
einer seit 1.700 Jahre währenden christ-
lichen Prägung in Europa, deren Schutz von 
keiner Institution allein getragen werden 
kann. Parallel mit dem Aufbau der (west-
deutschen) Bundesländer in den 1950er 
Jahren wurden auch in den Kirchenverwal-
tungen entsprechende Strukturen geschaf-
fen, die sich in Referaten, Bauabteilungen 
oder sogar eigenen Bauämtern um die 
Pflege und den Erhalt von Baulichkeiten 
sowie des weiteren denkmalrelevanten 
Kunst- und Kulturgutes, der „Ornamenta 
Ecclesiae“ – zum Gottesdienst benötigte 
oder zum Schmuck des Gebäudes dienende 
Gegenstände – kümmern. Zusätzlich wird 
seit Mitte der 1980er Jahre von der Mehr-
zahl der Kirchenverwaltungen in Deutsch-
land als konkrete Maßnahme zur Erhaltung 
des kirchlichen Denkmalbestandes eine 
Inventarisierung durchgeführt. Der 1995 in 
Hildesheim gegründete „Arbeitskreis für die 
Inventarisierung und Pflege des kirchlichen 
Kunstgutes in den deutschen (Erz-) 
Bistümern“ fungiert infolge dieser Bemü-
hungen seitdem als Clearingstelle für Fra-
gen zur Inventarisierung bei der Deutschen 
Bischofskonferenz und richtet alljährlich 
Arbeitstagungen zu zentralen Themenstel-
lungen aus.

Nicht(s) vergessen! 
Aspekte zur Inventarisierung des Kunst- und Kulturgutes im Bistum Magdeburg  
von 2007 bis 2014

Erik Ernst Venhorst

Zur Inventarisierung im Bistum Magdeburg
Den Start der Magdeburger Inventarisie-
rung bildete – als Ergebnis längerer Bemü-
hungen insbesondere der Leiter des Diöze-
sanarchives und des Katholischen Büros 
Magdeburg – eine Pilot- und Sondierungs-
phase im Dezember 2007, bei der drei un-
terschiedlich alte Kirchen mit entsprechend 
qualitativ und quantitativ zu erwartendem 
Inventarbestand zur Probe bearbeitet wur-
den. Dies hatte zum Ziel, den zeitlichen 
Aufwand, die technisch-wissenschaftlichen 
Arbeitsmethoden, die auftraggeberseitigen 
Wünsche und Anforderungen zu definieren, 
da es keine systematischen Vorarbeiten 
oder entsprechend nutzbare Strukturen im 
Bistum Magdeburg gab. Für die dortige 
Inventarisierung waren die bewährten diö-
zesanübergreifenden und auch vom Sekre-
tariat der Deutschen Bischofskonferenz 
publizierten Anforderungen (siehe bei-
spielsweise „Arbeitshilfen, 88“), insbesonde-
re das System der Paderborner Fachstelle 
Kunst am dortigen Diözesanmuseum, vor-
bildhaft. Dieses wurde dahingehend modifi-
ziert, dass auf einer übersichtlichen Objekt-
karte (Abb. 1) aus speziellem Papier alle 
erreichbaren Informationen wie metrische, 
historische, ikonographische, technolo-
gische und konservatorische Daten zusam-
mengetragen und ein archivsicheres Haupt-
foto aufgeklebt wurde. Meist zahlreiche 
Detailfotos zum erfassten Objekt wurden 
ebenso wie die aus den jeweiligen Objekt-
karten zusammengesetzte Word-Datei zu 
einem Standort als Grunddatensatz gespei-
chert. Dieser Datensatz ermöglicht die 
Einspeisung und Verwaltung in eine noch 
anzuschaffende Kunstdatenbank. Dort kann 
dann beispielsweise gezielt nach Objekten 

159158 H a l l e s c h e  M a u r i t i u s t a g e  2 0 1 4 159



einer Zeitstellung, nach Künstlernamen 
oder anderen Kriterien gesucht werden.
Die Auswahl der Objekte erfolgte in Anleh-
nung an die Kriterien staatlicher Denkmal-
pflege vornehmlich nach historischer, ästhe-
tischer und liturgischer Relevanz, wobei die 
Objektordnung, abgesehen von Gebäude- 
Außen- und Innenaufnahmen, vom litur-
gischen Zentrum, dem Altar ausgeht und 
dann jeweils konzentrisch in weitere Be-
reiche und Gattungen führt.

In den folgenden drei Jahren von 2008 bis 
2010 betrug die Landeszuwendung mit der 
amtlichen Projektbezeichnung „Inventarisie-
rung, Erfassung und kulturhistorische Be-
wertung der kirchlichen Kulturgüter im 
Bistum Magdeburg“ konstant 30.000 €, der 

Anteil des Bistums 7.875 bzw. 8.250 €. Nach 
den positiven Zwischenergebnisse förderte 
das Land von 2011 bis 2013 in einer zweiten 
und letzten Tranche mit „Abschluss der 
Inventarisierung, Erfassung und kulturhisto-
rische Bewertung der kirchlichen Kulturgüter 
im Bistum Magdeburg“ konstant 24.000 €, 
das Bistum erhöhte seinen Anteil auf jähr-
lich 26.100 € bzw. 27.200 €. Pünktlich mit 
Ende des Jahres 2013 waren die kirchlichen 
Standorte des Bistums Magdeburg im Land 
Sachsen-Anhalt inventarisiert. Alle Mittel 
wurden ausschließlich für die Werkverträge 
der freien Kunsthistoriker verwendet.
Zahlenmäßig wurden im Rahmen der ge-
samten Projektförderung 198 Standorte 
bearbeitet, 13.972 Objektkarten (die tatsäch-
liche Objektzahl ist jedoch durch beispiels-

weise in einem Foto erfasste Sammelbe-
stände weitaus größer) angelegt und 42.307 
Fotos geschossen, im Durchschnitt also pro 
Jahr 28 Standorte, 2.000 Objektkarten und 
6.000 Fotos. Drei weitere Standorte in 
Magdeburg wurden innerhalb der Dienst-
zeit (s. u.) bearbeitet.

Die nicht durch die Projektförderung abge-
deckte Inventarisierung von 20 Standorten 
in Sachsen und Brandenburg hat das Bistum 
im Jahr 2014 aus eigenen Haushaltsmitteln 
im Volumen von weiteren 26.100 € abge-
deckt. In Summe wurden damit 221 gottes-
dienstliche Standorte im Bistum Magdeburg 
erfasst.

Insgesamt wurden im Förderzeitraum von 
2007 bis 2013 Gesamtmittel im Volumen von 
269.900 € mit Förderquoten von 62 % 
(Land: 166.500 €) von 38 % (Bistum 103.400 
€) umgesetzt. Nicht in die Darstellung ein-
geflossen und somit auch in keinem Förder
antrag beziehungsweise Verwendungsnach-
weis Gegenstand sind erhebliche, zusätz-
liche Eigenmittelanteile des Bistums durch 
Sach- und Personalkosten – der Autor dieser 
Zeilen hatte von Mitte 2009 bis Ende 2013 
eine Teilzeit-Koordinationsstelle inne. Mit 

dem Inventarisierungsprojekt wurde, und 
das muss betont werden, in einer deutsch-
landweit bisher einmaligen Kooperation 
eines Bundeslandes mit einem Bistum in-
nerhalb von sieben Jahren eine Vollinventa-
risierung als freiwillige Landesleistung zum 
kirchlichen Denkmalschutz erstellt.

Zu einigen Objekten aus dem  
Inventarisierungsprojekt

Die wissenschaftliche Erschließung der 
kirchlichen Bestände als ein Ziel der Inven-
tarisierung soll im Folgenden anhand ei-
niger Beispiele erläutert werden. Es sind 
Objekte, die nicht alle der landläufigen 
Auffassung von „Schatzkunst“ zuzurechnen 
sind, aber als bemerkenswerte Realien Teil 
unserer Erinnerungskultur sein sollten und 
durch die Inventarisierung dem Vergessen 
entrissen sein wollen.

Einen erheblichen Wissenszuwachs brachte 
beispielsweise die Inventarisierung der 
Magdeburger Kirche St. Johannes Baptist. 
Der wohl 1919 an der östlichen Stirnwand 
des Seitenschiffes aufgestellte Kriegsge-
dächtnisaltar (Abb.. 2, 3, 4) des Münchener 
Bildhauers Hans Faulhaber war durch einen 
Artikel in der Zeitschrift „Die Christliche 

Abb. 1 DIN A4-Karteikarte zur Inventarisierung  von kirchlichem Kunstgut im Bistum Magdeburg

Abb. 2, 3, 4 Neue Erkenntnisse : Figurengruppe vom 1919 aufgestellten Kriegsgedächtnisaltar des Münchener Bildhauers Hans Faulhaber  
in der Magdeburger Kirche St. Johannes Baptist

161160 N i c h t ( s )  v e r g e s s e n ! N i c h t ( s )  v e r g e s s e n ! 



Kunst“ im Band der Jahre 1919/20 früh 
bekannt geworden. Nach 1945 kam es über 
längere Zeit zum Streit über seinen Stand-
ort in der Kirche. Zwischen 1970 und 1975 
wurde das Retabel dann wegen vorgeb-
lichem Holzwurmbefall entfernt, das ikono-
graphisch singuläre Figurenprogramm 
auseinandergesägt. Der Artikel von Susanna 
Partsch im Allgemeinen Künstlerlexikon  
(Bd. 37/ 2003, S. 226) über den bislang wenig 
gewürdigten Künstler dieses Werkes der 
Neuen Sachlichkeit erwähnt nur den Krie-
gergedächtnisaltar. Die Autorenschaft der 
plastischen Ausstattung des Hochaltares, 
der Skulptur des Hl. Josef mit Kind und des 
Reliefs der Hl. Cäcilia in der Orgelemporen-
brüstung hingegen blieben unerwähnt und 
waren bis zur Inventarisierung kunsthisto-
risch unerkannt.

Im Kontext des Ersten Weltkrieges steht 
auch ein bisher unbeachtetes Ziborium 
(Abb. 5), das in einer Kirche der Pfarrei St. 
Anna, Stendal, aufbewahrt wird. Das spar-

sam verzierte Gerät zur Aufbewahrung des 
Allerheiligsten im Tabernakel und zur Aus-
teilung der Eucharistie mit einem bekrö-
nendem Lilienkreuz trägt unter dem Fuß die 
gravierte Inschrift „Le comité de Mons  
à l‘Abbé Henri Bloequet, aumônier du camp 
de Stendal, Mai 1916.“ Die Widmung mit der 
seltsamen deutschen Großschreibung des 
fünften Monates weist auf das Gefangenen-
lager für Mannschaften des IV. Armeekorps‘ 
in Stendal hin, in dem als größte Gruppe 
7.053 französische Soldaten (und 115 bel-
gische Soldaten) untergebracht war. Das 
Ziborium ist ein seltenes Zeugnis für die 
nach Artikel 18 der Haager Landkriegsord-
nung von 1907 völkerrechtlich garantierte, 
freie Religionsausübung im Ersten Weltkrieg 
und eine vermutlich entsprechend einzig
artige Realie für die untergegangenen Bau-
lichkeiten des Gefangenenlagers Stendal.

In einem anderen zeitlichen Kontext stehen 
Spenden im Rahmen der sogenannten 
„Diasporahilfe“ für Seelsorgestellen in der 
frühen DDR. Es handelt sich um einige 

Dutzend Kelche, Ziborien und Monstranzen, 
die aus den USA und Brasilien stammen, 
teils aber auch in Rom hergestellt wurden. 
Es sind ausschließlich seriell hergestellte 
Geräte, auf oder unter deren Standfüßen 
regelmäßig Gravuren angebracht wurden.

Einer der ersten bei der Inventarisierung 
aufgefundenen Kelche dieser Gruppe  
(Abb. 6) aus den 1950er Jahren wird in einer 
Kirche nahe der ehemaligen Deutsch-Deut-
schen Grenze in der Pfarrei St. Christopho-
rus, Haldensleben, aufbewahrt. Fußinnensei-
tig findet sich die gravierte Inschrift „G - I / 
FRESHMAN / ARCHBISHOP WILLIAMS HIGH 
SCHOOL“ und die Herstellerbezeichnung 
„PUNGILL & SONS / BOSTON“. Nach weiteren 
Funden und Recherchen zu diesem kon-
kreten Objekt ergab sich, dass „G I“ für das 
in den Vereinigten Staaten verwendete 
Kürzel „Grand Island“ steht und eine Stadt 
am Erisee im Bundesstaat N.Y., eine weitere 
Stadt im Zentrum des Bundesstaates Ne-
braska bezeichnet. Letztgenannte geht auf 
35 deutsche Einwanderer, unter anderem 
aus Bad Segeberg, im Jahre 1857 zurück. 
Weiter bedeutet „Freshman“ kein Familien-
name, sondern bezeichnet in den USA 
Schüler der 9. Klasse und somit der ersten 
Klasse auf einer High School, die folgend ja 
mit „ARCHBISHOP WILLIAMS HIGH SCHOOL“ 
benannt ist und in Braintree unweit von 
Boston, auch dem Sitz des namentlich be-
zeichneten Goldschmiedes im Bundesstaat 
Massachusetts, liegt. Die High School wurde 
erst 1949 gegründet. Die Faktenlage legt 
nahe, dass es sich offensichtlich um das 
Widmungsgeschenk eines „Freshman-Jahr-
gangs“ dieser Bildungseinrichtung aus 
Grand Island mit höchstwahrscheinlich 
deutschstämmigem Hintergrund handelt, 
die über das Zielland des Kelchs informiert 
waren – dies legen Parallelbeispiele nahe, 
bei denen Spender deutschklingende Na-
men tragen. Denn die Berührungspunkte 
zwischen Grand Islands und Deutschland 
sind vielschichtig. So gab es unter anderem 

Abb. 5 Stendal, Pfarrei St. Anna, Ziborium, 1916 (2009) Abb. 6 Magdeburg, Pfarrei St. Johannes Bosco,  
Ziborium von Jack Spencer (?), 1950 (2009)

im Zweiten Weltkrieg zwei Lager für deut-
sche Kriegsgefangene in Grand Island. Bis 
heute wird auf die deutschen Wurzeln der 
Stadtgründung in der dortigen Museums-
landschaft, beispielsweise dem „Stuhr-Muse-
um“ sowie durch das Begegnungszentrum 
der „Platt Duetsche Society“ erinnert.
Bei Kelchen und Ziborien sind die Füße und 
Schäfte aus vergoldetem Messing, die Cup-
pae hingegen aus vergoldetem (Sterling-)
Silber. Die weitaus größte Gruppe von Kel-
chen der bereits erwähnten Diasporagaben 
trägt regelmäßig die Inschrift „In MEMORY 
OF …“. Sie sind damit auch als Geräte der 
Heiligen Messe zum dauerhaften Gedächt-
nis der Bedachten – meist verstorbener 
Familien- oder Vereinsmitglieder – be-
stimmt.

Ein weiterer Kelch, formal dem vorigen 

Exemplar ähnelnd, stammt aus der gleichen 
Zeitstellung und wird in der Pfarrei St. Mau-
ritius und St. Elisabeth, Halle, verwahrt. Auf 
dem Stehrand die gravierte Inschrift 

Abb. 7: Haldensleben, Pfarrei St. Christophorus,  
Ziborium von Pungill & Sons, 1950-1959 (2009)

163162 N i c h t ( s )  v e r g e s s e n ! N i c h t ( s )  v e r g e s s e n ! 



Umbau einer kath. Kirche zu einem Gemeindezentrum 
in Schieder-Schwalenberg 
unter Einbeziehung des bestehenden Kirchturmes

Falko Biermann

Zwei Gemeinden machen sich auf den Weg, 
ein gemeinsames neues Gemeindezentrum 
zu errichten. Um diesen Neubeginn deutlich 
zu machen und zugleich die städtebau-
lichen und funktionalen Mängel des beste-
henden Kirchenschiffs zu beheben, glauben 
wir, dass ein Abriss des Kirchenschiffs un-
ausweichlich ist, um der neuen Gemeinde
situation Rechnung zu tragen.

 „+ IN MEMORY OF THOMAS F. MURPHY 
DONATED BY AMERICA ASSEMBLY 4 TH 
DEGREE KOFC. JERSEY CITY N. J.“ Der Kelch 
ist dem Gedächtnis eines namentlich be-
nannten „Thomas F. Murphy“ gestiftet wor-
den, offenkundig von einer amerikanischen 
Gruppe aus der Stadt Jersey City im Bun-
desstaat New Jersey. Wichtig für die Ent-
schlüsselung des weiteren Zusammenhangs 
ist die Abkürzung „KOFC“, die „Knights of 
Columbus“ bedeutet. Es ist die weltweit 
größte katholische Laienbruderschaft mit 
derzeit knapp 1,9 Mio. Mitgliedern. Sie wur-
de 1882 in New Haven gegründet, ist patrio-
tisch-konservativ ausgerichtet und politisch 
sehr gut vernetzt. Die Mitglieder der Colum-
bus-Ritter sind ähnlich wie die Freimaurer in 
Grade hierarchisch geordnet, der höchste 
Grad ist der vierte („4the degree“); deren 
Angehörige wiederum sind in speziellen 
Gruppen zusammengefasst. Mitglieder 
vierten Grades, und das ist für den unten 
erwähnten Zusammenhang nicht unwich-
tig, waren die Brüder John F. Kennedy und 
Edward „Ted“ Kennedy. Auch Heiliggespro-
chene finden sich unter den Columbus-
Rittern.

Sogar in Nachbarbistümern sind vereinzelt 
Kelche dieser Gruppe vorhanden und zwar 
auch im westlichen Deutschland. Im Bistum 
Magdeburg scheinen aber besonders viele 
dieser Gaben der Disporahilfe vorhanden zu 
sein. Es stellen sich in diesem Zusammen-
hang Fragen, deren Beantwortung neue 
Facetten der unmittelbaren deutsch-
deutschen Nachkriegsgeschichte, der Dias
porageschichte in Deutschland, ja sogar 
kirchenpolitischer Aspekte des Kalten 
Krieges neu beleuchten würden.

Zum Zeugniswert der Objekte
Authentisch spiegeln alle inventarisierten 
Objekte, ob liturgisch oder außerliturgisch, 
durch ihren Zeugniswert in ganz unter-
schiedlicher Weise ein Stück Gemeinde
geschichte, Bistumsgeschichte – speziell 

Kirchengeschichte in der Diaspora und 
damit Kirchengeschichte im Allgemeinen 
wider. Jede einzelne Kirche und jedes Pfarr-
haus ist gleichzeitig auch Teil der Lokal-, 
Sozial- und Wirtschaftsgeschichte der Regi-
on und des Landes. In diesem Zusammen-
hang ist die Inventarisierung ein erster 
wissenschaftlicher Beitrag für die Pflege 
und Erschließung des kulturellen Erbes der 
katholischen Kirche in Sachsen-Anhalt. 
Angesichts des demografischen Wandels 
und der gerade für die Kirche(n) in der 
Diaspora weitreichenden Wirkungen und 
Folgen wie beispielsweise der Umwidmung 
gottesdienstlicher Räume und der nachlas-
senden Prägekraft des christlichen Glau-
bens bei vielen Menschen kann der Blick 
auf die Wurzeln, Quellen und Traditionen 
kirchlicher Kultur gerade heute neue Im-
pulse für die Identität und den Zusammen-
halt des Gemeinwesens hervorbringen.  
Dies kann, so der Wunsch des Bistums 
Magdeburg, auch durch die Präsentation 
des kulturellen Erbes in Ausstellungen für 
die Kulturgüter geschehen. Denn es sind 
die oft verborgenen oder vergessenen 
Geschichten, die die inventarisierten Ob-
jekte heute wieder aus einer spannenden 
Vergangenheit erzählen und uns mit einer 
hoffnungsvollen Zukunft verbinden können.

Der vorliegende Text ist eine schriftliche 
Fassung des Vortrages „Nicht(s) vergessen!“ 
Zur Inventarisation des Kunst- und Kultur-
gutes im Bistum Magdeburg in der Moritz-
kirche in Halle (Saale) am 26.09.2014 anläss-
lich der XXIII. Jahrestagung des Arbeits-
kreises für die Inventarisation und Pflege 
des kirchlichen Kunstgutes in den deut-
schen (Erz-) Bistümern, zugleich HALLESCHE 
MAURITIUSTAGE am 25. und 26. 09.2014.“ 

165164 N i c h t ( s )  v e r g e s s e n ! 165



Wir erhalten jedoch den Kirchturm, um die 
Verbindung zur Tradition und Vergangen-
heit der Gemeinde St. Laurentius aufrecht 
zu erhalten. Ebenfalls binden wir Kunst-
werke (Bleiverglasung) und Ausstattungsge-
genstände der St. Josephs Gemeinde, deren 
Kirche abgerissen wird, in die Gesamtkon-
zeption ein. Der neue Kirchenraum erhebt 
sich auf quadratischem Grundriss, allseits 
gut sichtbar als „Kirche am Weg“ zwischen 
Schwalenberg und Schieder. Zwei Licht-
strahlen durchbrechen die Außenwände des 
Kirchenraums, die sich über dem Altar kreu-
zen. Ihre Anordnung beruht auf der geogra-
phischen Mitte der beiden Ortsteile und 
symbolisiert die Verschmelzung der beiden 
Gemeinden im neuen Kirchenzentrum.

Der neue Kirchenraum ist bewusst kein 
multifunktionaler Raum, sondern geprägt 
durch eine klare liturgische Diktion mit 
einem Altar in der Mitte. Er ist karg und arm 
gestaltet. Innen erhalten die traditionell 
gemauerten Wände einen weißen Putz, der 
Boden besteht aus Beton (naturlasiert).  
Nur durch die vier schmalen Wandschlitze, 
die ihre Fortführung in der Decke erfahren, 
erstrahlt der Raum je nach Tages- und Jah-

reszeit im besonderen „Licht Gottes“. An der 
Rückwand nehmen zwei Metallschiebetüren 
ein Teil der Glaskunstwerke von St. Joseph 
auf. Sie ermöglichen bei Bedarf die Erweite-
rung des Kirchraums unter Einbezug des 
Foyers. Meist ist die Schiebetür geschlossen 
und der Kirchenraum bleibt ein ruhiger und 
stark umrissener Raum.

Die Möblierung des Kirchraums lässt eine 
flexible Nutzung zu. Nur an den beiden 
Langseiten werden wandintegrierte Ban-
kreihen für Gläubige angeordnet. Die wei-
tere Möblierung besteht aus losen Stühlen. 
Wenn alle Stühle aus dem Kirchenraum 
entfernt werden, entsteht ein Raum der 
Stille.

Die Kosten werden eingehalten durch
	� klare Bauform mit einfachem Tragwerken
	� Abriss des Kirchenschiffs (Nichtsanierung, 

Renovierungskosten nicht abschätzbar)
	� einfache Materialien: Kirche: Ziegel, 

Betondecke und -Sohle
	� Gemeindesaal: Holzrahmenbauweise mit 

Lärchenholz, hellgrau lasiert

erhalten gebliebener 
Turm

Spurensuche – Erneuerung  
in St. Michael, Oerlinghausen

Falko Biermann

Die geplante Erneuerung des Innenanstri-
ches der in den 1950iger Jahren errichteten 
katholischen Kirche St. Michael wurde zum 
Anlaß genommen, grundsätzlich über die 
Zukunftsfähigkeit des momentanen Kirch-
raumes nachzudenken. Insbesondere die 
Anordnung und der Zustand der litur-
gischen Orte, sowie die neuen Anforderun-
gen an einen differenzierten Zugang, waren 
durch vorangegangenen Umbauten nicht 
zufriedenstellend gelöst worden.

Daher haben wir uns auf die Spurensuche 
begeben. Wie sah die Kirche ursprünglich 
aus und an welchen Stellen gab es bereits 
bauliche Veränderungen? Diese Spuren-
suche war interessant und sehr aufschluß-
reich, weil es sowohl Originalzeichnungen 
des Architekten Heinrich Stiegemann, 
Warstein wie auch aus den verschiedenen 
Jahrzenten Fotodokumentationen des lang-
jährig tätigen Pfarrers gab.

Veränderungen erfuhr die Kirche im Bereich 
der Anordnung des Taufbeckens. Hier exi-
stierte die drei Stufen tiefer angelegte im 
Eingangsbereich angeordnete Taufkapelle 
nicht mehr.

Das wieder freigelegte Fenster in Kreuzform

167166 U m b a u  e i n e r  k at h .  K i r c h e  z u  e i n e m  G e m e i n d e z e n t r u m  i n  S c h i e d e r - S c h w a l e n b e r g 167



Der Hochaltar und der gemauerter Ambo-
bereich wurden in der Zeit nach dem Zwei-
ten Vatikanischen Konzil verändert. Der 
Künstler Heinz Hollenhorst errichtete auf 
einem neu betonierten Mittelpodest in der 
ehemaligen sechsstufigen Treppe zum 
Hochaltar einen Altar, einen Taufstein sowie 
einen neuen Bronze-Ambo. Zum Teil wur-
den diese Steinmetzarbeiten aus dem Stein-
material der Vorgängerprinzipalien erarbei-
tet. Ein hölzernes, mit Edelsteinen reich 
verziertes Hängekreuz, hatte das 10 cm 
breite und 3 m hohe in der gebogenen 
massiven Chorwänd eingesägte Glaskreuz 
ersetzt. Die Aussparung wurde einfach 
zugemauert, und dieses Detail geriet in 
Vergessenheit. Nur noch Russablagerung 
auf der Fläche des ausgemauerten Wandbe-
reiches des Kreuzes deuteten dessen Exi-
stenz an. Mit jedem neuen Anstrich ging es 
für Jahre wieder verloren. Es erinnerte uns 
an eine Arbeit des japanischen Architekten 
Tadao Ando aus den 1970ger Jahren, der 
eine Kapelle nur mit einem übergroßen, 
schmalen Kreuz in Glas gestaltete.  
Der Entwurf sah nun vor, an den Punkten, 
die bereits überarbeitet worden sind, wie-
der mit neuen Impulsen anzuknüpfen.

Die Taufkapelle wurde zur neuen rückwär-
tigen Anbetungskapelle, die differenziert 
zugänglich gestaltet wurde. Sie ist mittels 
unsichtbarer Glasschiebetüren und eines 
schlichten Metallgeländers vom Kirchen-
raum abgetrennt. Die Gestaltung der Sitz-
objekte, der Kerzenstation und des Kreuzes 
übernahm der Kunstschmied Pater Abra-
ham Fischer von der Abtei Königsmünster 
in Meschede.

Eine neue großzügige Altarinsel sollte die 
halbherzige Mittelpodestlösung ersetzten. 
Für die Überarbeitung der liturgischen Orte 
wurde ein Künstlerwettbewerb mit vier 
Bildhauern ausgelobt.

Vorzustände aus 3 verschiedenen Epochen

Gewonnen hat der Künstler Matthias Eder, 
Leonberg, der mit Respekt und eigener 
Note die künstlerische Arbeit von Prof. 
Heinz Hollenhorst und Arbeiten des Künst-
lers Berthold Müller, Oerlinghausen, aufgriff 
und weiterentwickelte. Eine Tabernakelstele 
steht nun mittig hinter dem Altar, dort wo 
einst der Hochaltar stand. Eine neues Tauf-
becken steht der Gemeinde zugewandt 
rechts neben der Altarinsel. Der bronzene 
Ambo blieb orginal erhalten und erhielt 
einen neuen Standort, in etwa dort wo einst 
das erste gemauerte Rednerpult war.

Neben der künstlerischen Neugestaltungen 
wurde die Kirche auch technisch überarbei-
tet: Die Wärmeerzeugung wurde erneuert, 
die Luftheizung über Bodenkanäle stillge-
legt und ersetzt durch bodenintegrierte 
Ventilatorenstationen. Die Beleuchtung 
wurde auf LED-Technik umgestellt. Das 
Kirchenschiff erhielt neue Pendelleuchten. 
Die Orgel wurde repariert, ein nicht mehr 
benötigtes Register umgebaut, die öffent-
lich zugängliche Orgelempore zur Sän-
gerempore umgebaut und die Glockensteu-
erung digitalisiert.

Nach intensiven Gesprächen mit dem 
Kirchenvorstand reifte die Idee, das Kreuz-
Fenster wieder zu öffnen und das Hänge-
kreuz abzunehmen. Den Chorraum erfüllt 
nun ein kraftvolles leuchtendes Kreuz.

In der Achse hinter dem mit Klarglas ausge-
statteten Glaskreuz steht ein seltener Baum, 
dessen Laub im Sommer hellgrün strahlt 
und sich im Herbst intensiv gelb färbt. Zu 
jeder Jahrezeit erfährt der Kirchenraum 
dadurch eine besondere Lichtstimmung.

Gemeinsames Gitter als Abtrennung des Windfangs und  
Geländer der offenen Chorbühne

169168 Sp  u r e n s u c h e  –  E r n e u e r u n g   i n  S t .  M i c h a e l ,  O e r l i n g h a u s e n Sp  u r e n s u c h e  –  E r n e u e r u n g   i n  S t .  M i c h a e l ,  O e r l i n g h a u s e n



oben, Mitte:
Kirche und Altarraum nach der Renovierung

rechts:
Andachtsraum  

neben dem Eingangsbereich

Es gibt Sakralarchitektur und profane 
Räume. Es gibt Musica Sacra und weltliche 
Musik, heilige und unheilige Orte. Es 
scheint, als wüssten wir genau, wovon wir 
reden, wenn wir solche Worte gebrauchen. 
Jakob, einer der Stammväter des Volkes 
Israel, des Volkes Gottes also, schien das 
jedoch nicht so genau zu wissen. Im Buch 
Genesis (28,17) jedenfalls wird von Jakob 
erzählt, er habe, als er nach seinem be-
rühmten Traum von der Himmelsleiter er-
wachte, gesagt: „Wirklich, der Herr ist an die-
sem Ort, und ich wusste es nicht (…) Wie 
Furcht erregend ist dieser Ort. Hier ist nichts 
Anderes als das Haus Gottes und die Pforte 
des Himmels.“ (Der Text gehört auch zur 
Liturgie der Kirchweihe.) Von Mose wird 
ganz Ähnliches berichtet. Als er den bren-
nenden Dornbusch sah, der doch nicht 
verbrannte, ahnte er nicht, dass dort 
„heiliger Boden“ war. Man musste es ihm 
erst sagen.

Personale Sakralität

Es scheint demnach so zu sein, dass sakrale 
Orte und Räume nicht durch Architekten 
planbar sind und man auch nicht einfach 
über sie verfügen kann. Frühchristliche 
Apologeten wie Minucius Felix (3. Jahrhun-
dert) konnten noch erklären: „Wir haben 
keine Tempel und keine Altäre“. Ähnlich 
auch Arnobius in einer „Streitschrift gegen 
die Heiden“.

Nur der Römer Cicero (106–43 vor Christus) 
wusste genauer, was zur Religion und was 
zum sakralen Bereich gehörte: „Öffentliche 
Religion ist dort, wo Priester auf dem Altar 
vor einem Tempel Opfer darbringen“  

Die Rückseite Gottes oder der Ort des Sakralen
Theodor Ahrens

(in: Natura deorum). Es verwundert deshalb 
nicht, dass die Christen für die Römer den 
Eindruck erwecken mussten, ihnen sei alles 
profan. Christlicher Glaube bindet sich nicht 
an feste Orte oder sakrale Räume, er ist 
geradezu „ortlos“. Arnold Angenendt 
schreibt deshalb in einem bemerkens-
werten Aufsatz über „Christliche Ortlosig-
keit“, dass der heilige Ort zu einem persona-
len Geschehen geworden sei: Die Engel, die 
in Jakobs Traum über der Himmelsleiter 
auf- und niederstiegen (Gen 28, 12), steigen 
nun über dem „Menschensohn“ auf und 
nieder (Joh1,51). „Der offene Himmel ist 
nicht mehr lokal fixiert, vielmehr steht der 
Himmel offen über der Person Jesu.“  
(Angenendt 350) Der Menschensohn aber 
hat keinen Ort, wohin er sein Haupt legen 
könnte (Lk 9,58); „Wahre Anbetung ist ortlos, 
geschieht alleine im Geist und in der Wahr-
heit“ (Joh, 4,24).

Resakralisierung der Räume

Dennoch kennen Christen seit Jahrhun-
derten wieder sakrale Orte, die anderen 
Orten gegenüber herausgehoben sind. Und 
in den sakralen Räumen sollen nach den 
kirchlichen Richtlinien bestimmte Orte 
besonders hervorgehoben werden. So soll 
der Altarraum „durch eine leichte Erhöhung 
oder durch besondere Gestaltung vom 
übrigen Raum passend abgehoben sein“ 
(Instruktion Eucharisticum mysterium vom 
25.05.1967). Nicht oft genug können nach-
konziliare Dokumente betonen, dass es im 
Kirchenraum noch einen „heiligen Ort“ gibt. 
„Der Priester steigt empor zum Altar“, heißt 
es in den Lineamenta der 11. Bischofssynode 
(25.02.2004). „Der Altar ist der heiligste Ort 

171170 Sp  u r e n s u c h e  –  E r n e u e r u n g   i n  S t .  M i c h a e l ,  O e r l i n g h a u s e n 171



und nicht rein funktional, so dass die Spu-
ren Gottes in der Welt auch für die Augen 
sichtbar wurden. Die Orte auf dem Erdball 
hatten nicht alle die gleiche Qualität. Es gab 
hl. Orte und unheilige Zonen, Gnadenorte, 
zu denen man pilgerte, und weltliche 
Märkte, auf denen man Geschäfte machte. 
In der Neuzeit erst schuf man den Globus  
(den ersten konstruierte in Nürnberg Martin 
Behaim 1492) und überzog ihn mit einem 
Netz von Längen- und Breitengraden. Es 
gab für Kaufleute und Händler keine quali-
tativ wertvollen Gnadenorte mehr, sondern 
nur noch Standorte. Für die profanen Han-
delsverbindungen musste man sich ganz 
rational orientieren. Alle Orte waren gleich-
rangig. Die Landkarten waren eingenordet 
und nicht mehr nach Osten ausgerichtet.  
So ist heute auch kaum noch verständlich, 
warum die alten Kirchen alle nach Osten, 
zur aufgehenden Sonne ausgerichtet waren. 
Für moderne Bauten spielen halt andere 
Kriterien eine Rolle, denn „alles ist möglich“, 
wie ein Werbeslogan formuliert und dabei 
vielleicht auf einen biblischen Text anspielt, 
der eine solche Aussage nur für Gott reser-
vierte. Vielleicht haben solche Umwäl-

des Gotteshauses und ist erhöht, um das 
Werk Gottes zu zeigen, das höher ist als alle 
Werke der Menschen“, formuliert die 
Bischofssynode weiter und lenkt entspre-
chend ihren kritischen Blick auf die 
„Tendenz, den Altar in den für die Gläubigen 
bestimmten Raum zu rücken und das Pres-
byterium praktisch abzuschaffen…“ (Nr. 63, 
Instrumentum laboris der 11. Bischofssyno-
de). Auf solche Weise gehe der Sinn für das 
Heilige verloren, auch wenn man einen 
Mehrwert an Kommunikation gewinne.

Entsakralisierungstendenzen

Offenbar reagierte man durch derartige 
Hinweise auf Entwicklungen, die nach dem 
Zweiten Vatikanischen Konzil hier und da 
Raum griffen. Die Liturgiekonstitution des  
II. Vaticanums hatte ja darauf hingewiesen, 
dass den Gläubigen eine „tätige Teilnahme“ 
an der Liturgie ermöglicht werden solle, 
und ein Kardinal kritisierte die Auffassung, 
ein katholisches Kirchengelände müsse 
prächtig wie ein Tempel sein (vgl. van 
Bühren, 228). Die Liturgiekonstitution 
drückte insgesamt die Tendenz aus, Kirchen-
räume nüchterner zu gestalten (vgl. van 
Bühren, 230). Darüber hinaus sollte man die 
Ausstattung durch Bilder auch maßvoll 
zurückhaltend vornehmen. Es kam vieler-
orts zur „Entsakralisierung“ des Kirchen-
raumes, der vielen Funktionen und Zwecken 
dienen sollte. „Mehrzweckraum“ war eines 
der Stichworte des Zeitgeistes. Viele ältere 
Ausstattungsstücke – vor allem des 19. 
Jahrhunderts – fielen der Purifizierung des 
Raumes zum Opfer. Manche sprachen sogar 
vom modernen Bildersturm. Hinter all dem 
stand vielleicht auch die Intention, die 
„Lebenswelt“ und den Alltag mehr mit der 
Feier der Liturgie und ihrem Gehäuse zu 
verbinden und das, was uns heilig ist, nicht 
in gesonderte, sakrale Bezirke zu verban-
nen. „Separate Chorräume wurden leer
geräumt, ohne zu bedenken, dass sie in 
einem proportionalen Verhältnis zu Altar 

und Gesamtraum standen. Die Entfernung 
des Altares aus dem Chor hinterließ deshalb 
oftmals eine gähnende Leere“ (van Bühren 
275). Auch Kirchenräume hatten funktional 
und zweckdienlich zu sein. Vielleicht lohnt 
es, vergleichend einen Blick auf die außer
religiöse, profane Kunstszene zu werfen. 
Denn in vielen Strömungen ging es auch 
darum, Kunst und Leben, Alltag, Warenäs-
thetik und Politik miteinander zu verbinden. 
Sakrales aber war und ist eben weltfremd.

Peter Sloterdijk hat darauf aufmerksam 
gemacht, dass in der frühen Neuzeit auch 
der Blick auf die Welt sich veränderte. Man 
sah auf den Karten keine heiligen Orte 
mehr. Mittelalterliche Weltkarten waren 
zum Beispiel anders ausgerichtet als unsere 
modernen Atlanten. Sie waren geostet – 
orientiert eben. Dort im Osten wähnte man 
das Paradies, von dorther wird Christus am 
Ende der Zeiten erwartet (vgl. Matth, 24,27). 
Die Mitte der Weltkarte stellt die hl. Stadt 
Jerusalem dar. Man dachte eben symbolisch 

zungen auch Folgen für die Architektur 
sowohl im profanen wie im kirchlichen 
Bereich. Deshalb ist es nützlich, sich darü-
ber zu verständigen, was wir als heilig und 
sakral ansehen und was für uns eher als 
profan und alltäglich gilt.

„Das Heilige“

1917 veröffentlichte der evangelische Theo-
loge und Religionswissenschaftler Rudolf 
Otto sein Epoche machendes Buch „Das 
Heilige“. Nicht wenigen erschien es als die 
wichtigste religionswissenschaftliche Publi-
kation des zwanzigsten Jahrhunderts. Die 
Erfahrung des Heiligen wecke eine ganz 
eigenständige Gruppe von Gefühlen, die 
auf etwas Geheimnisvolles, Numinoses 
gerichtet seien, ein „Gefühl des mysterium 
tremendum, des schauervollen Geheim-
nisses“ (Otto, 13), das gleichzeitig fasziniert. 
Dabei geht es nicht um ein Geheimnis, das 
nicht nur für die Nichteingeweihten eines 
wäre, für höhere Grade des Wissens aber 
aufgelöst würde, sondern hier wird man 
seiner Kreatürlichkeit selbst gewiss. Von 
solchen Erfahrungen berichten zum Beispiel 
Mystiker, aber auch biblische Personen. Die 
Aktualität der Gedanken von Rudolf Otto 
liegt vielleicht darin, dass sie einen Zugang 
zur Religion ermöglichen. Der Untergang 
traditioneller Religionsformen muss deshalb 
nicht auch das Schwinden alles Religiösen 
bedeuten. Religiöse Gefühle können sich 
auch neue Orte suchen, worauf Georg  
Schmid aufmerksam macht, denn die glei-
chen Erfahrungen scheinen ihm in säku-
laren Bereichen ebenfalls möglich zu sein. 
„Der gänzlich areligiöse Mensch, selbst in 
den am stärksten desakralisierten moder-
nen Gesellschaften, ist ein seltenes Phäno-
men. Die meisten „religionslosen“ Menschen 
verhalten sich immer noch religiös, wenn 
sie sich dessen auch nicht bewusst wer-
den… Der moderne Mensch, der sich areli-
giös empfindet und bezeichnet, verfügt 
noch über eine ganz verkappte Mythologie 

Mittelalterliche Weltkarte mit Ausrichtung nach Osten zur 
Erwartung Christi

Historischer Globus

173172 D i e  R ü c k s e i t e  G o t t e s  o d e r  d e r  O r t  d e s  S a k r a l e n D i e  R ü c k s e i t e  G o t t e s  o d e r  d e r  O r t  d e s  S a k r a l e n



und viele abgesunkene Ritualismen“ (Eliade 
121). Was die Baukunst angeht, hebt Rudolf 
Otto besonders die Gotik hervor, die für ihn 
am stärksten in einem religiösen Erlebnis 
wurzelt. Interessant ist in diesem Zusam-
menhang, dass selbst profane Bauten in 
gotischer Architektur gestaltet wurden 
– selbst noch im 19. Jahrhundert. „Uns West-
lichen wird als numinoseste Kunst die Gotik 
erscheinen, und zunächst um ihrer Erhaben-
heit willen. Aber das reicht nicht aus… Die 
Gotik besitzt einen Zauber des Eindruckes, 
und dieser ist mehr als der des Erhabenen“ 
(Otto 88). Spätestens hier wird deutlich, 
dass man die „Erfahrung des Heiligen“ als 
Kern religiöser Erfahrung nicht so einfach 
und eindeutig auf die Kunst abbilden kann. 
Auch die „sakrale Kunst“ erzeugt nicht im-
mer „religiöse Gefühle“. Die sind so unver-
fügbar wie „das Heilige“ und die eingangs 
zitierte Erfahrung des biblischen Jakob und 
des Mose. Der evangelische Theologe Karl 
Barth (1886–1968) pflegte deshalb den Glau-
ben von der Religion zu unterscheiden. 
Religion sei bloßes Menschenwerk, meinte 
er, ja, sie sei sogar Unglaube. Kirchenräume 
waren für ihn deshalb auch bloß profane 
Räume, die nichts Sakrales an sich hatten. 
Wichtig war für ihn allein die Verkündigung 
des Wortes in solchen Räumen.

Heute wird wohl nicht nur in der Kunst 
solche „chemische Reinigung“ überwunden. 
Auch der Glaube ist nicht nur „reiner Glau-
be“. Er muss gewiss auch in allen Lebens
bereichen Folgen haben. Aber wenn er 
ausdrücklich wird in Kult und Lehre, benutzt 
er die Sprache der Religion, sonst wird er 
weltlos.

Sakrale Räume und ihr Gebrauch

Über dem Eingang der Marktkirche in Pa-
derborn findet der Besucher eine Inschrift, 
die aus der Erbauungszeit dieser bedeu-
tenden Jesuitenkirche stammt. Dort liest 

man das Gebäude sei „ad fidei et pietatis 
incrementum“ (zum Wachstum des Glau-
bens und der Frömmigkeit) errichtet wor-
den. Und von einem religiösen Gelübde ist 
die Rede. So soll der Bau also ein Zeugnis 
von Glaube und Religion sein. Dabei leiht 
sich die Architektur Formen, die eine Jahr-
hunderte alte religiöse Tradition transpor-
tieren: Säulen, Stufen, Engel, Altäre und 
Bögen. All diese Formen finden sich auch in 
anderen nicht religiösen Zusammenhängen, 
aber ihr architektonischer Zusammenhang 
spricht eine religiöse Sprache und von ihr 
einen spezifischen Dialekt.

Schon früh bezeichnete man Kirchen wie-
der als „Tempel“ oder als „Haus Gottes“, 
obwohl man solchen Bezeichnungen an-
fangs recht kritisch gegenüber gestanden 
hatte und von einer „domus ecclesiae“, 
einem „Haus der Versammlung“ gesprochen 
hatte. Zu leicht nämlich hätte man den 
gottesdienstlichen Versammlungsraum der 
Christen mit heidnischen „Gotteshäusern“ 
verwechseln können. Dennoch zogen in die 
christlichen Kirchenräume bald wieder 
Elemente alter religiöser Traditionen ein.  
Ein heiliger Bezirk wurde ausgegrenzt. 
„Templum“ hieß ja auch nichts anderes als 
ein ausgegrenzter Bezirk. Im Jerusalemer 
Tempelbezirk fand man Grenzsteine, auf 
denen gewarnt wurde: „Kein Fremder darf 
hineingehen innerhalb der Schranke und 
Einfriedung. Wer aber ergriffen wird, wird 
selbst daran schuld sein, dass der Tod die 
Folge ist“ (zitiert nach Ebner 113).

In frühchristlichen Kirchenbauten schrankte 
man sehr bald den Altar- und Chorbereich 
ein, wie man in San Clemente in Rom ein-
drucksvoll sehen kann. Die Chorschranken 
dort stammen aus dem 6. Jahrhundert. 
Kirchliche Dokumente nach dem II. Vatica-
num machen darauf aufmerksam, dass „für 
die Bildung der Gläubigen in der eucharis
tischen Lehre nicht nur das zählt, was sie 
hören, sondern auch das, was sie sehen. 

Die Nachlässigkeit hingegen zeigt, dass der 
Glaube schwach ist (…). Die Unterschei-
dung (der Räume) haben die orientalischen 
Kirchen durch die Umgrenzung des Heilig-
tums und die westlichen Kirchen durch den 
Raum des Presbyteriums beibehalten“ (11. 
Bischofssynode, Instrumentarium laboris, 
2005, zitiert nach van Bühren, 799). Betont 
wird ebenfalls in den kirchlichen Doku-
menten, dass die Kirchenräume auch über 
die Zeit des Gottesdienstes hinaus ihre 
sakrale Bedeutung hätten.

Die Deutsche Bischofskonferenz hat sich im 
Jahre 2003 mit der Frage der Bedeutung 
von Kirchenräumen in einer säkularen Ge-
sellschaft, in der Kirchenräume oft funkti-
onslos werden, auseinandergesetzt. In einer 
Handreichung heißt es: „Der Kirchenraum 
dient zuerst der Liturgie und folgt in seiner 
Gestaltung wesentlich deren Bedürfnis-

sen… Seine Sakralität gründet in der Heilig-
keit der Versammlung… Kirchen haben 
Erinnerungscharakter und tragen Spuren 
kirchlichen Lebens in einer zunehmend 
säkularen Gesellschaft“ (zitiert nach van 
Bühren 291). So wurzelt die Sakralität eines 
Raumes wesentlich in ihrem Gebrauch und 
in den Spuren dieses Gebrauches. Der Philo-
soph Ludwig Wittgenstein (1889–1951) 
schrieb einst über den Sinn der Sprache: 
„Die Bedeutung eines Wortes ist sein Ge-
brauch in der Sprache“ (Wittgenstein 43). 
Der Gebrauch aber wurzelt für ihn in der 
„Lebensform“. Wendet man diese Gedanken 
auf die Sprache der Architektur an, dann 
verrät die sakrale Architektur auch einen 
ganz bestimmten Gebrauch, der Zeugnis 
einer religiösen Erfahrung ist.

Im Buch Exodus (Ex 37,18 ff) wird erzählt, 
Mose habe verlangt, Gottes Herrlichkeit zu 
sehen. „Mein Angesicht kannst du nicht 
sehen,“ wird ihm geantwortet, aber wenn 
Gott an ihm vorüberziehe, könne er seine 
Rückseite, seine Spuren also, sehen. Erst 
wenn man den Spuren Gottes folgt, wird 
man seine Bedeutung (wörtlich: seine „Ge-
wichtigkeit“) erkennen können. Vielleicht 
könnte diese Erzählung der Bibel auch ein 
Hinweis für Gestaltung sakraler Architektur 
sein. Sie vermittelt keine unmittelbare religi-
öse Erfahrung, sie kann aber wohl die Spu-
ren, gleichsam die Rückseite, des religiösen 
„Gebrauchs“ zeigen.

Das II.Vaticanum und die Folgen

Das erste Dokument, das vom Zweiten 
Vatikanischen Konzil verabschiedet wurde, 
war die Liturgiekonstitution, die gleichsam 
die Frucht der „Liturgischen Bewegung“ 
darstellte. Entsprechend veränderten sich 
dann auch in der Folge die Kirchenräume. 
Die tragenden Stichworte der Konstitution 
waren „die volle und tätige Teilnahme des 
ganzen Volkes“, „Feier in Gemeinschaft“, 
„Wort Gottes“, „Tisch des Herrenleibes“, 

Rom, S. Clemente, mit Schranken und liturgisch  
abgetrennten Bereichen

175174 D i e  R ü c k s e i t e  G o t t e s  o d e r  d e r  O r t  d e s  S a k r a l e n D i e  R ü c k s e i t e  G o t t e s  o d e r  d e r  O r t  d e s  S a k r a l e n



“Glanz der Einfachheit“, Vermeidung von 
„bloßem Aufwand“. 1969 führte Papst Paul 
VI. das neue Messbuch ein. Die allgemeine 
Einführung (von 1970) betont, dass der 
„Tisch des Herrn“ frei stehen und wirklich 
Mittelpunkt des Raumes sein soll. Damit 
rückt der Altar näher an die versammelte 
Gemeinde heran, die nicht nur Zuschauer 
sein soll. Der Tabernakel bekommt einen 
eigenen Ort für die eucharistische Anbe-
tung. Auch die Stelle der Wortverkündigung 
erhält entsprechend der Intention der Litur-
giekonstitution einen besonders hervorge-
hobenen Ort. Auch der Sitz des Priesters als 
Vorsteher der Gemeinde bekommt einen 
eigenen Ort, soll aber nicht den Eindruck 
eines Thrones erwecken. Auf diese Weise 
wird der Altar, der im Laufe der Jahrhun-
derte viele Funktionen an sich gezogen 
hatte, „entlastet“ und kann in seiner Form 
auch kleiner gestaltet werden. Er ist nicht 
mehr die große Schauwand des Kirchen-
raumes, sondern Mitte, um die man sich 
versammelt. So sollen Kirchenräume der 
Liturgie dienen und „in jeder Hinsicht wür-
dig sein, Zeichen und Symbol überirdischer 
Wirklichkeit (rerum supernarum signa) sein.“ 
Aber wie? Das bleibt zu fragen, denn „über-
irdische Wirklichkeit“ sieht man ja nicht. 
„Auch ein heiliger Stein bleibt nicht desto 
weniger ein Stein; scheinbar unterscheidet 
ihn nichts von allen anderen Steinen“ (Elia-
de 9).

Zwei Beispiele moderner  
Kirchenraumgestaltung

Rudolf Schwarz (1897–1961) war einer der 
Baumeister, der am grundsätzlichsten nach-
dachte über den Bau der Kirche. Zugleich 
stand er Romano Guardini, einem der Vor-
denker der liturgischen Bewegung, sehr 
nahe. 1938 schon erschien sein Buch „Vom 
Bau der Kirche.“ „Es ist schön, wenn der 
heilige Raum ganz in der Gemeinde und 
ihrem Tun gründet, aus der Liturgie errich-
tet wird und mit ihr wieder versinkt… und 

nachher nichts da bleibt als Weltraum: der 
Herr ging vorüber“ (Schwarz 1960, 40). 
Dennoch denkt Schwarz darüber nach, 
welche Spur des „Vorübergangs des Herrn“ 
den Raum zu einem sakralen Raum macht. 
Der sakrale Raum wird für ihn durch ganz 
einfache Formen bestimmt, weshalb er 
sieben Grundformen idealtypisch entwi-
ckelt. Damit nimmt er die Ausführungen 
des Zweiten Vaticanums schon vorweg. Als 
weitere Elemente kommen „die Leere“ und 
das Licht hinzu. In seinem Kommentar zum 
Bau der Heilig-Kreuz-Kirche in Soest 
schreibt Rudolf Schwarz (1960) „Es soll viel 
Platz frei bleiben, der nicht von Gestühl 
bedeckt ist, denn man muss spüren, dass 
das Ganze ein unnützes Werk ist, Gott 
gespendeter Überfluss.“ „Alte Gleichnisse 
wollen sagen, dass Gott im Leeren 
wohnt… Die offene Stelle bliebe einfach-
hin leer – eine bedeutende Unterbrechung 
(…) Man könnte das so andeuten, dass 
man im Bau hinter dem Altar einen Wand-
teil aussparte, der vollkommen weiß bliebe. 
Die weiße Farbe ist die Fülle aller Farben, 
das ungebrochene und vollständige Licht, 
und zugleich aller Farben Verneinung, da 
sie über alle Farben hinausgeht und keine 
mehr ist. Sie gleicht hierin jenem Nichts 
der Mystiker, das in Wahrheit unendliche 
Fülle ist. Man darf dabei keinesfalls den 
Altar…, dicht vor die Wand stellen (…) Man 
muss merken, dass die Wand, die da leer 
blieb, etwas Eigenes und Bedeutsames 
sagt“, (Schwarz 1947). 1928 bis 1930 verwirk-
lichte Rudolf Schwarz diese Idee des Sa-
kralbaus teilweise in der Aachener Fron-
leichnamskirche. Ein ungewöhnlich hoher 
quaderförmiger Gemeinderaum, der sich 
nicht absetzt vom Altarraum, sondern ihn 
einschließt, wird auf eine riesige, weiße, 
leere Wand ausgerichtet. Der Eindruck wird 
noch verstärkt durch das Licht, das durch 
sechs Fenster von der Seite her voll in den 
Raum strömt und dieser Wand die höchste 
Lichtfülle im Raum verleiht. Hier wird mit 
ganz einfachen Mitteln etwas von dem 

erfahrbar, was „sakral“ genannt werden 
könnte. Ohne Abschrankungen zieht der 
Raum den Blick in eine buchstäblich undefi-
nierbare Weite.

Ein zweites Beispiel kann eine ähnliche 
Erfahrung vermitteln. 1970 wurde die Ibben-
bürener Kirche, ein Bau aus den fünfziger 
Jahren, renoviert. Der Pfarrer verband diese 
Renovierung mit der Gestaltung der Ge-
meindepastoral im Gefolge des II. Vatica-
nums. Die Gemeinde beteiligte sich in vie-
len Gesprächen aktiv an diesem Prozess. 
Der alte Chorraum blieb leer, denn der Altar 
wurde näher in den Gemeinderaum ge-
rückt, die Wände wurden strahlend weiß 
gestrichen und an die Chorrückwand malte 
der renommierte Künstler Rupprecht Geiger 
einen großen, etwas abgeflachten roten 
Punkt, der in sich durch rote Leuchtfarbe 
unmerklich variiert wurde. Wer den Kirchen-
raum betritt, bleibt fasziniert vor diesem 
leuchtenden Feuerball stehen. Irgendetwas 
von dem unfassbaren und „ansteckenden“ 
Geheimnis Gottes wird erfahrbar.

Rupprecht Geiger (1908–2009) hat sich ein 
Leben lang mit dem Thema „Farbe“ als 
einen autonomen Wert befasst. Besonders 
die Farbe „Rot“ in allen Variationen beschäf-
tigte ihn. „Rot“ stand für ihn für Leben, 
Energie, Macht, Liebe, Wärme. Der leuchten-
de rote Punkt an der Rückwand von St. 
Ludwig in Ibbenbüren ist eigentlich nur rote 
Farbe, könnte man sagen, die nichts abbil-
det außer sich selbst. Der Punkt könnte 
auch in einem Konzertsaal oder in einer 
Sparkassenhalle gemalt sein. Erst der Ort an 
der Wand eines gottesdienstlichen Raumes 
erzeugt eine sakrale Bedeutung. Wesentlich 
ist ebenfalls die Ordnung im Raum. Vor dem 
Punkt steht unten auf dem weiß gekachel-
ten Boden ein zwei Meter hohes Kreuz aus 
Akrylglas. Wohin man auch im Raum geht 
und auf das Kreuz blickt, immer spiegelt 
sich etwas von dem Rot des großen, leucht-
enden Punktes darin. So wird das gläserne 
Kreuz, das eigentlich die Erinnerung an den 
Tod aufbewahrt, gleichzeitig zum Symbol 
neuen Lebens und weist über sich hinaus, 
wird gleichsam zur Spur für die „Rückseite 
Gottes“, der vorübergegangen ist und des-
sen Spur die Gemeinde folgt.

Aachen, Fornleichnamskirche von Rudolf Schwarz Ibbenbüren, St. Ludwig mit rotem Punkt von  
Rupprecht Geiger

177176 D i e  R ü c k s e i t e  G o t t e s  o d e r  d e r  O r t  d e s  S a k r a l e n D i e  R ü c k s e i t e  G o t t e s  o d e r  d e r  O r t  d e s  S a k r a l e n



Die Sakralität vermittelt sich über die litur-
gisch programmierte Raumwirkung  -  eine 
immer wieder neue Herausforderung, bei 
der Mut zu künstlerischer Qualität über-
haupt nicht schaden kann.

Ein Streifzug mit Ausblick

Raumwirkung ist ein starkes Medium, 
welches architekturgeschichtlich in vielen 
Kulturen programmatisch eingesetzt wurde 
im Sinne gesellschaftlicher oder geistiger 
Ideale. Sie resultiert aus physischen Fak-
toren wie Dimension, Konstruktion, Volu-
menverhältnisse, Materialität, Lichtführung 
oder Ordnung.

Architektur spricht wesentlich ausgeprägter 
als andere Kunstgattungen alle mensch
lichen Sinne gleichzeitig an. Sie kennt 
weder Rahmen noch Bühne noch zeitliche 
Abfolge. Es gibt nichts, was sie gegenüber 
dem Betrachter in eine definierte Position 
setzen würde.

Akustik, Temperatur, Licht, Haptik, Bewe-
gung, all das wird in der Regel unbewußt 
wahrgenommen und wirkt direkt auf die 
menschlichen Emotionen. Raumwirkung 
kann Ehrfurcht, Beklemmung, Freude, Ent-
deckungslust oder Besinnlichkeit fördern, 
ohne daß sie als Szene erkennbar in Erschei-
nung tritt. Ihr Vehikel ist der allgegenwär-
tige Nutzen von Gebäuden: Architektur ist 
einfach da – allein schon, weil sie gebraucht 
wird.

Dies ist auch einer der Gründe dafür, daß 
sich das Wesen eines Bauwerks, nämlich 
seine eigentliche räumliche Charakteristik, 

Transzendente Räume – Kirchenräume  
aus der Sicht eines Architekten
Johannes Schilling

im Vorhinein kaum darstellen oder vermit-
teln läßt. Architekten können sich die Atmo-
sphäre von Räumen anhand von Skizzen, 
Zeichnungen und Modellen in der Regel 
relativ gut vorstellen, Entscheidungsträger 
oder Nutzer erfahrungsgemäß eher selten. 
Daran ändern auch die heute möglichen 
fotorealistischen Darstellungen nichts – im 
Gegenteil – sie sind meist trügerisch. Es ist 
mit Architekten und Raum vielleicht ähnlich 
wie mit Musikern, die anhand eines Noten-
blatts den Klang der Musik beinahe hören 
können.

Immer wieder sind wir überrascht, wenn wir 
alte oder moderne Kirchenräume aufsu-
chen, die wir von Fotografien her zu kennen 
glauben. Ihre oftmals starke Ausstrahlung, 
hervorgerufen durch die Materialität, das 
Licht, den Geruch oder die unterschied-
lichen Eindrücke, die wir gewinnen, wenn 
wir uns darin bewegen, erzeugt manchmal 
einen geradezu wunderbaren Nachhall in 
unserem Innersten, oftmals, ohne daß wir 
uns bewußt machen, warum.

Können Räume Bedeutungen  
transportieren?

Den Menschen fehlt es heute vielleicht 
nicht so sehr an vorgegebenen Bedeu-
tungen, sondern eher an reflektierter eige-
ner Erfahrung. Es fehlt an einem authen-
tischen, offenen Zugang zum Wesen des 
eigentlichen Seins.

Die zunehmende Vielfalt der Zeichen und 
Symbole, denen wir allenthalben ausgesetzt 
sind, die unendliche Zahl von Botschaften 
und Möglichkeiten, die uns von allen Seiten 

angeboten werden, läßt die Frage nach der 
Bedeutung der Dinge eher in den Hinter-
grund treten. Während unsere Urahnen 
vermutlich durch ein leises Knacken oder 
einen Fußabdruck in Alarmbereitschaft 
versetzt werden konnten, unsere Vorfahren 
vielleicht ein Wegekreuz andächtig anhalten 
ließ angesichts des Wunders der göttlichen 
Schöpfung, die sie umgab, rufen heute die 
plakativsten Botschaften, die spektaku-
lärsten Filme, die verrücktesten Gebäude 
oder die charmantesten Lifestyleangebote 
höchstens noch Sensationslust hervor. Mit 
unserem wirklichen Leben hat das alles 
meist eher wenig zu tun. Überall wird Be-
deutung verkauft und hat womöglich längst 
ihre Glaubwürdigkeit verloren.

In der Diskussion über die Wirkung neuer 
oder neu gestalteter Kirchenräume wird 
auch manchmal nicht gesehen, daß die 
Kommunikation vorherbestimmter Bedeu-
tungsinhalte mit den Mitteln von Kunst und 
Architektur schon grundsätzlich ein frag-
würdiges Unterfangen ist.

Deutung ist eine Sache des Dialogs zwi-
schen Betrachter und Kunstwerk. Würde 
man dem eine Bedeutung auferlegen, wäre 
dieser Erkenntnisprozeß nicht möglich, und 
die Arbeit wäre kein Kunstwerk mehr. Die 
Frage, was ein Künstler oder sein Auftrag
geber uns mit einem Werk sagen will, kann 
uns die Kunst selbst nicht beantworten. 
Auch der programmatische Ansatz von 
Kunst und Architektur beim Kirchenbau 
sollte dies nicht als Propagandamittel be-
greifen; sie würde banal und mutierte zum 
Kitsch.

Die eigentliche Stärke von Kunst besteht 
darin,  Erfahrungen zu ermöglichen und 
dabei gleichzeitig eine Reflexion auszu-
lösen, die uns innerlich über das alltäglich 
Erfahrbare hinaus hebt. Dies gilt für alle 
Formen der bildenden Kunst, also vor allem 
auch für die Architektur .

Dieser Zugang kann durch freie Kunst und 
Architektur in ihren vielfältigen Erschei-
nungsformen, Themen und Bezügen ange-
stoßen oder gefördert werden, weil sich 
Künstler und Architekten mit ihren Werken 
genau diesen Fragen stellen. Erst aus die-
sem Forschungsgeist heraus kann über-
haupt ernst zu nehmende Kunst und Archi-
tektur entstehen, die offene Zugänge für 
den Glauben schafft. Genau hier kann der 
programmatische Einsatz von Kunst und 
Architektur in Kirchenräumen ansetzen, um 
etwas, im wörtlichen Sinn, zu be-wirken.
Der Einwand der Beliebigkeit, der in dieser 
Hinsicht bisweilen auch von hochrangigen 
katholischen Geistlichen geäußert wird, 
zeugt nicht eben von Selbstsicherheit und 
Qualitätsbewußtsein. Die Kritik Kardinal 
Meisners an Gerhard Richters Fenster für 
den Kölner Dom ist nur ein besonders pla-
katives Beispiel. Die christliche Botschaft ist 
keine Frage, sie ist die Antwort. Die Liturgie 
hält als starkes Bindeglied alles zusammen. 
Der Raum, die Kunst, alles im Kirchenraum 
ist eine Folge und nicht eine Voraussetzung 
der Liturgie. Alles dient dem Lob Gottes. Die 
Christliche Botschaft benötigt keine Ver-
kaufsargumente, sie will offene Zugänge.

Kunst und Architektur reflektieren die 
Schöpfung und stehen für die Suche der 
Menschen nach Gott. Es geht also in erster 
Linie um Qualität.

Das Problem mit der freien Kunst auf ho-
hem Niveau besteht häufig darin, daß sich 
kompetente Künstler im Vergleich zu Kunst-
handwerkern und Ausstellungsdesignern 
relativ wenig vorschreiben lassen. Hinzu 
kommt oft die mißverständliche Vorstel-
lung, Kunst wäre dazu in der Lage, so etwas 
wie eine didaktische Funktion zu erfüllen. 
Die Natur hat auch keine didaktische Funk-
tion, bloß, weil man aus ihr sehr viel lernen 
kann. Experimente auf hohem Niveau sind 
jedenfalls für unsere heutigen Verhältnisse 
wesentlich spannender, glaubwürdiger und 

179178 T r a n s z e n d e n t e  R ä u m e  –  K i r c h e n r ä u m e   a u s  d e r  S i c h t  e i n e s  A r c h i t e k t e n178



hilfreicher für die lebendige Verkündigung 
als stromlinienförmiges Kunsthandwerk. 
Erst in der ganzheitlichen Ausein-anderset-
zung entsteht wahre Erkenntnis.
Die Kirche sollte in dieser Hinsicht eine 
Vorreiterrolle annehmen, so wie sie es am 
Beispiel des architektonisch und künstle-
risch bisher einzigartigen Kölner Museums 
Kolumba gezeigt hat. Die Menschen erwar-
ten das auch.

Soll Kirchenbau dem Zeitgeist folgen?

Selbstverständlich folgt der Kirchenbau 
dem Zeitgeist, so wie er es von seinen Ur-
sprüngen bis heute immer getan hat. Ein 
Gotteshaus war auch stets ein Gebäude, 
welches die höchsten konstruktiven, tech-
nischen und kulturellen Standards seiner 
Zeit exemplarisch und in immer wieder 
wechselnder Gestalt verkörpert hat. Kir-
chenbauten waren auch immer wieder 
Experimente von wegweisender Wirkung 
auf die architektonischen und künstle-
rischen Vorstellungen ihrer Zeit. So hat 
beispielsweise die von Abt Felix Négre 1918 
den Architekten Auguste und Gustave 
Perret in Auftrag gegebene erste große 
Kirche aus dem neuen Werkstoff Beton, 
Notre-Dame du Raincy, einen nachhaltigen 
Einfluß auf die Architektur des zwanzigsten 
Jahrhunderts ausgeübt. Das Bauwerk strahlt 
auch heute noch eine einzigartige subtile 
Raumwirkung aus . Auch radikal neue archi-
tektonische Positionen, wie beispielsweise 
die Kirche des Dominikanerordens Sainte-
Marie de la Tourette, von Corbusier 1960 in 
Éveux erbaut, zählen heute zu den Ikonen 
der Kunstgeschichte.

In liturgischer Hinsicht sollte sich der Kir-
chenbau andererseits keineswegs an zeit-
weiligen Moden oder Forderungen anbie-
dern, um nicht an Glaubwürdigkeit uns Halt 
zu verlieren. Und er hat dies auch nie getan. 
Er darf nicht seine liturgischen Prinzipien 
aufgeben, da er sonst beliebig wird.

Diese liturgischen Prinzipien verkörpern 
sich exemplarisch in den sogenannten 
Prinzipalien. Der Altar als Ort des Abend-
mahls, der Ambo als Ort der Verkündigung, 
der Tabernakel als Ort des Sakraments und 
der Taufstein als Ort der Aufnahme in die 
Gemeinde haben eine lange Tradition und 
einen besonders hervorgehobenen Stellen-
wert. Sie sind keine „Erzählorte“, sondern sie 
sind Fundamente des Kirchenbaus. Ihre 
Position im Raum muß gut überlegt sein 
und ihre Gestalt muß von Gültigkeit sein, 
denn ihre bildliche Aussage besteht im 
Wesentlichen in der Tatsache ihrer räum-
lichen Präsenz.

Die „Gestaltung“ der Prinzipalien als „Set“, 
also in Material und Design möglichst gut 
zueinander passend, anstatt ihrer jeweiligen 
liturgischen Bedeutung entsprechend, ist 
eines der Phänomene, welche der Hang zur 
Gebrauchskunst oder zum Design hervorge-
bracht hat. Auch heute wird das noch häu-
fig umgesetzt. So lange es architektonisch-
konzeptionell begründet ist, also aus dem 
Raum heraus entwickelt, kann man es so 
machen.

Lange Zeit habe ich nicht verstanden, wa-
rum der Vatikan die liturgische Nutzung des 
schönen Altars für die Kirche St. Peter in 
Köln verboten hat, nur weil er aus drei Tei-
len besteht. Pater Friedhelm Mennekes, der 
verdienstvolle Mittler zwischen Kirche und 
Kunst, hatte es geschafft, einen der profilier-
testen Bildhauer des zwanzigsten Jahrhun-
derts, Eduardo Chillida, für dieses singuläre 
Kunstwerk zu gewinnen.

Inzwischen kann ich die Idee hinter dem 
Verbot zumindest verstehen: Die Liturgie ist 
fundamental. Schwerer verständlich ist, daß 
bisweilen über solche Dinge wie elektrisch 
hinterleuchtete transluzente Prinzipalien 
mit aufgedruckten Textbotschaften disku-
tiert wird. Selbst derartigen Kitsch kann 
man ja in Kirchenräumen platzieren, wenn 

man unbedingt will, aber jedenfalls nicht als 
Altar. Es steckt ja viel guter Wille hinter 
solchen Vorstellungen, aber auch das ist 
wiederum eine Frage des Bewußtseins für 
liturgische Sinngebung und künstlerische 
Qualität.

Wie funktioniert Kirchenbau?

Eine Vorgabe für eine zu entwerfende 
Raumwirkung ließe sich wohl schwer formu-
lieren. Architekten leiten sie in einem intui-
tiven Prozeß aus einer breiten Diskussion 
her. Sie eignen sich sozusagen eine Haltung 
zu einer Aufgabe an und versuchen, daraus 
in Verbindung mit ihrer persönlichen und 
fachlichen Prägung eine authentische räum-
liche Ordnung und Wirkung zu generieren.
Die Frage nach der Authentizität spielt 
dabei eine besondere Rolle. In der Inszenie-
rung liegt eine große Versuchung und Am-
bivalenz. Doch es gibt kein vor- und hinter 
den Kulissen und gleichzeitig bewahrt der 
Raum stets noch etwas vom Geheimnis 
seiner Wirkungsweise. Gerade indem die 
Dinge sichtbar werden, wird auch ihr Ge-
heimnis glaubwürdig, jenseits jeder Form 
von durchschaubarer Inszenierung.
Das Architekturkonzept eines Kirchen-
raumes beruht auf wenigen wesentlichen 
Grundsätzen, die sich gegenseitig bedingen 
und daher in einem komplexen Prozeß der 
Annäherung an eine räumliche Lösung 
entwickelt oder gefunden werden. Man 
könnte sie vielleicht zusammenfassend 
folgendermaßen beschreiben:
 
Den Raum klären, ihm eine eigene Charak-
teristik und Ordnung geben. Es geht dabei 
um ein konstruktives, skulpturales und 
formales Konzept. In der Musik würde man 
dies vielleicht eine Komposition, Struktur 
oder Satzfolge bezeichnen.

Die Liturgie ordnen gemäß der Bedeutung 
ihrer Verkündigung und Sinngebung.  
Analog zu unserem musikalischen Beispiel 

könnte man dies mit der Tonfolge oder 
einer komplexen Melodie vergleichen.
Die Dinge sichtbar machen, so wie sie sind, 
um eine differenzierte Erfahrbarkeit des 
Gesamten zu ermöglichen. Dies trifft im 
Wesentlichen die materielle und formale 
Ausprägung aller räumlichen Komponen-
ten, also wiederum musikalisch gesprochen 
der Instrumentalisierung und Klangcharak-
teristik des Raumes.

Diesen Grundsätzen liegt auch heute noch 
die Vorstellung von einem ganzheitlichen 
und differenzierten Raumklang zugrunde, 
der alles zu einem umfassenden Akkord ver-
eint. Ein Klang, in dem die vielen einzelnen 
den Raum prägenden Stimmen präzise, klar 
und mit kalkulierter Gewichtung zur Gel-
tung kommen und dabei insgesamt eine 
transparente Harmonie erzeugen.

Hinsichtlich der Realisierung gibt es dann 
eine Vielzahl von technischen, konstruk-
tiven, funktionalen, liturgischen, rechtlichen 
oder  finanziellen Ansprüchen und Anforde-
rungen an ein Gebäude, denen das archi-
tektonische Konzept standhalten muß.

Es lassen sich vielleicht Analogien zu einer 
aufwendigen Filmproduktion herstellen, mit 
unzähligen Beteiligten an verschiedensten 
Drehorten und den vielen damit verbun-
denen Unwägbarkeiten: All das muß sich in 
diesem Beispiel der filmischen Erzählung 
unterordnen, denn dem fertigen Werk sollte 
man den komplexen Enstehungsprozeß 
möglichst nicht ansehen.

Am Ende eines langen Prozesses steht ein 
räumliches „Phänomen“, das sich verselb-
ständigt, indem es mit den Menschen, die 
es besuchen, eigenständig kommuniziert.

181180 T r a n s z e n d e n t e  R ä u m e  –  K i r c h e n r ä u m e   a u s  d e r  S i c h t  e i n e s  A r c h i t e k t e n T r a n s z e n d e n t e  R ä u m e  –  K i r c h e n r ä u m e   a u s  d e r  S i c h t  e i n e s  A r c h i t e k t e n



Wie könnte man sich Kirchenräume  
einer neuen Generation vorstellen?

Wir benötigen auch zukünftig Räume, die 
konsequent sakral sind, die eine starke 
Verbindung unserer Sinne zum Übersinn-
lichen herstellen können. Räume, die uns 
Hoffnung machen und uns unser Dasein 
und die Gemeinschaft spüren lassen.
Kirchenräume sollen aber auch widerstän-
dig und eigen sein, da wir uns mit ihnen 
auseinandersetzen wollen. Nicht glatt fri-
siert, sondern lieber auch fragwürdig. Wir 
sind uns unserer Sache auch nicht immer 
sicher und wir wollen auch keine Räume, 
die uns vorspiegeln, sie wären sich ihrer 
Sache sicher.

Vielleicht könnten sie auch weniger starr 
auf eine bestimmte Sitzordnung fokussiert 
sein. Vielleicht weniger zentral ausgerichtet, 
mehr auch in der Bewegung erfahrbar, mit 
ruhigen Nischen, in denen man allein sein 
kann, mit unterschiedlich hellen Bereichen. 
Villeicht könnte man auch mehr die Natur 
mit einbeziehen, schöne Ausblicke schaffen.
Es sollten Räume der Annäherung an die 
christliche Botschaft sein: nahbar, weltoffen, 
wahr. Räume, in denen man sich geborgen 
und frei fühlt. Keine beklemmenden Macht-
demonstartionen, keine Inszenierungen, 
keine großen Gesten. 

Sondern: Transzendente  Räume, in denen 
wir mit unserer heutigen Sichtweise, un-
serer heutigen Sozialisation, unseren heu-
tigen Problemen etwas erfahren können 
über uns selbst und über den Ursprung und 
das Ziel unseres Daseins.

Wird man den sakralen Raum finden,  
bloß, weil man ihn sucht?

Angesichts der unglaublichen Vielfalt der 
architektonischen Konzepte für moderne 
Kirchen kann man feststellen, daß immer 
wieder neu nachgedacht werden muß.
Insgesamt gesehen ist die Architektur über-
haupt extrem vielfältig geworden in ihren 
Antworten auf die baulichen Probleme der 
Welt. Jede Aufgabe erfordert eine andere 
ösung. Was wir heute machen, basiert de 
facto auf Intelligenz, Intuition und Innova
tion. Die situative Reaktion bestimmt, schon 
wegen der intelligent vorausgesetzten 
Einzigartigkeit und Komplexität  jeder ein-
zelnen Aufgaben-stellung, immer mehr das 
Bild unserer gebauten Welt.

Rudolf Schwarz, einer der großen Kirchen-
baumeister der Nachkriegszeit, hat den 
Versuch unternommen, die Beziehung der 
Gemeinde zu Gott in Grundrißdiagrammen 
sinnfällig abzubilden und sich dadurch der 
Raumform zu nähern. Diese Methode gene-
riert eine liturgische Ordnung und einen 
konsequent darauf ausgerichteten Raum.

Können wir heute noch so agieren? Warum 
sollten wir uns auf der Suche nach Gott in 
solche Schemata begeben? Erzeugt das in 
uns Hoffnung oder Freude? Verstehen wir 
die Botschaft der Verkündigung dadurch 
besser? Ist Raum etwas, das aus einem 
funktionalen Diagramm hergeleitet werden 
kann? Wie auch immer, die Bauten von 
Rudolf Schwarz haben nichts Schema-
tisches, sie sind pure, großartige Raum-
schöpfungen, mutige Experimente, über-
zeugende Positionen. Wer sie erlebt hat, 
behält sie in froher Erinnerung.

Auf der anderen Seite: Alte Kirchen, wenn 
sie einen starken Raum haben, sind auch 
heute in liturgischer Hinsicht oft noch im-
mer mindestens so gut geeignet wie neue.

183182 T r a n s z e n d e n t e  R ä u m e  –  K i r c h e n r ä u m e   a u s  d e r  S i c h t  e i n e s  A r c h i t e k t e n 183



Verzeichnis der Autoren

Theodor Ahrens
*1938, Domkapitular,  
seit 2010 Vorsitzender des Vereins  
für Christliche Kunst

Christoph Bauer
*1960, Bauplaner in Osthessen

Prof. Dipl. Ing. Thomas Bieling BDA
*1966, Bieling Architekten, Hamburg

Falko Biermann
*1968, Architekt BDA, Bad Salzuflen

Peter und Christian Brückner
*1962 / *1971, Architekten in Tirschenreuth

Dr.  Holger Brülls
*1962, Kunsthistoriker und 
Denkmalpfleger, Landesdenkmalamt Halle

Michael Diwo
*1966, Steinmetz und Steinbildhauer
meister, Paderborn

Pater Abraham Fischer OSB
*1966, Kunstschmied in der Benediktiner-
Abtei Königsmünster, Meschede

Alfons Hardt
*1950, Apostolischer Protonotar
Generalvikar des Erzbistums Paderborn 
(seit 2004)

Prof. Dr. Albert Gerhards
*1951, Direktor des Seminars für Liturgie-
wissenschaft an der Kath.-Theol. Fakultät 
der Universität Bonn

Peter Göb
*1966, Seelsorgeamtsleiter im Bistum 
Fulda, vormals Pfarrer in Vellmar

Dipl. Ing. Ferdinand Kauerz-von Lackum
*1952, DomBauVerein Soest

Leonhard Lamprecht
*1963, LWL-Denkmalpflege, Landschafts- 
u. Baukultur in Westfalen, Münster

Prof. Dr. Stefanie Lieb
*1966, Studienleiterin der Katholischen 
Akademie Schwerte

Dipl. Theol. Dorothee Mann
Oberin der Hegge-Gemeinschaft,  
Willebadessen

Martin Matl
*1972, Dipl. Ing. im Diözesanbauamt Fulda

Dr. phil. Josef Mense
* 1941, Theologe und Germanist, Fachleiter 
am Studienseminar in Kassel,  
seit 2007 im Ruhestand

Dipl. Ing. Hans-Georg Ohlmeier BDA
*1954, Ohlmeier Architekten, Kassel

Dr. Ing. Burghard Preusler
*1953, seit 1987 Diözesanbaumeister im  
Bistum Fulda

Prof. Norbert Rademacher
*1953, seit 1991 Professor für Bildhauerei  
an der Universität Kassel

Eva Reber
*1968, Bathe und Reber, Dortmund,  
Lehrauftrag FH Dortmund

Matthias Rüenauver
*1965, Dipl. Restaurator, Ars Colendi,  
Paderborn

Dr. Ing. Peter Ruhnau
*1943, 1985–2008 Diözesanbaumeister  
im Erzbistum Paderborn

Johannes Schilling
*1956, seit 1984 freier Architekt,
Professor an der Fachhochschule  
in Münster

Dipl. Ing. Jürgen Schuh
*1961, Schuh-Architekten, Kassel

Bernhard Schulte
*1953, Bauingenieur i.R. Generalvikariat  
Paderborn 

Prof. Dr. Christoph Stiegemann
*1954, Kunsthistoriker, seit 1992  
Direktor des Diözesanmuseums Paderborn

Dirk Strohmann
*1958, LWL-Denkmalpflege, Landschafts- 
u. Baukultur in Westfalen, Münster

Erik Ernst Venhorst
*1963, Kunstinventarisation im  
Bistum Magdeburg

Dipl. Ing. Susanne Wartzeck
*1966, Sturm und Wartzeck Architekten, Dipperz

Mechthild Werner
*1935, Kunsthistorikerin
Bistum Magdeburg

Walter Zahner
*1961, Bischöflicher Beauftragter für die  
Katholische Erwachsenenbildung im  
Bistum Regensburg.

Fotos von onebreaker.de
S. 4–7, 232,3, 251, 261, 27, 28, 54–57, 602, 69,  
122–132, 165, 167, 168

185184 V e r z e i c h n i s  d e r  A u t o r e n184



Verein für Christliche Kunst 

in den Bistümern der 

Kirchenprovinz Paderborn e.V.

Paderborn · Erfurt · Fulda · Magdeburg


