Kunst

und neue

alte

Band 49 - 2016



und neue Kunst

— alte

Band 49 - 2016



alte und neue Kunst
Band 49 - 2016

Periodische Berichte des

Vereins fir Christliche Kunst

in den Bistiimern der

Kirchenprovinz Paderborn e.V.,
Paderborn - Erfurt - Fulda - Magdeburg
Herausgeber, © 2016

Die Abbildungen in diesem Band wurden,
wenn nicht anders angegeben, von den Autoren
bzw. von den Kiinstlern zur Verfligung gestellt.

Druck, Verarbeitung
Bonifatius GmbH - Druck - Buch - Verlag, Paderborn

Design
onebreaker.de, Paderborn

Adresse

Verein fir Christliche Kunst e.V.
Domplatz 3 - 33098 Paderborn
www.verein-christliche-kunst.de

Inhalt

4

22

30

34

37

45

51

54

58

Vorwort
Peter Ruhnau

Geleitwort zum 50-jéhrigen
Bestehen des Bauamtes im
Erzbistum Paderborn
Alfons Hardt

Kirchenbau heute?
Antworten eines Architekten
Peter und Christian Briickner

Orte der Begegnung
Albert Gerhards

Baukunst aus Raum und Licht
Walter Zahner

Kirche weitergebaut V:
Offen fir alle?
Stefanie Lieb

Zur Restaurierung des
Kirchenraums St. Cyriakus in
Schmallenberg-Berghausen
Dirk Strohmann und
Leonhard Lamprecht

Katholische Kunst
in evangelischen Kirchen
Mechthild Werner

Anfang und Ende und Anfang
- die Idee einer Taufkirche
Norbert Radermacher

Neugestaltung und
Verkleinerung der Heilig-
Geist-Kirche Olpe
Johannes Schilling

Die Restaurierung des
Salvatorgiebels am Hohen
Dom zu Paderborn
Bernhard Schulte, Matthias
Ruenauver, Michael Diwo

69

80

87

93

96

100

102

108

112

116

122

Biblisches Bildprogramm an
der Domkirche zu Paderborn
Josef Mense

Kunst und Kiinstler auf der
Hegge
Holger Brtills, Dorothee Mann

Das Ecce Homo Gemalde in
der Fuldaer Heilig Geist Kirche
Burghard Preusler

Ein Kapellenraum fiir das
Stadtische Klinikum Hanau
Christoph Bauer

Der Raum der Hoffnung -
Heilig Geist-Gemeinde
Vellmar

Peter G6b, Jiirgen Schuh

Glasmalerei und Altar von
Thomas Kohl in der
Altenheim-Kapelle in Hilders
Martin Matl

Umgestaltung Christkonig-
Kirche in Borken / Hessen
Hans-Georg Ohlmeier

Einbau der Bosch-Bornefeld-
Orgel in die St. Elisabeth-
Kirche, Kassel

Burghard Preusler

Neugestaltung des
Kirchenraums St. Familia
in Bruchkobel

Susanne Wartzeck

Heilige Rdume - oder
was heiligt Rdume?
Ferdinand Kauerz-von Lackum

Ausstellug CARITAS -
Néchstenliebe von den frithen
Christen bis zur Gegenwart
Christoph Stiegemann

133

138

141

147

157

163

165

169

176

182

Was macht einen Raum zu
einem sakralen Raum?
Eva Reber

Neue und alte Raume fiir die
Priesterausbildung in
Paderborn

Bieling Architekten

... moégen den Glanz edler
Einfachheit an sich tragen
St. Pakratius, Gutersloh

P Abraham Fischer OSB

Hallesche Mauritiustage 2014
Michael Triegel

Nicht(s) vergessen!
Erik Ernst Venhorst

Neubau einer kath. Kirche zu
einem Gemeindezentrum

in Schieder-Schwalenberg
Falko Biermann

Spurensuche - Erneuerung in
St. Michael, Oerlinghausen
Falko Biermann

Die Riickseite Gottes
oder der Ort des Sakralen
Theodor Ahrens

Transzendente Rdume -
Kirchenrdume aus der Sicht
eines Architekten

Johannes Schilling

Verzeichnis der Autoren




Vorwort VORWORT

Peter Ruhnau

Als die Diskussion um dieses neue Buch in
den ersten Anfangen war und verschiedene
Maoglichkeiten hin- und hergewendet wur-
den, welches Generalthema angepackt
werden muBte, entstand sehr bald eine
ganz einfache Frage: ,Was macht einen
Raum zu einem sakralen Raum?”

So einfach diese Frage ist, so schwierig
waren die Versuche einer Antwort. Ist es
tatsachlich so, daB nur eine Weihe einen
Raum zu einem sakralen Raum macht? Oder
sind es die ganz besonderen Bauformen, die
ein guter Architekt einem Gebilde mitgeben
kann, Formen, die bestimmte Einfliisse auf
die Menschen haben? Die den Menschen
einstimmen zu frommen Gefiihlen? Oder
noch ganz anders: Indem man in einem
gegebenen Raum, einer Scheune oder einer
Lichtung im Wald, aus Anlaf3 eines Zelt-
lagers, einen Gottesdienst feiert?

Fur alle Moglichkeiten kann man Argu-
mente anfiihren, dagegen auch. Also bleibt
die Frage am Ende nicht entschieden.

Um diese Frage also drehen sich zahlreiche
Beitrdge in diesem neuen Buch. Eine wich-
tige Rolle nehmen dabei die Di6zesanbau-
amter in den einzelnen Didzesen ein.

So unterschiedlich die Baudmter in den
einzelnen Bistlimern unserer Kirchenprovinz
auch sind, von der Kleinstbesetzung im
Bistum Magdeburg bis zu dem Diézesan-
bauamt im Erzbistum selbst: Die Bemi-
hungen aller dort Arbeitenden kreisen um
die Frage nach einem angemessenen Raum
fir den Gottesdienst (nun nicht mehr
»sakral’, sondern ,angemessen”).

Das Diozesanbauamt in Paderborn hatte
jedenfalls ein Jubilaum zu feiern, was in den
ersten Beitrdgen geschildert wird: 50 Jahre
seines Bestehens.

Aus diesem AnlaB3 gab es in dem alten,
romanischen Kapitelsaal, der im Unterge-
schof} des heutigen Gebaudes des General-
vikariates sich erhalten hat, eine Ausstel-
lung. Diese Ausstellung wurde nicht an Ort
und Stelle ero6ffnet, sondern im Rahmen
einer Generalversammlung des Kunstver-
eins in der Kaiserpfalz; nur hier war genug
Raum, um die angereisten Teilnehmer zu
versammeln. Die Eréffnungsrede hielt der
Generalvikar des Erzbistums Paderborn,
Prélat Alfons Hardt; Architekt Briickner aus
Wirzburg entwickelte seine Vorstellungen
Uber sakrale Baukunst; Prof. Gerhards aus
Bonn sprach zu,Orten der Begegnung”; ein
Text von Walter Zahner handelt Gber Bau-
kunst in Raum und Zeit.

Schon ein halbes Jahr zuvor hatte die Ka-
tholische Akademie Schwerte zusammen
mit der Di6zesanbaumeisterin Emanuela
von Branca eingeladen, um das 50-jahrige
Jubildum des Bauamtes zu feiern.

Den Bericht dariiber, von Stefanie Lieb aus
der Akademie Schwerte, finden die Leser im
Anschluf3.

Die Hohe Domkirche zu Paderborn wird
derzeit einer ziemlich umfassenden Restau-
rierung unterzogen: Die Fassaden sind
erneuert worden und die Metalldacher
ebenfalls. Eine Beschreibung gibt Einblick
in die einzelnen MaBnahmen.

Passend dazu gibt es einen langeren Auf-
satz zum Bildprogramm, das an der Stid-
fassade des Ostquerhauses zu besichtigen
ist.

Aus den Bistimern, die zur Kirchenprovinz
Paderborn gehéren, stammen eine ganze
Reihe von Beitrdgen, die man auch zu dem
Generalthema ,Sakralitét eines Raumes”
zdhlen kann. Insbesondere gilt dies fir die
Beitrdge aus dem Bistum Fulda. Und aus
+.Magdeburg” kommen zwei Beitrdge Uber
die ,Halleschen Mauritiustage” Von beson-
derer Wichtigkeit, scheint mir, ist die Zusam-
menfassung eines Podiumsgespréchs, in
dem der Maler Michael Triegel sich duBert
Uiber seine Kunst und deren Urspriinge in
der sozialistischen DDR. Der Aufsatz von
Erik Ernst Venhorst lber die abgeschlossene
Inventarisierung im Bistum Magdeburg
weitet den Blick und mahnt,Nicht(s)
vergessen!” Mit dem gewichtigen Beitrag
,Die Riickseite Gottes — oder der Ort des
Sakralen” schlief3t sich der Kreis um eine
Frage, die wohl endgiiltig und ein fir alle
Mal nie beantwortet werden wird.

Einen weiteren Versuch, sich dieser Frage zu
nahern, unternimmt zum Schluf3 Johannes
Schilling mit seinem Aufsatz ,Transzendente
Raume - Kirchenrdume aus der Sicht eines
Architekten”. Mir scheint, hier kann man
einiges lernen zum Spannungsfeld zwi-
schen Kirche und Architekt, auch sehr
Grundsatzliches.



Geleitwort zum 50-jahrigen Bestehen des Bauamtes

im Erzbistum Paderborn

Alfons Hardt

Ein besonderer Anlass fiihrt uns heute hier
in der Kaiserpfalz zusammen: Wir begehen
heute das 50jahrige Jubilaum des Bauamtes
des Erzbistums Paderborn. Ich freue mich,
dass Sie so zahlreich unserer Einladung
gefolgt sind. Seit nunmehr 50 Jahren gibt es
im Erzbistum Paderborn ein eigenstédndiges
Bauamt, das sich mit den Fragen des kirch-
lichen Bauens in den Kirchengemeinden
des Erzbistums und auch den bistumseige-
nen Gebauden beschiftigt. Es freut mich
sehr, dass dieses 50jahrige Jubilaum ver-
bunden ist mit einer fiir die Offentlichkeit
bestimmten Ausstellung im Alten Kapitel-
saal und der heutigen Er6ffnung mit den
Vortrdgen zum Thema ,Was bedeutet uns
Kirchenbau heute?”. So richtet sich unser
Augenmerk auf das Vorhandene und Beste-
hende - auf die Vergangenheit, aus der wir
kommen, und die Gegenwart, die uns pragt
-, aber zugleich wird unser Blick geweitet
auf die Herausforderungen der Zukunft,
auch die Zukunft unserer Gotteshéuser.

Dass in den 50 Jahren des Bestehens des
Bauamtes im Erzbistum Paderborn sehr viel
Arbeit geleistet wurde - sehr viel gebaut
wurde -, das weil3 nicht nur ich als Leiter
der Erzbischéflichen Verwaltungsbehorde,
das wissen Sie selbst als Mitarbeiterinnen
und Mitarbeiter des Bauamtes, als Men-
schen, die in unseren Kirchengemeinden
beheimatet sind, und nicht zuletzt wissen
dies die heute anwesenden Architekten und
Kunstler, die uns bei unserer Tatigkeit bera-
ten, unterstiitzen und begleiten.

Fir diese vielfdltigen und engagierten

Links : Hoch iiber dem Kapitelsfriedhof sind
u.a. die Biiros des Bauamtes eingerichtet.

Hilfestellungen mochte ich mich heute
ausdriicklich einmal bei Ihnen bedanken.
Es ist ein erstaunliches Phdnomen unserer
Zeit, dass trotz der fortschreitenden Sdkula-
risierung unserer Gesellschaft Kirchen von
zahlreichen Menschen als Orte genutzt

2006 modernisierte Biiroumgebung in der Dachetage des Generalvikariats

werden, an denen sie Stille und Riickzug
suchen, an denen sie Einkehr halten, bei-
spielsweise eine Kerze anziinden oder ein-
fach die Atmosphére des Kirchenraumes auf
sich wirken lassen. Einkehr, Ruhe, Licht,
Raum - sind Aspekte und Erfahrungen, die
mit einem Kirchenraum verkniipft sind und
die von Menschen dort gesucht werden.
Und ich darf sagen: Unsere Kirchen geben
suchenden und fragenden Menschen Raum
und Zeit fir ihre Lebens- und Glaubensfra-
gen. Ein Kirchenraum ist aber vor allem der
Ort, an dem sich die christliche Gemeinde
zur Feier des Gottesdienstes versammelt.

GELEITWORT ZUM 50-JAHRIGEN BESTEHEN DES BAUAMTES IM ERZBISTUM PADERBORN

Glaubige versammeln sich, feiern miteinan-
der Liturgie und bilden eine lebendige
Gemeinschaft. Aus der gottesdienstlichen
Gemeinschaft, die sich im Kirchenraum
versammelt, erwachst die Kirche als Volk
Gottes, aus ihr nahrt sich auch die Kirche als
pilgerndes Volk Gottes.

Mit dem ,Zukunftsbild fur das Erzbistum
Paderborn’, das Erzbischof Hans-Josef
Becker im Oktober 2014 in Kraft gesetzt hat,
machen auch wir uns als Kirche von Pader-
born auf den Weg in die Zukunft, ohne
dabei die Vergangenheit und die Gegen-
wart aus dem Blick zu verlieren. Das Zu-
kunftsbild fiir das Erzbistum Paderborn
biindelt den 10 Jahre andauernden di6ze-
sanen Prozess der ,Perspektive 2014” und
stoBt ihn zugleich neu an, nun mit verbind-
lichen Rahmenbedingungen.

Es geht darum, die Zukunft des Glaubens
und der Kirche im Erzbistum Paderborn zu
gestalten. Dazu gehéren auch Fragen nach
der Zukunft unserer Gotteshauser, nach der
Bedeutung des Kirchenbaus heute. Hier
sehe ich auch - aus unserem Zukunftsbild
heraus - eine wesentliche Aufgabe unseres
Bauamtes: Die Kirchengemeinden, die ja die
Eigentiimer der Kirchen sind, sowohl in der
Entscheidung nach Erhalt, Umgestaltung
nach neuen pastoralen Anforderungen,
Umnutzung oder gar Abbruch zu begleiten.
Sehr geehrte Damen und Herren: Ich darf
Sie herzlich einladen, uns auf unserem Weg
- mit lhren Begabungen und Charismen,
mit Ihrer Berufung - auch weiterhin zu
begleiten und aktiv mitzugehen.

Gott segne Sie — und natirlich auch die
Arbeit unseres Bauamtes im Erzbistum
Paderborn.

(Ansprache von Generalvikar Alfons Hardt bei der
Jubildumsfeier des Bauamtes am 6. Médrz 2016)




GELEITWORT ZUM 50-JAHRIGEN BESTEHEN DES BAUAMTES IM
-

Eine der Hauptaufgaben des Diézesanbauamtes:
Domsanierung Paderborn seit 2013 - Ende offen.
Die Sanierung der Nordseite (Foto)

ist inzwischen abgeschlossen.

Peter und Christian Briickner

Wir schaffen Lebensrdume.
Wir respektieren Menschen und Ort.
Wir bauen Erinnerung.

Das sind die Leitsatze unseres architekto-
nischen Denkens und Handelns. Uber den
Wettbewerb des Kulturspeichers in Wiirz-
burg fanden wir architektonisch erstmalig
zusammen. Bereits unser Vater weckte in
unserer Kindheit in uns die Faszination des
Bauens. Der Ursprung ist unser Dialog.
Dieser wird durch das Team maf3geblich
erweitert und das Gebaute erhalt dadurch
seine eigene Identitat.

Denn Planen und Bauen ist ein umfassen-
der Kommunikationsprozess. Die Qualitat
der Auseinandersetzung mit Menschen und
Dingen macht diesen Vorgang zu ,Kultur”
Dafiir gibt es kein Rezept. Jede Bauaufgabe
erfordert und entwickelt neue Kommuni-
kationsnetze und Medien. Immer wieder
missen Grenzen Uberschritten werden.

Wir suchen die direkte Auseinandersetzung
mit dem Ort und den Menschen und setzen
auf kontinuierlichen Dialog. Planen ist fir
uns ein Versprechen, das eingeldst werden
will; planerische Idee und gebaute Realitat
gehoren untrennbar zusammen.

Wir stehen fiir gebaute Unikate. Der Nahr-
boden hierfir ist die respektvolle und inten-
sive Auseinandersetzung mit den Menschen
und dem Ort. Gemeinsam mit dem Bau-
herrn gehen wir auf Spurensuche, um die
richtige Antwort zu finden. Der direkte
Kontakt zu ihm und zur Baustelle ist uns
wichtig. Echtes Material und solides Hand-
werk garantieren Qualitat.

Kirchenbau heute? Antworten eines Architekten

Unsere Leidenschaft fiir Architektur ist un-
abhangig von Bauaufgabe und ObjektgroRe
und er6ffnet uns Freirdume, Gber Grenzen
hinauszudenken. Wurzeln und Fliigel sind
wesentliche Bausteine unseres Handelns.
Die Faszination, das Besondere, fiir Men-
schen zu bauen, steht dabei im Vorder-
grund. Das gilt im besonderen Mal3e fiir
Kirchenbauprojekte. Atmosphare, Licht und
Raum spielen hier eine herausragende
Rolle. Wiirde. Glaube. Spiritualitat.

Liturgie. Davor haben wir Respekt.

Es ist fir uns immer eine groRe Herausfor-
derung, Architektur in Form einer Publika-
tion zu transportieren, da sie mit den Orten
verwurzelt ist. Wir wollen das Emotionale
der Gebdude vermitteln, denn wir sind
davon Uberzeugt, dass Architektur und
Gefilihl untrennbar zusammen gehoren.
Unsere Antworten auf die Frage nach dem
LKirchenbau heute” haben wir versucht, auf
den folgenden Seiten zu transportieren.
Ziel unserer Architektur ist es, Menschen zu
beriihren.

1



KIRCHENBAU HEUTE? ANTWORTEN EINES ARCHITEKTEN

LEBENSRAUME

Unser Weg an der Grenze und die Suche nach dem Ort

Landschaft mit Raum und Struktur, Tiefe und Licht.
Natur als Gebautes erleben.

Wechselhaft erhalten - erdig und neu.

Alleen sind wie machtige Stra3en, Steinbriiche wie grof3e Platze,

Pfade wie Gassen und das Licht ist schwer.

Teiche als gro3e Fenster mit steinernen Adern —

vergessenes Land gepaart mit verlassenen Orten.

Grenzerfahrung bewuf3t und unbewuft.

Nichts ist spektakuldr und besonders.

Transit als Erfahrung — Verweilen als Geschenk.

Die Menschen kantig mit wenig Worten — Lethargie.

Gebautes wachst - schnell und ungehindert.

Unorte entstehen — wie Uberall — sie missen nicht gezeigt werden.

- Es gibt sie nicht, die heile Welt —

Aber die echten Bilder mit ihren Wurzeln geben den Freiraum fiir unsere Arbeit -
die Arbeit ist anders.

Interdisziplindre Weggefahrten begleiten sie.

Die Bruder — das Team.

Gesprache sind mehr und stellen Fragen.

Weite Wege, mit Zeit dazwischen.

Wurzeln und Fliigel - ein Prinzip

Lebensraume - Erinnerung in Schwarzweif.

Unsere Antwort mit den eigenen Farben.

Musik der Begleiter.

KIRCHENBAU HEUTE? ANTWORTEN EINES ARCHITEKTEN




14 KIRCHENBAU HEUTE? ANTWORTEN EINES ARCHITEKTEN KIRCHENBAU HEUTE? ANTWORTEN EINES ARCHITEKTEN 15

ORT DER BEGEGNUNG AN DER DEUTSCH-TSCHECHISCHEN GRENZE

2000

Zwischen Magie und Melancholie,

ein Ort gebaut von den Menschen an der Grenze.

Der Raum ist einfach innen wie auf3en.

Das Material ist nur gefiigt.

Der Raum spielt mit Farbe, Licht, Schatten und den Jahreszeiten.
Die Sonne ist sein Partner,

der Mond die heimliche Liebschaft.

Grenzerfahrungen Grenzraume Lebensraume.

Der Wille des Ortes gibt die Antwort.




16 KIRCHENBAU HEUTE? ANTWORTEN EINES ARCHITEKTEN KIRCHENBAU HEUTE? ANTWORTEN EINES ARCHITEKTEN 17

ORT DER STILLE

Kapelle in Tirschenreuth, 2000

Das Haus ist im Kleinen grof3 — und spielt mit seiner Dimension:
gabe das Umfeld keinen Hinweis, dann stiinden wir vor einem Ratsel.
Das Haus ist Kraft: auBen der massive, erdige, gebrannte Stein -
gefligt zu einem unverrtickbaren Fels;

innen die unfassbare Oberflache.

Das Haus singt:

der Rhythmus verleiht ihm eine Spannung, auf8en wie innen;

ein sanftes Streichen (ist es ein Wind?), Klang!

Das Haus spielt mit Farbe, Licht und Schatten.

Die Jahres-, Tages- und Lebenszeiten werden zum Erlebnis.

Die ,Marksteine” des Bauens sind thematisiert:

Volumen, Material, Rhythmus, Licht.

Und dann die Auflésung, die Negation des Fakts,

die Offnung hin zum Transzendenten.

Es ist die Antwort auf die Frage — was will hier sein?

Wie bei einer Frucht, die man aufbricht, scheint das Innere - neu und anders.
Die Materialien nehmen sich zuriick — das Licht bestimmt den Raum -
Stille entsteht.

Friichte brauchen Wurzeln. Das ist nicht beliebig.

Eine erfiillte Sehnsucht: Bei seinen Wurzeln ein Haus bauen zu diirfen.
Das ist mehr als ein Haus.




18 KIRCHENBAU HEUTE? ANTWORTEN EINES ARCHITEKTEN KIRCHENBAU HEUTE? ANTWORTEN EINES ARCHITEKTEN 19

EINE NEUE KIRCHE FUR EINE WACHSENDE GEMEINDE

Kirche St. Peter in Wenzenbach, 2002-2003

Der Ort wéachst -

Die religiose Keimzelle des Ortes ist zu klein.

Kirche Austausch Zusammenstehen Zusammengehen

Die Wege und Blicke machen Sinn.

Bieten klare Orientierung, setzen Alt und Neu in ein stimmiges Verhdltnis.
Weiterbauen — dem Neuen Raum geben im 21. Jahrhundert.

Der Freiraum am Gottesacker hat alles,

um zu einem echten Platz unter freiem Himmel zu werden.

Die Struktur der verbindenden Fassade weist in die Zukunft und erinnert sich.
Altbewdhrtes wird neu geflgt.

Das Material, massiv verwendet, kann vor dem Morgen bestehen.

Der Kern: Ein Schrein aus Holz und Glas schiebt sich tber die massiven Wéande
und taucht den Raum in blaues Licht.

Gemeinschaft kristallisiert und legt sich um den lichten Kern.

Eine neue Kirche fiir eine wachsende Gemeinde.




20 KIRCHENBAU HEUTE? ANTWORTEN EINES ARCHITEKTEN KIRCHENBAU HEUTE? ANTWORTEN EINES ARCHITEKTEN 21

ES GIBT NOCH GEHEIMNISSE

Offene Kirche St. Klara in Niirnberg, 2007

Die steinerne Skulptur der Apsis erscheint im Stadtraum,

das bergende GefaB der Kirche aus Naturstein erzdhlt Geschichte

- ein besonderer Ort - aufgeladen von Jahrhunderten.

Echtes Material tragt Information und Neugier.

Weg - Vorplatz und Raum mit Geheimnis

offene Tiiren, keine Schwellen, Zone des Ubergangs,

der Einstimmung - des Eintritts — eine Einladung.

Warmes Licht fallt an ausgewahlten Stellen durch und in die Fugen,
weiche Formen schreiben sich in den Raum und leiten hinein.

Die Stadt bleibt zuriick. Stille - Andacht - leise Worte - leise Schritte.
Brennende Kerzen im Schutz der Madonna erzahlen von Menschen,
ihren Wiinschen, Gebeten und Dank.

Tages und Mondlicht fallt durch die Zeitfenster der Vergangenheit.

Es trifft auf Gegenwart und Zukunft im Wechsel von Tag und Jahr.
GrofB3e Arkaden mit glaserner Membran versprechen mehr

— Tritt ein - Raum - Kirchenraum — Freiraum

Das Innere, im letzten Krieg, seiner Haut und des holzernen Himmels beraubt,
gepragt vom Wiederaufbau — will Neues aufnehmen und sich verbinden
Romanischgotische Jahrhunderte sprechen mit dem Jetzt.

Die Oberflaichen von wahren Materialien — meisterlich gefligt —
verweben sich durch lichte Farbe mit dem Raum.

Die mineralisch funkelnde Tiefe des Putzes trifft auf samtigen Stein

und mattes Holz. Geddmpftes Licht fallt durch frei atmendes Glas.
Wunderbarer Raum, verbunden, erfiillt und geleitet von Menschen

mit echten Worten.

Raume fiir Andacht, Gottesdienst, Seelsorge, Gesprach und Begegnung.
Eine Oase fur Kultur und Kunst,

eine wabhrlich offene Kirche.




22 KIRCHENBAU HEUTE? ANTWORTEN EINES ARCHITEKTEN KIRCHENBAU HEUTE? ANTWORTEN EINES ARCHITEKTEN 23

EIN ORT DER BEGEGNUNG

Kapelle Johannes der Tdufer, Haus Johannisthal in Windischeschenbach, 2014

Ein Ort mitten in der Natur, die bewegte Topographie — der méachtige Wald - flieBendes
Wasser, der Wind streicht zart Giber die Wiesen - das Licht ist sanft — Stille entsteht.
Hauser erzéhlen ihre Geschichte:

1848: Zwei Gebdude werden errichtet, ein Mihlgraben entsteht,

Wasser wird genutzt, um Glas zu schleifen und zu polieren.

1948: Hundert Jahre spdter, Menschen kommen, um Besinnung zu finden.

Die Glasschleife wird zum Exerzitienhaus.

60er und 7oer Jahre: Weitere Hauser entstehen.

2007: Die Chancen des einmaligen Ortes werden wiedererkannt.

Ein Ort, der reichhaltige Begegnungen ermdglicht, soll entstehen.

Begegnung mit Gott — Begegnung mit den Menschen - Begegnung mit der Natur —
Begegnung mit sich selbst ...

Diese Assoziationen und die Frage ,Was will an diesem Ort sein?”
sind der Néhrboden fiir die Zukunft.

Ziel ist es, den Boden zu giefBen und zu schauen, was die Erde an dieser Stelle gebiert.
Wie bei einer Pflanze, die direkt mit dem Erdboden verwurzelt ist und sensibel reagiert
- so sollen neue Gebaude entstehen und die alten sich transformieren, riickbesinnen.
Was nun entsteht, hat Respekt vor dem Ort: Volumen werden abgetragen -

Neue entstehen - Hauser gruppieren sich um eine Mitte.

Ein Freiraum als Herz des Ortes, die Kapelle verweist auf die christliche Pragung.

Ein Haus des Dialoges — Ein Haus des gemeinsamen Mahles — Zwei Hauser fiir die Ruhe.

Die verwendeten Materialien, Stein, Holz, Putz und Glas, erzéhlen von der Tradition,
von der Geschichte, vom Handwerk und fiihren einen Dialog mit der Natur.

Viele Augenblicke des Erlebens kdnnen entstehen, verbunden mit den im Glauben
verankerten Menschen, die dort leben und arbeiten.

Fir ein Erleben und Empfinden, das im Gedéachtnis bleibt und den Menschen,

die sich dort bewegen, sinn- und identitétsstiftende Momente bietet.

Begegnungen entstehen.



ORTE DER BEGEGNUNG 25

Orte der Begegnung
Zukunftsperspektiven aus theologischer Sicht

Albert Gerhards, Bonn

.

- &""‘H .

T

Das 20. Jahrhundert lasst sich als ein Jahr-
hundert des Ortsverlustes beschreiben. Die
Weltkriege und die darauf folgenden krie-
gerischen Auseinandersetzungen haben ein
bis dahin nie gekanntes Ausmaf3 an Fliicht-
lingsbewegungen ausgeldst. Hungerepide-
mien und Wirtschaftskrisen tragen das lhre
dazu bei, dass unzahlige Menschen standig
auf der Flucht oder der Suche nach neuer
Heimat und nach neuen Lebensmdglich-
keiten sind. Erleichtert wird dies durch die
Mobilitdt, wie sie die vorhergehende Zeit
nicht kannte. Aber auch die Sesshaften sind
scheinbar standig auf der Flucht. Deutsch-
land als Weltmeister des Tourismus er-
scheint als ein Land von Nomaden, die jede
sich bietende Moglichkeit nutzen, um den
festen Wohnsitz zu verlassen. Neue Lebens-
formen mit weniger starker Bindung an
einen festen Wohnsitz, gar eigenen Grund
und Boden, zeichnen sich ab. Gefordert
wird dies durch die Virtualisierung der Le-
bensraume aufgrund der neuen Medien,
die jegliche Form von ,Prasenz” unabhangig
vom momentanen physischen Aufenthalts-
ort zu ermdglichen scheinen.

Schlief3lich ist auf den neuen Umgang mit
den Toten hinzuweisen. Eine jahrtausen-
dealte Bestattungskultur, wie sie Judentum
und Christentum seit jeher gepflegt haben,
scheint ihrem Ende entgegenzugehen. Statt
den Leichnam in ,geweihter Erde” zu bet-
ten, nehmen vielféltige Formen der ,Entsor-
gung” der Asche nach der Kremation tber-
hand, angefangen vom anonymen Begréb-
nis im Wald oder auf See bis hin zur Kompri-
mierung der Asche in einen kiinstlichen
Diamanten.

Nicht wenige sehen in diesen Phdnomenen,
die sich noch beliebig vermehren lieen,
einen grundsatzlichen Wandel der mensch-
lichen Selbsterfahrung und Kultur. Aufgrund
seiner scheinbar unbegrenzten technischen
Moglichkeiten erschafft der Mensch sich
gleichsam selbst von neuem. Traditionelle
Bindungen, seien es personale oder sachbe-
zogene, scheinen immer mehr an Bedeu-
tung zu verlieren. Dies gilt nicht zuletzt fur
die Kirche mit ihren Institutionen. Die Ver-
sammlung zur sonntdglichen Eucharistie,
seit dltester Zeit im Christentum ein wesent-
liches identitatsstiftendes Moment, verliert
nicht nur faktisch, sondern fir viele auch in
der Theorie an Bedeutung. Kirchliche Got-
tesdienstangebote haben sich dementspre-
chend mehr oder weniger ausschlieBlich
auf die ,Kasualien” zu konzentrieren. Diese
kénnen, den Wiinschen der Klienten ent-
sprechend, an jedem beliebigen Ort statt-
finden. Eigens dafir reservierte Kirchenrau-
me braucht es nicht mehr. Im Zuge der
Kommerzialisierung der gesamten Lebens-
welt fallen folglich auch die Kirchenrdume
immer mehr dem Rotstift zum Opfer.
Werden sie kaum noch fiir regelmaBige
Gottesdienstangebote gebraucht, so fiihrt
die Kosten-Nutzen-Rechnung schnell zum
Beschluss der Aufgabe des Gebaudes. An-
dere als funktionale Bedeutungen werden
Kirchengebduden nicht mehr zugemessen.
Die Kirchen, evangelisch wie katholisch,
beginnen, sich aus der Flache zuriickzuzie-
hen und sich auf einige wenige Zentren zu
konzentrieren. Dies entspricht der pasto-
ralen Neuorganisation in Bistimern wie
Landeskirchen, die ebenfalls weitgehend
den Anspruch aufgibt, die Menschen in
ihren unmittelbaren Lebensrdumen

i [

o

1 e —

Neue ,sakrale” Raume (Beispiele in Berlin) — Mercedes-Benz-Arena, LP12 Mall, Neues Museum

erreichen zu wollen. Es herrscht der Primat
scheinbar unbegrenzter Mobilitat, dem das
Bediirfnis nach Beheimatung und Stabilitat
unterliegt.

Diese Zustandsbeschreibung kennzeichnet
jedoch nur eine Seite der Medaille. Langst
sind Gegenkréfte gegen diese unbestreitbar
dominanten Strémungen am Werk, wenn-
gleich auch diese noch nicht in ihrer Ziel-
richtung erkennbar sind. Anscheinend gibt
es anthropologische Konstanten, die auch
durch die neueren Entwicklungen im Be-
reich von Wissenschaft, Technik und Gesell-
schaft nicht eliminiert werden. Ja mehr
noch: Je weiter die scheinbare oder tatséach-
liche Entgrenzung fortschreitet, desto mehr
gibt es die Suche nach Begrenzung. Unter
Begrenzung ist hier natiirlich nicht eine
Einengung der individuellen Moglichkeiten
zu verstehen, sondern eine Einbergung in
den Raum, eine Koordinierung des Lebens-
raumes, um sich nicht zu verlieren. Martin
Heidegger hatte dies in einem beriihmten
Referat auf einer Kirchbautagung kurz nach
dem Zweiten Weltkrieg zum Ausdruck

gebracht: Menschsein, das hei3t Wohnen.
Dies erklart auch die ausufernde Wohnkul-
tur, die immer mehr zum Kult gerat. Neben
dieser Kultivierung des privaten Lebens-
raums gibt es allerdings auch die Suche
nach Orten innerhalb der Gesellschaft, die
dem Individuum wie einer wie auch immer
gearteten Kommunitat die Erfahrung von
Ankommen, Geborgenheit geben. Es sind
die ,besonderen” Orte, die man durchaus
im weitesten Sinne als Sakralrdume bezeich-
nen kann. Sakralitat meint hier noch nicht
im engeren Sinne eine religiose Kategorie,
wie etwa die durch die katholische Kirch-
weihe erzeugte Sakralitdt im kirchenrecht-
lichen Sinn. Nicht zuletzt fiihrt die Ver-
wechslung verschiedener Konzepte von
Sakralitdt zu mitunter unertraglichen Ver-
haltensweisen, z. B. im Falle der ,Entsakrali-
sierung” von Kirchengebauden: Der kirchen-
rechtliche Akt mag zwar Sakralitat im kano-
nistischen Sinn eliminieren, fur die
Glaubigen, die in diesen Rdumen ein Leben
lang gebetet und Liturgie gefeiert haben,
ist dies damit noch lange nicht ein profaner
Raum. Die anthropologisch notwendige



ORTE DER BEGEGNUNG

Trennung von sakral und profan, die selbst
die Infragestellung etwa seitens der Refor-
mation Uberlebt hat, ist von vielen Faktoren
bedingt. Einerseits handelt es sich um eine
Setzung durch entsprechende Autoritaten,
die freilich von den Individuen akzeptiert
werden muss, andererseits beruht dies auf
kulturellen Konventionen und méglicher-
weise auch auf tUberkulturellen, anthropolo-
gischen Empfindungen, wie der interkultu-
relle Vergleich ,sakraler Orte” vermuten
lasst. Meine These lautet, dass jede Gesell-
schaft solche besonderen Orte braucht,
dass sie, wenn sie nicht von anerkannten
Institutionen eingerichtet und unterhalten
werden, sich selber immer wieder neue
eigene ,sakrale Raume” schafft.

Faktisch gibt es nach einer langen Phase
des Monopols sakraler Rdume auf Seiten
kirchlicher Instanzen bereits seit langem
eine Verlagerung in andere Bereiche. Waren
es zundchst wohl die Herrscherhduser mit
ihren Paldsten, so schuf sich das Blrgertum
mehr und mehr in Absetzung von kirch-
lichen Autoritaten eigene Sakralrdume.
Diese waren zundchst Theater, Konzertséle
und Museen, aber auch Bahnhofs- und
Industriegebaude, schlief3lich Sportarenen
und Kaufhauser.

In Absetzung von diesen sdkularen ,Sakral-
rdumen” muhten sich die Kirchen um einen
kircheneigenen Stil, der sich von dem allge-
meinen Trend deutlich unterscheiden sollte.
Vor allem die katholische Kirche grenzte
sich im 19. Jh. bewusst von der ,sékularen”
Kultur ab, sowohl in Kirchenbau mit seiner
Ausstattung als auch in Fragen der Kirchen-
musik. Die Auseinandersetzungen um den
kircheneigenen Stil setzten sich noch weit
bis ins 20. Jh. fort und zeigen bis heute ihre
Auswirkungen im Verhdltnis von Kirche und
den Kiinsten.

Die katholische Restauration vor allem im
Rheinland hatte jedoch zur Folge, dass die

Ausgangslage fiir eine Erneuerung im 20.
Jahrhundert glinstig war. Dies hing nicht
zuletzt mit dem im 19. Jahrhundert entstan-
denen Vereins- und Verbandswesen zusam-
men, in dem viele Katholikinnen und Katho-
liken organisiert waren. In der Zeit des
Aufbruchs der Moderne traten neue Bewe-
gungen hinzu, die einen enormen Innovati-
onsschub ermdglichten. Dieser hatte in
kaum einem anderen Bereich so sichtbare
Auswirkungen wie im Kirchenbau. Dachte
man seitens vieler Didzesanleitungen noch
in Spitzbégen, standen manche Pfarrer in
regem Kontakt mit flihrenden Architekten
der Zeit, und so befanden sich die Kirchen
fur eine Zeitlang an der Spitze der Architek-
turentwicklung. Bereits in den 20er Jahren
entstanden bemerkenswerte moderne
Kirchenbauten, und es entwickelte sich bis
weit in die 30er Jahre hinein ein moderner
Kirchenstil. Die Nachkriegsmoderne der
Wiederaufbauzeit konnte daran ankniipfen.
Allerdings erschlug die ungeheure Fiille an
Neubauten vor allem der 50er bis 70er Jahre
die Qualitat. Form und Funktion standen
nicht mehr in einem ausgewogenen Gleich-
gewicht. Dies kann man etwa sehen im
Vergleich einer der lkonen des modernen
Kirchenbaus, der Kirche St. Fronleichnam in
Aachen von Rudolf Schwarz, mit den unzéh-
ligen Repliken in der Zeit der Nachkriegs-
moderne. Diese Nivellierung hat nicht zu-
letzt mit dazu gefiihrt, dass moderne Sa-
kralrdume insgesamt in Verruf geraten sind.

Damit stellt sich die Frage, was die Qualitat
des Sakralen in einem Kirchenraum aus-
macht. Dies kann nicht, wie bereits ange-
deutet, an Chiffren wie Rund- bzw. Spitz-
bdgen oder Buntverglasung festgemacht
werden. Was also verbindet eine roma-
nische Dorfkirche, eine gotische Zisterzien-
serkirche, eine barocke Wallfahrtskirche,
eine neugotische Pfarrkirche und eine lkone
der Moderne wie die Wallfahrtskirche in
Ronchamp von Corbusier miteinander?
Abgesehen vom religidsen Gebrauch sind

dies unter anderem das Ambiente, die
verwendeten Materialien und ihre Verarbei-
tung, die Proportionen und Dimensionen,
die Lichtfihrung sowie die Verteilung und
Gestaltung der Orte, Bilder und sonstiger
Gegenstande im Raum.

Ein als Kirchenraum geeigneter Sakralraum
muss gleichermafBen dem einzelnen Be-
tenden als auch einer zum Gottesdienst
versammelten Gemeinde zugleich Gebor-
genheit und Ausrichtung auf ein anderes
geben. Der Unterschied zu einem im wei-
testen Sinne als ,sakral” zu bezeichnenden
Raum besteht also letztlich darin, dass der
religidse Raum nicht nur Geborgenheit und
Erhabenheit vermittelt, sondern zugeich auf
ein anderes, christlich gesprochen den
anderen verweist. Hier haben auch in einer
Gesellschaft, die sich unzahlige Raume
leisten kann und leistet, die Kirchen nach
wie vor ein Alleinstellungsmerkmal, dessen
Bedeutung sie sich offensichtlich immer

ORTE DER BEGEGNUNG

Raum fiir ein breites Bediirfnis nach brennenden Lichtern
(Beispiel rechts siehe Beitrag ab Seite 141)

noch nicht so recht bewusst sind.
Thomas Sternberg hat das Wesen des
Sakralen an der Kategorie der Begegnung
festgemacht: Im Sinne des Doppel- bzw.
Dreifachgebotes geht es um Gottes-,
Néchsten- und Selbstbegegnung.

Man kénnte eine vierte Dimension hinzu-
zdhlen: Der Raum selber mit seiner Materia-
litat bietet die leibliche Voraussetzung fiir
die drei Weisen der Begegnung. So ist die
kosmische Begegnung gewissermaflen die
Moglichkeitsbedingung fiir das Zusammen-
kommen der anderen drei Weisen der
Begegnung. Letztlich griindet dies im
christlichen Verstandnis von Schépfung
und Inkarnation.

Empirische Studien der jlingeren Zeit bele-
gen, dass eine betrdchtliche Zahl von Mit-
birgerinnen und Mitbiirgern vor allem in
der Urlaubszeit Kirchen aufsucht. Dabei
stehen die traditionellen Motive wie Gottes-

27



28

ORTE DER BEGEGNUNG

dienstbesuch oder stille Anbetung eher an
unterer Stelle. Oft werden freilich touri-
stische Motive vorgebracht, wo es mogli-
cherweise doch um einiges mehr geht. Ahn-
lich wie bei dem nun schon seit geraumer
Zeit anhaltenden und stetig wachsenden
Wallfahrtsphanomen handelt es sich auch
hier um eine res mixta. Offensichtlich
schwingen bei touristischer Neugier Motive
der Suche und der Sehnsucht nach Veror-
tung mit, derer sich die Betreffenden selbst
kaum bewusst sind. Wo ein entsprechendes
Angebot vor Ort stattfindet, etwa im Rah-
men von Kirchenfiihrungen, stellen sich oft
erstaunliche Wirkungen ein. Vielen ist dabei
auch wichtig, dass die Kirchen weiterhin in
religibsem Gebrauch sind. Erstaunlich ist in
diesem Zusammenhang die inzwischen
flachendeckend auch im evangelischen
Bereich anzutreffende Praxis, Moglichkeiten
fur das Entzlinden von Kerzen vorzusehen.

,Stylish” im Wandel — links neuromanische Kirche Riithen-Langenstrafe - rechts St. Antonius/Vitus in Arnsberg-Herdringen
(s. Alte und neue Kunst 2012)

Auch unabhdngig von touristischen Orten
stellt sich also die Frage, ob das Bereithalten
dieser Raume, das heif3t vor allem ihre Zu-
ganglichkeit, nicht einen wesentlichen
Faktor einer missionarischen Kirche dar-
stellt. Die Deutsche Bischofskonferenz hat
vor einigen Jahren selbst mit einer Arbeits-
hilfe ,Offene Kirchen” darauf aufmerksam
gemacht.

In den vergangenen Jahrzehnten ist der
Brauch, Kirchenraume fiir etwas anderes als
fur das Feiern von Gemeindemessen zu
verwenden, weitgehend abhandengekom-
men. Andachten, und sei es nur das schlich-
te Rosenkranzgebet, die visitatio des Aller-
heiligsten oder das Verweilen vor einem
Marienbild gehorten friher zur selbstver-
standlichen Praxis in Stadt und Land.

Will man etwas dafir tun, um die zuneh-
mende Erosion der Sakralbaulandschaft zu

verhindern oder wenigstens zu verlangsa-
men, muissen die Christen ihre Raume ,be-
setzen”, indem sie sie auch auBlerhalb der
Sonntagsmesse regelmaBig nutzen. Merk-
wirdigerweise ist das Wissen um die Bedeu-
tung sakraler Rdume bei vielen Nichtchris-
ten starker ausgepragt als bei manchem
Kirchensteuerzahler.

Die Frage, wo heute moglicherweise neu
anzusetzen sei, um ein neues Verstandnis
fur Sakralraume zu gewinnen, ist vielleicht
schwieriger zu beantworten als noch zu
Beginn des vorigen Jahrhunderts. Seinerzeit
kamen bestimmte Stromungen zusammen:
Der Uberdruss an einer sich immer ober-
flachlicher und dekorativer gebardenden
Neugotik (einschlieBlich der Stile der Zwi-
schenzeit) und die Befreiung durch die
Maximen der Moderne, etwa vom Bauhaus
formuliert. Dem entsprach kirchlich eine Ab-
kehr von einem Individualismus, wie er
letztlich durch die Philosophie des deut-
schen Idealismus formuliert wurde und auf
unterschiedliche Weise Auswirkungen auf
Protestantismus und Katholizismus gefun-
den hatte. Romano Guardini setzte dem
sein beriihmtes ,Die Kirche erwacht in den
Seelen” entgegen.

ORTE DER BEGEGNUNG

Kunst-Installation im Kreuzgang-Fliigel von St. Jodokus, Bielefeld  Tourismus-Magnet dank Welt-Kulturerbe-Status: Westwerk in Corvey

Neue Formen des Miteinanders, etwa auf
Burg Rothenfels oder in Pfarreien wie
Klosterneuburg, suchten und fanden ent-
sprechende architektonische und kiinstle-
rische Ausdrucksgestalten. Daraus erklart
sich die hohe Quialitat vieler Kirchenrdaume
vor allem der friihen Moderne, aber auch
noch im Anschluss an den Zweiten Welt-
krieg. Erst im Laufe der 6oer Jahre ging
dieser Impetus mehr und mehr verloren.
Dennoch wurden und werden bis heute
Kirchen, Oratorien, Raume der Stille von
héchster Qualitdt gebaut, die teilweise
auch auf groBBe Akzeptanz sto3en. Aller-
dings handelt es sich, wie etwa bei der
Bruder-Klaus-Kapelle von Peter Zumthor in
Mechernich-Wachendorf, in der Regel um
ungewohnliche Radume, die in keine der
klassischen Kategorien von Sakralrdumen
passen. Das heutige Problem ist also die
zunehmende Diversifikation und die
Tendenz, sich individuelle Raume zu schaf-
fen, was der verbreiteten Ideologie der
Machbarkeit entspricht. Architektur hat
demgegeniiber etwas Statisches, Vorgege-
benes und Vereinheitlichendes. Zwar gibt
es in der Architektur der Gegenwart Be-
strebungen und Versuche, diesen Wider-
spruch zu Gberwinden - das exzessive

29



ORTE DER BEGEGNUNG

Bauen mit Glas ist ein Hinweis darauf.

Auf der anderen Seite erweisen sich aber
gerade solche Bauten als attraktiv, die einen
Gegenakzent zu dieser allgemeinen Ten-
denz setzen. Die erwahnte Feldkapelle von
Peter Zumthor oder die aus Lehm erbaute
Friedenskirche in Berlin sind als Gegenpole
zur Technologiehorigkeit unserer Zeit at-
traktiv. Sie verweisen auf etwas anderes, das
jenseits aller Komplexitat unserer Lebens-
welt die Wirklichkeit einer Einheit und Ur-
spriinglichkeit vermittelt, die sich niemals
erzeugen lasst. Dass die Asthetik des Weg-
lassens, schlieBlich die Asthetik der Leere,
heute durchaus ,verstanden” werden kann,
belegen selbst bestimmte Industriepro-
dukte (wie etwa die der Firma Apple). Ro-
mano Guardini brachte nach seinem ersten
Besuch der von seinem Freund Rudolf
Schwarz 1930 erbauten Fronleichnamskirche
in Aachen seinen ersten Raumeindruck wie
folgt zu Papier: ,Das ist nicht Leere, das ist
Stille. Und in der Stille wohnt Gott.”

Die Chance der Kirchenrdume fiir unsere
heutige Zeit liegt also darin, dass in ihnen
eine Gegenwelt erfahrbar wird, die még-
licherweise mehr Menschen suchen, als
anhand von Umfrageergebnissen oder
Steuerlisten zu vermuten ist. Die Frage ist
nur, ob und wie es ihnen vermittelt wird.

Mehr als, barrierefrei” umgesetzte Verbindung zweier Ebenen: Stahlrampe in
umgebauter Kirche mit Erlebnis- und Aufenthaltsqualitét. (siehe Beitrag S. 54)

Erfreulicherweise gibt es auf diesem Gebiet
seit geraumer Zeit groBere Anstrengungen
auf katholischer wie auf evangelischer Seite
sowie 6kumenischer Art, etwa die Kirchen-
raumpadagogik. Das Deutsche Liturgische
Institut und verschiedene Partner bauen
zurzeit ein interaktives Projekt ,StralRe der
Moderne” auf, mit dem die bedeutenden
Kirchenrdume des 20. Jahrhunderts er-
schlossen werden sollen. Im Rahmen des
Eucharistischen Nationalkongresses 2013 in
KoIn wurde ebenfalls ein interaktives Pro-
jekt angestof3en, um die Kirchenrdume in
der ,Provinz” fiir Jung und Alt zu erschlie-
Ben. Entscheidend bei all diesen Unterneh-
mungen ist freilich, dass die Kirchenrdume
nicht als blo3 museale Objekte einer ver-
gangenen Religion erscheinen. Es stellt sich
also die Frage, wie die Verantwortlichen
selbst ihre Raume wahrnehmen, welchen
Umgang sie mit ihnen haben und wie sie
sie weiterentwickeln. Es kann z. B. kontra-
produktiv sein, wenn man in einem Kirchen-
raum eine spektakuldre Ausstellung einrich-
tet, dabei aber versdaumt, den Raum vorher
zu klaren, und sei es nur, die als Rumpel-
kammer dienenden Ecken und Winkel auf-
zuspuren und zu raumen (so in einer katho-
lischen Pfarrkirche mit einer spektakuldren
Ausstellung wahrend der documenta 2012
in Kassel). Dieses Phanomen zeigt, dass man
zwar ein Gespdr fiir Events entwickelt hat,
das sich etwa in der Zunahme von Ausstel-
lungen, Nédchte der offenen Kirchen usw.
aufert, dass dem aber nicht eine wirkliche
neue Wertschdtzung des Raumes in seinem
taglichen Gebrauch entspricht. Nur wenn
beides zusammenkommt, kann der Kirchen-
raum tatsachlich zu einem Ort der Begeg-
nung werden.

Méoglicherweise steht hinter der mitunter
groben Vernachldssigung von Kirchenrdu-
men immer noch die Mentalitat der ,68er
Jahre”, infolgedessen alle Kirchenraume fiir
Liturgie geeignet schienen, auBBer Kirchen-
rdume. Es war die Zeit der Mehrzweck-

kirchen, die allenfalls eine abschlieBbare
sakrale Ecke aufwiesen, ansonsten sich von
Pfarrsélen in keiner Weise unterschieden.
Sakralitat war in jener Zeit ausschlieB3lich
negativ besetzt. Erst im Zuge der 8oer Jah-
re, mit dem Neubau einiger spektakularer
Kathedralen, begann man Sakralitat als
positive Kategorie wiederzugewinnen. Fata-
lerweise fiel die Phase der Entsakralisierung
mit der Durchfiihrung und Rezeption der
Liturgiereform zusammen. Das, was das
Zweite Vatikanische Konzil als ,Glanz edler
Einfachheit” intendierte, geriet vielerorts zur
bloBen Stillosigkeit. Jeder Aufwand, der
Uber das rein Notwendige (oder was man
dafiir hielt) hinausging, war verpont. Diese
zumindest in einigen Teilen Mitteleuropas
verbreitete Mentalitdt musste notgedrun-
gen zu jener Gegenbewegung filhren, die
sich in einer Ubersakralisierung und in einer
vollstandigen Abkehr von den Reformen
des Zweiten Vatikanischen Konzils duf3ert.
Fahrt man demgegentiber auf der Linie des
Zweiten Vatikanischen Konzils fort, die
durch die Liturgische Bewegung und die
damit verbundene Erneuerung des Kirchen-
baus vorbereitet wurde, so ergeben sich
meines Erachtens auch wichtige Impulse fiir
die Zukunft.

Freilich sind auch nach 50 Jahren viele
Fragen nach wie vor ungeklart. Dies hdangt
nicht zuletzt damit zusammen, dass die
Beschllisse des Zweiten Vatikanischen
Konzils mitunter mehrdeutig sind, dass
zudem die Reformphase selbst nicht ohne
Einseitigkeiten und Defizite vonstattenge-
hen konnte. So erscheint die Neuordnung
vieler liturgischer Raume nach dem Zweiten
Vatikanischen Konzil trotz mancher wieder-
holter Korrekturen nach wie vor nicht ge-
lungen. Faktisch handelt es sich um eine
reziproke Beziehung:

Einerseits formt die Liturgie den Raum,
andererseits wird die Liturgie durch den
Raum geformt und muss dies auch. Dies

ORTE DER BEGEGNUNG

erklart die besondere Aufmerksamkeit, die
man durch die Jahrhunderte hindurch dem
liturgischen Raum und seiner Einrichtung
gewidmet hat. Ein noch so guter Raum
niitzt aber wenig, wenn die darin stattfin-
denden Feiern ihm nicht entsprechen,
wenn also die Agierenden keine Sensibilitat
fir den Raum aufweisen, der ihr Verhalten
entsprechend pragen kénnte. Dies gilt fiir
Hauptamtliche wie Ehrenamtliche und fiir
alle Teilnehmenden am Gottesdienst in
gleicher Weise. Damit ist das von Romano
Guardini vor fast einem Jahrhundert formu-
lierte Programm der liturgischen Bildung
nach wie vor aktuell. Es geht weniger um
die Vermittlung von Inhalten als um die
Befdhigung zum liturgischen Akt”“ Hier
stand Guardini freilich selbst am Ende sei-
nes Lebens vor einem Ratsel, als er 1964 in
einem beriihmten Brief an den damaligen
Direktor des Liturgischen Instituts, Prdlat
Johannes Wagner, die Frage stellte, wie
denn die heiligen Geheimnisse gefeiert
werden missen, damit der heutige Mensch
mit seiner Wahrheit in ihnen stehen konne.
Diese vor einem halben Jahrhundert ge-
stellte Frage ist sicherlich heute nicht mit
einem Satz und fir alle gleichermal3en zu
beantworten. Dennoch gibt es zahlreiche
positive Erfahrungen mit Raumen, die Ge-
meinden buchstablich auf den Weg ge-
bracht haben und auch dadurch wiederum
Veranderungen erfuhren. Wenn man solche
Raume, die aus gelebter Spiritualitat und
Liturgie entstanden sind, anderen 6ffnet
und erschlie3t, dann werden sie vielleicht
Befremdung oder zumindest Alteritat erfah-
ren. Bei entsprechender Begleitung sollte
dies aber nicht als Ausgrenzung erfahren
werden, sondern im Sinne eines Lebens-
zeugnisses und einer Kultur, die eine
Bereicherung flr die gesamte Gesellschaft
darstellt und andere einladt, ohne sie zu
vereinnahmen.

31



Walter Zahner

Zum ersten Begriff BAUKUNST
Wenn wir von Baukunst sprechen, ist das
nicht einfachhin ein anderes Wort fiir
Architektur.

,Bauen heif3t eigentlich wohnen*, so formu-
lierte der Heidelberger Philosoph Martin
Heidegger 1951 anlasslich des sog. 2. Darm-
stadter Gespraches den zentralen Satz sei-
nes Vortrages. Heidegger fiihrt dabei weiter
aus, dass im Wortstamm ,Bauen, buan, bhu,
beo ... unser Wort ,bin” in den Wendungen:
ich bin, du bist”, enthalten ist. Bauen -
Wohnen - Sein (oder Dasein) gehen also -
nach Heidegger - auf ein und dasselbe
Wort zurtick.

Was ist dann also ein Baumeister?
Einer der bekanntesten deutschen Archi-
tekten des letzten Jahrhunderts, der auch
zahlreiche Kirchen erbaute, ist Rudolf
Schwarz. Er ,nannte sich ,Baumeister’, weil in
diesem Wort mehr enthalten ist, als in der
eher technisch schlichten Berufsbezeich-
nung Architekt. ,Seine Aufgabe ist ihm
Beruf. Er flhlt sich berufen, die gedachten
Dinge umzusetzen, ins Werk zu bringen.”
Das baumeisterliche Wirken ist nach seinem
Verstandnis viel mehr, als nur eine ausfiih-
rende Tatigkeit. Die Lehre fiir den Kirchen-
bau, die Rudolf Schwarz bereits 1938 mit
seinem Buch ,Vom Bau der Kirche” vorlegt,
hebt dies hervor. Er formuliert es sehr tref-
fend:,Unsere Weisungen sind erstens keine
Musterentwiirfe, zweitens keine Baupro-
gramme, drittens keine Bestandteile eines
baulichen Kanons und viertens keine For-
meln.” Und konsequent weiter gedacht,
heilt das dann fiir sein Werk: ,Kirchenbau
ist keine kosmische Mythologie, sondern

Darstellung christlichen Lebens,

neue Leibwerdung des Geistlichen und also
Nachfolge des Herrn mit den baulichen
Mitteln und in der Sprache der Baukunst.”
Kirchenbau ist somit Teil der hochsten Form
von baukiinstlerischem Schaffen.

Baukunst aus Raum und Licht,

der zweite Begriff ,RAUM”
In seinem bekannten Buch ,Mensch und
Raum” halt der Philosoph und Padagoge
Otto Friedrich Bollnow ein Pladoyer fiir den
gliicklichen Raum. Er lehrt uns, dass der
Mensch sein Wesen dann am ehesten ver-
wirklicht, wenn er zum wahren Wohnen
kommt. Das erinnert ein wenig an Heideg-
ger. Der Mensch soll und muss sich nieder-
lassen, Wurzeln schlagen, um sich zugleich
fiir seine Mitmenschen zu 6ffnen.

Ein anderer philosophischer Ansatz stammt
von Franz Xaver Baier, der Raum von seiner
Erscheinung her, also phdnomenologisch
denkt. Fiir ihn geht es um den gelebten und
belebten Raum. Raum ist somit etwas Aus-
gegrenztes, aber ebenso Umgrenztes, et-
was, das Beziehungen aufzubauen befahigt,
etwas, das — wenn ich es anthropologisch
weiter denke - das Bezogen-Sein, die Riick-
bindung deutlich macht.

Und hier scheint nun nicht nur das Wort
+Religion” auf, das in seiner Wortbedeutung
von ,religare = zurtickbinden” abstammt,
sondern es wird deutlich, dass alles Reli-
gidse immantent raumbezogen ist.

Baukunst aus Raum und Licht,

der dritte Begriff ,,LICHT"
LLicht macht sichtbar. Licht ermdglicht
Leben. Licht ist seinem Wesen nach
transzendent.”

= Licht macht sichtbar
Licht hat etwas Urgewaltiges an sich. Bereits
im 3. Vers des ersten Buchs des Ersten Testa-
ments heiflt es: ,Gott sprach: Es werde
Licht!” Das heif3t aber doch, die allererste
gottliche Rede, dieser kleine unscheinbare
Satz, widmet sich dem Licht, das dem Tohu-
wabohu der Schopfung eine erste Kontur
gibt. Ohne das Licht ware das Werk der
Schopfung nicht moglich; ohne Licht gdbe
es keine Pflanzen und auch keine Lebewe-
sen, ohne Licht wiirde es den Menschen
nicht geben kénnen und auch keinen
Schatten.

= Licht ermdglicht Leben
Das kénnen wir wissenschaftlich oder auch
theologisch fassen. Ich weise nur auf zahl-
reiche mittelalterliche Autoren hin; nenne
als einen von Vielen, Abt Suger von
St. Denis.

Oder denken Sie an die Nacht der Nachte;
in der Osterlichen Nacht singt die ver-
sammelte Gemeinde beim Hereintragen der
Osterkerze mehrfach:,Christus das Licht!”
Und noch auffdlliger, im Glaubensbekennt-
nis, beten wir: ,Licht vom Licht” — Christus
ist wahrhaft Gottes Sohn.

Licht ist seinem Wesen nach transzendent
Es,gibt ... keine Zufélligkeiten des Lichtes

— kein Licht, das von undefinierter Quelle
her kommt, kein Reizmittel flir eine voriiber-
gehende Gefiihlswelt, keine Biihnenbe-
leuchtung. Die Quelle des Lichtes ist klar de-
finiert Teil des Raumes, Teil der Gestalt, Teil
der architektonischen Aussage,” sagt Maria
Schwarz. Licht modelliert Raum. Licht
schafft, ja es erschafft geradezu Rdume.

All diese Gedanken waren die Leitschnur
fuir die Ausstellung. Die Ausgangsidee war,
einige ausgewadhlte zeitgendssische
Kirchenbauten zu prasentieren und dabei
aufzuzeigen, welche zentrale Rolle der
Umgang mit dem Licht in ihnen spielt, wie
durch die Lichtfiihrung eigene Raume,
besondere Raumeindriicke entstehen.

Auch wenn allgemein immer wieder festge-
halten wird, dass heutzutage keine Kirchen
mehr gebaut werden, so zeigt die Ausstel-
lung im Blick auf Europa, dass diese Aus-
sage nicht immer stimmt. Hier sei nur das
Sonderbauprogramm der Italienischen
Bischofskonferenz genannt, das seit mehr
als zehn Jahren jahrlich zumindest drei
Kirchenbauwettbewerbe initiiert und be-
gleitet. Ein Ergebnis dieser Aktion ist die in
der Ausstellung vertretene Kirche des Ehe-
paars Fuksas in Foligno (2009). Es werden
aber auch in Osterreich zahlreiche Neu-
bauten errichtet. Ein evangelisches Beispiel
daftr ist die kleine Hainburger Martin-
Luther-Kirche (2011), die von einem der
beriihmtesten S6hne dieses Donaudorfes
geplant und verwirklicht wurde - ich
spreche von Wolfgang D. Prix, dem in Wien
ansdssigen Chef des weltweit tatigen Biiros
Coop Himmelb(l)au.

Ein vielbesuchtes und ganz besonderes
Bauwerk ist die mittlerweile zur Inkunabel
gewordene Bruder-Klaus-Kapelle.

Hier verschmelzen Baukunst, Raum und
Licht. Das besondere an diese Kapelle ist,
dass der Raum das Ergebnis vielschichtiger
Vorgénge ist, die auch von dem Bauherrn,
dem Landwirt aus der Eifel, eigenhandig
ausgefiihrt wurden:

Unter der Leitung und intensiven Beglei-
tung des Architekten Peter Zumthor wurde
eine zeltartige Struktur aus 112 Baumstam-
men errichtet. In 24 Tagwerken erstellte
dann die Baugemeinschaft aus Bauherr,
seiner Familie und Freunden ebenso viele
Schichten aus Stampfbeton.



+BAUKUNST AUS RAUM UND LICHT"

Private Bruder-Klaus-Kapelle in Mechernich-Wachendorf (Foto: Wikipedia)

Als die Kapelle die abschlieBende Hohe von
12 Metern erreicht hatte, wurde ein Feuer
entfacht, das im hermetisch abgeriegelten
Innenraum Uber drei Wochen schwelte.
Mottfeuer, wie beim Kohlern. Die spater
entfernten verkohlten Baumstamme bilden
die Struktur des tiefschwarz verfarbten
Betons des Innenraums, der durch die mit
350 Glaszapfen verschlossenen Bundlocher
eine zusatzlich Uberraschende Brillanz er-
fahrt. Dort, wo die 112 Stdmme zusammen-
stieBen, ergiellt sich jetzt im Zenit der Him-
mel in den Raum. Hier ergeben sich Form,
Farbe und Licht aus einem lebendigen
Prozess, der Raum atmet. Dies macht auch
seine Faszination aus. Der Besuch kann zu
einem spirituellen Prozess werden.

Einen anderen Weg zeigt die neue St. Fran-
ziskus-Kirche in Regensburg-Burgweinting
auf, die im Mai 2004 eingeweiht wurde. Hier
war die Ausweisung neuer Baugebiete der
Ausgangspunkt fir die Errichtung einer
neuen Kirche. Nach langer Planungszeit, der
Wettbewerb war 1997, gelingt Kénigs Archi-
tekten, K&ln, ein hochinteressanter Beitrag
zum aktuellen Kirchenbau. Wer durch das
durch ein hohes Glas gekennzeichnete

vorpatinierte Kupfertor tiber den kleinen
Vorraum in die Kirche eintritt, ist vom Ein-
druck des Innern Gberwaltigt. Eine Ellipse
mit zwei groBen Einbuchtungen und vor
allem die unregelmaRig nach vorn wie nach
hinten geneigten, geschlammten Backstein-
wande machen das fensterlose Kircheninne-
re zu einem wahren Erlebnis. Die Decke,
eine durchscheinende Teflonmembran, ist
neben der indirekten Beleuchtung tiber
manchen der Einbuchtungen die haupt-
sachliche Lichtquelle. Der letztlich langs-
gerichtete Raum versucht in seiner in drei
grof3en Bankblécken zusammengefassten
Bestuhlung eine Verbindung der Idee des
Weges und der Circumstans um den Altar.
Eine seltene Bauaufgabe stellen 6kume-
nische Zentren dar. Ein vieldiskutiertes
Beispiel der letzten Zeit ist das in Freiburg-
Rieselfeld vom Biiro Kister, Scheithauer,
Gross aus Koln errichtete Bauwerk, das auch
2004 seiner Bestimmung tibergeben wurde.
Den schwierigen wie interessanten Auftrag,
von dem die planende Architektin Susanne
Gross geradezu ,mitgerissen” wurde, haben
die Entwerfenden in ein vielfach gefaltetes
und gezacktes Betonvolumen gegossen. Die
Grundidee der Zusammenlegung der Rau-
me funktioniert - beide Kirchenrdume wer-
den durch die Offnung von Schiebeele-
menten Uber einen gemeinsamen Vorraum
miteinander verbunden.

Die Praxis der letzten Jahre zeigt, dass die
angebotene Mdoglichkeit genutzt wird. Die
gleichartige Ausstattung der beiden Kir-
chenrdaume - der katholische bietet Platz fiir
bis zu 250, der evangelische fiir ca. 100
Glaubige - ist eine gute Grundlage fiir diese
gemeinsame Nutzung. Die Entwiirfe fir
Altar, Ambo wie der Stiihle stammen von
der Architektin. Bei beiden Konfessionen
reichte das Geld nicht mehr fiir die geplante
Ausstattung mit einer Orgel oder auch fiir
weitere Kunstwerke.

Das hat letztlich durchaus etwas fiir sich.
Die schrdagen betonierten AuBenwénde, die
zentrale Aufstellung von Altar und Ambo,
der hauptsachliche Lichteinfall von oben,
die holzerne Decke, die eher industriema-
Bige Beleuchtung ... das alles sind Elemente,
die zwar teils gewohnungsbediirftig, letzt-
lich aber in der Zusammenstellung tiberzeu-
gend sind. Es bleibt ein sehr guter
Gesamteindruck.

Kirchenbau ist Baukunst aus Raum und Licht
Der Kirchenbau ist nach wie vor eine der
reizvollsten Aufgaben fiir eine Architektin
bzw. einen Architekten. Nicht nur junge
Vertreter ihres Fachs antworteten vor weni-
gen Jahren auf die Frage, welches Bauwerk
fur sie in ihrer beruflichen Zukunft die groB-
te Herausforderung darstellen wiirde, eine
Kirche oder eine Kapelle. Ahnliches kann
man auch von arrivierten Baumeistern
lesen.

Wie zur Bekréftigung dieser Aussage haben
sich letztes Jahr 41 Architekturstudenten der
TU Minchen fir das Diplomthema ,Stadt-
kloster” angemeldet. Ich habe noch erlebt,
als der Lehrstuhl Sakralbau als nicht mehr
zeitgemal an derselben TU gestrichen
wurde.

Diverse aktuelle Themenhefte italienischer
(Casabella, Sonderheft vom Mai 2013, mit
den Ergebnissen der angesprochenen Kir-
chenbauwettbewerbe), portugiesischer
(arga, Heft 108, August 2013) und zuletzt
spanischer Provenienz (Arquitectura Viva
164, Juni 2014, mit dem Titel ,German Spirit.
Sacred Spaces in the Heart of a Troubled
Europe”) zeigen, dass das Thema nach wie
vor aktuell und von groBem Interesse ist.
Und auch flr die meisten Kinstlerinnen
und Kiinstler ist der Kirchenraum nach wie
vor eine gro3e Herausforderung, dem sie
sich mit hochster Konzentration undgrofem
Einfallsreichtum stellen bzw. stellen wollen.

+BAUKUNST AUS RAUM UND LICHT"

Kirchbauten sind letztlich ausgrenzende,
aus dem Einerlei der auch dsthetisch immer
starker verwahrlosenden Gestaltung un-
serer Lebenswelt herausragende Raume. Sie
sind ,Warteséle vor seiner Schwelle’, wie
Rudolf Schwarz sie nennt. Wenn wir die
Kirchenbauten mit ihren raumlichen Quali-
taten und ihrem spezifischen Einsatz des
Lichtes als sprechende Beispiele einer zeit-
gemafen und zeitgendssischen Architektur
und damit als Raumkunst verstehen, dann
sind sie — mit Michel Foucault gesprochen
- Anders-Orte im ureigentlichen Sinn, dann
sind sie und kénnen immer wieder von
Neuem werden: Orte der Begegnung von
Gott und Mensch.

35



36

Kirche weitergebaut V:,Offen fir alle?
Die Kirche als offentlicher Raum*”
Tagungsbericht, Katholische Akademie Schwerte
Stefanie Lieb

Mit der Fragestellung ,Offen fiir alle? Die
Kirche als offentlicher Raum” fand am 24.
November 2014 die flinfte Tagung der Reihe
,Kirche weitergebaut” in der Katholischen
Akademie Schwerte statt.

Seit 2010 widmet sich die Reihe, die in
Zusammenarbeit mit dem Bauamt des
Erzbischoflichen Generalvikariats Paderborn
organisiert wird, Themen, die den moder-
nen und zeitgendssischen Kirchenbau be-
treffen. Die hier formulierten und diskutier-
ten Schwerpunkte sind bewusst sehr weit-
reichend abgesteckt und beziehen
benachbarte Aspekte und Fachdisziplinen
mit ein. So werden beispielsweise die Sa-
kralbautradition anderer Religionen, Trends
in der Profanarchitektur oder architektur-
soziologische sowie raumwissenschaftliche
Diskurse mit einbezogen. Ziel der Tagungen
ist, jeweils aktuelle architektonische Pro-
jekte und Standpunkte vorzustellen und
diese mit kunst- und gesellschaftshisto-
rischen Ansatzen zu konfrontieren und zu
hinterfragen. Hierzu werden entsprechend
international bekannte Architekten und
Wissenschaftler eingeladen, die ihre Ent-

wirfe und Positionen zur Diskussion stellen.

Als Zielgruppen im Publikum sind Archi-
tekten, Denkmalpfleger, Kunsthistoriker, im
pastoralen Dienst Tatige und interessierte
Laien gleichermaf3en angesprochen.

Die Jahr fiir Jahr ansteigenden Besucher-
zahlen belegen, dass trotz Kirchensterbens
und Umnutzungsdebatten die Bauaufgabe
,Kirche” nach wie vor an Relevanz und
Aktualitat nichts eingebiiBt hat. Die Katho-
lische Akademie Schwerte und das Bauamt
des Erzbistums Paderborn haben somit

innerhalb von finf Jahren eine fachwissen-
schaftlich anerkannte Plattform flr die
bedrohte Gattung ,Kirchenbau” geschaffen,
um weiterhin darauf aufmerksam zu ma-
chen, dass auch in Zeiten verstarkter Saku-
larisierung die gestalterische und inhaltliche
Auseinandersetzung mit Fragen des Sakral-
baus nicht vernachlassigt werden darf.

Fur Architekten und bildende Kiinstler ist
der Sakralraum nach wie vor eine besondere
und attraktive Herausforderung fiir den
Entwurf; dies belegen sakrale Projekte inter-
nationaler Stars wie beispielsweise von
Peter Zumthor (Di6zesanmuseum Kolumba
in KoIn, Bruder-Klaus-Kapelle in Mecher-
nich/Eifel) oder von Gerhard Richter
(Stdquerhausfenster im Kélner Dom).

Und auch beim Rezipienten, der in einer
sakularisierten und durch kurzlebige Massen-
events gepragten Gesellschaft beheimatet
ist, lasst sich nach wie vor ein Bedirfnis
nach der besonderen Atmosphare, die ein
Sakralraum bieten kann, konstatieren.

AKirchengebdude werden also nach wie vor
von Besuchern frequentiert - wenn dies
auch nicht mehr so hdufig im Zuge eines
Gottesdienstbesuches erfolgt. Demzufolge
lautete bei der letzten Tagung ,Kirche
weitergebaut V* am 24.11.2014 die zentrale
Frage, wie offen Kirchen heutzutage noch
sind und ob sie als eine Art ,6ffentlicher
Raum” fuir die Zukunft gedacht werden
kdnnen. Zwei Jubilden waren weiterhin
Ausloser fir diese Themenwahl: Das Zweite
Vatikanische Konzil feierte seinen 50.
Geburtstag ebenso wie das Bauamt des
Erzbistums Paderborn, das 1964 gegriindet
wurde.

KIRCHE WEITERGEBAUT V: ,OFFEN FUR ALLE?

Podiumsdiskussion mit Josef Riienauver, Emanuela von Branca und Maria Schwarz

Begleitet und erdffnet wurde die Tagung
durch die Ausstellung ,Baukunst aus Raum
und Licht. Sakrale Raume in der Architektur
der Moderne” des Kurators Dr. Walter
Zahner, der die einflihrenden Worte sprach.
,Offnung der Kirche”, das war damals bei
der liturgischen Reform des Zweiten Vatica-
nums ein grof3es Anliegen. Mit der stér-
keren Einbeziehung der Gemeinde in das
liturgische Geschehen waren neue Bau- und
Raumvorstellungen verbunden, die in den
1960er-Jahren zu vielfaltig gestalteten Kir-
chenrdumen fiihrten. Dieses Erbe der ,ge-
offneten Kirche” der Konzilszeit ist fir die
heutige Zeit nach wie vor eine Herausforde-
rung: Zwar haben sich die Bedingungen fiir
den zeitgendssischen Umgang mit und die
,Nutzung” von Kirchen stark gedndert, der
Anspruch ist jedoch gleich geblieben: Kir-
che sollte auch heute als ein offener Raum
gedacht und gebaut werden, der jedem
eine Anndherung und Zuflucht ermdglicht.

Die ,Jubildums-Tagung” war deshalb zwei-
teilig angelegt: Es kamen zunéchst zwei
prominente Zeitzeugen des Kirchenbaus
der Konzilszeit zu Wort: Frau Prof. Maria
Schwarz, Architektin aus Kéln und Witwe
des grof3en Kirchenbauers Rudolf Schwarz,
und Erzdiézesanbaumeister a.D. Josef Riien-
auver, der 1964 das Bauamt in Paderborn
mitbegriindet hat, dort bis 1985 wirkte und
dann bis 2001 als Erzdiézesankonservator in
Koln aktiv war. Interessant war bei diesem
Interview, das Didzesanbaumeisterin
Emanuela Freiin von Branca fiihrte, dass
Maria Schwarz sowie auch Josef Rienauver
der Meinung waren, dass liturgische und
architektonische Bestrebungen einer Kir-
chendffnung bereits seit der Liturgischen
Bewegung in den 1920er-Jahren vorlagen
und das Zweite Vaticanum lediglich die
,Korken6ffnung” war, um den bereits beste-
henden Kirchbaureformen den Weg zu
ebnen.

37



38 KIRCHE WEITERGEBAUT V: ,OFFEN FUR ALLE?

Maria Schwarz erlduterte, dass ihr Mann
Rudolf Schwarz mit den Raumpldnen fir
den Kirchenbau, z.B. dem ,offenen Ring*,
dem ,Kelch” oder dem ,Weg"* in seinem
Buch ,Vom Bau der Kirche” bereits 1938
Konzepte flr ein neues liturgisches Ver-
standnis des Kirchenraumes vorgelegt habe.
Ebenso sei die Fronleichnamskirche in
Aachen von 1930 mit ihrem Raumschema
bereits eine Vorwegnahme der Reform des
Zweiten Vaticanums gewesen.

Josef Riienauver ergdnzte entsprechend,
dass auf der anderen Seite durch die Re-
form des Vaticanums an vielen Orten des
Bistums eine Uberforderung stattfand: Viele
der historischen Kirchengebdude wurden
entgegen ihrer urspriinglichen Raumkon-
zeption sinnlos umgeristet oder es entstan-
den neue, rein funktionale Kirchenrdume,
mit denen sich die jeweilige Gemeinde
nicht identifizieren konnte. Die liturgische
Reform im Kirchenbau des Zweiten Vatica-
nums war zwar Uberfallig und fir die dama-
lige Zeit dringend notwendig, in der Umset-
zung wurde sie jedoch teilweise falsch ver-
standen und flhrte nicht zur erwiinschten
symbolischen Offnung des Kirchenraums
fir den Besucher. Fiir die heute unter ganz
anderen Bedingungen vorliegende Situati-
on der geschlossenen bzw. offenen Kirche
hatten beide Zeitzeugen passende Zitate
formuliert:

Maria Schwarz: ,Es geht um die Kirche als
Bild der Mitte im Dorf, in der Stadt, im Le-
ben; es geht um das Gebet mitten im Alltag,
die Stille mitten in der Unruhe, den Ort der
Antwort auf alle Fragen fiir die Menschen
des Glaubens, fiir alle Suchenden, um das
Bild der inneren Heimat, das Haus Gottes.
Und dieser Ort muss offen sein, offen fiir
jeden, Zuflucht!”

Josef Riienauver: ,Als dauerhaftes Zeichen
der Hinwendung Gottes zu den Menschen
ist sie zuallererst einladende Kirche, einla-
dende Gemeinschaft der Glaubenden, ein-
ladende Institution, natirlich auch einla-
dender Raum. Wenn aber eine Kirche tags-
iber verschlossen ist, und mogen die
Griuinde daflr noch so einleuchtend erschei-
nen, verliert sie einen ganz wesentlichen
Teil ihrer eigentlichen Bestimmung, ndmlich
missionarische Kirche zu sein. (...)

Tagstiber verschlossene Kirchen sind ein
Skandal! Aus meiner Sicht bedeutet ein
abgewiesener Beter einen gréeren
Schaden als ein geklauter Putto.”

Zur Restaurierung des Kifchenraums
St. Cyriakus in Schmallenberg-Berghausen

Dirk Strohmann.und Leonhard-Lamprecht

Schmallenberg-Berghausen,
kath. Kirche St. Cyriakus

Grundriss nach der tachymetrischen
Neuvermessung 2011 durch

das Biiro Fitzek/Pancini, Koln.

Umzeichnung von Ingrid Frohnert, LWL-DLBW.

Hintergrund: Wandmalerei, Taufe Christi,
vor der Restaurierung. 2011.
Alle Fotos im Beitrag: LWL-DLBW/Diilberg.




40

RESTAURIERUNG DES KIRCHENRAUMS ST. CYRIAKUSIN SCHMALLENBERG-BERGHAUSEN

Langhausjoch mit romanischer Architekturfassung nach der Restaurierung, vor Wiedereinbau des verkleinerten Orgelprospekts 2015

Dirk
Strohmann

Die von auf3en eher schlichte spatroma-
nische Dorfkirche in Berghausen birgt in
ihrem Inneren einen kostbaren Schatz. Dort
ist nicht nur die architekturbegleitende
bauzeitliche Dekorationsmalerei des Kir-
chenraumes (Architekturfassung oder
Raumfassung genannt) erhalten, sondern
auch ein figlrlicher Wandmalereizyklus von
etwa 1210 in der Hauptchorapsis. In kaum
einer anderen Kirche Westfalens ist beides
zusammen in dieser Vollstandigkeit zu se-
hen. Wer sich also einen moglichst authen-
tischen Eindruck vom Aussehen eines spat-
romanischen Kircheninnenraums verschaf-
fen mochte, sollte unbedingt Berghausen
besuchen, denn auch die Architektur selbst
ist weitgehend unverédndert Gberkommen.

Der Besuch lohnt sich umso mehr, als Kir-
cheninnenraum und Wandmalereien gerade
erst einer dringend notwendigen Konser-
vierung und Restaurierung unterzogen
wurden. Dabei konnte die zuletzt doch sehr
starke Oberflachenverschmutzung reduziert
werden, so dass die mittelalterlichen Male-
reien jetzt wieder klarer und farbiger in
Erscheinung treten und der ganze Raum
seine Ausstrahlung zurlickgewonnen hat.
Dazu tragt auch die neue LED-Beleuchtung
bei. Der Verbesserung des Raumeindrucks
dient auBerdem die Verkleinerung des
zuvor Uberdimensionierten Orgelprospekts.
Die von Sensoren gesteuerte, ebenfalls neu
eingebaute Raumbeliftung soll im Zusam-
menwirken mit der Heizung das Klima in

RESTAURIERUNG DES KIRCHENRAUMS ST. CYRIAKUSIN SCHMALLENBERG-BERGHAUSEN

Chorapsis mit Wandmalerei, in der Kalotte Maiestas Domini mit Heiligen, nach der Restaurierung. 2014

der Kirche verbessern und Temperatur und
relative Luftfeuchte in einem fiir die Wand-
malereien unschadlichen Bereich halten.
Weiterhin wurde im Westen der Kirche ein
bereits friher einmal bestehender Eingang
wieder gedffnet und der Turmraum mit
einem Gitter vom Kirchenschiff abgetrennt,

um einen begrenzten Zugang zur Kirche
schaffen zu konnen. Der Taufstein musste
deshalb aus dem Turm weichen und fand
einen wiirdigen Platz unmittelbar vor den
Chorstufen. Ostern 2015 nahm die Gemein-
de ihre Kirche nach langerer Bauzeit wieder
in Benutzung. Damit kam ein Vorhaben zu

7



Wandmalerei, Fortuna mit dem Gliicksrad, nach der Restaurierung. 2014.

einem glicklichen Abschluss, dessen Finan-
zierung lange Zeit ungewiss schien, da die
sehr kleine Kirchengemeinde nur einen
begrenzten Eigenanteil an den Kosten auf-
bringen konnte. Den entscheidenden
Durchbruch brachte schlie3lich die Forder-
zusage aus dem Denkmalschutz-Sonderpro-
gramm lll des Bundes. Zusammen mit dem
Erzbistum Paderborn als groBtem Geldge-
ber konnte der Lowenanteil der Kosten
abgedeckt werden. Die hohe Bundesférde-
rung honoriert sicher auch den besonderen
Wert der Kirche und ihrer Wandmalereien.
Die vorbildliche Restaurierung der Wand-
malereien kam zudem in die engere Wahl
fir den Rheinisch-Westfalischen Staatspreis
fur Denkmalpflege 2015 und wurde mit
einer Anerkennung bedacht. Im Folgenden
sollen nun die Wandmalereien kurz be-
schrieben werden. Ein weiterer Abschnitt
des Textes wird sich ausflhrlich den jiings-
ten RestaurierungsmaflBnahmen widmen.

RESTAURIERUNG DES KIRCHENRAUMS ST. CYRIAKUSIN SCHMALLENBERG-BERGHAUSEN

Die Wandmalereien — Zum Bestand

Bei der Kirche in Berghausen handelt es sich
um eine gewdlbte, kreuzférmige Pfeiler-
basilika von nur einem Langhausjoch mit
eingezogenem Westturm, Querhaus und
Chorjoch mit halbrund geschlossener Apsis.
Die Ostwéande der Querhausarme sind als
Seitenapsiden ausgebildet. Die bisherige
Datierung des Bauwerks schwankt zwischen
der 2. Hilfte des 12. Jahrhunderts und 1220.
Die Stilmerkmale der figurlichen Wandmale-
reien in der Hauptapsis deuten aber auf die
Fertigstellung der Kirche spétestens um 1210
hin.

Das bauzeitliche dekorative Ausmalungssy-
stem im Kirchenraum wurde 1961 freigelegt
und in Strichretusche ergdnzt, die Vorlagen
und Stirnseiten der Bégen sind griin gequa-
dert, die Kdmpfer rot gefasst und unter den
Fenstern und an den Untersichten der Gurt-
und Scheidbégen finden sich umlaufende
Ornamentbander. Die Fenster sind von
Sdulen mit marmorierten Bogen einger-
ahmt und die Gewoélbe mit Lebensbaumen,

Kreuzmedaillons und rankengefiillten Grat-
bandern geschmiickt. Zur Vervollstandi-
gung der schlicht ausgebildeten Architek-
turformen im Inneren waren die mehrfar-
bigen gemalten Architekturen und
Dekorationen auf den Wand- und Gewdlbe-
flaichen im sog. Westfélischen Ausmalungs-
typus sicher von Beginn an eingeplant.

Die figlrlichen Wandmalereien konzentrie-
ren sich auf die Hauptapsis. In der Apsiska-
lotte ist die zentrale Darstellung der
Maiestas Domini, des thronenden Christus,
angeordnet, umgeben von den vier Evange-
listensymbolen und Heiligenfiguren. Zur
Rechten Christi stehen Maria und Johannes
der Evangelist. Zu seiner Linken befinden
sich Petrus und der Kirchenpatron Cyriakus.
Auf den darunterliegenden Wandfeldern
der Apsis sind vier Szenen aus dem Alten
Testament dargestellt: Opferung Isaaks,
Moses vor dem brennenden Dornbusch,

die Auszeichnung des Stammes Levi durch
Moses und Samson mit den Toren von Gaza.
In der Fensterlaibung sind ihnen im Sinne
der mittelalterlichen Typologie Bildszenen
aus dem Neuen Testament gegentiber ge-
stellt: Verkiindigung an Maria, Lamm Gottes,
Taufe Christi.

Die untere nordliche Wandzone nimmt eine
auf spatantiker Uberlieferung fuBende
Glucksraddarstellung ein. Die Gliicksgottin
Fortuna dreht hier zwischen zwei flankie-
renden Koénigen das Rad des Gliicks. Im
Bildfeld stidlich des Fensters schlieflen zwei
Szenen aus der Nikolauslegende an. Darge-
stellt ist dort die Rettung von Seeleuten aus
der Not durch den HI. Nikolaus, der in der
zweiten Szene den Dank der Geretteten
entgegennimmt. Die Gegenuberstellung
der Szenen beinhaltet den moralischen
Appell an die Glaubigen, nicht der blinden
Fortuna, sondern der Fiirsprache des Heili-
gen zu vertrauen. In der Sockelzone hat sich
die Darstellung des Fabeltiers Greif erhalten.

RESTAURIERUNG DES KIRCHENRAUMS ST. CYRIAKUSIN SCHMALLENBERG-BERGHAUSEN

Der heute sichtbare Bestand wurde erst
1936 durch Entfernung jiingerer Uber-
tlnchungen relativ sorgfiltig freigelegt und
zurlickhaltend restauriert. Stellenweise
erfolgte zwar ein Nachziehen der Konturen,
besonders in den Gesichtern, aber meist
ohne Abweichungen vom Original. Weitere
Restaurierungen sind 1948, 1961 und 1982
vorgenommen worden, jeweils unter Re-
spektierung des vorgefundenen urspriing-
lichen Malereibestands. Retuschen und
Ergdnzungen (1961: Tratteggio-Retuschen)
blieben auf die Fehlstellen im Putz oder in
der Malschicht beschrénkt. Das gesamte
spatromanische Figurenprogramm ist zwar
in der Malschicht reduziert, jedoch mit
Ausnahme der Sockelzone und kleinerer
Fehlstellen nahezu unverfalscht und voll-
standig Uberliefert, so dass man von unge-
wohnlich guter Erhaltung des Wandmalerei-
zyklus sprechen kann.

Die Bildszenen sind als Kalkseccomalerei auf
einlagigem Putz ausgefiihrt, der als Grun-
dierung fir die Malerei mit einer diinnen
Kalktlinche versehen wurde. Konstruktions-
linien und Vorzeichnungen erfolgten in
gelbem Ocker auf die noch feuchte Tiinche
und wurden stellenweise mit rotem Ocker
ausgezogen und prazisiert. Als Bindemittel
der aufliegenden Malschichten wurden
Proteine und geringe Spuren von Ol nach-
gewiesen. Fur die blauen Tone verwendeten
die Maler ausschlieBlich das kostbare Ultra-
marin. Daneben wurden folgende Pigmente
nachgewiesen: Roter Ocker, Zinnober, Men-
nige, rotes und gelbes Eisenoxidpigment,
Pflanzenschwarz, Beinschwarz, Malachit,
Grine Erde, gelber Ocker, Calciumcarbonat
und Bleiweif3. Spuren von Vergoldungen
sind an den Nimben und der Mandorla
festzustellen.

Charakteristisch fur die figlrliche Ausma-
lung der Hauptapsis ist der flieBende, form-
zeichnende Stil von ausgeprégter Differen-
zierung der Farbigkeit und kiinstlerischen

43



Ausarbeitung, inhaltlich ambitionierter
Ausgestaltung und hoher Qualitat. Es sind
mindestens zwei Maler nebeneinander tatig
gewesen. Der Berghausener Malereizyklus
ldsst noch nicht die geringsten Anzeichen
des Zackenstils spiiren und zeigt viele aus
dem 12. Jahrhundert stammende Einflisse
und Bildmotive. AuBerdem knupft das dich-
te, inhaltlich komplexe Programm an die
stark theologisch geprdagten Ausmalungssy-
steme des dritten Viertels des 12. Jahrhun-
derts im Rheinland an. Aufgrund der kor-
perlichen Prasenz und Monumentalitét der
Figuren ist aber eine Einordnung in das
friihe 13. Jahrhundert zu vertreten. Jedoch
wird man sich nicht allzu weit von der Jahr-
hundertwende entfernen drfen, ergab
doch auch die Analyse der erhaltenen In-
schriften durch Helga Giersiepen, dass die
fast rein kapitalen Buchstabenformen und
der sehr statische Stil der Schriftgestaltung
von Vorbildern des 12. Jahrhunderts gepragt

RESTAURIERUNG DES KIRCHENRAUMS ST. CYRIAKUSIN SCHMALLENBERG-BERGHAUSEN

Wandmalerei, der hl. Nikolaus rettet Seeleute aus der Not, nach der Restaurierung

sind. Aus den genannten Indizien leitet sich
die Datierung des Bildzyklus um 1210 ab.

Die Ergebnisse der kunsthistorischen und
restaurierungswissenschaftlichen Bearbei-
tung des Berghausener Bildzyklus durch
Anna Skriver und Leonhard Lamprecht
(unter Mitarbeit von Sigrid Engelmann), die
hier nur angerissen sind, werden spétestens
Anfang 2017 in einer wissenschaftlichen
Buchpublikation ausfiihrlich nachzulesen
sein. Das Buch erscheint zum Abschluss des
Forschungsprojekts ,Bildwelten - Weltbilder.
Romanische Wandmalerei in Westfalen”. Im
Rahmen dieses von der LWL-Denkmalpfle-
ge, Landschafts- und Baukultur in Westfalen
getragenen und von der LWL-Kulturstiftung
geforderten Forschungsprojekts wurden 13
figlrliche romanische Wandmalereien in
Westfalen intensiv erforscht.

RESTAURIERUNG DES KIRCHENRAUMS ST. CYRIAKUSIN SCHMALLENBERG-BERGHAUSEN

Leonhard
Lamprecht

Konservierung und Restaurierung der

Wandmalereien 2014

Die Mafnahmen wurden durch mehrere
vorgeschaltete Untersuchungskampagnen
sorgfaltig vorbereitet. 2008 erfolgte eine
erste Voruntersuchung der Malereien in der
Hauptapsis durch den Amtsrestaurator der
LWL-Denkmalpflege, Landschafts- und Bau-
kultur, hierbei wurde besonders die Techno-
logie der Malereien in Augenschein genom-
men und auch eine UV-Fluoreszenzuntersu-
chung durchgefiihrt. Ein Fachlabor
untersuchte die befallenen Bereiche in der
Apsis mikrobiologisch. Mit finanzieller Un-
terstlitzung der ,Emil und Hanna Flatz-Stif-
tung” (Treuhandstiftung der Deutschen
Stiftung Denkmalschutz) kartierte man 2011
im Rahmen des LWL-Forschungsprojektes
,Bildwelten — Weltbilder. Romanische Wand-
malerei in Westfalen” den Bestand auf
Grundlage eines verformungsgerechten
Aufmales und entzerrter Fotos. Hierdurch
wurde der groBe Anteil von originaler Male-
rei in der Hauptapsis dokumentiert. Auf
Grund der geplanten Restaurierung der
Wandmalereien untersuchte und dokumen-
tierte man 2013 den Zustand der Ausmalung
der Chorapsis sowie eines Gewdlbeteils. Des
weiteren fand eine Proberestaurierung von
funf ausgewdhlten Musterflachen statt, auf
deren Grundlage ein Konservierungs- und
Restaurierungskonzept fiir die gesamte
Ausmalung erstellt wurde.

Die Raumschale der Kirche war stark durch
Spinnweben, RuB3- und Staubablagerungen
verschmutzt. Auch waren die Malereien
teilweise stark von Mikroorganismen (Pil-
zen), die deutlich als dunkle runde Flecken
auftraten, befallen. Die grauen Laufer im
oberen Bereich der Chorapsis stammten
von einer friheren Restaurierungsmaf-
nahme. Partielle Malschichtverluste waren
auf friihere Freilegungen zuriickzufiihren.
Besonders die Gewdlbe wiesen zahlreiche
feine netzférmige Risse, viele Hohlstellen
und bewegliche Putzschalen auf. Auch war

die Malschicht in vereinzelten kleinen Teil-
bereichen gelockert und pudrig. In den
Gewolbekappen fanden sich gerissene
kalkgebundene Altkittungen. Der Sockel-
bereich der Hauptapsis und der Turmbe-
reich waren durch Salze in Mitleidenschaft
gezogen.

In der Hauptapsis kamen die folgenden
MaBnahmen zur Ausfiihrung: Kleine gelo-
ckerte Malschichtschollen wurden mit einer
5 bis 6-prozentigen Klucel EF Lsung (in
Isopropanol) fixiert. Bewegliche Putzschalen
wurden mit einem dispergierten WeiRkalk-
hydrat hinterfullt und Risse mit einem Kalk-
mortel geschlossen. Die Malschicht-
oberfliche wurde mit weichen Pinseln von
lose aufliegenden Verschmutzungen befreit.
Die anschlieBende Trockenreinigung er-
folgte mit Akapad-Schwammen, dunkle
Spritzer wurden mit einem Skalpell redu-
ziert. Die Entfernung bzw. Reduzierung der
mikrobiellen Belastung erfolgte mit Tupfern
und einer Losung aus destilliertem Wasser
und Isopropanol. Nach der trockenen und
chemischen Reinigung der Malerei wurde
die gesamte Flache mit einem Hemmstoff
(Clotrimazol in 70%igem Isopropanol) be-
handelt. An salzbelasteten Stellen wurden
Entsalzungskompressen aus Zellulose
(Arbocell 200) und destilliertem Wasser
aufgebracht, Altretuschen wurden wie
originale Bereiche behandelt, die ausgebro-
chenen Rédnder alter Kittungen wurden mit
einem feinkornigen Kalkmortel angebdscht.
Neue Kittungen wurden erst mit einer diin-
nen Kalklasur lasiert und dem Umgebungs-
ton angepasst, diese retuschierte man in
Tratteggio-Technik mit schwach gebun-
denen Kalkfarben, storende helle Stellen in
den Hintergriinden wurden ebenfalls in
gleicher Retuschetechnik mit Kalkfarben
nachbearbeitet. Die etwas nachgedunkelten
Altretuschen wurden nicht Gberarbeitet.
Die Laufer und Spritzer der friiheren Restau-
rierungen, die nach der Reinigung noch zu
erkennen waren, behandelte man mit einer

45



46 RESTAURIERUNG DES KIRCHENRAUMS ST. CYRIAKUSIN SCHMALLENBERG-BERGHAUSEN Kathollsche Kunst in evangellschen KIrCheh

Mechthild Werner

diinnen Kalklasur. Im Bereich des Apsisfens-
ters wurde eine Schwitzwasserrinne ange-
bracht, um herablaufendes Kondenswasser
abzufangen.

Bei der Restaurierung der Architekturfas-
sung wurden vor Beginn der Reinigung
pudernde Malschichten durch Aufspriihen
einer 1 bis 2-prozentigen Klucel EF-Isopropa-
nol-Losung vorgefestigt. Die anschlieBende
Trockenreinigung umfasste samtliche ver-
putzten und gefassten Oberflachen. Zu-
nachst wurden Spinnweben und lose auflie-
gende Staubablagerungen mit Reinigungs-
pinseln und -biirsten abgenommen. Danach
erfolgte die vollflachige Reinigung aller
Oberflachen mit weichen Akapad-Schwam-
men. Die Hintergriinde wurden zusétzlich
mit speziellen Reinigungspinseln nachgerei-
nigt. Hierbei wurden sukzessive gelockerte
Farbschollen mit 5-6%igem Klucel EF (in
Isopropanol gel6st) gefestigt. Bewegliche
Putzschalen wurden durch Hinterfiillen mit
dispergiertem Weikalkhydrat (Calxnova)
gesichert. Die Feuchtreinigung der mono-
chrom weil3 gekalkten Hintergrundflachen
im Gewolbe- und Wandbereich erfolgte
durch Nachwaschen mit demineralisiertem
Wasser unter geringem Zusatz von Ethanol.
Der mikrobiologische Befall wurde auf che-
misch-mechanische Weise (demineralisier-
tes Wasser und Isopropanol) mit Wattestdb-
chen entfernt. Zur prophylaktischen Be-
handlung der Malereioberflichen wurde ein
Fungizid (Clotrimazol in 5%igen Isopropanol
als 1-2%ige Losung) in Sprihtechnik auf-
getragen. In den schlichten, weilen Hinter-
grundflachen im Wand- und Gewdlbe-
bereich wurde das Fungizid mit Silikon-
schwammen aufgebracht. Gelockerte
Altkittungen wurden manuell entfernt und
je nach Tiefe ein- bis zweilagig mit Kalkmor-
tel geschlossen. Die SchlieBung der Risse er-
folgte nach deren vorhergehender Ausar-
beitung mit feinkdrnigem Kalkmortel.
Retuschen wurden im jeweiligen Lokalton
in Tratteggiotechnik mit Kalkfarben auf der

Basis von eingesumpften mineralischen
Trockenpigmenten ausgefiihrt. Fehlstellen
im Bereich der griinen Quadermalereien
auf den Wandvorlagen, Pfeilern sowie den
Bogengliederungen im Gew®dlbebereich
lasierte man mehrlagig mit Kalk, anschlie-
Bend wurde das helle Fugennetz in entspre-
chender Strichbreite aufgemalt. Stérende
Bereiche in den Hintergriinden wurden
durch das mehrlagige Auftragen von Kalk-
lasuren aus Marmorsumpfkalk optisch an-
geglichen und die weil3 gefassten Wand-
flachen in bis zu 4-lagigem Auftrag mit
Altmannsteiner Marmorsumpfkalk (mit
einer geringen Zugabe von Leindlfirnis)
gekalkt. Samtliche Schaden und die behan-
delten Flachen der gesamten Raumschale
wurden kartiert.

Quellen:

Anna Skriver, Kunsthistorische Erforschung der Apsismale-
reien. Manuskript fiir die Buchpublikation* zum LWL-
Forschungsprojekt ,Bildwelten — Weltbilder. Romanische
Wandmalerei in Westfalen”.

Helga Giersiepen, Die Inschriften zu den Wandmalereien in
der Apsis. Manuskript fiir die Buchpublikation* zum
LWL-Forschungsprojekt ,Bildwelten — Welthilder. Roma-
nische Wandmalerei in Westfalen”,

Leonhard Lamprecht (unter Mitarbeit von Sigrid Engel-
mann), Restaurierungswissenschaftliche Untersuchungen
der figiirlichen Wandmalereien im Chorraum. Manuskript
fiir die Buchpublikation* zum LWL-Forschungsprojekt
,Bildwelten — Weltbilder. Romanische Wandmalerei in
Westfalen”.

Georg Dehio, Handbuch der Kunstdenkmaler. Nordrhein-
Westfalen II. Westfalen. Berlin, Miinchen 2011, S. 965-967.
Uwe Lobbedey, Romanik in Westfalen. Wiirzburg 1999,

S. 471-478.

Objektakte der LWL-Denkmalpflege, Landschafts- und
Baukultur in Westfalen.

Restaurierungen Berchem GmbH, Untersuchungsbericht
und Konzepterstellung, Essen-Borbeck, 2013.
Restaurierungen Berchem GmbH, Restaurierungs-
dokumentation (Hauptapsis), Essen-Borbeck, 2014.
Wibbeke Denkmalpflege GmbH, Restaurierungsdokumen-
tation (Raumschale), Geseke 2014.

*in Vorbereitung

Wir besuchen im mitteldeutschen Raum
eine Reihe evangelischer Kirchen - Kirchen
im Land der Reformation, deren 500. Jahres-
tag als Jubildaum 2017 feierlich begangen
wird. Was erwarten wir? Schlichte Orte, an
denen das Wort gesiegt hat liber Prozessi-
onen und Litaneien, an Heilige gerichtet?
GroR3e Orgeln, sicher; denn der Volksgesang
und viel gute Kirchenmusik sind auf evan-
gelischem Boden gewachsen.

Doch was finden wir? GroBartige Altare in
reicher Anzahl - in Sachsen-Anhalt wurden
ca. 300 Altarretabel in kirchlichen Rdumen
gezahlt, Kunstwerke aus der Zeit der Spat-
gotik, aus eben dieser aufgeregten Zeit der
Reformen, der Umstiirze und Bauernkriege.
Die Altére, einzelne Andachtsbilder, Grab-
steine, Sakramentsnischen, Taufsteine und
Kanzeln spiegeln eine tiefe Frommigkeit
wider, zeigen Vertrautheit mit den Heiligen
und ihren Lebensgeschichten, mit Reliquien
und deren Kult.

Eine Ausstellung im Rahmen der Luther-
dekade, die 2014/15 in Miihlhausen, Leipzig
und Magdeburg sowie jeweiligen Korres-
pondenzorten gezeigt wurde, hief3:

»Am Vorabend der Reformation - Stétten
der Frommigkeit im spaten Mittelalter” und
zeigte Umfassendes und Neues auf. In der
Einleitung des Heftes zur Magdeburger
Ausstellung heif3t es:

,Die Zeit um 1500 war eine der kirchen-
frommsten Zeiten Gberhaupt. Nicht Verfall,
sondern Bemiihungen um die Verbesse-
rungen des kirchlichen Lebens, die Steige-
rung der Frommigkeit und der Bildung von
Geistlichen und Laien kennzeichnen die
Situation. Die zeigt sich auch, wenn man in

den Kirchen Mitteldeutschlands unterwegs
ist. Niemals zuvor sind so viele Andachts-
bilder, Glocken und weitere Ausstattungs-
stlicke in Auftrag gegeben und gestiftet
worden wie in den 50 Jahren vor der Refor-
mation. Es gab nicht nur eine Zunahme von
Wallfahrten, sondern auch ,Massenevents’
und die Pracht liturgischer Inszenierungen.
Die deutsche Predigt zur Belehrung und
Besserung der Laien war ebenfalls weit
verbreitet. Bei der Betrachtung der Jahr-
zehnte vor der Reformation zeigt sich somit
bei genauem Hinsehen eine bunte und
bewegte Landschaft und keineswegs eine
dunkle Folie, vor der sich der lichte Auf-
bruch der Reformation deutlich abhebt.”
(Dr. Hartmut Kiihne, Johanna Olchawa,
Fatima Wollgast)

Die grofBartigen Altarretabel, die auf uns
tiberkommen sind, meistens als Fligelaltare
gestaltet, wurden von Gemeinden oder
Klostern in Auftrag gegeben, waren aber oft
auch Stiftungen einzelner reicher Biirger
oder von Ziinften und Bruderschaften. Es
gab gerade im Spatmittelalter eine groRe
Anzahl von Bruderschaften, die sich um
Kranke und Arme kiimmerten sowie die
Begrdbnisse von Armen libernahmen. Gute
Taten sicherten die ewige Gliickseligkeit,
und die Gemeinschaft der Heiligen hier auf
Erden war wie ein Versicherungssystem.
Dabei ist der Stifter oft ganz klein auf den
Bildern abgebildet, manchmal ist auch sein
Name auf dem Rahmen genannt, meistens
blieb er aber anonym, ebenso wie die her-
vorragenden Meister, welche die Kunst-
werke schufen. Von ihnen missen wir an-
nehmen, dass sie weit herumgekommen
waren; denn ihre Handschrift zeigt viele



Einflisse, hier im mitteldeutschen Raum die
der Niederlande, Italiens und vermittelt
durch Franken, wo die groB3en Bildschnitzer
wie Veit Stof3 und Tilman Riemenschneider
wirkten.

Ebenso wie Namenshinweise fehlen, sind
auch kaum Jahreszahlen aufzufinden, ab
und zu auf Rahmen oder hinter den Fi-
guren, manchmal an versteckter Stelle auf
Gemalden. Es war dem Kiinstler nicht wich-
tig, sich selbst hervorzuheben. Sein Werk
diente der hoheren Ehre Gottes und dem
eigenen Seelenheil.

Viele Altdre sind noch an ihren angestamm-
ten Orten zu finden, manche wurden im
Laufe der Zeit ausgelagert oder nicht mehr
gebraucht. Interessant ist, dass in vielen
kleinen Dorfkirchen Teile der urspriingli-
chen Ausstattung bei der barocken Umge-
staltung der Kirchen wieder in die neuen
Kanzelaltare Glbernommen wurden. So
thront dann eine mittelalterliche Madonna
als Bekronung auf dem Schalldeckel der
Kanzel, von der Luthers Wort ertont. Martin
Luther verurteilte zwar die intensive Vereh-
rung der Heiligen und ihre Rolle als Fiirbit-
ter, verehrte aber Maria sein Leben lang und
kampfte auch gegen die Bilderstiirmer, die
im Ubereifer alle frommen Bilder vernichten
wollten.

Prof. Dr. Peter Findeisen hielt 2007 in der
Hallischen Moritzburg einen Vortrag mit
dem Titel: ,Geduldet oder geschatzt? Mittel-
alterliche Bildwerke in barock umgestal-
teten Kirchenrdumen des halleschen Land-
strichs”. Hier erorterte er auch das Phanomen
der alten Kunst in der reformierten Kirche.
Trotz des umgestalteten Gottesdienstes
hielten die Glaubigen an alten Werten, an
Schutz- und Heilsvorstellungen fest, ehrten
die Kirchen- und Namenspatrone. Und die
evangelische Kirche hat mit dem Bewahren
und Wiederverwenden erste Denkmalpflege
an hohem Kunstgut ausgeubt.

KATHOLISCHE KUNST IN EVANGELISCHEN KIRCHEN

Forschungen zu dem hier aufgezeigten
Thema liegen kaum vor. Es wére sowohl von
der hohen Meisterschaft der Kiinstler und
ihrer Werkstatten ausgehend, als auch von
der Themenvielfalt und Haufigkeit bestimm-
ter Heiliger, interessant und wichtig, Merk-
male und Hintergriinde zu erforschen.

30 mittelalterliche Altare in Dorfkirchen, oft
von hohem kiinstlerischen Wert, wurden
durch eine Initiative erfasst und bekannt
gemacht. Sie heif3t,,StraBe spatgotischer
Flligelaltare zwischen Elbe und Flaming”.

Es ist ein Forderverein, der seinen Sitz in
Loburg hat. Einen Informationspunkt gibt
es in Isterbies. Auf diese Weise geraten die
Kirchen ins Blickfeld der Allgemeinheit.
Einiges konnte schon restauriert und in-
standgesetzt werden, wichtig in unserer
Zeit, wo immer weniger Geld fir Kultur
vorhanden ist.

Sehr erfreulich ist es, zu wissen, dass auch
heute noch Menschen fiir Kunst kampfen,
die in der Allgemeinheit nicht mehr viel
Bedeutung hat, kennen doch in der Gegen-
wart kaum noch Menschen Symbole oder
Themen aus dem Mittelalter, Szenen aus
der Bibel oder Heilige mit ihren Symbolen.
Die Darstellungen in den Kirchen konnten
von den Glaubigen im Mittelalter gelesen
werden wie ein Bilderbuch, eben, weil viele
nicht lesen konnten. So, wie man liest, sind
aber auch die meisten Bilder aufgebaut, von
links nach rechts: Der Engel der Verkiindi-
gung kommt von links in den Raum zu
Maria.

Auch fanden die Kirchenbesucher sich und
ihre Zeit in den Heiligenbildern wieder,
haben doch die Kiinstler die biblischen
Geschichten in ihre Zeit versetzt, sodass wir
heute Kleidung, Innenrdume, Schmuck,
Haartracht, Mobel und Gerat des Mittelal-
ters auf den Altdren wiederfinden, dazu
Pflanzen, Gefal3e, Blumen als Symbole. Und
die Darstellungen lieen sich im Laufe des
Kirchenjahres abwandeln! Fliigelaltére sind

KATHOLISCHE KUNST IN EVANGELISCHEN KIRCHEN 49

ja Wandelaltare. Die gro3en Festkreise,
Wochen- und Feiertage haben eigene Bilder
und auch verschiedene Techniken. Fast alle
Altére zeigen plastische und gemalte An-
sichten.

Themen sind die grof3en Ereignisse des
Kirchenjahres, Weihnachten, Ostern, Pfing-
sten, erganzt oft durch die Verkiindigung
auf den AuBenseiten. Neben Maria stehen
haufig die vier heiligen Jungfrauen Barbara,
Katharina, Dorothea, Margareta. Neben
Maria sind oft auch die Kirchenpatrone zu
sehen, alle nach irdischem Kampf nun Fir-
bitter bei Gott. Es gibt die Beschiitzer der
einzelnen Berufe, des Wein- und Bergbaus,
die Patrone der Stifter und Stiftergemein-
schaften. Friedrich der Weise, Luthers
Landesvater in Wittenberg, unternahm 1493
eine Wallfahrt in das Heilige Land. Auf dem
Riickweg brachte er aus Rhodos Reliquien
der hl. Anna mit. Fortan bllhte hier der
Annenkult, und viele Altdre tragen wunder-
schone Darstellungen der Anna Selbdritt,
oft in der Predella.

Der Reliquienkult und auch -handel bliihte
im Spatmittelalter. Viele Flrsten und Bi-
schofe, so auch Friedrich der Weise und
Kardinal Albrecht von Brandenburg in Halle,
besalen groRe Reliquiensammlungen,
sogenannte Heiltimer. Friedrich der Weise
hatte die Schlosskirche als Allerheiligenkir-
che bauen lassen und zeigte hier jeweils am
Allerheiligentag seine Kostbarkeiten. Damit
waren Abldsse und Segnungen verbunden.
So kamen viele Wallfahrer von nah und fern.
Deshalb lieB Martin Luther der Uberliefe-
rung nach am Vortag des Festes seine
Thesen als Grundlage einer damals tblichen
Disputation anschlagen, damit moglichst
viele davon Kenntnis ndhmen. Es wurde der
Reformationstag.

Anhand von Abbildungen soll noch auf einige
Besonderheiten zur Vertiefung der obigen
Ausfiihrungen hingewiesen werden:

Abb. 1
Schnitzaltar, nach 1500, Albersroda

Ein reicher Altar von guter Qualitat, im
Mittelschrein Maria, von zwei Engeln ge-
kront, zu ihren Seiten Barbara und Katha-
rina, alle reich gewandet mit viel Gold und
edelsteingeschmiickten Sdumen, in den
Fligeln je sechs Apostel in zwei Reihen
Ubereinander. Maria, Kénigin der Apostel,
unter gut erhaltenem Astwerk, das sich als
Baldachin tber ihr wolbt. Auf dem Mittel-
schrein steht ein kleiner Altar aus der
gleichen Werkstatt, der eine Anna Selb-
dritt zeigt sowie zu Seiten Katharina und
Magdalena. Die Au3enfliigel sind alle
bemalt, ein reichhaltiges Programm, das
zu ausgiebigen Betrachtungen einladt.



50 KATHOLISCHE KUNST IN EVANGELISCHEN KIRCHEN KATHOLISCHE KUNST IN EVANGELISCHEN KIRCHEN 51

Abb. 2
Verkiindigung in der Predella des oben genannten
Altars in Albersroda

Eine stille und doch bewegte Szene: Der
Engel mit flatterndem Gewand - er kommt
ja von auBen in Marias Gemach - erschreckt
sie. Sie kniet im Vordergrund, wendet sich
von dem Engel ab, rafft ihren reich ge-
schmiickten Mantel wie zum Schutz. In
anderen Darstellungen liest oder betet
Maria. Hier Giberbringt der Verkiindigungs-
engel ihr auf einem Buchsténder ein aufge-
schlagenes Buch, mit der Ankiindigung des
Gotteskindes also Fiille des Wortes. Bei
Johannes heif3t es: Und das Wort ist Fleisch
geworden und hat unter uns gewohnt.

Ein ganzes Theologieprogramm hat der
Kunstler in diese kleine Szene gelegt!

Abb. 3
Schnitzaltar, um 1430, Plossnitz, evg. Kirche St. Katharina

In der Mitte dieses qualitatvollen Altars
steht eine sogenannte ,Schone Madonna”.
Sie trdgt eine hohe Krone, der geneigte
Kopf folgt der S-Kurve, die in dieser Zeit die
Figuren kennzeichnet. Das Kind halt sie auf
dem linken Arm, es greift in das Brusttuch
der Mutter und hélt als Attribut einen
Granatapfel in der linken Hand, Zeichen der
Fruchtbarkeit durch die vielen kleinen roten
Kerne, aber auch Hinweis auf das spatere
Leiden (Blut) des Kindes. Wir kennen ja
Attribute verschiedenster Art, die dem
Gottessohn beigegeben werden, den Apfel
oder auch Reichsapfel (Herrschersymbol),
eine Kugel als Weltkugel, Weintrauben,
Birne, einen Vogel als Beispiel, hier also

der Granatapfel.

Abb. 4
Frei hdngende Muttergottes mit Christuskind, Stendal,
St. Marien

In der Fachwelt wird als Entstehungszeit um
1500 angegeben, hier sehen wir aber an
kaum einsehbarer Stelle, hoch oben unter
dem Gewdlbe, eine Jahreszahl auf das
Christkind gemalt und dazu ein Meister-
oder Werkstattzeichen. Auch tragt das Kind
ein Korallenkettchen zum Schutz vor Krank-
heit und Ubel, ein seit der Antike tberliefer-
ter Brauch, der also auch fiir dieses Kind
nach Ansicht der damaligen Kiinstler
Geltung hatte! Es ist ja nicht irgendein
Kind, tragt es doch eine goldene Kugel als
Zeichen der Herrschaft tiber die Welt.

Abb. 5
Sakramentsnische, um 1480, Halle-Lettin

Eine grof3e Anzahl reich gestalteter
Sakramentsnischen haben sich im mittel-
deutschen Raum erhalten, ein Beispiel
dafiir ist dieses beeindruckende Stiick in
der Lettiner Dorfkirche. Ein spatgotischer
Kielbogen ist das durchgehende Gestal-
tungsmerkmal, auch bei der schmiede-
eisernen Tur, die Kostbares zu schiitzen
hatte.



KATHOLISCHE KUNST IN EVANGELISCHEN KIRCHEN

Kanzel, um 1517, Dom zu Merseburg

Dieses von Kennern hoch geriihmte Werk,
ein wunderbares Ausstattungsstiick der
Spatgotik, zeigt schon den Typ der evange-
lischen Predigtorte, vorher gab es ja den
Ambo oder den begehbaren Lettner fir die
Verkiindigung des Wortes Gottes. Unter
reich gestalteten Bogen sind die Heiligen
rings um den Kanzelkorb angeordnet, hier
sichtbar der Evangelist Markus mit dem
Lowen als Attribut, neben ihm einer der
Kirchenpatrone, der hl. Laurentius mit dem
Rost. Jede kleinste Flache ist kostbar aus-
gefullt, der horror vacui der Spatgotik, die
schon in die Renaissance Gbergeht.

Verstandlicherweise kénnen nur Bruchteile
von dem gezeigt werden, was vorhanden
ist und zu bewundern ware.

Anfang und Ende und Anfang - die Idee einer Taufkirche 53

Norbert Radermacher

=

.
s

Ii=

T
Tl

o i
— =

Die im 16.Jahrhundert als Ordenskirche
erbaute und nach der Kriegszerstérung
wieder aufgebaute Pfarrkirche St. Agnes in
Hamm erscheint beim Eintritt wie leerge-
rdumt. Grof3 und weit empfangt einen das
lichte, hohe Kirchenschiff und der Blick geht
frei vom Portal bis zur Apsis. Dort im ehe-
maligen Chorraum, zu dem stufenlos eine
flache, langgestreckte Bodenschrage fiihrt,
erkennt man zwei halbkreisformige Sitzban-
ke. Eine gerade, schmal in die Steinplatten
des Bodens eingearbeitete Linie, die den
gesamten Kirchenraum vom Westportal bis
zum Chorraum mittig durchlauft,



54

fuhrt dort hin. Folgt man ihr, gelangt man
Uber den Anstieg der Schrage zu dem
Taufort, der hier, wie in den Friihzeiten des
Christentums, ein groBes, monolithisches
Becken ist. Es ist aus Kunststein und biin-
dig in den Boden eingelassen. Kreisrund
liegt es genau im Zentrum des von den
Chorwdnden angedeuteten Achtecks. Die
Kirche hat hier ihr Baptisterium, ausge-
zeichnet durch den exponierten Ort und
gerahmt von den farbigen Chorfenstern.

Stufen fuhren in das Becken hinab und
gegeniberliegend wieder hinauf. Wahrend
des Taufritus steigt der Taufling mit dem
Priester in das mit Wasser gefiillte Becken,
empfangt das Sakrament der Taufe und
steigt wieder empor.

Die Linie fihrt von dort in den Kirchen-
raum, durchmisst den gesamten Kirchen-
raum bis zum Portal. Sie verbindet das
Sakrale mit dem Profanen. Sie leitet den
Taufling in die Gemeinschaft der Kirche
und begleitet ihn. Die liturgischen Orte
sind wie Stationen auf diesem Weg. Ambo,
Altar, Kreuz und Osterkerze finden ihre
Aufstellung entlang dieser Achse.

ANFANG UND ENDE UND ANFANG - DIE IDEE EINER TAUFKIRCHE

Sie sind in Ihrer Gestaltung auf das Wesent-
liche reduziert. Der Tisch des Wortes, wie
der Tisch des Brotes sind filigran aus Ahorn-
holz gefertigt. Zur Feier der Eucharistie
werden sie mit weilen, transluzenten
Tichern eingekleidet.

Bei der Feier des Requiems begleiten die
Angehdrigen und Trauernden den Verstor-
benen in seinem Sarg durch den ganzen
Kirchenraum bis zu dem Taufbecken. Dort
wird der Sarg auf zwei Stangen geschoben,
so dass er liber dem Wasser schwebt. Der
Priester segnet den Sarg mit Weihwasser
und spricht:

,In der Taufe bist du mit Christus begraben
worden und hast in Ihm neues Leben emp-
fangen. Der Herr vollende an Dir, was er in

der Taufe begonnen hat".

Hier am Ort der Taufe schlieB3t sich der
Lebenskreis auf einen neuen Anfang hin.

j e a-- -

ANFANG UND ENDE UND ANFANG - DIE IDEE EINER TAUFKIRCHE

55



Neugestaltung und Verkleinerung der Heilig-Geist-Kirche, Olpe

Johannes Schilling

Konzept

Die wesentlichen Eigenschaften und Poten-
tiale des Ortes sind eng mit der Hanglage
und mit den Ausblicken in die gegeniiber-
liegende Landschaft verbunden. Die Verbes-
serung der dufleren und inneren Wirksam-
keit und Wahrnehmbarkeit dieser Merkmale
ist grundlegend flr die Neukonzeption der
1966-1968 vom Dortmunder Architekten
Theo Schwill erbauten Kirche. Dabei werden
die Durchlassigkeit zur Landschaft sowie die
Zuganglichkeit von Kirche und Pfarrheim
aufgewertet. Auch die rdumliche und nut-
zungsbedingte Integration von Pfarrheim
und Kirche wird gestarkt. Trotz der notwen-
digen Verkleinerung durch teilweisen Riick-
bau sowie funktionaler Verbesserungen
bleibt die Charakteristik des hallenartigen
Kirchenraums erhalten und wird atmo-
spharisch sensibel aufgewertet. In litur-
gischer und architektonischer Hinsicht war

nicht die vorgegebene bauliche Raumbhiille
das Problem, sondern ihre innere Ordnung.
Es ging weniger darum, einen neuen Raum
im alten Raum zu erfinden, als den beste-
henden Ort und seine Qualitaten neu zu
entdecken und erfahrbar zu machen. Das,
was bereits da ist, wollten wir einfach nur
verzaubern: es ist immer noch da, aber es
wird auch wiederum gleichzeitig etwas
ganzlich Neues und Anderes.

Zentrum

Durch den Riickbau der heutigen Werktags-
kapelle entstand ein Freiraum, der von allen
Ebenen aus direkt zugédnglich ist und auf
StraBenniveau einen neuen zentralen Vor-
platz mit frei stehendem Kirchturm bildet.
Das Gemeindeleben kann sich so ungehin-
dert nach auBen entfalten.

Heilig-Geist-Kirche Olpe: links: vor dem Umbau — rechts nach dem Umbau: die Blickachse zum Altar wurde von Siidwest nach Nordost gedreht.
Die unteren beiden Fensterreihen der Siidost-Wand sind entfallen.




58 NEUGESTALTUNG UND VERKLEINERUNG DER HEILIG-GEIST-KIRCHE, OLPE NEUGESTALTUNG UND VERKLEINERUNG DER HEILIG-GEIST-KIRCHE, OLPE 59

Ul N
e

Vorplatz und ErschlieBung von auen iiber Treppen Multifunktionale Eingangshalle iiber mehrere Ebenen

Die neue Eingangshalle verbindet terrassen- wird das bestehende Betonskelett dazu

artig die unterschiedlichen Ebenen und genutzt, dem Gebaude neues Licht und
Nutzungen des Gebdudes. Gleichzeitig wird neue Freiraumbeziige zu geben.

die zentrale Bedeutung des Kirchenraumes

an jeder Stelle prasent. Schon beim Betre- Kirche

ten der Eingangshalle vom neu geschaf- Eine Insel aus starken Eichenholzbohlen
fenen Vorplatz aus kann man direkt in die zentriert den liturgischen Bereich innerhalb
Kirche gelangen. Gleichzeitig erhélt man des groBen, offenen Kirchenraums. Eine
von hier aus schon einen Uberblick Gber sichere Arche, ein sinnliches und gemiit-
alle Bereiche des Gebdudes sowie einen liches FloB, ein wirklich guter Ort fur die
schonen Ausblick in die Landschaft jenseits gemeinsame Feier des Abendmahls. Die
der Bigge. Uber die Treppenkaskade oder liturgische Ordnung wurde hinsichtlich
mit dem Aufzug gelangt man in Richtung einer starken Verbindung zwischen Ge-
Landschaft hinab bis zu den Gemeinde- meinde und Liturgie intensiv rdumlich neu
rdumen. Dort findet man Gelegenheit, sich durchdacht und erfahrbar gemacht.

zwanglos an einen Tisch zu setzen, den
Ausblick zu genieflen und sich miteinander
zu unterhalten. In konstruktiver Hinsicht

=,

. e,

--—"-r_- X



60 Dle Restaunerung des 5a|vat0rglebe|s DIE RESTAURIERUNG DES SALVATORGIEBELS AM HOHEN DOM ZU PADERBORN 61

am Hohen Dom zu Paderborn
Bernhard C. Schulte

Im September 2013 haben die umfang-

o Video Stills aus eiper Dom-Dokumentation u,nterﬁv

reichen Instandsetzungs- und Restaurie-
rungsarbeiten am Hohen Dom zu Pader-
born begonnen. Unter dem Titel ,Sanierung
Domdach” wurde liber mehrere Jahre hin
ein Bauprogramm ausgearbeitet, welches
mit der schrittweisen Einrlistung der Fassa-
den am Ostquerhaus begonnen wurde.
Neben der notwendigen Erneuerung der
Dacheindeckung in Kupfer-Stehfalz-Technik
sollten am duf3eren Gebaudebereich sinn-
voller Weise, da ein Gerdist fir die Dachde-
ckerarbeiten vorgehalten werden musste,
die Fassaden einer behutsamen Restaurie-
rung unterzogen werden. Die Notwendig-
keit, den Sudgiebel zu restaurieren, war
schon in den Planungen erkannt worden,
da sich groBflachige Durchfeuchtungen im
Mauerwerk der Strebepfeiler zeigten, Stein-
teile der Architekturglieder herabgefallen
waren und die Zersetzung der Werksteine
bei den Nischenarchitekturen festzustellen
war. Bei den Voruntersuchungen wurde
auch ein starker biogener Befall an den
Oberflachen der Skulpturen festgestellt.
Hinzu kamen Rissbilder an den Plinthen
und den aufstehenden Figurenkorpern.

»Der Siidgiebel erhielt seine jetzige Gestaltung
bei einer eingreifenden Restaurierung unter
Leitung des Dombaumeisters Arnold Giilden-
pfennig im 19. Jahrhundert. Ziel der zum Teil
sehr umstrittenen Arbeiten war es, einen ur-
spriinglichen Zustand wieder herzustellen. So
wurden in historisierenden Formen und freier
Gestaltung der Siidgiebel des Ostquerhauses in
der Zeit von 1863 bis 1867 verdindert. Die durch
den 2. Weltkrieg verursachten Schéden sind
durch die damalige Dombauhiitte beseitigt
worden.“ (DEHIO, Ausgabe 2011)

Zu den laufenden Instandsetzungs- und
Restaurierungsarbeiten am Hohen Dom
werden in diesem Zwischenbericht die
durchgefiihrten MaBnahmen zur Restaurie-
rung des fertiggestellten Siidgiebels zusam-
mengefasst. Bei der Gerlistbegehung wurde

Apostel Petrus

der unterschiedliche Schadensumfang an
den einzelnen Bauteilen festgestellt und
dokumentiert.

Die Hauptflache der Fassade, in die das
grofB3e vierbahnige MaBwerkfenster inte-
griert ist, ist aus heimischem Kalkstein als
Schollenmauerwerk ausgefiihrt. Es ist in
einem relativ guten Zustand vorgefunden
worden, sodass der Flache noch eine Stand-
zeit von 15 bis 20 Jahren zugebilligt werden
kann.

GroBere Schaden wurden an den Flachen
der vier Strebepfeiler festgestellt. Hier war
das bei der letzten Renovierung nicht aus-
getauschte Kalksteinmauerwerk durchweg
desolat. Die Architekturglieder aus Natur-
werkstein an den Figurennischen auf der
Stidseite waren auf Grund von Beanspru-
chungen durch langjahrige Nieder-
schlagsperioden stark angegriffen.
Zuséatzlich wurden diese Bauteile durch
hinterlaufende Feuchtigkeit, welche tber
die desolaten Fugen in den Wasserschlagen
der Strebepfeiler lange Jahre eindringen
konnte, geschadigt.



62

DIE RESTAURIERUNG DES SALVATORGIEBELS AM HOHEN DOM ZU PADERBORN

Fotogrammetrische Aufnahme

Zustand vor der Sanierung (Foto 2012)

Im Bereich des Giebeldreiecks stammt das
Mauerwerk iberwiegend aus der Zeit der
Umgestaltung unter der Leitung von Dom-
baumeister Arnold Giildenpfennig.

Die Sichtflachen, bestehend aus heimischen
Kalksteinen, welche als bearbeitetes regel-
maBiges Schichtenmauerwerk versetzt
wurde, zeigten geringe Steinschaden. Das
Fugennetz war jedoch groB3flachig desolat.

Alle Eckquader, die Wasserschldge der Stre-
bepfeiler, die Rahmungen von Nischen, das
MaBwerk des Fensters, die Gesimse und die
Abdeckungen des Giebels, bestehend aus
bearbeitetem Sandstein, mussten als tber-
arbeitungsbediirftig eingestuft werden.
Deutliche Schmutzablagerungen auf der
Materialoberflache bis hin zu Verkrustungen,
insbesondere auf den profilierten Natur-
steinen, und morbide Oberflaichenbereiche
hatten sich gebildet. Die in Ersatzmasse aus-
geflihrten Reparaturen aus den zuricklie-
genden Restaurierungsmaf3nahmen zeigten
deutliche Schaden.

DIE RESTAURIERUNG DES SALVATORGIEBELS AM HOHEN DOM ZU PADERBORN

An den Skulpturen wurden unterschiedliche
Schaden festgestellt. Zur weiteren Untersu-
chung sind sie mit Hilfe eines Autokrans
abgenommen und in die Restaurierungs-
werkstatt ars colendi gebracht worden. Die
Bauleitung hat aufgrund der festgestellten
Schadensbilder mit den Restauratoren das
Restaurierungskonzept erarbeitet und mit
den Denkmalbehorden abgestimmt.

Sanierung schadhafter Bereiche des Mauerwerks

Dabei wurde dem Erhalt der historischen
Bausubstanz der Vorrang gegeben. Zielvor-
gabe war es, ein Restaurierungsinterwall
von circa 30 Jahren zu erreichen. Es wurden
folgende Arbeitsschritte durchgefiihrt:
Reinigung der Fassadenflachen mit
Wasserdampf

Herausnahme desolater Fugen
Ausstemmen morbider Steine / Steinbe-
reiche in der Flache und Versetzen neuer
Steine im artgleichen Material und an den
umgebenden Steinverband angepasst
Schalenbildungen in den Mauerwerks-
flachen, soweit vertretbar, wurden entfernt.

63



64

= Uberarbeitung der Naturwerksteine,

und zwar:

= Abnahme von Verkrustungen

= Lose, nicht fest im Verband sitzende
Quader neu versetzen

= Soweit erforderlich Festigung der Ober-
flache, insbesondere bei bildhauerisch
gearbeiteten Zierstdben und Ornament-
bandern

= Bei groBeren Ausbriichen und kleinen
desolaten Steinbereichen und bei
groBeren Kantenausbriichen wurden
an dem gesunden Stein Vierungen
angepasst und eingesetzt.

= Die Giebelabdeckungen wurden kom-
plett neu versetzt und durch den
Einbau von Edelstahlankern gesichert.

= Einige Konsolen fir die Skulpturen
mussten auf den Giebelabdeckungen
nach Vorbild erneuert werden.

= Alle weit auskragenden Gesimse und

horizontalen Nischenflaichen wurden mit

Bleiblech und ausgebildeter Tropfkante
abgedeckt.

= An schrdgen Gesimsen und an den
Wasserschldagen der Strebepfeiler wur-
den die Fugen zur Erhéhung der Dich-
tigkeit und Langlebigkeit mit Bleiwolle
ausgestopft.

= Die zu erneuernden Fugen im Mauer-
werk wurden mehrlagig eingebracht.

Der Dom zu Paderborn war im Zweiten
Weltkrieg von Bomben getroffen worden.
Die Verglasungen der Domfenster wurden
dabei durch die Druckwellen komplett
zerstort. Beim grof3en Fenster in der Std-
wand des 6stlichen Querhauses wurden
durch die Erschiitterungen und Druck-
wellen die Steinelemente der MaBwerk-
architektur verschoben und verdriickt. Eine
Korrektur dieser Bauteile war im Rahmen
der Wiederauf-bauarbeiten nach dem Krieg
unterblieben.

Bei der jetzigen Untersuchung des MaB3-
werkes musste so teilweise ein Versatz von

DIE RESTAURIERUNG DES SALVATORGIEBELS AM HOHEN DOM ZU PADERBORN

mehreren Zentimetern bei den Sto3fugen
der einzelnen Rippensteine festgestellt
werden. Nach intensiver Beratung der Betei-
ligten wurde entschieden, die Versdtze an
den St6Ben zu belassen und nur eine Siche-
rung durch die Einbringung von Anker-
nadeln durchzufiihren. Somit wird eine
langfristige Stabilitdt gewahrleistet. Gegen-
Uber der Méglichkeit, die MaBwerksbauteile
zu demontieren und neu zu versetzen, oder
die Flache der Bauteile durch Abarbeiten
anzugleichen, war die gewdhlte Bearbei-
tung unter denkmalpflegerischen Gesichts-
punkten schonender. Ein Verlust histo-
rischer Bausubstanz konnte somit vermieden
werden. Die Verglasung dieses Fensters
hatte 1947 der Paderborner Glasmaler Emil
Peters vorgenommen. Nach seinem Entwurf
und unter Verwendung geborgenen Glases
aus den Schuttmassen des zerstorten
Domes wurden die neuen Verglasungsele-
mente geschaffen.

Es wurde entschieden, die Verglasung tradi-
tionell handwerklich zu restaurieren. Dabei
wurde die Verglasung im Bereich der MaR3-
werke komplett ausgebaut und in der Werk-
statt Uberarbeitet. Die unteren Bahnen der
Verglasung konnten vor Ort instandgesetzt
werden.

Nach einer Reinigung der Skulpturen mit
der Abnahme des starken biogenen Befalls
wurde eine intensive Untersuchung in der
Restaurierungswerkstatt durchgefiihrt. Von
den sieben Giebelfiguren sind drei aus dem
19. Jahrhundert. Diese Skulpturen, vom
Bildhauer J. Hellweg geschaffen, haben
ihren Standort auf der Westseite des Giebel-
dreiecks. Sie weisen sehr starke Substanz-
schaden an der Oberflache auf. Weiterhin
zeigte das Steingefiige gravierende Rissbil-
dungen. Eine Festigung und Sicherung der
maroden Steinsubstanz versprach keinen
langfristigen Erfolg. Eine erneute Schadens-
bildung in kurzer Zeit musste erwartet
werden. AuBBerdem bestehen im Bereich der

Plinthen deutlich Ausbriiche, die die Stand-
sicherheit gefdhrden. Es wurde daher ent-
schieden, die originalen Skulpturen, die
Apostel Petrus, Bartholomdus und den
dritten unbekannten Apostel durch bild-
hauerische Kopien zu ersetzen.

Der Salvator auf der Giebelspitze und die
Skulpturen der Apostel Paulus, Johannes
Evangelist und Andreas wurden beim Wie-
deraufbau nach dem Zweiten Weltkrieg in
einer reduzierten Formensprache neu gear-
beitet. Nach einer restauratorischen Bear-
beitung wurden sie wieder an ihren Stand-
ort verbracht. Die Siegesfahne des Salvators
wurde erneuert.

Fir die Neuschaffung der drei Giebelskulp-
turen wurde der Bildhauer Michael Diwo
aus Paderborn beauftragt. Dabei wurde
einer handwerklich und kinstlerisch hoch-
wertigen Ausfiihrung als Neuschaffung
nach altem Vorbild, gegeniiber einer Du-
blette als Abguss in Steinersatzmaterial, der
Vorzug gegeben. Diese Steinmetzarbeit
wurde durch den Vorsitzenden der Kunst-
kommission im Erzbistum Paderborn und

DIE RESTAURIERUNG DES SALVATORGIEBELS AM HOHEN DOM ZU PADERBORN

die beauftragten Mltarbeiter des Di6zesan-
bauamtes laufend kontrolliert und Ausfiih-
rungsvarianten abgesprochen. Als hervor-
ragende Bildhauerarbeit sind im Detail die
Gesichtsausdriicke, die Haartracht, der
Faltenwurf und die Saum-Ornamente zu
nennen. Die neuen Skulpturen, frei vom
Hieb in der Oberflache, wurden am 28. April
2015 an ihre vorgesehenen Standorte ver-
setzt.

In der grof3en Figurennische des Giebel-
dreiecks haben die Skulpturen des Bischofs
Meinwerk, Maria Kénigin mit Kind und
Bischof Simon zur Lippe ihren Standort.

r

Lalll

Erneuerung der segnenden Hand an der Figur Bischofs Simon zur Lippe
Im Bild links ist auf der rechten Seite der Rohling fiir die Kopie zu erkennen.

Diese Figuren wurden allesamt nach der
Reinigung restauriert. Dabei wurden die
Ergdnzungen aus Mortel friherer Restaurie-
rungen entfernt. Alle Fehlstellen wurden
nach dem heutigen Stand der Restaurie-
rungstechnik neu ausgefiihrt. Dabei wurde
auch die verlorene und zerstérte ,segnende
Hand" von Bischof Simon zu Lippe bildhau-
erisch neu ausgefiihrt. Die beiden Reliefs in
den Figurennischen an den siidlichen

65



Konig David: gereinigt und restauriert

Strebepfeilern zeigen David und die Konigin
von Saba und sind Kopien in Form von
Abgiissen aus Steinersatz. Diese Abgiisse
wurden bei der letzten Renovierung unter
Leitung von Dipl. Ing. Heinrich Stiegemann
eingebaut. Nach der Reinigung erhielten
die Oberflachen einen mineralischen
Schlammanstrich als Schutz.

Vor Ort wurden die Reliefbéander zwischen
den Strebepfeilern oberhalb des Sockelge-
simses gereinigt und soweit erforderlich
zusétzlich verankert. Die Reliefplatten zei-
gen die torichten und die klugen Jung-
frauen” und Szenen aus dem Leben Jesu.
Insgesamt konnte der Zustand, insbesonde-
re an den Oberflichen der Reliefs, als gut
eingestuft werden, sodass nur die Verfu-
gung der einzelnen Reliefplatten erneuert
wurde. Der gute Zustand ist sicherlich auf
die seit Jahrzehnten bestehende Uberda-
chung zuriickzufiihren, welche einen guten
Wetterschutz bietet. Diese wurde beibehal-
ten und nur instand gesetzt.

Nach einer Reinigung der fertig gestellten
Fassade wurden die Fensternischen mit
einem feinen Netz aus Edelstahl abge-
spannt und alle Gesimse erhielten Draht-

Petrus-Kopf, teils gereinigt

DIE RESTAURIERUNG DES SALVATORGIEBELS AM HOHEN DOM ZU PADERBORN

Neuschdpfung: Christus Salvator

verspannungen aus diinnen Edelstahlseilen,
um einen wirksamen Taubenschutz zu er-
halten. Nach den Restaurierungsarbeiten
bleiben Fragen, die gesondert bearbeitet
werden muBten:

Bei der Restaurierung der Mauerwerks-
flachen mussten auch einzelne Steine in der
Vermauerung eines (barocken) Fensterge-
wandes ausgetauscht werden. Nach der
Herausnahme der desolaten Steine zeigte
sich eine Nische, die zum Innenraum des
Domes vermauert ist. Diese Wand besteht
aus Ziegelstein, vermutlich aus der Zeit
Glldenpfennigs. Die Abdeckung der Nische
(Sturz) und die begrenzenden Wandflachen
sind mit einem (originalen) Kalkverputz
versehen. Im Rahmen der noch laufenden
Bauforschung ist diese Situation noch zu
untersuchen.

An den Fassaden konnten an vielen Stellen
Farbbefunde festgestellt werden. So darf
man davon ausgehen, dass die Architektur-
zier der Wandkonstruktionen in frilheren
Zeiten in einem Rotton gefasst war und die
Flachen einen Grau-Weil3-Ton gehabt haben
kénnten.

DIE RESTAURIERUNG DES SALVATORGIEBELS AM HOHEN DOM ZU PADERBORN

Farbbefunde friiher Fassungen und Rot und Grau-Wei3

In der Buchdokumentation ,Wiederaufbau
des Hohen Domes zu Paderborn 1945-1949
und die Geschichte der Dombauhdtte”,
herausgegeben vom Metropolitankapitel
Paderborn 1995, zeigt ein Foto den Slidgie-
bel. Hier sind sechs von sieben Konsolen
sichtbar. Fiinf Apostelfiguren sind abgebil-
det und durften somit die Kriegsangriffe
iberstanden haben. Erneuert wurden
jedoch vier Figuren. Wo die zwei Figuren
verblieben sind, oder ob sie bei spateren
Arbeiten zerstort wurden, bleibt offen.

Die Materialen
Matthias Riienauver

Wie aus der im Vorhergehenden beschrie-
benen Konzeption der Instandsetzungs-
maBnahmen hervorgeht, stand eine be-
standsgerechte und von denkmalpflege-
rischen Gesichtspunkten gepragte
Fassadenbearbeitung im Vordergrund. Es
wurde nur dort ein Substanzeingriff vorge-
nommen, wo bereits gravierende Schaden
aufgetreten, bzw. kurz- bis mittelfristig zu
erwarten waren.

Dieser gedankliche Ansatz galt konsequen-
terweise auch fiir die zur Restaurierung
eingesetzten Methoden und Materialien.

67



68 DIE RESTAURIERUNG DES SALVATORGIEBELS AM HOHEN DOM ZU PADERBORN

oben: Steinmaterial aus dem Bruch Stelbrink bei Niederntudorf
unten: Elbsandstein

Der mittelalterliche Steinbruch, aus dem
das urspriingliche Steinmaterial fiir die
aufgehenden Wandflachen (Kalksteine aus
der oberen Planerkalkstein-Einheit der sog.
Erwitte-Formation) gewonnen wurde, ist
bereits lange verfillt und Gberbaut (Volks-
bank und Theater Paderborn), doch gab
und gibt es im nahen Umfeld der Stadt
diverse kleine Briiche der gleichen Forma-
tion, aus dem vergleichbares Material abge-
baut wurde und noch abgebaut wird.

Die jetzt zum Einsatz gebrachten Steine
stammen aus dem Bruch Stelbrink bei Nie-
derntudorf, aus dem schon das fur friihere
Restaurierungen und fiir den Neuaufbau
der Kaiserpfalz verwendete Bruchsteinmate-
rial gewonnen wurde.

Fiir die gliedernde Architektur und fir den
Figurenschmucks wurde grundsatzlich
Sandstein, in der Hauptsache der regional
anstehende Osningsandstein vom Typ
Velmerstot und Grotenburg (hdufig als
Teutoburger Sandstein bezeichnet) verar-
beitet. Dieses Gestein ist regional nicht
mehr im Abbau, und da auch andere regio-
nale anstehende Gesteine aufgrund ihrer
optischen bzw. physio-mechnischen Eigen-
schaften nicht optimal zum Bestand
passten, wurde der Suchradius erweitert.

Als ein sowohl in der Farbe und der Struk-
tur, als auch in den spezifischen Eigenschaf-
ten geeigneter Sandstein wurde ein Elb-
sandstein (Postaer Sandstein) bemustert
und als Ersatzmaterial bestimmt

Sofern keine statische Notwendigkeit be-
stand, geschadigte Sandsteine zu ersetzen
bzw. durch Vierungen zu ertlichtigen, wur-
den die Schadbereiche konservatorisch
behandelt. Neben der strukturellen Festi-
gung sandender Oberfldichen mit Kiesel-
sdure-Ester ohne hydrophobierende Zusétze
zdhlten die Anbdschung von Bruchkanten
mit angepassten Steinersatzmassen sowie
die Hinterspritzung von Schalen und

Schollen mit dispergiertem WeiBkalkhydrat
zu den durchgefiihrten restauratorischen
MaBnahmen. Neben der passenden Aus-
wahl der Ersatzgesteine kommt dem Mortel
der (Teil)Neuverfugung eine wichtige Rolle
zu, da die Fugen das Bindeglied der einzel-
nen Baustoffe untereinander sind und als
,Pufferzone” fiir bauphysikalische und klima-
bedingte Schwankungen dienen. In Koope-
ration mit einem Fachlabor fiir Baustoff-
analysen und Materialentwicklung wurde
ein Mortel auf Kalkbasis rezeptiert, der dem
vielfaltigen Anforderungsprofil entsprach
und als Baustellenmischung hergestellt
wurde.

Die Fugen an Architekturgliederungen wie
Strebepfeilerabdeckungen, Gesimse und
Abdecksteine, die einer starken Wasserbe-
aufschlagung ausgesetzt sind, wurden mit
Bleiwolle, die durch mechanische Verdich-
tung derart gestaucht wird, dass ein press-
blindiger und somit wasserdichter An-
schluss an die Steinflanken entsteht,
verfugt.

Uberall dort, wo Diibel, Anker, Klammern

Fugenabdichtung mit Bleiwolle

DIE RESTAURIERUNG DES SALVATORGIEBELS AM HOHEN DOM ZU PADERBORN

und dhnliches aus rostfahigem Material
erkannt oder vermutet werden konnte,
erfolgte ein substanzschonender Ausbau
und ein Ersatz durch V2A-Edelstahl-material
unter Verwendung von bauaufsichtlich
zugelassenen 2-Komponenten-Klebern.

Die Neuschaffung der Giebel-
figuren aus Sicht des Bildhauers

Michael Diwo

Bei der in Auftrag gegebenen Neuschaffung
der Giebelfiguren als bildhauerische Kopien
handelt es sich um Arbeiten des Bildhauers
J. Hellweg aus dem Jahre 1866. Hellweg hat
eng mit dem Dombaumeister Arnold
Glldenpfennig zusammengearbeitet und
einige Spuren in Paderborn hinterlassen.
Seine Arbeiten finden sich am Marienplatz,
der Busdorfkirche und dem Gierswall. Hell-
weg galt als solider, aber nicht tGberra-
gender Bildhauer.

So kamen die Originale in meine Werkstatt,
wurden gemeinsam aufgestellt und mit
Gips aufmodelliert. Die Arbeiten wurden
eng begleitet durch eine fachkundige Kom-
mission des Erzbischoflichen Generalvikari-
ates. Nach Erreichen des gewtinschten
Ausdrucksgrades konnte mit der Rekon-

struktion in Elbsandstein begonnen werden.

Zunéachst war die Vorgabe, sehr eng am
Original zu bleiben. Nachdem dies gewdhr-
leistet war, wurde entschieden, die feine
bildhauerische Ausarbeitung etwas freier zu
gestalten. In der letzten Phase wurden die
Originale verhiillt. Nun musste jede Replik
als eigenstandige kinstlerische Arbeit tber-
zeugen.

Es handelt sich bei den drei Aposteln um
typische ,Gotische Gewandfiguren®. Hierbei
ist der Faltenwurf in seiner Dynamik viel
wichtiger als eine anatomisch korrekte oder
reizvolle Kérperhaltung.

69



70 DIE RESTAURIERUNG DES SALVATORGIEBELS AM HOHEN DOM ZU PADERBORN

Ein biblisches Bildprogramm an der Domkirche zu Paderborn
Josef Mense

Jede Figur hat ihre Eigenarten, die fiir den
Bildhauer spannend sind. So zeigt der
Petrus eine eindeutige FuB3stellung einer
Jfigura serpentinata” aus dem Manierismus,
welche sich im Oberkdrper jedoch nicht
fortsetzt. Er ist bildhauerisch die reifste
Arbeit. Der unbekannte Apostel zeigt einen
sehr femininen Habitus (kein Bart, weiches
Kinn, gerafftes Gewand). Auch hat er eine
technische Aussparung im Kopf, deren
Herkunft nicht geklart ist (Blitzableiter?
Krone?). Gabe es auf der dstlichen Giebel-
seite nicht einen Johannes, sprache vieles
fur diese Zuordnung.

Bartholoméus schlieBlich fallt in seiner
gestalterischen Qualitdt von den beiden
anderen Figuren stark ab. Die Vermutung
liegt nahe, dass hier Korrekturen im Ge-
samtvolumen notwendig gewesen sind.
Er wirkt klein und verloren in seinem
Uppigen Gewand.

Austauschprogramm der Apolstelfiguren: links von J.Hellweg (1866) - rechts: von Michel Diwo, Paderborn (2015)

Insgesamt war die Aufgabe sehr anspruchs-
voll, Qualitat und Quantitat forderten mir
alles ab. Jede Figur wiegt etwa 250 kg, es
stecken circa zwei Monate Arbeitszeit in ihr.
Zu Beginn musste ein groer Trennschleifer
freihdndig gefiihrt werden und zum Schluss
wurden Augen und Mund mit feinster Bild-
hauerraspel geformt.

,Bibelrelief” (um 1275) am siidlichen
Querhausgiebel des Paderborner Doms
(Foto: Juli 2016)

An der Stidwand des 6stlichen Querarms
des Paderborner Doms, dem Marktplatz
zugewandst, findet sich - in zwei Sequenzen
gegliedert - ein ausdrucksstarkes gotisches
Relief, das an diesem Ort nicht seinen ur-
spriinglichen Platz hat und noch einige
Ratsel aufgibt. Dargestellt sind sechs Szenen
aus dem Leben Jesu, im Register darunter
die ,Térichten und die Klugen Jungfrauen”,
oberhalb ein Fries von Darstellungen aus
Tierfabeln, der die Thematik von Gut und
B6se anhand von Tugenden und Lastern vor
Augen fiihrt.

Das Relief wird aus stilkritischen Uberle-
gungen auf die Zeit um 1270 bis 1280 ange-
setzt. Nach wie vor ist nicht geklart, wo es
urspriinglich angebracht war, vieles spricht
dafir, dass es Teil der umfangreichen Chor-
schrankenanlage gewesen ist, die ab etwa

1270 als Abschluss des Dombaus entstand.
Dabei konnten die beiden Themen der
Jungfrauen und des Lebens Jesu samt ihren
spezifischen Bekrénungen unabhéangig
voneinander auf der nordlichen bzw. stid-
lichen Seitenflanke des Lettners Platz gefun-
den haben, was durch die Beobachtung
nahegelegt wird, dass die beiden Themen-
blocke oben von einer wulstigen Doppellei-
ste begrenzt sind, die auch den Abschluss
des Lettners hat bilden kénnen. Im Zuge
der Barockisierung der Kirche im Jahre 1652
ist der Lettner abgetragen worden. Bei der
(rettenden) Umsetzung der Bildtafeln und
Einzelelemente an die AuBenwand des
Doms sind UnregelmaBigkeiten passiert, die
fur die folgenden Ausfiihrungen jedoch
keine Bedeutung haben.



72

Abb. 2a und 2b: Die Bibel-Reliefs, Szenen aus dem Leben Jesu

Der vorliegende Beitrag versteht sich nicht
als kunstwissenschaftliche Untersuchung,
sondern als eine theologische Interpretation
des biblischen Bildarrangements. Sie beruht
auf der Annahme, dass, ungeachtet etwai-
ger Einwénde, die die handwerkliche Quali-
tat betreffen, hinter dem Kunstwerk als
Ganzem ein spiritueller Gehalt steht, der
sich einer geschlossenen theologischen
Konzeption verdankt. Dabei stiitzt der Ver-
fasser sich auf ikonografische Vergleiche,
um auf diese Weise die Darstellungen ge-
nauer profilieren zu kdnnen. Ein Bemiihen
um Nachweise ideengeschichtlicher oder
formaler Abhangigkeiten wird damit nicht
verbunden. Schwerpunkte der Untersu-
chung sind die jeweils zentralen Bilder der
beiden Sequenzen: die Versuchung in der
Wiiste und die Geburt Jesu.

Die ErschlieBung geht zunachst von der ma-
nifesten Erscheinung des Gegenstandes aus.
Die biblische Bilderreihe begegnet auf den
ersten Blick als eine knapp gefasste narra-
tive Folge von Szenen des Lebens Jesu:
Verklindigung an Maria, Geburt im Stall,
Darbringung im Tempel, dann Taufe im
Jordan, Versuchung in der Wiste, Jesu Ein-
zug in Jerusalem. Dabei féllt auf, dass - bei
dem begrenzten Programm - der Kindheits-
geschichte ein Uberraschend starkes Ge-
wicht gegeben wird. Der Beginn des 6ffent-

EIN BIBLISCHES BILDPROGRAMM AN DER DOMKIRCHE ZU PADERBORN

lichen Auftretens Jesu im Anschluss daran
ist mit zwei Bildern hervorgehoben, wéh-
rend sein Wirken in Wort und Tat, seine
Predigten, Auseinandersetzungen, Hei-
lungen nicht vorkommen. Auch die Passion
wird nur noch angedeutet mit dem Einzug
in Jerusalem. Damit ist offenkundig, dass
dieses Bildprogramm ganz anders angelegt
ist als etwa der ottonische Fries der ,Macht-
taten” Jesu in der Reichenauer St. Georgs-
kirche (um 1000) oder auf der anderen Seite
die spatmittelalterlichen Bibelerzahlungen
beispielsweise auf Flligelaltaren und Fasten-
tichern. Mit illustrativer Erzéhlfreude hat
unser Bildprogramm nichts zu tun, ebenso-
wenig mit einer appellativen Didaktik.

Bei ndherem Hinschauen kommt in den
Blick, dass bei der Szene in der Wiiste ein
kréftiger Baum ins Bild gesetzt ist, der an
diesem Ort unrealistisch wirkt, und dass
Jesus auf einem mit Pflanzen bewachsenen
Felsblock sitzt, als throne er dort. Das kann
keine einfache Bibel-lllustration sein.

Es Gberrascht, dass dieses biblische Motiv
Uberhaupt hier vorkommt, gehort die Ver-
suchung doch zu den eher seltenen Darstel-
lungen. Um 8oo tritt das Motiv erstmals im
,Book of Kells” auf. Beachtenswert ist im
vorliegenden Zusammenhang eine karolin-
gische Elfenbeintafel aus der Metzer Palast-
schule (um 850).

EIN BIBLISCHES BILDPROGRAMM AN DER DOMKIRCHE ZU PADERBORN

Sie zeigt die erste der drei Versuchungen in
antikisierender Form: Jesus und der Satan
befinden sich wie Philosophen in einem
Dialog. Zwischen ihnen erhebt sich ein
prachtiger Baum, der so ausgefiihrt ist, dass
er kaum blof3e Dekoration sein diirfte.

Abb. 4: Versuchung Jesu, Elfenbeintafel
aus der Metzer Palastschule (um 850)

Abb. 3: Versuchung Jesu, Relief am Dom, Paderborn (1275)

73




74

Es liegt nahe, darin eine Zitation des
Stindenfalls im Paradies zu sehen, als sym-
bolische Parallelisierung von Christus und
Adam. Diese Idee ist spater auf unterschied-
lichste Weise aufgenommen worden.

Von besonderem Interesse sind hier die
burgundischen Kapitelle von Autun (um
1130), sowie vor allem von Saulieu (um 1150).
Der Satan ist inzwischen zu einem Furcht
erregenden Monster geworden, und er
reicht mit verkrampften Fingern einen

Stein Gber den Baum hinweg Jesus zu.

Der sitzt in gelassener Ruhe auf dem Ast
eines anderen Baums, seine linke Hand liegt

auf der Schrift, die rechte hat er dem Teufel
entgegen gestreckt, nicht gebieterisch,
sondern offen, als wolle er ihn zur Erkennt-
nis der Wahrheit einladen. Der Engel hinter
ihm deutet bereits auf das siegreiche Ende
hin (Mk 1,13 par). Auf der anderen Seite
verkorpert die Schlange zwischen den
Beinen des Teufels den uniberbriickbaren
Gegensatz der Kontrahenten und bestarkt
dariiber hinaus den typologischen Charak-
ter der Szenerie, d.h. die Erinnerung an die
Versuchung im Paradies.

EIN BIBLISCHES BILDPROGRAMM AN DER DOMKIRCHE ZU PADERBORN

Die Paderborner Darstellung erscheint im
Vergleich damit etwas vereinfacht, aber
doch in grundsatzlichen Punkten dhnlich,
wenngleich in der Anordnung der Figuren
gespiegelt. Der Teufel reicht von rechts tGber
den Baum hinweg einen Stein. Jesus sitzt
ihm gegenuber, hier aber auf einem Berg
und deutlich erhoht. In der einen Hand halt
er die Schrift. Die andere Hand [beschadigt]
hat er erhoben, nicht einladend, sondern
eher abwehrend und zum Himmel weisend.
In seiner annahernd frontalen Sitzposition
spricht Christus, mit freundlichem Lacheln
und zugeneigtem Kopf, nicht mehr nur zum
Satan, sondern zu den Betrachtern - wie
der Lehrer der Berg-Predigt. Die zum Teil
sehr exakt gearbeiteten vegetabilen Ele-
mente zu seinen FiiBen scheinen auf einen
slocus amoenus” hinzudeuten, aber auch
auf den Kolosser-Hymnus: ,Er ist das Bild
Gottes, des Unsichtbaren, der Erstgeborene
aller Schopfung. - Alles ist durch ihn und
auf ihn hin erschaffen.” (Kol 1,15 ff.)

Unabweisbar bieten sich Vergleiche mit
Bildern an, die Christus als den nach Aufer-
stehung und Himmelfahrt ,erhohten Herrn”
darstellen, in der Form der Majestas, bei-
spielsweise auf einem Kapitell von St.
Michael in Hildesheim (um 1180), oder des
Pantokrator, beispielsweise in einem Apsis-
Medaillon der romanischen Dorfkirche von
Frondenberg-Bausenhagen (Ende 12. Jh.).
Doch diese damals weit verbreiteten Motive
sind weitgehend gepragt von einer distan-
zierenden ,Wirde” und formelhaften Steif-
heit. Daran gemessen wird die unmittelbare
Lebendigkeit und Menschlichkeit der Pader-
borner Skulptur erkennbar, Christus — ein
lachelnder Richter!

Die Konfrontation zwischen Gut und Bose
ist vom biblischen Text her grundgelegt,
aber erstaunlicherweise wird der Gegensatz
hier nicht dualistisch inszeniert wie in vielen
anderen Versuchungsdarstellungen.

EIN BIBLISCHES BILDPROGRAMM AN DER DOMKIRCHE ZU PADERBORN

Das ldsst sich, erganzend zum Kolosserbrief,
vom zweiten Korintherbrief des Paulus her
verstehen. Darin wird dem Teufel als ,Gott
der Welt” die Macht zugestanden, den Men-
schen zu blenden, aber Gott, der zu Beginn
der Schopfung ,Licht aus der Finsternis
erstrahlen” lie3, hat dem Menschen das
Licht der Erkenntnis in das Herz gegeben,
damit er ,auf dem Antlitz Christi die Herr-
lichkeit Gottes aufleuchten sehe”

(2 Kor 4,4-6).

Am Anfang des 13. Jahrhunderts hatte das
Vierte Laterankonzil (1215) auf der einen
Seite die reale Existenz des Satans bestatigt,
was die Angst vor ddmonischen Machten

oben: Abb. 6 und als Folge davon entsprechende Dar-
KI\:;J:esltlaI; stellungen eher beforderte, es stellte aber
St. Michael, gleichzeitig klar, dass diese Machte
Hildesheim Geschopfe Gottes und als solche vom
(um 1180) Ursprung her, wie die gesamte Schépfung,
als gut geschaffen seien; ihr Bose-Sein sei
Abb.7: aus eigenem Antrieb, das heif3t aus freiem
Pantokrator, Willen erfolgt. Es ist denkbar, dass diese
Fresko in Lehre in dem Paderborner Versuchungs-
Bausenhagen relief verbildlicht werden sollte. Erinnert
(um 1190) werden darf darliber hinaus an das ,Exsultet”

der Osternacht, das ab dem 12. Jahrhundert
bereits im liturgischen Gebrauch war.

Es besingt die ,felix culpa” und sogar die
+Notwendigkeit” der Schuld Adams.

b .
L]

[

&
B

:|.E=!:_

N iy

Abb. 8: Siindenfall, Holzdecke in
St. Michael, Hildesheim (um 1230)

75



76

EIN BIBLISCHES BILDPROGRAMM AN DER DOMKIRCHE ZU PADERBORN

Abb. 9: Siindenfall, Bernwardtiir am Dom, Hildesheim (um 1015)

Abb. 10:

Geburt Jesu,
Relief am
Paderborner Dom
(um 1275)

Der Teufel seinerseits ist mit zwei deutlich
markierten Briisten ausgestattet, die man
als weiblich ansehen kann. Dazu passt in
diesem Relief seine Stellung auf der rechten
Seite, die in vorgangigen Darstellungen des
paradiesischen Slindenfalls fest etabliert ist.
Beriihmte Beispiele sind die beiden Hildes-
heimer Bildwerke: die Holzdecke der Micha-
elskirche (um 1230) und der Bronzeguss der
Bernwardtir (um 1015), der die aktive Rolle
Evas als ddmonische Verfiihrerin und auch
schon die Sexualitat betont.

In dieser Figuration des Bdsen spiegelt sich
eine theologische Entwicklung der fort-
schreitenden Verdachtigung der Sexualitat,

" der Sexualisierung von Moral und Stinden-

bewusstsein bis hin zur Verteufelung der
Frau. Aufs Ganze gesehen ist festzustellen,
dass in dieser Versuchungsdarstellung
sozusagen drei ,Folien” (ibereinander gelegt
wurden, die einen weiten heilsgeschicht-
lichen Bogen spannen vom Beginn der
Menschheit bis zur Wiederkunft Christi.

Eine geschickte Gestaltung lasst den
»erhohten Herrn” dabei auch als unmittel-
bar gegenwartig erleben.

Die beiden flankierenden Bilder, Taufe Jesu
und Einzug in Jerusalem, sind weitgehend
konventionell entworfen und bedirfen
keiner Einzelinterpretation. Ahnlich verhilt
es sich auch bei der ersten Bild-Sequenz:
Die mittlere Szene, die Geburt Jesu, sticht
durch Konzeption und Gestaltung auffallig
hervor und fordert eine eingehendere Inter-
pretation.

Jenseits des ersten, vielleicht idyllischen
Eindrucks wird bei ndherer Betrachtung
erkennbar, welche eigenwillig befremdliche
Inszenierung hier vorliegt. Josef, Maria und
das Kind, alle drei scheinen ohne Beziehung
zueinander im Raum verteilt zu sein und zu
schlafen. Ochs und Esel sind es, die wachen
und das Kind mit ihrem Atem warmen! Und
krasser kénnte Distanz kaum zum Ausdruck
gebracht werden als hier mit dem rdum-
lichen Abstand zwischen Mutter und Kind:
lhre Korper liegen in Gegenrichtung im
unteren und oberen Bereich des Bildes,
getrennt durch die Krippenarchitektur mit
den beiden Tieren, die Kopfe diagonal ge-
genliber, nicht einmal Blickkontakt ist vor-
handen. Noch deutlicher wird dieser Ein-
druck, wenn man zum Vergleich das be-
riihmte Lettner-Fragment aus Chartres (um
1230) heranzieht. In beiden Darstellungen
wird Maria auf einer Liege oberhalb der
Krippe ruhend gezeigt, ein ausgesprochen
seltener Bildtyp. Sie ist erschopft von den
Anstrengungen der Geburt und hat die
Hand unter den Kopf gelegt. Aber im Ge-
gensatz zum Paderborner Relief wendet sie

EIN BIBLISCHES BILDPROGRAMM AN DER DOMKIRCHE ZU PADERBORN

sich voll zartlicher Aufmerksamkeit dem
Kind zu - ein anmutiges Bild der miitter-
lichen Liebe. Der besorgte Joseph (nur
fragmentarisch erhalten) reicht in tatiger
Zuneigung ein Tuch. Auch eine Pariser
Skulptur, die in Paderborn bekannt gewe-
sen sein kdnnte und Maria in einer unbetei-
ligteren Haltung zeigt, hat nicht diese ex-
zentrische Schroffheit.

Auf dem Paderborner Bild befindet sich
Joseph ganz au3erhalb des Geschehens; der
Stall erscheint wie ein geschlossener Kasten,
ein ,heiliger Bereich’, zu dem er keinen
Zugang hat. Dass er nicht als Tatiger, son-
dern als ,Traumender” dargestellt wird, ist
an sich ein traditioneller Topos: Er hat ja im
Traum die lebens- und tiberlebenswichtigen
Botschaften empfangen. Als Gegengewicht
zu seiner isolierten und scheinbar unbedeu-
tenden Stellung hat der Bildhauer der Profi-
lierung des Gesichts besondere Sorgfalt
gewidmet. Seine entspannt lachelnde
Schénheit soll das Innere spiegeln, denn

- & . TR

Abb. 11: Geburt Jesu, Relief vom ehem. Lettner, Chartres (um 1230)

Joseph wird in der Bibel ,gerecht” genannt
(Mt 1,19). Er hatte das Kind, das nicht von
ihm stammte, angenommen und die Mutter
nicht verstoBBen - eine nicht selbstverstand-
liche Entscheidung. Die rechte Hand ist
ausgestreckt und nach oben hin geéffnet,
sein ,Schlaf” ist mithin kein Zeichen der

Erschlaffung, sondern der Versenkung:
Heraustreten aus den Beliebigkeiten der
Welt und Horen auf Gottes Weisung.

Aber die Gottes-Mutter als Rabenmutter?
Das eben besprochene Relief der Versu-
chung Jesu ist eine Paderborner Eigenlei-
stung, sicher beeinflusst durch franzésische
oder auch italienische Vor-Bilder, aber mit
keinem wirklich identisch. Es wirkt wie nach
einer wohliberlegten Idee und Entschei-
dung zusammengesetzt aus verschiedenen
Elementen. Wir diirfen annehmen, dass
auch bei der Stall-Szene nicht willkirlich
gehandelt wurde. Das Gesicht der Maria
[etwas beschadigt], der Faltenwurf des
Gewandes, die Draperie, die Képfe der Tiere,
das alles ist mit Feinsinn gearbeitet und
weicht, bei struktureller Ahnlichkeit, doch
von den mdoglichen Vor-Bildern in Chartres
und Paris ab. Das trifft insbesondere auf die
Lage des Kindes zu. Deshalb ist eine plan-
voll vorgenommene Eigengestaltung zu
vermuten.

Abb. 12: Geburt Jesu, Tympanon-Relief
an Notre-Dame, Paris (um 1250)

Warum aber dann diese erschreckende
Distanz? Sicherlich zunachst einmal, um
auszudriicken, dass Marias Sohn nicht ihr
Eigentum ist und dass er Wege gehen wird,
die sie nicht versteht (vgl. Mk 3,21.31ff).
Dasselbe hatte der Kiinstler von Chartres
mit anderen symbolischen Mitteln formu-

77



78

liert, indem er die Krippe als Opferaltar
gestaltet und das Kind kreuzweise gewi-
ckelt sein liefl3. Dazu ist aber das Kind hier
eigentlich zu sehr - ganz wortlich - unter-
geordnet, die Mutter zu sehr hervorgeho-
ben. Gerade vor dem Hintergrund, dass in
den meisten Darstellungen der Geburt Jesu
im 12. und 13. Jahrhundert die Krippe gera-
dezu vorgezeigt wird, durch ihre Platzierung
oberhalb der Mutter oder, wie in Chartres,
durch die Stilisierung als Altar, so dass darin
die wachsende Bedeutung der Sakramen-
tenlehre im hohen Mittelalter zu erkennen
ist, erscheint das Paderborner Relief als
bemerkenswert abweichend. Aber genau
betrachtet: Maria hat ihre Augen gar nicht
geschlossen. Sie schaut lachelnd aus dem
Bild heraus, und der Schluss liegt nahe
anzunehmen, dass sie als Frau, eben nicht
nur als Mutter, in besonderer Weise ,erhéht”
sein soll. Denn gleichzeitig ist ihr Kind bis
zum AuBersten ,erniedrigt’, und zwar auf
denkbar drastische Weise - vielleicht als
anschauliche Bilddidaktik? ,Es gibt ndmlich
Menschen,” sagt der heilige Bernhard, ,flr
die Christus noch nicht geboren ist [...] Wie
konnte denn die Erniedrigung dessen wirk-
sam sein, der Gott gleich war, aber nicht
daran festhielt, wie Gott zu sein, sondern
sich entdufBerte und wie ein Sklave wurde
(Phil 2,6f.), wie kdnnte, sage ich, die Erniedri-
gung Gottes in einem stolzen Menschen
wirksam sein?”

Verkiindigung Geburt

Eintritt ins Leben
(leibliche Zeugung)

Taufe Versuchung
Eintritt ins 6ffentliche Leben
(spirituelle Zeugung)

EIN BIBLISCHES BILDPROGRAMM AN DER DOMKIRCHE ZU PADERBORN

Zu klaren ist zundchst, ob die beiden be-
sprochenen Szenen im Rahmen der gesam-
ten Bilder-Folge eine Beziehung zueinander
haben. Der Schliissel zum Verstandnis des
Ganzen ergibt sich aus seiner theologischen
Struktur. Setzt man die beiden Dreier-Se-
guenzen untereinander, ergeben sich auf-
schlussreiche Korrelationen:

Die beiden Bilder in der linken Spalte ent-
sprechen sich in dem Akt der,Zeugung”.
Die Verkiindigung an Maria gilt seit alters
als Moment der Inkarnation, oft verbildlicht
in einem Lichtstrahl, der aus dem Himmel
kommt und sich auf den Kopf Mariens
senkt. Als Schopferkraft ist bei Lukas der
,Heilige Geist” angefiihrt, weshalb auch das
Kind ,Sohn Gottes” genannt werde (Lk 1,35).
Die Paderborner Darstellung ist sehr
schlicht gehalten, die beiden Figuren ste-
hen sich statisch gegeniiber, keineswegs in
einer bewegten ,disputatio”. Der Engel, in
der Linken eine Schriftrolle haltend, hat die
rechte Hand ,sprechend” erhoben, Maria
nimmt die Botschaft demditig auf, aber sie
antwortet ihm nicht, sie hat sich dem Be-
trachter zugewandt. — Parallel dazu: Die
Taufe wird im Allgemeinen als geistliche
Zeugung angesehen. Jesus wird durch die
,Stimme vom Himmel” (Lk 3,22) &ffentlich
zum ,Sohn” proklamiert, der Heilige Geist in
Gestalt einer Taube ist als sichtbares Zei-
chen auch im Paderborner Relief darge-
stellt.

Darbringung

Erster Eintritt in den Tempel

Einzug in Jerusalem

letzter Eintritt in den Tempel

EIN BIBLISCHES BILDPROGRAMM AN DER DOMKIRCHE ZU PADERBORN

Die Bilder in der dritten Spalte entsprechen
sich in der Tempel-Thematik, aber auch in
theologischen Grundziigen. Bei der Darbrin-
gung wird dem Kind der Name ,Jesus”
gegeben, hebraisch Jeschua, d.h. ,Jahwe
rettet”. Beim Einzug in Jerusalem rufen die
Menschen ihm zu: ,Hoschannah’, d.h. ,Rette
doch!” (Mt 21,9 par). Bei seinem ersten Tem-
pelaufenthalt wird Jesus von Simeon als
+Messias” begrifit, zugleich wird bereits auf
seinen Tod hingedeutet. Die Einzug-Periko-
pen zitieren messianische Texte aus Jesaja,
Sacharja und dem Psalm 118 und proklamie-
ren so Jesus zum Messias. Es folgt die
Passion.

Wenn die flankierenden Szenen so eindeu-
tig miteinander korrespondieren, miissen
auch die beiden zentralen Bilder aufeinan-
der bezogen sein. Das wird anschaulich,
sobald man die Leserichtung der Bilderfolge
andert, von rechts nach links. Der Versu-
chungsszene ist, wie oben dargelegt, die
Folie des Stindenfalls der Stammeltern
hinterlegt worden, und zwar mit dem offen-
sichtlichen Ziel, den Teufel mit Eva zu iden-
tifizieren. Von daher ist unabweisbar, dass
Christus als ,Adam” erscheint, als der zweite
Adam, der durch ,Gehorsam” die Vielen
»gerecht gemacht” hat (Rom 5,19). Wie nun
Christus der neue Adam geworden ist, so
Maria die neue Eva. Als Folge der mariolo-
gisch-mystischen Predigten Bernhards von
Clairvaux, die fiir sich genommen noch eher
zurlickhaltend formuliert waren, ergab sich
in der zweiten Halfte des 12. und im 13.
Jahrhundert eine ,Steigerung der GroBe” bis
zu einer ,begeisterten Erhebung Mariens zu
einer allumfassenden Mittlerrolle im Him-
mel’, und zwar wegen der gleichzeitig sich
steigernden ,Angst der Menschen vor dem
richterlichen und herrscherlichen Sein
Christi”. Angst vermittelt jedoch der auf
dem Berg thronende und giitig lachelnde
Christus des Paderborner Reliefs keines-
wegs. Von daher ist weniger wahrscheinlich,
dass in dem Geburts-Relief die Mutterschaft

Mariens als Bedingung der Rolle einer ,Mitt-
lerin” angesehen werden soll. Dagegen
spricht auch die tGberdeutliche Distanz zu
ihrem Kind. Eher wére daran zu denken,
dass sich in der edlen Zartheit und traume-
rischen Entriicktheit [...] starke Einflisse der
Mystik der damaligen Zeit” spiegeln. Dazu
passt (mit einer gewissen Differenzierung)
die in unmittelbarer Nachbarschaft plat-
zierte ,Madonna” aus der Verklindigungs-
szene, die wie ein Andachtsbild wirkt. Beide
zusammen, die stehende und die liegende
Gottesmutter, scheinen Mdglichkeiten der
Gottesndhe zum Ausdruck zu bringen in
ihrer Demut einerseits (Verkiindigungssze-
ne), mehr noch in ihrer gottseligen und
selbstgewissen Gelassenheit. Unabldssig
stellt Bernhard von Clairvaux Marias Demut
und - daraus hervorgehend - ihre ,beschei-
dene Zuriickhaltung, die demiitige Dienst-
bereitschaft, die glaubige GroBmut und das
Martyrium des Herzens” als vorbildliche
Tugenden vor Augen, und er empfiehlt die
Gottesmutter wegen ihrer Glite, Gnade,
Milde und Barmherzigkeit als ,Mittlerin®, die
»zwischen Christus und Kirche gestellt” ist.
Dem steht die Unmittelbarkeit der Gotteser-
fahrung bei Gertrud von Helfta gegeniiber:
,In der allerheiligsten Nacht, da Gott die
Himmel tauen lie} und aller Welt das Heil
brachte, geschah meiner Seele wie Gideons
Vlies [Ri. 6,37]: Gottes Liebe kam Uber sie.”

Es ist denkbar, dass in dem eigentiimlich-
exzentrischen Paderborner Geburtsbild eine
solche zeitgendssische Frauenmystik ihren
Niederschlag gefunden hat. Nach Hildegard
von Bingen stand die Frau Christus in be-
sonderer Weise nahe, denn dessen Leib sei
in gewisser Hinsicht ,weibliches Fleisch’,
weil es nicht aus dem Samen des Mannes
gezeugt worden sei. AuBBerdem konnte sich
die Frau, insbesondere die Ordensfrau,
durch Askese und Gebet zur Famula Dei, zur
».Magd Gottes” oder ,Gottesfrau”, erheben
und dadurch ,in ihrer charismatischen Bega-
bung den Méannern als ebenbiirtig, sogar

79



als tUiberlegen” erweisen. Die Parallelisierung
der Maria mit dem ,erhéhten” und in milder
Freundlichkeit thronenden Christus in der
Versuchungsszene ist augenfallig, und so
stellt die Maria der Geburtsszene ebenfalls
ein Beispiel fiir die Uberwindung des Satans
und dariiber hinaus, als exemplarische
»,Magd des Herrn” (Lk 1,38), das Gegenbild
zum teuflisch-verfiihrerischen Frauentypus
dar, das andernorts gerne dargestellt wur-
de.

Auch wenn die theologischen Uberle-
gungen und Bewertungen im Einzelnen
hypothetisch und selbstverstandlich disku-
tabel sind, zeigt sich im Kern doch, dass der
sehr knappe, auf wenige Szenen beschrank-
te Bilderzyklus ein geschlossenes Konzept

Abb. 13: Solitérfigur,Konig”

EIN BIBLISCHES BILDPROGRAMM AN DER DOMKIRCHE ZU PADERBORN

aufweist. Von daher ist es nicht erforderlich,
von einem defizitdren Bestand auszugehen.
Peter Kurmann hat die Frage aufgeworfen,
,0b die Reliefs vollstandig erhalten blieben”,
der Dehio hat diese Vermutung Gbernom-
men und sozusagen kanonisiert. Die theolo-
gische Analyse 6ffnet die Augen dafiir, dass
es auf die narrative Schlissigkeit nicht an-
kommt. Oft wird auch die Rolle der ,Kiinst-
lerindividualitat” Uberschatzt. Gerade wenn
man die Paderborner Reliefs als ,ein qualita-
tiv eher bescheidenes Werk deutscher
Skulptur” einschatzt, ist damit nicht gesagt,
dass die theologische Konzeption, die darin
zum Ausdruck gebracht wird, ebenfalls von
minderer Qualitdt sein muss. Im Gegenteil,
es gibt viele Beispiele mittelalterlicher
Kunst, an denen sich belegen lasst, dass
eine bescheidene Steinmetzarbeit keinerlei
Aussagekraft hat furr die geistige Leistung,
die dahinter steht. Der ,Kiinstler” als geni-
aler Schopfer des Ganzen ist eine moderne
Vorstellung. Der heimliche Kiinstler des
Mittelalters ist oft der theologische Berater
oder der Auftraggeber gewesen. Und wenn
es zutrifft, dass flr die handwerkliche Elite
des 13. Jahrhunderts (beispielsweise in Paris)
der Wunsch des Auftraggebers beziiglich
der Aussage eines Bildprogramms maf3geb-
lich war und dass sicherlich dieser Komposi-
tion intensive Studien vorausgegangen
sind, dann wird man auch flr Paderborn
annehmen dirfen, dass das Projekt nicht
allein den Handwerkern oder gar dem Zufall
Uiberlassen wurde.

EIN BIBLISCHES BILDPROGRAMM AN DER DOMKIRCHE ZU PADERBORN

Ein abschlieBender Blick auf die ,Klugen
und die Torichten Jungfrauen’, die im
(scheinbaren) Register unter den Bibelreliefs
angebracht sind, kann noch von einigem
Interesse sein: Der volkstiimliche Sprach-
gebrauch nennt, wie gerade zitiert, die
sklugen” zuerst und dann die ,toérichten”
Das biblische Gleichnis hat in seinem Erzéhl-
duktus die umgekehrte Reihenfolge. Dieser
Leserichtung folgt die Paderborner Anord-
nung der beiden Gruppen: Links die
térichten, rechts die klugen Jungfrauen

— als seltene Ausnahme unter den dama-
ligen Darstellungen. Das Gleichnis von den
klugen und torichten Jungfrauen steht in
der Bibel im Kontext des Endgerichts.
Wenn es in diesem Symbol-Zusammenhang
verbildlicht wird, befinden sich die klugen
Jungfrauen auf der, vom Betrachter aus
gesehen, linken Seite - entgegen der bi-
blisch vorgegebenen Leserichtung! Der
Grund dafir ist: Wenn Christus auf einem
Schrein, einem Tympanon oder dem Tru-
meau eines Kathedralportals als ,erhohter
Herr” erscheint, hat er aus seiner Perspek-
tive die klugen Jungfrauen ,zu seiner
Rechten” (Mt 25,33). Das trifft auch auf
Marienportale zu, in deren Bogenfeld eine
Marien-Kronung dargestellt ist, denn das ist
ein eschatologisch-richterlicher Akt Christi.

Eines der seltenen Beispiele fiir die umge-
kehrte Reihenfolge bildet das Nordportal
von Chartres (um 1210), dort jedoch handelt
es sich um ein Marienportal mit einer thro-
nenden Gottesmutter mit Kind, so dass der
unmittelbare Weltgerichtszusammenhang
nicht gegeben ist — und Maria als Mensch
muss unterschieden sein von Christus.
Dementsprechend ist unter anderem auch
das Hauptportal der Liebfrauenkirche von
Trier (um 1245) gestaltet. Fir die zu Beginn
angesprochene ,Lettner”-Frage lasst sich da-
raus entnehmen, dass die Reliefs jedenfalls
nicht in den Kontext einer Gerichts- oder
Marienkrénungsszenerie gehort haben
durften. Ein vorhandenes Solitar-Fragment
weist auf die Anbetung der Konige als Mit-
telstlick zwischen den Jungfrauen-Reihen
hin.

Dieser Aufsatz erschien im Jahrbuch fir
Westfalische Kirchengeschichte 107 (2011),
S. 53-74, hier stark gekurzt.

Bildnachweis: Abb.1a/b,2aund b, 3,6,7,8,
9, 10, 13, 14a/b Fotos Josef Mense;

Abb. 4 aus G. Schiller, S. 153); Abb. 5 aus

I. Tetzlaff; Abb. 11 Foto J. Tessier, Paris 1965.

81



Historisches und Gegenwartiges zum Zusammenspiel
von Kunst und Religion in der Arbeit des
Christlichen Bildungswerkes DIE HEGGE

Holger Briills - Dorothee Mann

A
b}

Luftaufnahmevon der HEGGE: Frank Lieske, Arnsberg

KUNST UND KUNSTLER AUF DER HEGGE

Wer zum ersten Mal die Hegge besucht, ist
meist Uberrascht und erstaunt:

Sieht so der Empfangsbereich einer Erwach-
senenbildungsstatte aus? Der Besucher
betritt eine helle freundliche Eingangshalle
mit Kunstwerken, die seine Blicke sofort

anziehen, mit Vorhdngescheiben zeitgends-
sischer Glasmalerei vor den Fenstern - hier
und in weiteren Raumen. Auf dem Weg zum
Speiseraum fallt eine Tonplastik ins Auge:
eine Anna Selbdritt.

Der Gast erfahrt, dass die Hegge
seit Jahrzehnten Kiinstlertagungen
durchfiihrt, dass die Frauen der
Hegge-Gemeinschaft Kunst schat-
zen und lieben und es sich zur
Aufgabe gemacht haben, durch
ihre Bildungsarbeit anderen Men-
schen Zugang zur Kunst zu ver-
schaffen und daruber hinaus
Kinstlern ein Diskussionsforum zu
bieten.

Das Jahr 2015 war fiir die Hegge ein Jubila-
umsjahr: 1945 wurden die Hegge-Gemein-
schaft und das Christliche Bildungswerk
gegriindet. Aus diesem Grund erschien im
Oktober 2015 ein Buch von Holger Briills
Uber die Bildhauerin Maria Eulenbruch,
deren Werk Anna Selbdritt zum Bestand der
Hegge gehort. Beides — Buch und Kunst-
werk - soll im Folgenden vorgestellt werden.

Maria Eulenbruch

Maria Eulenbruch (1899-1972) gehorte zu
den bemerkenswerten Talenten der Bild-
hauerei in der Zeit der Weimarer Republik.
Die heute fast vergessene Kiinstlerin wurde
von Rudolf Schwarz 1927 an die Aachener
Kunstgewerbeschule berufen, wo sie neben
dem Architekten Hans Schwippert, dem
Bildhauer Hein Minkenberg und dem Maler
und Glasmaler Anton Wendling keramisches
Gestalten lehrte. Hauptwerke Maria Eulen-
bruchs, die 1934 emigrierte und spéter in
der Abgeschiedenheit der belgischen Eifel
lebte, sind die packende Golgathaszene im
Altarraum der Esslinger Stidkirche und die
leider nur fragmentarisch erhaltene Mutter-
gottes in der von Rudolf Schwarz gestal-
teten Kapelle von Burg Rothenfels, (iber die
sich Romano Guardini begeistert duBBerte. In
der Zusammenarbeit mit bedeutenden
Architekten wie Dominikus Bohm, Rudolf
Schwarz und Martin Elsaesser leistete Maria
Eulenbruch einen wichtigen Beitrag zur
Erneuerung des Kirchenbaus und der christ-
lichen Kunst im 20. Jahrhundert. Sie schuf
bestechend moderne Andachtsbilder fiir
die Gegenwart, deren Anliegen bei aller
Expressivitat der Formensprache in einer
ganz eigenen Verbindung von Sachlichkeit
und Spiritualitat liegen.

Die gemeinsamen geistig-
kulturellen Wurzeln der Hegge
und Maria Eulenbruchs

Warum gibt die Hegge zu ihrem 70jahrigen
Jubildum ein Buch tiber Leben und Werk
von Maria Eulenbruch heraus?

Die Hegge besitzt seit 1979 die 1930 ent-
standene, schon erwdhnte Figurengruppe
dieser Kiinstlerin, eine Anna Selbdritt. Sie
stammt aus dem ehemaligen Frauenbund-
haus in Essen und kam durch eine Schen-

T e . ~_ kung auf die Hegge. Maria Eulenbruchs
Eingangshalle HEGGE, Bilder in 0l auf Leinwand” Plastik wurde von den Heggefrauen stets
geschéatzt und gepflegt.

von Franz Pauli, Foto: behnelux gestaltung, Halle




KUNST UND KUNSTLER AUF DER HEGGE

Auf ihre kunsthistorische Bedeutung jedoch
machte erst Holger Briills aufmerksam, der
seit 2006 als Teilnehmer der Hegge-Kiinst-
lertagungen und seit geraumer Zeit als
Moderator dieser Veranstaltungsreihe der
Hegge freundschaftlich verbunden ist.

Die Plastik war zeitweise im Garten der Heg-
ge aufgestellt und wurde 2014 restauriert.
Heute hat sie ihren Platz im oberen Foyer,
wo ihr die Gaste taglich begegnen.

Der eigentliche Grund dafiir, dass die Hegge
ihre Jubildumsschrift dieser Kiinstlerin wid-
met, liegt jedoch tiefer. Er weist auf die
gemeinsamen geistig-kulturellen Wurzeln

- sowohl der Hegge als auch Maria Eulen-
bruchs - hin, die in die 20er und 30er Jahre
des vergangenen Jahrhunderts zurtickrei-
chen. Diese werden in dem Buch Gber Maria
Eulenbruch in einigen prdgenden Ansdtzen
nach der kiinstlerischen wie auch der religi-
Osen Seite hin entfaltet. Dabei werden er-
staunliche Parallelen deutlich.

Kampmann, die Hegge und Guardini

Die Geschichte der Hegge ist auch ein Stiick
Frauengeschichte des 20. Jahrhunderts. Die
Initialzindung zur Griindung der Hegge
gab zwar ein Mann, Theoderich Kampmann
(1899-1983) wahrend seiner Zeit als Religi-
onslehrer am Hildegardis-Gymnasium in
Hagen/Westfalen. Ohne Frauen, die Kamp-
manns Ideen und seine Vision beherzt um-
setzten, hatte es aber die Hegge nie gege-
ben. Kampmann inspirierte seine Schiile-
rinnen bereits in den 1930er Jahren mit der
Uberzeugung, sich den neuen, allerorten
anbahnenden Entwicklungen zu stellen und
der Tatsache ins Auge zu blicken, dass kinf-
tig Laien, und vor allem Frauen, pastorale
und padagogische Aufgaben Gibernehmen
mussten, die bis dato dem (ménnlichen)
Klerus vorbehalten waren.

Kampmann, der ab 1935 einen Lehrstuhl fiir
Padagogik und Katechetik an der Philoso-

phisch-Theologischen Akademie Paderborn,
spdter dann ab 1956 den Lehrstuhl fiir Reli-
gionspadagogik und Kerygmatik an der
Universitat Miinchen innehatte, gehorte zu
den theologischen und religionspadago-
gischen Vordenkern seiner Zeit. Er griff
inhaltlich Ideen einer ganzheitlichen, christ-
lichen Bildungsarbeit und der Liturgischen
Bewegung auf, welche bereits seit 1915 mit
Leidenschaft von Romano Guardini (1885-
1968) verfolgt wurden. Kampmann wollte
vom Menschen und seiner konkreten Le-
benssituation aus die Botschaft des Evange-
liums denken, sie neu durchbuchstabieren
und lebendig werden lassen. Bildende
Kunst, Musik, Literatur und Marchen galten
ihm dabei als giiltige Wege, die Wirklichkeit
zu erschlieBen. Kampmann nannte diese
Methode ,Verkiindigung via indirecta’, ein
Wort, das zum Schliisselbegriff des Bil-
dungskonzepts der Hegge wurde und bis
heute aktuell ist.,Religise und christliche
Wahrheit findet sich oft dort am leben-
digsten und wirksamsten, wo sie nicht in
den herkdmmlichen Begriffen und Erschei-
nungsformen auftritt — und eben dort wird
sie fur viele erst zuganglich.”

Theoderich Kampmann und Romano Guar-
dini waren befreundet, standen bereits
lange vor ihrer gemeinsamen Zeit als Leh-
rende der Universitat Minchen (1956-1962)
in kollegialem Austausch, und beide bezo-
gen die Kinste in ihr Bildungskonzept und
in ihre pastorale Arbeit ein.

Hier liegen Berlihrungspunkte und Gemein-
samkeiten zwischen Burg Rothenfels, einer
durch das Wirken Guardinis beriihmten
Tagungsstatte am Main, und der Hegge:
Die Besinnung auf die anthropologischen
Voraussetzungen fir religiose und kulturelle
Bildung und im Einklang mit der Litur-
gischen Bewegung die vertiefte Erschlie-
Bung der Liturgie und deren Umsetzung
durch den lebendigen Vollzug mit der Ge-
meinde. Guardinis pastorale Bemiihungen,

KUNST UND KUNSTLER AUF DER HEGGE 85

vor allem in der Jugendarbeit der 1920er
Jahre, wurden eine Generation spéter von
Kampmann erneuert und in der Situation
nach den Verheerungen des Zweiten Welt-
kriegs umso dringlicher und entschiedener
aufgegriffen. Dies fiihrte dazu, dass neben
Burg Rothenfels auch die Hegge zu den
Wegbereitern und Lernorten des Zweiten
Vatikanischen Konzils im deutschen Sprach-
raum gerechnet werden darf.

Maria Eulenbruch und Guardini

In die Anfange von Guardinis Bildungsarbeit
im Sinne der Liturgischen Bewegung auf
Burg Rothenfels in den 1920er Jahren weist
auch die kiinstlerische Arbeit Maria Eulen-
bruchs zurlick, die mit Guardini in person-
lichem Kontakt stand, und die in dem Theo-
logen einen entschiedenen Firsprecher
ihrer in damaliger Zeit ganz neuartigen und
von Vielen als herausfordernd empfun-
denen Kunst fand.

Maria Eulenbruch stand ebenso wie Theo-
derich Kampmann mit Romano Guardini im
Austausch. Die Kiinstlerin setzte die Ideen
einer Uberfélligen Erneuerung nicht wie die
Theologen mit dem Wort, sondern mit dem
ihr vertrautesten, im wirklichen Wortsinn
greifbaren Material um, dem Ton. Romano
Guardini schatzte sie wegen ihrer herben
und strengen Formensprache. Aus diesem
Geist schuf Maria Eulenbruch 1927 fir die
von Rudolf Schwarz in epochemachender
Weise neugestaltete Burgkapelle von Ro-
thenfels eine Muttergottesfigur, die ihr
bekanntestes Werk werden sollte. Mit Blick
auf die Bedeutung dieser Arbeit wurde der
Eulenbruch-Publikation der Text der noch
heute lesenswerten Ansprache von Romano
Guardini beigefiigt, mit der er sich 1929
schitzend und argumentierend vor dieses
Bildwerk stellte.

Maria Eulenbruch, Annaselbdritt, 1930, Ton,H. 75 cm,
Fotos: behneluxgestaltung, Halle



KUNST UND KUNSTLER AUF DER HEGGE

Die Tonplastik der Anna Selbdritt

Im Vergleich zu den mehr oder weniger
»siBen« Marienbildnissen, die es auch im
Werk Maria Eulenbruchs gibt, zeigen andere
ihrer weiblichen Figuren eine besser ge-
glickte Balance zwischen emotionalem
Ausdruck und realistischer Haltung. In die-
ser Hinsicht darf die Darstellung der Anna
Selbdritt von 1930 als ein Hauptwerk Maria
Eulenbruchs aus der starksten Phase ihres
Schaffens gelten. Die Tonplastik hatte ihren
urspriinglichen Standort im Frauenbund-
haus in Essen, dort wahrscheinlich in der
Kapelle des 1932 nach Entwurf des Archi-
tekten Theodor Suhnel (1886-1965) in
Formen des Neuen Bauens errichteten
Komplexes. Das Frauenbundhaus, damals
Bildungsstétte und Wohnheim fiir berufs-
tatige Frauen in der Tragerschaft des Katho-
lischen Deutschen Frauenbundes, wurde
1972 abgerissen.

Maria Eulenbruch war im Rahmen ihrer
Lehrtatigkeit an der Aachener Kunstgewer-
beschule mit dem Arbeitsfeld katholischer
Sozialreformerinnen und der Frauenbil-
dungsarbeit in Berlihrung gekommen.
Neben ihrer kiinstlerischen Lehrtatigkeit
gehorte zu ihrem Deputat als Fachschulleh-
rerin auch eine Lehrverpflichtung am Aa-
chener Frobelseminar, einer »Bildungsan-
stalt flr Frauenberufe, die damals von der
Montessori-Pddagogin Helene Helming
geleitet wurde. Es spricht vieles dafiir, dass
die Verbindung zu Maria Eulenbruch und
der Ankauf der Plastik fiir das Essener Frau-
enbundhaus Uber Gerta Krabbel (1881-1961)
zustande gekommen ist. Die damalige
Vorsitzende des Frauenbundes betrieb in
Eulenbruchs Aachener Zeit zusammen mit
Rudolf Schwarz den Neubau der Sozialen
Frauenschule in Aachen. Die Planung der
Aachener Frauenschule war das neben der
Fronleichnamskirche gré3te Bauprojekt der
Kunstgewerbeschule.

Die jetzt in den Rdumen der Hegge aufge-

stellte Plastik folgt dem in der sakralen
lkonographie der Moderne kaum mehr
geldufigen Typus eines seit dem spaten
Mittelalter verbreiteten Andachtsbildes, das
die Heilige Anna mit der Jungfrau Maria
und dem Jesuskind zeigt. Wahrend die
spatmittelalterlichen Bildwerke meist als
quasi aristokratische Gruppen mehr oder
weniger spektakuldrer Gewandfiguren an-
gelegt sind, zielt Maria Eulenbruchs Arbeit
auf das Gegenteil. Mutter, Tochter und gott-
menschliches Enkelkind sind in einem ganz
einfachen, intimen Familienbild verbunden.
Das aus der Bildtradition bekannte Aufein-
anderhocken der Figuren, das in der mittel-
alterlichen Figurenfiigung insbesondere in
der Zusammenfiigung zweier erwachsener
Frauenfiguren zuweilen etwas Groteskes
hat, wird in Maria Eulenbruchs Auffassung
zu einer ganz normalen familidren Situation
von Mutter, Tochter und kleinem Enkel, die
die Kunstlerin mit drolliger Selbstverstand-
lichkeit wiedergibt. Kennzeichen von Eulen-
bruchs Formensprache sind kraftvoll ge-
drangte Volumen, hohe Pragnanz der plasti-
schen Konturbildung bei groBer Klarheit
aller Einzelformen. Die Einzelfiguren sind in
Gesichtsbildung und Kérperhaltung Typen
fur Entwicklungsstufen und Lebensalter des
Menschen. Ubertriebene Stilisierungen ins
Niedliche und Aparte hat die Kiinstlerin hier
zu vermeiden gewusst. Die fiir Eulenbruchs
Kunst charakteristische dichte Verschran-
kung der plastischen Formen, die in diesem
Bild fast virtuose Ziige annimmt, wird in
dem Bildwerk zum Zeichen innigen Beiein-
anders. In keinem anderen ihrer Werke wird
die enge Verbindung von kiinstlerischem
Bestreben und sozialem Engagement so
deutlich wie in diesem Bildwerk, das die
Formen des zwischenmenschlichen, famili-
dren und sozialen Zusammenhalts in eine
kinstlerisch einpragsame, fast méchte man
sagen werbewirksame Form bringt, wie sie
der Aufstellung in einer Bildungseinrichtung
des Frauenbundes ganz gemaR war.

KUNST UND KUNSTLER AUF DER HEGGE

Impressionen von der Kiinstlertagung auf der HEGGE 2015

Vergessene Kiinstlerinnen

Es liegt nahe, im Zusammenhang einer
Publikation tiber Maria Eulenbruch auch an
andere oft zu Unrecht vergessene Kiinstle-
rinnen der Zwischenkriegszeit des Zwan-
zigsten Jahrhunderts zu erinnern. Ausstel-
lungen im Jahr 2015, wie sie in Leipzig (Jo-
hanna Schitz-Wolff), Bochum (Charlotte
Salomon) oder Bielefeld (Sophie Taeuber-
Arp) stattfanden, belegen, dass das
kulturelle und kiinstlerische Erbe Europas
ohne den Anteil der Frauen nicht denkbar
ist. Daher schatzt sich die Hegge auch
gluicklich, vor kurzem einige Werke der
Malerin und Bildwirkerin Johanna Schitz-
Wolff in ihren Bestand an Kunstwerken
Gbernommen zu haben. Zur gleichen Zeit
wie Maria Eulenbruch an der Aachener

Kunstgewerbeschule war auch Johanna
Schiitz-Wolff an der Kunstgewerbeschule
Burg Giebichenstein in Halle mit ihren mo-
numentalen Bildteppichen eine Vorkdmpfe-
rin fur eine neue monumentale Kunst im
offentlichen, keineswegs nur im sakralen
Raum.

Die Hegge mdchte mit der Publikation Gber
Maria Eulenbruch einen Beitrag zur Erinne-
rung an fast vergessene Kinstlerinnen die-
ser Epoche leisten und an eine Frau erin-
nern, die sowohl Kiinstlerin als auch Lehre-
rin war und sich in ihrem Schaffen dem
Formideal der Sachlichkeit wie auch spiritu-
ellem Inhalt verpflichtet wusste. Eine beson-
dere Entdeckung, die in dieser Publikation
fotografisch aufwendig prasentiert wird, ist
die von Dominikus Bohm 1934 erbaute
Klosterkirche der Franziskaner in Garnstock
bei Eupen, fiir die Maria Eulenbruch zusam-
men mit Anton Wendling die kiinstlerische
Ausstattung schuf, ein unverdndert erhal-
tenes Gesamtkunstwerk aus der Blitezeit
der Liturgischen Bewegung.

Kinstlertagungen auf der Hegge

Die oben erwdhnten, auf der Hegge zur
Tradition gewordenen Kiinstlertagungen
machten bereits in den 50er Jahren den
Austausch mdoglich mit Kiinstlern wie Georg
Meistermann, Hugo Kiikelhaus, Hubertus
Brouwer, Trude Dinnendahl, Hubert Spier-
ling u.a., allesamt wichtige Vertreter der
deutschen Nachkriegsmoderne, ebenso mit
richtungweisenden Kunstinterpreten wie Jo-
hannes Pinsk, P. Urban Rapp OSB, Bernhard
Hanssler, Heinrich Kahlefeld, Walter War-
nach, Erich Kock u.a. Aus spateren Jahren
seien an Kinstlern beispielhaft genannt
Herbert Falken, Paul Corazolla, Alexander
von Branca, Emil Wachter, und an Interpre-
ten wie Josef Pieper, Fridolin Stier, P. Herbert
Schade SJ, Max Imdahl, Heinrich Spaemann,

87



88

KUNST UND KUNSTLER AUF DER HEGGE

Holger Briills und Johannes Wittstamm, HEGGE-Kiinstlertagung 2015

Traugott Stéhlin, Richard Schaeffler, Iris
Gniosdorsch und die Kiinstler Heinz-Albert
Heindrichs, Wieland Schmiedel, Klaus Si-
mon, der Karikaturist Horst Haitzinger, Tho-
mas Gerhards, Marc Fromm.

Die Themen der jahrlichen Kiinstlerta-
gungen - die auch Kunstinteressierten und
kunstbezogenen Berufszweigen offenste-
hen - bewegen sich zumeist im Grenz-
bereich von Kunst und Kirche, Kunst und
Religion, Kunst und Gesellschaft. Einige
Beispiele sollen das verdeutlichen: Kunst als
Prophetie? (2008); Kunst und Zeit (2005); Die
Kunst der Atmosphare (2011); Ausdruck und
Gewalt — Passion und Expression in den
Kiinsten (2013); Das Heilige und das Lacher-
liche - Die Freiheit der Kunst an der Grenze
zur Blasphemie (2014); Landschaft, Natur
und Ubernatur - Zur Sichtbarkeit und Ding-
lichkeit des Heiligen (flr 2016).

Bis in die Gegenwart zeichnen sich die
Kiinstlertagungen der Hegge dadurch aus,
dass die Kiinstler nicht nur namhafte

Kinstlerkollegen treffen kénnen, sondern
dartber hinaus einen Raum erhalten, in
dem sie - jenseits von Konkurrenz - tber
aktuelle Fragestellungen miteinander ins
Gesprach kommen, eigene Werke in einer
temporédren Ausstellung vorstellen, sich
beraten und anregen lassen kénnen.

Literatur

Holger Briills, Sachlichkeit und Spiritualitdit:
Die Bildhauerin Maria Eulenbruch und die
moderne Sakralplastik nach dem Ersten Welt-
krieg. Mit einem Text von Romano Guardini
Uiber Maria Eulenbruch aus dem Jahr 1929.
Pagina Verlag GmbH, Goch, 2015.

www.die-hegge.de
Abbildungen: siehe Bildunterschrift bzw.
Archiv der HEGGE

Das Ecce Homo Gemalde in der Fuldaer Heilig-Geist-Kirche

Burghard Preusler

I
7
"

.
\\\
%

e

/

1]

i

¥

4
J

,Jesus kam nun heraus, den Dornenkranz tragend und den

purpurroten Mantel, und Pilatus sprach zu ihnen:

,Seht den Menschen!“



90

Die Vorbereitung einer umfangreichen
Innenrenovierung gab 2008 den Anlass, die
klinstlerische Ausstattung der barocken HI.
Geist-Kirche in der Fuldaer LéherstraBe zu
inventarisieren. Die Kirche steht im Zentrum
einer barocken, urspriinglich zweiflligeligen
Hospitalanlage, die ab 1727 mit einem Neu-
bau die mittelalterlichen Hospitalbauten
ersetzte. lhre dlteste Quelle geht auf einen
Ablassbrief von 1290 zurlick und belegt
umfangreiche BaumaBRnahmen an diesem
Haus der frithen kommunalen Sozialfiirsor-
ge. Inzwischen wird es als Altenheim mit
einem seit Mitte der 8oer Jahre des 20.
Jahrhunderts renovierten bzw. modernisier-
ten Innenausbau gefiihrt.

Die wechselvolle Geschichte des Hospitals,
wohl zundchst als flrstabtliche Stiftung, ab
1432 in der Verwaltung der Fuldaer Schoffen
als kommunale Wohlfahrtseinrichtung, seit
Mitte des 19. Jahrhunderts bis 1984 unter
Leitung der Fuldaer Vinzentinerinnen, hielt
die Gesamtanlage bei nie abreienden
sozialen Aufgaben inzwischen mehr als 700
Jahre lebendig und die Identifikation mit ihr
in der vorstadtischen Bevolkerung stetig
wach, zumal die dazugehdrige Kirche seit
1906 Pfarrkirche einer kleinen Innenstadt-
pfarrei mit eigenem Verwaltungsrat ist.
Uber so lange Zeit wanderte jedoch das
eine oder andere bewegliche Ausstattungs-
stiick mal in den Vordergrund, mal auf den
Dachboden und, wie im Folgenden darzu-
stellen ist, auch wieder zuriick.

Die Inventarisatorin, Frau Dr. Barbara Rinn,
fand in der Sakristei u. a. ein stark ver-
schmutztes Gemalde auf einem - weil Gber-
dimensioniert — wohl nicht originalen,
durch Holzwurmbefall geschwéchten
Spannrahmen. Die Verwaltungsrate hatten
es vom Dachboden geholt. Die Leinwand
war vielfach durchléchert und eingerissen.
Zahlreiche Flicken, Kleberiickstande und ein
starr ausgehdrteter, riickseitiger Anstrich
zeigten einerseits umfangreiche Bemi-

DAS ECCE HOMO GEMALDE IN DER FULDAER HEILIG-GEIST-KIRCHE

hungen um den Erhalt, andererseits die
stetige Verschlechterung des Zustandes
dieses Objekts.

Durch den Staub hindurch war das Thema
des Bildes, die Zurschaustellung des lei-
denden Christus durch Pilatus, noch gut zu
erkennen. Grof3e Partien der Oberflache
waren aber ebenso verschwarzt wie die
Ruickseite. Fur das fachliche Auge der Inven-
tarisatorin bestand jedoch kein Zweifel an
der hohen Qualitat der Malerei. Nachdem
sie die Gremien der Kirchengemeinde infor-
miert und beraten hatte, wurde das Bild
angesichts der bevorstehenden Bauarbeiten
voriibergehend in das Depot des Dommu-
seums verbracht.

Durch eine private Initiative und die Unter-
stlitzung des Landesamts fiir Denkmalpfle-
ge wurde es moglich, das Bild im Jahr 2014
zu restaurieren.

Mit Abnahme von Staub, dem Ldsen samt-
licher riickseitig aufgebrachter Flicken und
der Abnahme des Gemaldes vom neueren
Spannrahmen begannen die Arbeiten.
Durch die Reduzierung der Riickseitenbe-
schichtung wie der Kleberiickstdnde der
alten Flicken, ganzflachig und mechanisch,
konnte der Leinwand wieder mehr Flexibili-
tat gegeben werden. Es folgte eine wechsel-
weise partielle und ganzflachige Planierung,
die Fadenverklebung und ein fadenparalle-
ler Intarsieneinsatz an Lochern und Rissen
sowie die weitere Sicherung durch Bevafo-
lie. Nach Randanstilickung konnte es auf
einen neuen Keilrahmen gezogen werden.
Bei der hohen Quialitat der Malerei bleibt
allerdings bemerkenswert bzw. unbeant-
wortet, warum die Leinwand aus drei Teilen
genaht ist.

Auf der Bildseite wurde eine ganzflachige
Bildschichtbefestigung mit russischem
Storleim durchgefiihrt. Darauf folgte die
feuchte Oberflachenreinigung. So konnten

DAS ECCE HOMO GEMALDE IN DER FULDAER HEILIG-GEIST-KIRCHE

der stark vergilbte Firnis, schwarze flachige
Lasuren und hartnickige Ubermalungen ab-
genommen werden. Die zahlreichen Fehl-
stellen in der Bildschicht wurden gekittet,
geschliffen, eingetdnt und isoliert. Nach
abschlieBendem Entfernen von zahlreichen
Fliegenschmutzpunkten auf der Bildschicht
begann der Neuaufbau der geschadigten
Flachen. Einem Zwischenfirnis folgte die
Retusche der Kittungen, eine ausgleichende
Retusche des gesamten Gemaldes schloss
die Restaurierungsarbeiten vor dem Ab-
schlussfirnis ab.

Das Bild zeigt in der nur leicht diagonal von
links oben nach rechts unten gefiihrten
Mittelachse den entkleideten, hier auffal-
lend muskuldsen Oberkorper Christi in
hellem Lichtkegel. Die in der mittelalter-
lichen Malerei haufig betonten schweren
Verwundungen und die Schwéachung Jesu,
hervorgerufen durch die GeiBBelung, spielen
hier buchstéblich nur,,am Rande” seiner
Korperkonturen mit vergleichsweise gerin-
gen Blutspuren und Wunden auf der Schul-
ter eine Rolle. Der Kopf, aus einem ,unend-
lich” fernen, kosmischen Hintergrund noch
einmal in zartgoldener Gloriole hinterleuch-
tet und damit ,naturnah” nimbiert, wie auch
die Hande befinden sich auBerhalb des
hellen Zentrums und zeigen eher gebrdunte
Hautpartien. Die Lichtfiihrung verbindet
noch einmal in der Waagerechten, knapp
oberhalb des unteren Bildrandes, die rechte
Hand des Pilatus in einem eher dezenten
Zeigegestus auf der linken Seite mit dem
unbedeckten Kopf eines spottenden Folter-
knechts ganz rechts in der Ecke. Dieser
taucht wie unvermittelt von unten auf,
wendet sich nach links und streckt die Zun-
ge heraus. Der Rohrstock in seiner rechten
Hand bildet eine Gegendiagonale zur Kor-
perachse Christi. Pilatus steht seitlich links
im Hintergrund, mit ruhigem Blick nimmt er
allein mit den Betrachtern Blickkontakt auf.
Der pelzbesetzte Mantel und die mit Perlen
besetzte goldene Brustkette wie auch der

Turban zeigen seinen hohen sozialen Rang.
Das rotbraune Untergewand verbindet ihn
jedoch mit der Kleiderfarbe der von rechts
unten ins Bild drangenden Figur des Spot-
ters.

Es gibt im Bild keinerlei Andeutung von
Architektur, die bei diesem Thema héufig als
Balkon oder Estrade eine Rolle spielt. Der
rdumliche Effekt des Bildes entsteht allein
aus der Zuordnung der Personen im Licht.
Christus vermeidet, anders als Pilatus, den
direkten Blickkontakt mit den Betrachtern
des Bildes. Er schaut mit einem tieftrau-
rigen, aber gefassten Blick markant aus dem
Bild heraus, an allen Beteiligten, auch dem
Bildbetrachter, seitlich vorbei. Die Szene
folgt den ersten fiinf Versen des 19. Kapitels
im Johannesevangelium - reduziert auf drei
Personen. Bemerkenswert ist bei allen Be-
mihungen um textgetreue Interpretation
eine Abweichung: Christus tragt hier keinen
Purpurmantel, sondern ein ausgepragt
faltenreiches blaues Gewand. Damit folgt
unser Kiinstler zwei Bildbeispielen mit glei-
chem Thema, eines von van Dyck, von
1625/26, das andere von Caravaggio von
1605/06.

Der Maler hat sich auch mit der Anwen-
dung bildnerischer Mittel an Caravaggio
(1573-1610) angelehnt: Die scharfe Lichtregie
vor dunklem Hintergrund, die dichte, eng
gefiihrte Figurenkomposition, das Bestre-
ben, die grof3e Spannbreite der menschli-
chen Affekte fiir die Bildaussage einzuset-
zen und diese Menschenbilder moglichst
natur- wie alltagsnah, immer in zeitgends-
sischer, ggf. schlichter Kleidung und Archi-
tektur abzubilden, wie z. B. die einer Taver-
ne, hatte der Italiener zum Ende des 16.
Jahrhunderts in die Malerei eingefiihrt. Mit
seinen in der Regel spektakuldr inszenierten
Bildern wollte er den Manierismus durch
ausgepragte Betonung des Realismus hinter
sich lassen und hat damit den Weg fiir die
dann wieder starker verfeinerte, etablierte

91



92

Barockmalerei bereitet. In den Niederlanden
fand er ein besonders breites Echo. Die
LUtrechter Caravaggisten” begeisterten sich
seit ihrem Romaufenthalt etwa ab 1620 sehr
fir ihn und fanden in der Heimat breite
Abnahme ihrer Werke.

Das Bild von Caravaggio von 1605/06 befin-
det sich in Genua. Auch hier finden wir eine
Dreiergruppe, die Christus von hinten und
vorn diagonal ,rahmt” Letzterer ist ausge-
sprochen jugendlich, nicht nimbiert und
von der Geil3elung véllig unverletzt darge-
stellt. Er vermeidet auch hier den Blick ins
,Publikum®, aber eher durch das Nieder-
schlagen der Augen als druch die Wendung
des Blicks. Pilatus steht vorn rechts, weist
mit beiden Handen auf Christus und ist
gemal’ Caravaggios Vorgehensweise vor-
nehm zeitgendssisch gekleidet, ohne jeden
Hinweis auf seine ,historische” Rolle, also
ohne Turban. Der Scherge steht hinter
Christus, legt ihm ein blau-violettes Tuch
um (oder nimmt es ihm ab?) und scheint
mit ihm spottend zu sprechen. Spiegelbild-
lich gesehen, hat Christus die gleiche Hal-
tung wie im ,Ecce Homo” aus HI. Geist. Die
raumliche Gliederung wird auch hier durch
die Personen im Licht inszeniert. Ein ganz
reduziertes Architekturdetail findet sich
jedoch: ein Holzgeldnder ist als waagerech-
ter Bildabschluf3 knapp Gber dem unteren
Rand zu sehen. Damit betont Caravaggio
die Position des Betrachters - im aufgewie-
gelten Volk.

Eine weit ndhere Vorlage bietet das gleich-
namige Bild von Anton van Dyck, das
1625/26 wahrend eines langeren Aufent-
haltes in Genua entstanden ist und heute in
Birmingham im Barber Institute of Fine Arts
hangt. Hier ist die Szene, mit gleicher Licht-
fuhrung vor dunklem Hintergrund, ebenfalls
ganz ohne Architekturbezug, nur mit zwei
Personen inszeniert. Pilatus fehlt, ein dun-
kelhdutiger Scherge halt wie bei Caravaggio
den blau-violetten Mantel hinter Christus,

DAS ECCE HOMO GEMALDE IN DER FULDAER HEILIG-GEIST-KIRCHE

was wiederum gleichzeitig als Be- wie Ent-
kleidung wirkt. Christi Oberkorper ist auch
hier vollig unverletzt, starker muskulds und
nicht so jugendlich wie bei Caravaggio. In
unserem Bild der HI.-Geist-Kirche erscheint
er fast wie hier herauskopiert, jedoch mit
anderer Kopfhaltung, aber mit einem eng
verwandten Nimbus. Beide Male blickt
Christus nicht offen aus dem Bild heraus.
Van Dyck zeigt uns jedoch Christus nicht
mit dem Blick in die Weite, bei ihm schlagt
er die Augen einfach nieder.

LUnser” Kiinstler muss in der Figurenkom-
position wie auch in der Detailausbildung
beide Werke gekannt haben. Wenn sie ihm
nur als Stiche zur Verfligung standen, war er
zudem mit der Maltechnik wie der Lichtfiih-
rung beider Maler bestens vertraut. Doch
die Ahnlichkeit hat entscheidende Grenzen.

Offensichtlich wollte er mit der eigenen
Figurenkomposition eine Reihe von Kontra-
sten betonen und die Ausdeutung der
Szene in eine bestimmte Richtung vertiefen.
Zunachst féllt der,caravaggesk” scharf
akzentuierte helle Oberkorper Christi vor
dem dunklen Hintergrund ins Auge. Ge-
schickt kontrastiert die Inszenierung der
gesetzten, ruhigen Hintergrundfigur des
Pilatus den affektiert auftretenden Kopf des
Folterers in der Bilddiagonalen von links
oben nach rechts unten. Ubrigens ist hier
auch der gesellschaftliche Kontrast zwi-
schen beiden ,realitdtsgerecht” dargestellt.
Denn der Vornehme” kann seine Gefiihle
zligeln. Der Scherge stellt eigentlich eine
Riickenfigur dar, durch die scharfe Drehung
des Kopfes macht er aber die ausgestreckte
Zunge sichtbar. Gegen diesen ,Angriff”
widersteht Christus sowohl mit dem kréftig
— muskulosen Oberkdrper, trotz Blutspuren
scheinbar unbeeintrachtigt von den Qualen,
als auch mit den Augen. Sein Blick geht an
den beteiligten Personen wie auch am
Betrachter vorbei. Trauer und Hilflosigkeit
driickt er aus, sein Unterkorper ist tppig,

DAS ECCE HOMO GEMALDE IN DER FULDAER HEILIG-GEIST-KIRCHE

ganz in blaues Tuch gehiillt. Diese Farbe
kontrastiert mit der gleichmafig rotbraunen
Unterkleidung von Pilatus und dem gleich-
farbigen (!) Folterknecht. Letzterer spielt
hier eine besonders markante Rolle. Wah-
rend Pilatus ,etabliert” im Hintergrund steht
und elegant seine Hand den Zeigegestus
des Bibeltextes belegt, spielt der Scherge
die Rolle des ,Ersten” der Betrachter. Hinter
ihm steht dem Text nach das affektiv aufge-
ladene Volk, das Christus beleidigt und
seinen Tod fordert. Gemal der Inszenierung
des Kiinstlers reiht sich jeder, der sich dem
Bild nahert, hinter ihm ein.

Seit dem Spatmittelalter sind uns viele
Darstellungen des Themas bekannt, die
Reduktion auf drei beteiligte Personen
findet sich dabei z. B. seit Mantegna. Hau-
figer wird jedoch die ,gro3e Szene” gezeigt:
mit stadtischer Architektur, einem Platz,
einem Balkon oder einer Estrade. Minde-
stens eine Sdule deutet sonst Architektur
an. Das im Evangelium geschilderte und
von den Hohen Priestern aufgewiegelte
Volk ist dann detailfreudig erzdhlend darge-
stellt. In unserem Bild gibt es jedoch keine
Architektur, keinen realistischen Hinter-
oder Vordergrund, sondern nur das Licht,
den Schatten und die merkwiirdige Riicken-
figur, deren Affekt in dieser Darstellung
offensichtlich nicht fehlen darf. Allein die
+im Kern” des Bibeltextes beteiligten drei
Menschen sind mit aufwéandiger Wirklich-
keitsndhe zueinander gestellt. Das Bild zeigt
die Perspektive ,aus dem aufgewiegelten
Volk heraus’, das dieser Christus nicht anse-
hen mag, mit dem er keinen Blickkontakt
aufnehmen mochte. Auch wenn Pilatus
sagt:,Seht den Menschen”. Dieser soeben
gefolterte und verspottete Christus ist
korperlich stark, aber tieftraurig und
enttduscht.

Er will nicht das Mitleid der Menschen. Er
hat einen anderen Weg vor sich. Wir stehen
hinter dem Schergen und sind die, die
durch die Szene herausgefordert sind, auf
uns selbst zu sehen. Wir sollen uns anders
entscheiden als die, die damals an unserer
Stelle standen und seinen Tod forderten.
Hell und dunkel, drinnen und drauf3en,
Macht und Ohnmacht, oben und unten,
festlich bekleidet und heil, gegeniiber ent-
bl6Bt und verwundet, das leidende Indivi-
duum und die eifernde Menge, die indivi-
duelle Perspektive und der Massenaffekt,
das sind heute noch aktuelle Themen, im-
mer wieder ungeldste Aufgaben — und hier
auf drei Personen reduziert — in einem Bild
vereint.

In der Malerei, die seit dem Ende des Drei-
Bigjahrigen Krieges in Fulda tberliefert ist,
steht das hier besprochene Bild einzig da.
Aus Mittel- und Spatmittelalter ist kaum
noch Tafel- oder Leinwandmalerei Giberlie-
fert. Mit den Gemalden im Altar in Peters-
berg-Steinau, vom Fuldaer Hofmaler Matthi-
as Wiskemann (+1622), begegnet uns die
erste Uberlieferung aus dem 17. Jahrhun-
dert. Zeitlich und in der Qualitat schlief3t an
ihn nahtlos der Hofmaler Johannes Klemp
(+1652) an, der seit 1623 in Fulda war und
mit Uberlieferten Altarblattern, heute im
Dommuseum sowie in Fulda-Neuenberg,
vertreten ist. Beide Hofmaler erreichten
jedoch bei weitem nicht die malerische
Quialitat des Ecce Homo aus der HI.-Geist-
Kirche. Am ehesten mit unserem Bild sind
die Darstellungen des HI. Bonifatius und des
HI. Willibrord im Priesterseminar zu verglei-
chen, die allerdings erst in den 6oer Jahren
des 20. Jahrhunderts den Weg nach Fulda
fanden.

93



94 DAS ECCE HOMO GEMALDE IN DER FULDAER HEILIG-GEIST-KIRCHE E|n Kape”enraum fur das Stadt|SChe K||n|kum Hanau 95

Christoph Bauer

Im Inventar des Hospitals von 1730, also aus
der Neubauphase, ist das Gemaélde unter
seinem Titel fur die Hospitalkirche verzeich-
net. Mit Blick auf die weitere Entwicklung
der ,moderneren” Malerei des Barock durfte
es kaum spater als 1630 entstanden sein. Es
gibt leider keine Signatur auf dem Bild, der
Kinstler bleibt vorerst unbekannt.

Mit Christi kraftig vorstehenden Augen hat
er vielleicht eine ,personliche Handschrift”
hinterlassen. Vorstellbar ist die Stiftung
eines der Furstabte, einer Adelsfamilie oder
eines entsprechend betuchten und kunstin-
teressierten Biirgers. Voraussetzung dieser
Stiftung ist aber der ungewdhnliche
Jmport’, sei es aus Italien, sei es aus den
Niederlanden.

Beachtenswert bleibt das Interesse an
hoher Qualitat fur die Ausstattung einer
barocken Sozialeinrichtung in Fulda, die
bereits in ihrer Architektur vornehmsten
Schlossbau der Zeit nachbildet.

,Einen Quantensprung in der Patienten-
versorgung!” betitelt eine Schlagzeile in der
Prasentationsbroschiire des Stadtischen
Klinikums das finf Jahre andauernde Neu-
bauprojekt am Klinikkomplex in Hanau in
der LeimenstraBe.

An zentraler Stelle bindet der sechsgeschos-
sige Bau dreizehn Kliniken zu einem moder-
nen Medizinzentrum zusammen. Der Klinik-
leitung schien es wichtig, einen auch friiher
an anderer Stelle schon vorhandenen Kapel-
lenraum wieder einzurichten.

Ein Raum der Stille, des Gebetes und der
Kontemplation sollte es sein, im hoch tech-
nisierten Klinikbetrieb. Ein kleiner Bereich
direkt neben der Cafeteria war hierfir reser-
viert. Die Architekten und Ingenieure liefer-
ten die Basisdaten: Lange, Breite, Hohe des
Raums. Die Bauabteilung der Klinik formu-
lierte technische und funktionale Anforde-
rungen: Beheizbarkeit, Bellftbarkeit, Losch-
barkeit im Brandfall, barrierefreie Zugangig-
keit und und und ...




EIN KAPELLENRAUM

Die Klinikseelsorger stellten ihr Anforde-
rungsprofil vor: ,Ein Kreuz muss sichtbar
sein! Die Fenster sollen farbig gestaltet sein!
Gedampftes Licht ware schon! Vorhandene
Einrichtungsgegenstédnde, wie Altar und
Béanke sollen wieder verwendet werden!
Tabernakel und Ewiglicht war dem katho-
lischen Seelsorger wichtig! Ein Schriften-
stander ist unverzichtbar! Die Kameraiiber-
tragung von Gottesdiensten in die Zimmer
muss mdglich sein!”

Die Aufgabenstellung war nun klar umris-
sen, die Umsetzung mit allen Beteiligten
sollte zeitnah erfolgen.

Zusammen mit meiner Frau lebe ich in
einem kleinen Ort in der Rhon, arbeite hin
und wieder in unserem Atelier. Das hlige-
lige Mittelgebirge durchquere ich tdglich
auf dem Weg in das Didzesanbauamt Fulda,
wo ich mich um bauliche Belange der
Kirchengemeinden im sidlichen Teil des

FUR DAS STADTISCHE KLINIKUM HANAU

Bistums Fulda kiimmere. Weite Horizonte,
Bach- und Flusstaler, konturiert mit sattem
Griin, Gedenkplatze in Waldern und auf
Anhohen, Grotten, Bildstocke, Heiligenhaus-
chen, Kapellen und Dorfkirchen sind allge-
genwartig. Obwohl sie scheinbar selbstver-
standlich sind, geht eine besondere Kraft
von diesen Orten aus.

Wie transportiert man dieses Empfinden an
einen anderen besonderen Ort, in einen
kleinen Kapellenraum in Hanau? Wie ver-
mittelt man das positive Gefiihl, das einen
durchstréomt beim Blick in lichtdurchflutete
Baumwipfel? Kann man die von hier ausge-
hende heilende Wirkung transportieren?
Entwiirfe, Fotos, digitale Bearbeitungen und
Prasentationen wurden angefertigt und
vorgestellt. In Gesprachen mit einem Glas-
gestalter wurde die technische Machbarkeit
in Sachen Kunstverglasung ausgelotet und
eine praktikable Vorgehensweise entwickelt.
Die angefertigten Muster iberzeugten.
Nach mehrschichtiger Bearbeitung der
Floatglasplatten mittels Sandstrahlen, Teil-
maskieren, technischem und handwerk-
lichem Farbauftrag, zweifachem Erhitzen in
Brennkammer, kamen die Materialproben
dem Entwurf sehr nah. Die Realisierung der
Gestaltung wurde verbindlich festgelegt.

Bei Aufmal3arbeiten an der Baustelle - die
Fassadenbauer hatten bereits einen Teil der
Stahl-Glasfassade montiert — Uberraschte
mich die Tatsache, dass das von den Klinik-
seelsorgern geforderte Kreuz, vermutlich
unbewusst, eher aus statischer Notwendig-
keit heraus, bereits in Form der Fenster-
frontteilung seinen Weg in den spéateren
Kapellenraum gefunden hatte. Es musste
nur durch eine besondere Oberflachenbear-
beitung hervorgehoben werden. Die vergol-
deten Stahlprofile markieren nun auch nach
auflen den Kapellenraum. Eine hinterleuch-
tete dimmbare Spanndecke ermdglicht
variable Helligkeitseinstellungen im Raum.
Die Besonderheit wird so einerseits visuell

EIN KAPELLENRAUM FUR DAS STADTISCHE KLINIKUM HANAU

durch die gedampfte oder auch gleilende
Helligkeit, andererseits durch eine veran-
derte Raumakustik gegeniber den angren-
zenden Raumen erfahrbar.

Ein Verzicht auf technische Einbauten (Heiz-
korper, Brandmeldeeinrichtung, Liftungsan-
lage), um einen splrbaren Wechsel in der

Raumatmosphare zu erreichen, war
aufgrund vielfaltiger Sicherheitsbestim-
mungen nicht durchsetzbar. Die Wand-
flachen wurden in einem reinen Weil3
grundiert. Ein schwach gebundenes
Griinpigment wurde in den Sockelzonen
aufgenebelt.

Ein schlichter Wandtresor als Tabernakel
wurde seitlich in einen Wandpfeiler ein-
gelassen, lediglich hervorgehoben durch
das vergoldete Tirchen. Eine LED-betrie-
bene Kerze weist auf die Anwesenheit
des Allerheiligsten hin.

Zum Flur macht ein schmales Glas-
element neben der Zugangstiire auf

das bescheidene Raumchen aufmerksam
und ladt ein mit der einfachen
Beschriftung: KAPELLE.

97



Der Raum der Hoffnung - Heilig Geist-Gemeinde Vellmar
Peter Gob, Jiirgen Schuh

Im November 2013 wurde der RAUM DER
HOFFNUNG In Vellmar eingeweiht. Damit
fand die langjéhrige Idee, einen neuen sa-
kralen Raum an bzw. neben der bestehen-
den Heilig Geist-Kirche zu errichten, einen
Hohepunkt. Seit einigen Jahren war es den
Verantwortlichen im Pfarrgemeinderat der
Heilig Geist-Gemeinde in Vellmar bewusst,
dass es neue Wege braucht, um die Men-
schen in unserer Zeit mit ihrem verdandertem
Lebensgefiihl und Rhythmus anzusprechen.

Mit der Errichtung dieses sakralen Raumes
fand das pastorale Konzept der Gemeinde,
nach aufen zu gehen, sich zu 6ffnen und in
die Stadt hineinzuwirken, noch einmal ver-
starkt Ausdruck.

Wesentliche Elemente der Innenraumgestal-
tung sind Holzstdbe, Lichtnischen, Musik
und Lichtoptionen. Im Raum wurden ca. 300
Holzstabe, jeweils ca. 3 m lang, umlaufend
vor der Wand montiert. Durch ihre Hohe
nehmen sie die Aufteilung des Raumes auf.
Die Stabe sind flexibel und leicht verdnder-

bar. Jeder Besucher kann so den Raum
gestalten. Z.B. kénnte ein Stab, der gerade
steht, flir mich Zeichen dafir sein, dass alles
im Lot, alles o.k. ist, oder ein Stab, den ich
schrdg stelle, kdnnte bedeuten, dass etwas
aus dem Lot geraden ist bzw. in meinem
Leben krumm und schief steht. Vor den
sechs Fenstern sind die Stabe teilweise
durchsichtig oder farbig.

Warum Stdbe? Das Motiv des ,Stabes”
kommt in der Bibel ca. hundertmal vor.

Mit dem Stab schlug Mose beim Auszug der
Israeliten aus Agypten an den Felsen und es
floss Wasser heraus, so dass das Uberleben
der Menschen gesichert war. Ebenso teilte
Mose mit dem Stab das Rote Meer und das
Volk zog trockenen FuBes hindurch. Im
Psalm 23 kommt der Stab vor:,Dein (Gottes)
Stock und dein Stab geben mir Zuversicht”
Der Hirtenstab in seiner vielféltigen Funk-
tion als Schutz, Abwehr oder Rettungsstab
weist auf das Verhalten Gottes gegentiber
uns Menschen hin und Iadt uns ein, es ihm
gleich zu tun.

Jeder Stab steht flr uns Menschen. Sowohl
einzeln, als auch fir die Gemeinschaft. Die
Stabe reichen nicht bis an die Decke, also
nicht bis in den ,Himmel”. Der Mensch ist in
vielerlei Hinsicht begrenzt: seine Lebenszeit,
sein Tun, sein Erkennen, sein Wollen, sein
Koénnen ... SchlieBlich ist jeder Stab auch
Anfrage an den Besucher, welche Maf3stabe
er in seinem Leben hat, was und wen er sich
zum MaBstab nimmt.

In den Lichtnischen kdnnen Kerzen aufge-
stellt werden. Licht ist ein Symbol der Hoff-
nung und des Glaubens. In der Dunkelheit




eine Kerze entziinden, in schwierigen
Lebenssituationen sich durch den Kerzen-
schein neue Hoffnung ,zusagen” lassen.
Urgrund des Lichtmotivs ist die Feier der
Osternacht, wenn die neue Osterkerze am
Feuer, das die dunkle Nacht erhellt und den
Tod vertreibt, entzlindet wird. So gesehen,
steht jedes Licht und jede Sehnsucht nach
Licht fur Auferstehung und Leben.

Neben dem natirlichen Licht der Kerzen ist
die Beleuchtung des Raumes dank moder-
ner Technik in vielen Farben mdoglich.
Farben kdnnen Stimmungen ausdriicken
und zum Stimmungswechsel fiihren. Ein
Licht im sakralen Raum steht fiir den einen
Gott, fiir die ,Sonne der Gerechtigkeit”.
SchlieB3lich ermdglicht es eine Anlage,
unterschiedliche Musik einzuspielen.

Der sakrale Raum bietet also viele Méglich-
keiten fur Ruhe, Gebet, Gedanken, Musik,
Meditation, Gesprache zu Gottes Wort aus
der Bibel. Er ladt ein, Neues zu entdecken,
er ist veranderbar, und dennoch hat er seine
MafBstébe. Es ist ein Kirchenraum, der nicht
verschlossen ist; Bedurfnisse nach Gebor-
genheit, nach Gottes Nahe brauchen geoff-
nete Raume, brauchen ,Freirdume”! Jeder ist
herzlich eingeladen, diesen Raum zu nut-
zen, bei aktuellen personlichen Anldssen
der Freude und der Trauer, sowie in ge-
pragten Zeiten (Advent, Weihnachten,
Fastenzeit, Ostern) oder in besonderen
Situationen, die die Menschen bewegen.

Ein weiteres Anliegen der Kirchengemeinde
war es, das Angebot des Gemeindezen-
trums um einen Andachtsraum erweitern,
der im Rahmen eines erweiterten litur-
gischen Angebots bei Anldssen genutzt
werden kann, fir die der grof3e Kirchen-
raum keine geeignete Atmosphare bietet.
Der neue sakrale Raum soll ein Zeichen der
Hoffnung fiir die Gemeinde sein. Die Kirche
mochte nach draullen gehen, den Kirchen-
raum verlassen, im Stadtbild sichtbare
Impulse setzen.

DER RAUM DER HOFFNUNG - HEILIG GEIST-GEMEINDE VELLMAR

Entstanden ist ein Raum fiir bis zu 40 Per-
sonen, der fiir verschiedene Anldsse varia-
bel mobliert werden kann: Veranstaltung,
Gebet, Stuhlkreis, etc. Uber einen Windfang
ist er direkt von auflen zuganglich, um so
die Hemmschwelle zum Betreten gering zu
halten. Er hat eine Verbindung zum Foyer
des Gemeindezentrums, das auch den Kir-
chenraum im OG erschlief3t.

Gebaudekonzeption
Der neue Raum offnet sich zur Strafe, ist
aber gleichzeitig diskret und ruhig - ein Ort
der Stille. Von auB3en zeigt sich der Baukor-
per hell, damit er sich vor der eher dunkle-
ren Fassade der Kirche als Raum der Hoff-
nung leuchtend absetzt.
Die schmalen, tiefen Fenster sind so gestal-
tet, dass sie den Nutzbereich angenehm
erhellen, ohne zu viel Transparenz, Schall-
oder Warmeeintrag auszuldsen. Auch die
hinter den Fenstern erkennbare innere
kiinstlerische Wandgestaltung ist ein Teil
des Fassadensystems, das mit Offnung und
Diskretion gleichermaBlen spielt.

DER RAUM DER HOFFNUNG - HEILIG GEIST-GEMEINDE VELLMAR

Innenraumgestaltung
Die Innenraumgestaltung des Raums der
Hoffnung hat den Charakter eines sakralen
Raumes, stellt dabei aber inhaltlich eher
Offnung und Aufbruch dar. Zum Nachden-
ken und Nachfragen soll sie anregen, ohne
die Antworten schon vorweg zu nehmen.
Daher zeigt sich die Innenarchitektur mo-
dern, sie Uibersetzt das Gewohnte in die
Sprache ihrer Zeit, will Gberraschen, ohne
zu blenden, interessant sein, jedoch ohne
Effekthascherei.

Unzahlige einzelne Stabe der Wandbeklei-
dung, jeder Stab anders als der andere,
jeder in einer anderen Position, manche vor
dem Fenster, andere im Dunkeln, einige
prominent, alle veranderbar, aber nicht
beliebig austauschbar, bilden und gestalten
den Raum der Hoffnung - ein Motiv, das
gleichermaflen fiir die Mitglieder der Ge-
meinde, wie auch fur ein demokratisches
Bewusstsein im Allgemeinen stehen soll.
Eine Lichtvoute, mit der unterschiedliche
Stimmungen fir eine weiche Grundbe-

leuchtung eingerichtet werden kénnen,
verbindet alle Stdbe und alle Funktionen
der Wandbekleidung. Diesem Licht der
Gemeinschaft wird ein kontrastierendes
Lichtmotiv beigestellt, das abgependelte
Punktlicht, so dunkel, dass es gerade den
Raum erleuchtet, aber so hell, dass man
nicht direkt hinein schauen kann.

Wie bei den Staben wird hier die subtile
Symbolik wiederholt, die sowohl die
klare Orientierung als auch eine demo-
kratische Offnung illustriert. Praktisch
gesehen, dient das Punktlicht als wirt-
schaftliche Grundbeleuchtung fiir den
rund um die Uhr zuganglichen Raum,
wahrend mit der Lichtvoute zusatzliche
Helligkeit fiir die unterschiedlichsten
Nutzungen eingerichtet werden kann.
Auch das Kreuz in der Wandgestaltung
ist ein integrales Teil des Konzeptes, in
dem das Offensichtliche und Eindeutige
erganzt oder ersetzt wird durch eine
tiefgriindigere Symbolik, die sich nicht
auf den ersten Blick erschlieft und einen
Spielraum fiir unterschiedliche Interpre-
tationen zuldsst. Die Kreuzesdarstellung
im Raum der Hoffnung wird erst erkenn-
bar, wenn man den Raum betritt, sich
auf ihn einldsst und seine spirituelle
Wirkung wahrnimmt.

Zu einem weiteren Symbol der Hoffnung
wird ein Arrangement von Wandnischen
fur Kerzen, das vom Pfarrer und den
Gemeindemitgliedern immer wieder neu
belebt werden kann.

Das Einbringen der Stiabe

Zum Raum der Hoffnung gehort auch
das Bild der Gemeindemitglieder, die
sich am Tag der Er6ffnung mit ,ihrem”
Eichenstab in der Hand vor der Kapelle
versammelten, um anschlieBend selbst
einen Teil der Wandverkleidung einzu-
fugen.

101



102

Glasmalerei und Altar von Thomas Kohl in der

Altenheim Kapelle in Hilders
Martin Matl

Im Rhonort Hilders ist das Deutsche Rote
Kreuz Trager des Seniorenzentrums
St. Kilian. Im Rahmen einer Ersatzneubau-

maBnahme entstanden 60 neue Bewohner-
platze, Teile des Altbaus wurden in die neue

Anlage integriert. Ein Gberkonfessioneller
Kapellenraum wurde im Altbaubestand in
einem vorher als Mehrzweckraum ge-
nutzten Bereich eingerichtet. Hierfur stan-
den verschiedene Ausstattungsstiicke der
fritheren Kapelle zur Verfiigung, in erster
Linie dabei zu nennen sind ein Altarkreuz,

der Tabernakel und zwei Wandbehédnge der

Kiinstlerin Agnes Mann (1907-1994). Aus
Paderborn stammend, war die Kinstlerin

1935 von Berlin in die Rhon gekommen, um

sich ganz der Kunst zu widmen. Im Bistum
Fulda und dariiber hinaus entwickelte sie
eine eigene, unverwechselbare kiinstle-
rische Handschrift in der Gestaltung zahl-

reicher sakraler Rdume. Altarkreuz und
Tabernakeltiiren der alten Kapelle sind mit
Steinmosaiken gestaltet, die Wandbehdnge
sind als Kniipfarbeit ausgefiihrt und zeigen
die Darstellung des Herrn im Tempel. Die
Entwurfszeichnungen der Kiinstlerin hierfir
haben sich in ihrem Nachlass erhalten, der
in der Bibliothek des Priesterseminars in
Fulda aufbewahrt wird.

Doch wie kann ein liberzeugender neuer
sakraler Raum entstehen, wo so viele Pra-
gungen bereits gegeben sind? Raum- und
Lichtverhdltnisse waren vorausgesetzt und
neben den Arbeiten von Agnes Mann wa-
ren weitere Ausstattungsstiicke unter-
schiedlicher Qualitat vorhanden, darunter
ein Kreuzweg in Keramik. Zundchst war eine
rdumliche Struktur fiir die Kapelle zu finden,
die verschiedene Liturgieformen gemein-

schaftsférdernd ermdglicht. Gewahlt wurde
eine Orientierung des Raumes durch eine
Mittelachse in Querrichtung mit mittiger Po-
sitionierung des Altars vor der AuBenwand.
Ein Deckenausschnitt Giber dem Altar betont
dessen Position und ermdglicht ein indi-
rektes Lichtband. Fenster rahmen den Altar
zu beiden Seiten. Um eine Symmetrie her-
zustellen, wurde an einer Raumseite ein
schmaler Bereich ausgesondert und mit
einer niedrigeren Deckenhodhe versehen.
Dort wurde an den Wandflachen der Kreuz-
weg angebracht, ebenso befindet sich dort
der Eingang zur Sakristei.

Seine gestaltgebende Auspragung findet
der Raum durch die kiinstlerische Arbeit des
Kuinstlers Thomas Kohl aus Geilnau. Nach
seinen Entwiirfen wurden Altar und Ambo
als schlichte Holzmobel gestaltet. Die jewei-
lige Platte wird getragen von einem im
Grundriss kreuzférmigen Unterbau. Die
Farb- und Lichtstimmung im Raum wird
bestimmt durch eine dreiteilige Glasmalerei
des Kiinstlers. Die drei Scheiben, etwa im
Format 120 x 150 cm, hangen frei mit gerin-
gem Abstand vor der Wand. Sie sind mittig
hinter dem Altar angeordnet sowie zu bei-
den Seiten vor den Fenstern so, dass ein
schmaler Offnungsfliigel noch bedient
werden kann. Der Grundfarbton der Schei-
ben ist ein leuchtendes Gelb. In der Mitte
des Triptychons ist ein Christuskorpus zu
sehen mit ausgebreiteten Armen und ange-
deutetem Lendentuch. Der Korper ist durch
Wegnahme der Grundfarbe als helle Flache
herausgearbeitet und wird durch rote Farb-
konturen akzentuiert. Hinter dem Korpus
setzt an den Handen und am Kopf ein
weilles Kreuz an, das sich nach rechts und
links in die beiden Seitenbilder vor den
Fenstern fortsetzt. Wiederum wird mit roter
Farbe die Lichtwirkung der hellen Partien
gesteigert. Durch den differenzierten
Farbauftrag und die gekonnte Manipulation
von Farbverlaufen und -iibergangen ent-
steht ein bewegtes Bild mit expressiver

GLASMALEREI UND ALTARVON THOMAS KOHL IN DER ALTENHEIM KAPELLE HILDERS

Wirkung. Die Christusfigur bleibt schemen-
haft angedeutet, das Spiel des Lichtes und
der Farben jedoch lasst die gesamte Malerei
lebendig werden. Damit erzeugt der Kiinst-
ler fir den Betrachter Ankniipfungspunkte
an die vertraute Ikonographie des Kreuzes
und bietet zugleich Freirdume fiir Wahrneh-
mung und Assoziationen. Je nach Lichtver-
héltnissen und Tageszeit dndern sich die
Balance und die Wirkung der drei Tafeln
zueinander sowie nach innen und auf3en.
Es ist dem DRK als Trager und den Hausver-
antwortlichen zu danken, dass sie den Weg
einer bewusst zeitgendssischen Neugestal-
tung des Kapellenraumes eingeschlagen
haben, die es gleichzeitig ermoglicht, die
qualitdtvollen Stlicke aus der Vorganger-
kapelle zu integrieren.

=y

103



UMGESTALTUNG CHRISTKONIG-KIRCHE IN BORKEN / HESSEN 105

104 Umgestaltung des Kirchenraumes mit Integration
des Pfarrsaals der katholischen Pfarrkirche
Christkonig in Borken / Hessen
Hans-Georg Ohlmeier

A
S T e

L]
i
L

&
]
iz

r
[ ]
]
1
VAR

v A
0y :“
N

T TP cay
o
b b

-

links:

« Vorzustand innen
« Modell zum Umbau
« AuBenansicht

rechts:
Extrusions-Zeichnung mit farblicher Hervorhebung der

Grundlage
Erneuerungen

ovalen Grundrissfigur eine der beiden neue-

Die Borkener Kirche Christkonig ist der ren Kirchen in der nordhessischen Diaspora

Nachfolgebau einer 1932 errichteten Not-
kirche fir die polnischen Landarbeiter und
katholischen Arbeiter des in den 1920er
Jahren in Borken gegriindeten Braunkohle-
kraftwerks. Das Kirchengebaude aus den
Jahren 1964/1965 wurde vom Architekten
Hermann Freimuth aus Frankenberg/Eder
entworfen und ist mit der im modernen
Kirchenbau relativ selten auftretenden

mit dieser Typologie.

Die Kirche ist als denkmalwertes Objekt zu
betrachten und lberzeugt durch ihr Ent-
wurfskonzept mit markanten Betonpfeilern,
die in ihrer vertikalen Gliederung des duf3e-
ren Baukérpers und der kronenférmig gefal-
teten Dachhaube den Christkonigstitel
symboltrachtig ibersetzen. Der lichte und




gut proportionierte Kircheninnenraum
schliel3t mit einer flachen Decke Uber einer
gratenformigen Betonrippenkonstruktion
ab, die weilen Wandflachen &ffnen sich
Uber groRformatige Betonfenster mit far-
bigen Verglasungen zum Tageslicht.

Die Gestaltungsmotive der Fenster themati-
sieren die Parusie — das Wiederkommen des
Herrn.

Die Kirchengemeinde Christkonig in Borken
hat im Jahre 2012 auf Grund der pastoralen
Entwicklung mit einer kleiner werdenden
Gemeinde, verbunden mit einer sich veran-
dernden Altersstruktur, angesichts dringend
anstehender baulicher Sanierungsmaf3-
nahmen fir das benachbarte Pfarrheim
entschieden, die ,baulichen Kréfte” zu bin-
deln und das Raumprogramm von Kirche,
Pfarrheim und Pfarrhaus neu zu ordnen mit
dem Ziel der spateren Verduf3erung des
Pfarrheimes.

Mit der Zielsetzung der konzeptionellen
Integration der Pfarrheimraumlichkeiten in
das Kirchengebdude wurde ein Architekten-
wettbewerb durchgefiihrt und in der Folge
das Biro Ohlmeier Architekten aus Kassel
mit der Planung beauftragt, dessen Konzept
die Jury Gberzeugte durch die selbstbe-
wusste aber sensible Neugestaltung des
Kirchenraumes.

Kirchenraum

Als Grundlage fiir die bauliche Intervention
wird die raumlichen Qualitét des bestehen-
den Kirchengebdudes respektiert, die aus
der elliptischen Raumfigur, der Hohenpro-
portion und der Tageslichtfiihrung entsteht.
Diese elementaren Bestandteile des Ent-
wurfs bestimmen die Architektur aus den
1960er Jahren und bilden den Handlungs-
rahmen fiir die geplanten Einfigungen zur
Verdichtung des Nutzungsangebotes fiir die
Kirchengemeinde.

UMGESTALTUNG CHRISTKONIG-KIRCHE IN BORKEN / HESSEN

Zur Integration neuer Nutzungen bei gleich-
zeitiger Anpassung an die kleiner gewor-
dene Kirchengemeinde wird die Neuauftei-
lung der Grundfléache des Kirchenraumes
erforderlich.

Zur innenrdaumlich wirksamen Teilung dieser
Flache wird ein typologisch belegtes
Element aus der Kirchenbaugeschichte
gewadbhlt: der Lettner.

Als filigrane Chorschranke teilt der Lettner
seiner traditionellen Aufgabe folgend Nutz-
bereiche in der Kirche, ohne den Innenraum
in seiner Ganzheit zu stéren. Formal weiter-
entwickelt und Ubersetzt in eine Eichen-
holz-Stabwand dient der Lettner auch hier
zur Arrondierung neuer Raumbereiche
innerhalb des Kirchenraumes. Seine Hohe
im Gesamtraum entspricht dem goldenen
Schnitt.

Ein Korper aus Holz-Glas-Stabwéanden wird
in den Lettner eingefligt und bietet neuen
Raum fiir die Gemeindesaalnutzung.

Beide Elemente - Lettner und Saal - bilden
eine Einheit mit einer eigenstandigen Archi-
tektursprache, die im Dialog steht zur for-
malen Kraft des elliptischen Gesamtraumes,
sich diesem aber groBenproportional unter-
ordnet und somit die erlebbare Kraft des
ovalen Raumes erhlt.

Diese typologische Intervention versteht
sich als,M&bel im Raum) mit eigenstandiger
Anmutung, aber dienendem Charakter.

Der Saalraum fiir 70 Personen ist teilbar und
sowohl Uber den Kirchenraum als auch tiber
einen neuen Eingang an der Westseite der
Kirche direkt zu erreichen. Im neuen Saal
wird die besondere Situation des,Raum im
Raum’ erlebbar tiber die rhythmisch ver-
glasten Wande mit Blick auf die farbigen
Kirchenfenster bei gleichzeitiger Tageslicht-
nutzung.

UMGESTALTUNG CHRISTKONIG-KIRCHE IN BORKEN / HESSEN 107

W5,

H

T

‘o

:gj':-

L



108 UMGESTALTUNG CHRISTKONIG-KIRCHE IN BORKEN / HESSEN

Der Dialog der Formen wird unterstitzt
durch das Einfiigen einer Eichenholzflache
in den steinernen Kirchenboden. Auf dieser
wie eine grofe Intarsie in die Kirche ge-
legten Holzflache riicken Altar und Ambo
vor der Saalwand in die Mitte des Kirchen-
raumes und werden zum liturgischen
Zentrum mit einem dreiseitigen Sitzbereich
fur 120 Glaubige, erganzt durch Tabernakel
und Marienstatue auf neu gestalteten
Postamenten. Der zeremonielle Bereich der
liturgischen Nutzung der Kirche riickt somit
starker in den zentralen Bereich - ohne dass
die optischen und akustischen Wahrneh-
mungsqualitdten des Kirchengesamtraumes
verlorengehen.

Dieser zentrale Kirchenbereich wird fiir die
Besucher erschlossen tber den Vorplatz
durch den bestehenden Haupteingang und
angereichert durch bestehende und neu
hinzugefugte Nutzungen in der Raumperi-
pherie.

Die Empore mit Orgelstandort bleibt aus
funktionalen und akustischen Griinden
unverandert, der Ostliche Treppenaufgang
zur Empore entfallt zu Gunsten des Beicht-
raumes.

Haupteingang, Treppe und Beichtraum
werden kirchenraumseitig durch eine Holz-
stabwand architektonisch neu gefasst.

Bei groBeren Gemeindefesten kénnen Vor-
platz, Zelebrationsraum und Saal funktional
miteinander verknupft werden.

Der Saalraum erhélt Tageslicht von den
zentralen Kirchenraumfenstern Uber seine
teilverglasten Wand- und Deckenfelder, das
bei Bedarf durch Kunstlicht in den Decken-
feldern ergéanzt wird. Der multifunktional
moblierbare Gemeindesaal wird ergédnzt
durch die Raumbereiche Kiiche, Stuhllager
und Garderobe. Die Saaldecke ist als Empo-
re nutzbar und wird Uber eine Treppe er-
schlossen.

) I :
1 E - —
L
e T
1

Ein neuer Kirchenanbau auf der Ostseite
beinhaltet neben dem Pfarrbiiro und der
Sakristei das Buro fur den Pfarr-Referenten
sowie den Jugendraum. Das System des
Wegekreislaufes um den Lichthof wird bei-
behalten und weiterentwickelt, mit dem
Vorteil der kurzen Wege und der variablen
Nutzung von Rdumen. Der urspriinglich
separate Raum mit Taufbecken wird durch
eine vergrof3erte Wandoffnung stérker in
den Kirchenraum einbezogen.

Altarbereich

Die Neugestaltung des Altarraumes ist das
Ergebnis eines gemeinsam gefiihrten inten-
siven Diskussionsprozesses von Kirchenge-
meinde, Bistum und Architekten.

Die Gestaltung des Altarraumes und seiner
liturgischen Elemente entspricht in Gestalt
und Material konsequent dem Ubergeord-
neten Repertoire zur rdumlichen Neufas-
sung des gesamten Kirchenraumes.

Die klare moderne Formensprache unter
Verwendung archaischer Typologien aus
der Kirchenbaukunst wird durchgehend auf
alle raumbildenden Elemente angewendet
und Ubersetzt mit einem reduzierten und in
der Wirkung abstimmten Repertoire von
Materialien und Farben, bestehend aus
Stein, Glas, Holz und Putz.

"

UMGESTALTUNG CHRISTKONIG-KIRCHE IN BORKEN / HESSEN

Die Ausbildung von Altar, Ambo und Altar-
raumpodest erfolgt in hellem Kalkstein.

Der Altar erscheint in der Typologie des
antiken ‘Opfertisches. Er wird gebildet aus
einer angemessen kréftig dimensionierten
Altarplatte und einem Unterbau aus 3 paral-
lelen Steinplatten in der Modularitét der
Altarwand verbunden mit einer leichten
Transparenz im Geflige. Am Fuf3e der mittle-
ren Steinplatte wird das Reliquiengrab im
Altarpodest angeordnet.

Der Ambo und der Altartisch werden der
formalen Rhythmik des Lettners und der
Altarwand entsprechend aufgelost. Die
Konturierung und Fligung der Steinschei-
ben beim Ambo erlauben alle 3 Ablagefunk-
tionen ohne den Nachteil einer zu massiven
Anmutung.

Material sowie Faltungen und Profilierungen
von Altartisch und Ambo korrespondieren
miteinander und bilden so ein gestalterisch-
liturgisches Ensemble.

w1 Mnlatds EREE

- i
T

Die Farb- und Materialkonzeption des be-
stehenden Innenraumes mit weillen Wand-
und Deckenfeldern, Sichtbetonstiitzen und
Tragrippen wird erneuert.

Die ergdnzenden Interventionen in Flache
und Raum materialisieren sich Gber natur-
farbige Eiche mit matter Oberflache und
neutralfarbigem Glas und stehen im Dialog
mit dem warmgrauen Kalksteinboden.

Die Farbinformationen bleiben den Kirchen-
fenstern vorbehalten.

Literatur:
Johanna Anders: Neue Kirchen in der
Diaspora, Kassel 2012

109



EINBAU DER BOSCH-BORNEFELD-ORGEL IN DIE ST. ELISABETH-KIRCHE, KASSEL

mo Einbau der Bosch-Bornefeld-Orgel in die St. Elisabeth-Kirche,
Kassel

Burghard Preusler

Am 17. Mai 2015 fand in der Elisabethkirche
in Kassel eine Orgelweihe statt, die in mehr-
facher Hinsicht bemerkenswert war: Zu-
nachst durfte der Wechsel einer Orgel von
der protestantischen Hauptkirche der In-
nenstadt, St. Martin, in die kaum 1000 m
entfernte katholische Innenstadtkirche
ungewdhnlich sein. Zum Zweiten handelt
es sich um eine Denkmalorgel, furr die zu-
nachst deren Erhalt am angestammten Ort
einzufordern waére. Drittens ist diese Denk-
malorgel erst 1964 neu gebaut worden und

war auf die baulichen Verhaltnisse Giber der
westlichen Empore der Martinskirche einge-
richtet.

Der Schlissel fur das ungewohnliche Ereig-
nis liegt tatsachlich im Denkmalwert der
relativ jungen Orgel, auf den naher einzuge-
hen ist. Die Kasseler Innenstadt und damit
beide Kirchen lagen 1945 in Trimmern. Die
gotische Martinskirche wurde bis 1958 mit
modernen Gewdlbekonstruktionen wieder
aufgebaut, die spatbarocke Elisabethkirche

St

N

gab man einschlieBlich ihres Standortes auf
und baute sie auf der Stidseite des Fried-
richsplatzes neu. Sie wurde 1960 von Bischof
Adolf Bolte geweiht.

Ebenfalls im Feuersturm war die Ladegast-
Orgel (1896) der Martinskirche mit ihrem
Renaissanceprospekt von 1610 vollstandig
untergegangen. Mit Berufung des neuen
Kantors Klaus Martin Ziegler 1960 sollten
nach Wiedererrichtung der Architektur die
hohen kirchenmusikalischen Anspriiche der
Kirchengemeinde eingeldst werden. Ziegler
setzte sich dafur ein, Helmut Bornefeld aus
Heidenheim an der Brenz die Konzeption
der neuen Orgel anzuvertrauen. Bornefeld
hatte 1924-31 in Stuttgart zundchst am
Adlerschen Konservatorium, dann an der
Musikhochschule Komposition, Klavier und
Orgel studiert und mit der Leitung des
Esslinger Kammerchors 1930 -36 die Neue
Musik gefordert. Politischer Druck fiihrte
ihn zum Studium der Kirchenmusik und ins
kirchenmusikalische Amt nach Heidenheim.
Hier war er bis 1973 tatig, auch als Orgelpfle-
ger furr Ostwirttemberg. Mehr als 9o Orgeln
sind unter seiner Leitung allein in Wirttem-
berg entstanden. Befreundet mit Hugo
Distler seit 1937, veranstaltete er mit Sieg-
fried Reda von 1946 bis 1960 die ,Heidenhei-
mer Arbeitstage fiir Neue Kirchenmusik”.

Er komponierte selbst, fertigte aber auch
Entwirfe fur Orgelprospekte.

Der Orgelbau hatte etwa seit der Mitte des
19. Jahrhunderts mit neuen Techniken wie
der Pneumatik und mancherlei konstruk-
tiven Experimenten den Bau sehr viel gré-
Berer Instrumente moglich gemacht. Er
bediente damit erfolgreich einen Musikge-
schmack, der auch in den Kirchen dieser
natur- und ingenieurwissenschaftlich pro-
duktiven Zeit entsprechende ,quasisinfo-
nische” Klangfiille goutierte. Als dann seit
den 20er Jahren die elektrischen Steue-
rungen erlaubten, mehrere Orgeln auf ver-
schiedenen Standorten grof3er Kirchen

gleichzeitig zu spielen, hatte die effektvolle
musikalische ,Aneignung” der groRen
Kirchen ihren Héhepunkt erreicht. Niemand
durfte sich dem Eindruck entziehen kon-
nen, den Orgelmusik erzeugen kann, wenn
der groBartige Klang eines vollen Werks,
von vielleicht sogar zwei Emporen, aus
einer Krypta heraus unterbrochen bzw.
,beantwortet” wird. Wie in der Bau- oder
Kunstgeschichte, so blieb auch hier die
menschliche Regung der geschmacklichen
Gegenbewegung nicht aus. Mal akademisch
streng begriindet, mal freier, wurde der
Ruckgriff auf ,originalen” barocken und
vorbarocken Orgelbau gefordert. Ein origi-
nalnaher Bachklang kam erst im Laufe des
20. Jahrhunderts wieder zunehmend

»Zu Ehren’, wenn es auch durch die zeitliche
Distanz immer der Interpretation und Anna-
herung an einen solchen Klang bedarf. Die
Protagonisten dieser erst seit dem Ersten
Weltkrieg wachsenden Richtung verabre-
deten sich auf den Begriff,,Orgelbewegung®,
insbesondere mit der Forderung, nun er-
neut allein rein mechanische Orgeln gelten
zu lassen.

Die Bosch-Bornefeld-Orgel von Kassel ist so
in vielfacher Hinsicht ein anspruchsvolles
Kind ihrer Zeit. Von etwa 1959 bis 1963
geplant, wurde sie am 20. September 1964
geweiht. Mit Riickpositiv, Hauptwerk und
Oberwerk als Schwellwerk ausgestattet,
wird sie mit 57 Registern auf drei Manualen
und Pedal gespielt. Die Windladen sind
»Uberwiegend mechanisch”. ,Bornefelds
Prinzip war es, auf selbstandige hohere
Einzelreihen des Prinzipalchores zugunsten
starker Farbigkeit zu verzichten, fiir die er
sich vor allem entlegener Obertone bedien-
te” (Martin Balz, ars organi, Ausgabe 54,
Heft 3/2006). Damit erklingen heute in

St. Elisabeth so ungewdhnliche Register wie
z.B. ein Nonenkornett 3fach 2 2/3’ oder eine
Grobmixtur 6-8fach 11/3’ und ein GroRzink
10 2/3' 4+ 6 2/5..



12

EINBAU DER BOSCH-BORNEFELD-ORGEL IN DIE ST. ELISABETH-KIRCHE, KASSEL

Laut einem Brief an die Orgelbauer sah
Bornefeld mit dieser Orgel ,ein zweites
Stadium der Orgelbewegung” erreicht. Karl
Martin Ziegler fiihrte die ,Kasseler Wochen
fiir neue geistliche Musik” ein und sorgte
furr zahlreiche Urauffihrungen neuer Orgel-
musik.

Ein so markanter Orgelbau der Wiederauf-
bauphase nach dem Zweiten Weltkrieg
musste das Interesse der kirchlichen und
weltlichen Denkmalpfleger wecken, die sich
ja seit den letzten Jahrzehnten des 20. Jahr-
hunderts auch vermehrt dem Schutz der
Nachkriegskirchenbauten zuwandten. Wie
letztere, ist aber eben auch der Klangcha-
rakter eines entsprechend zeitgendssischen
Instruments schon wieder infrage gestellt.
Als die Vertreter der Martinskirche entschie-
den, ihr Engagement fiir eine zeitgends-
sische Orgelmusik mit einer ebenso kom-
plett neuen Orgel fortzusetzen, begann
schon bald die Suche nach einer Mglich-
keit, die vorhandene Orgel in Kassel zu
halten. Dazu bedurfte es eines einiger-
mafen grof3en Kirchenraumes.

Da die Kirchengemeinde St. Elisabeth mit
ihrer Orgel nicht zufrieden war, wurde der
im Orgelbau Uberregional erfahrene Archi-
tekt Prof. Friedhelm Grundmann, Hamburg,
damit beauftragt, Raum und Empore dahin-
gehend zu Uberpriifen, ob und wie die
Bosch-Bornefeld-Orgel hier unterzubringen
sei. Dank der ausreichenden Hohe des
Raumes war man freier als in der Martinskir-
che, wo Teile der Orgel in einen Turmraum
integriert und an die entsprechende Off-
nung gebunden waren; andererseits sollten
die rdumlichen Verhéltnisse eine Weiternut-
zung der Empore in St. Elisabeth mdglich
machen, die statischen Voraussetzungen
bzw. Konsequenzen des Projekts waren glei-
chermalen anspruchsvoll. Mitte 2013 lag ein
Entwurf vor, der die Orgel auf ein in der
Tiefe schmales neues Untergehause stellt
und so ihre Werkeinteilung ab ca. 3 m tber

der vorhandenen Empore frei im Raum
prasentiert. Dazu mussten die Seitenwande
hinter den Pedaltiirmen und eine neue
Ruckwand hergestellt werden. Auch ein gro-
Beres Schwellgeh&use fiir das Oberwerk
wurde neu gebaut - im Sinne Bornefelds,
dem ,der zustdndige Baurat der Stadt Kas-
sel” (Bericht Bosch 2015) noch diese Hohe
verweigert hatte...

Gehéauseform und Werkgliederung stehen,
wohl nicht zuletzt bedingt durch die enge
Nachbarschaft der jeweiligen Bauzeit, aus-
gesprochen selbstverstandlich im neuen
Raum. Der Vorschlag von Prof. Grundmann
wurde von den beratenden Fachgremien
akzeptiert und vom Verwaltungsrat zur
Ausfliihrung beschlossen. Statiker Dipl. Ing.
Konrad Brenker, Baunatal, sorgte fiir eine
trapezférmige Lastabtragung der Konstruk-
tion, horizontal liber die Betonriickwand
der Elisabethkirche und vertikal Giber vor-
handene Wandvorlagen im Erdgeschossbe-
reich, was zusatzliche Stuitzen unter der
vorhandenen Empore ersparte. Er tiber-
nahm auch die Bauleitung fiir den gesamt-
en Ablauf. Die Erkundung des Riickwand-
aufbaus und des FuBbodens der Empore

: W!-!!H!P

»fNI M\\

_i.—

EINBAU DER BOSCH-BORNEFELD-ORGEL IN DIE ST. ELISABETH-KIRCHE, KASSEL

erfolgten zunachst mit Schadstoffuntersu-
chungen. Stahlbau, Zimmerer-, Schreiner-,
Elektro-, Bodenbelag- und Malerarbeiten
waren die weiteren zu koordinierenden
Hauptgewerke. Im Oktober 2014 wurde mit
dem Aufbau der Orgel begonnen.

Die Intonation erforderte die umfangreichs-
ten Nachbearbeitungen an diesem Orgel-
werk, denn St. Elisabeth hat ein deutlich
kleineres Raumvolumen, und die Verklei-
dung der beiden Stirnwande mit Lochstei-
nen dampfen den Nachhall erheblich
.Ergdnzungen der Steuerung bzw. Traktur
wurden so vorgenommen, dass der linke
Registerturm des Spieltisches mit Register-
schaltern und Freien Kombinationen von
1964 weitgehend im Urzustand gehalten
werden konnte. Die Steuerung eines neuen
elektronischen Setzers befindet sich zusam-
men mit der Schublade fiir einen Touch-
screen auf der rechten Seite. Die Arbeiten
sind dokumentiert und in ,ars organi, 63.
Jahrgang 12/2015" veréffentlicht.

Als Gutachter waren im Laufe der denkmal-
pflegerischen und kirchenmusikalischen
Beratungen Dr. Bernhard Buchstab, Landes-
amt fir Denkmalpflege Hessen, Prof. Hans-
Jurgen Kaiser und Regionalkantor Thomas
Pieper, Bistum Fulda, beteiligt. Fir Ab- und
Wiederaufbau war die Firma Orgelbau
Bosch, Kassel, verantwortlich. Intoniert
wurde von Michael Casper und Hans-Ulrich
Funk.

Seit dem eingangs genannten Weihedatum
bereichert die junge/alte Bosch-Bornefeld-
Orgel nun die Liturgie in St. Elisabeth. Auch
andere Wege der musikalischen Verkiindi-
gung haben sich erweitert und finden
groBes Interesse in Konzerten und work-
shops. Das Niveau der katholischen Kirchen-
musik in Kassel mag sich mit diesem Instru-
ment weiter heben.

Fotos: Dietrich Froba, Marcus Leitschuh

13



Die Kirche St. Familia wurde am 19.10.1958
geweiht. Ein relativ schlichter rechteckiger
Baukorper mit freistehendem Glockenturm
wird zum religiésen Zentrum des katho-
lischen Gemeindelebens in Bruchkdbel.
Bereits kurz nach dem zweiten Vatika-
nischen Konzil kam es zu einer ersten
grundlegenden Umgestaltung des Altarbe-
reiches. In den folgenden Jahrzehnten wur-
den Ausstattungsgegenstande ausge-
tauscht und erganzt.

Den eigentlichen Anlass und Ausgangs-
punkt zur Umgestaltung bildete die Spende
einer Holzstatue des heiligen Antonius.

Die Suche nach einem geeigneten Standort
erwies sich als schwierig. Bei der einge-
henden Analyse des Kirchenraums fielen
den Gemeindevertretern einige Punkte auf,
die nicht optimal geldst schienen oder im
Laufe der Jahre ein wenig in Unordnung
geraten waren. So entstand die Idee einer
Uberarbeitung und Erneuerung des gesam-
ten Kirchenraums.

Der heilige Antonius brachte gewisserma-
Ben eine Unruhe und Aufbruchsstimmung
in die Gemeinde, noch ehe die Figur selbst
vor Ort war.

Ziel der Umgestaltung und Sanierung durch
die Architekten Sturm und Wartzeck aus
Dipperz war folglich, ein Gbergreifendes
Gestaltungskonzept zu erarbeiten, welches
zum einen die vorhandenen Defizite be-
hebt, das Gesamterscheinungsbild starkt,
und zum anderen einen wiirdigen Standort
fur das neue ,Gemeindemitglied” schafft.
Ein wesentlicher Aspekt der Neugestaltung
war die Wiederherstellung der urspriinglich
etwas gewolbten Decke. Die dunkle und
geometrisch an ein Satteldach erinnernde
Holzbekleidung der 1970er Jahre wurde
entfernt und durch eine leicht gewdlbte
Akustikdecke ersetzt. Diese gibt dem Raum
eine neue Bedeutung. Die helle, leicht ge-
formte Oberflache sorgt fiir eine einladende
Atmosphdre und ldsst den Raum groBer
und freundlicher erscheinen.

TR [ T P

Bereits bei der ersten Umgestaltung des
Altarraums in den 1960er Jahren wurde die
urspriingliche Wandgestaltung hinter dem
Altar entfernt und seither nie durch eine
neue ersetzt. Die Konstruktion der Au3en-
wand mit hervortretenden Mauerpfeilern,
eine grofe einseitige Verglasung des Altar-
raums nach Suden und die beidseitigen
Fensterbadnder der Langsseiten préagen den
Raum. Um den Altarbereich starker her-
vorzuheben und dem Raum eine starkere
Bindung und Ausrichtung zu geben, ent-
stand eine grof3e Rlickwand aus gefrastem
Eichenholz, in die als radiale Einschnitte ein
Kreuz eingelassen wurde.

Das Pendant zur Altarriickwand bildet die
Ausbildung der riickwértigen Emporenbe-
kleidung in der gleichen Materialitat. Unter
der Empore trennt eine neu eingestellte
Wand den Beichtraum, das Stuhllager, den
Aufgang zur Empore und einen weiteren
Lagerraum vom eigentlichen Kirchenraum
ab. Zusatzlich sind in diese Riickwand zwei




16 NEUGESTALTUNG DES KIRCHENRAUMS ST. FAMILIA IN BRUCHKOBEL

Umgestalteter Beichtraum

beleuchtete Nischen fiir die beiden Holzfi-
guren ,Joseph” und ,Antonius” integriert.
Besonderes Augenmerk wurde bei der
Holzbekleidung auf die flichenbiindige
Ausfiihrung der beiden notwendigen Tiiren
zum Stuhllager und dem Zugang zur
Empore gelegt.

Der ehemalige Beichtstuhl als Einbau unter
der Treppe wurde komplett entfernt. Durch
die neue Trennwand unter der Empore
entstand ein flexibler Beichtraum, der voll-
kommen mit Holz ausgekleidet wurde. Zwei
eingebaute Sitze und ein Tisch mit flexibler
Trennwand sowie ein Vorhang sind eben-
falls Teil der Ausstattung. Der Beichtraum

ist von der Seite aus zuganglich, aber auch
durch das Stuhllager ist ein Zugang mdg-
lich. So kann der Raum sowohl zu einem
vertraulichen Beichtgespréch, als auch einer
anonymen Beichte genutzt werden. Die
Empore fiir Chor und Orgel bietet zusatzlich
einen kleinen Abstellraum mit integriertem
Zugang zum Dach. Die Holzverkleidung der
Empore nimmt die Breite der Altarriickwand
und die Stellung der Kirchenbanke auf.

Um diese Geometrie zu betonen, wurden
die seitlichen Anschliisse zu den Auf3en-
wanden durch Glasbriistungen ausgebildet.

Auch der Bodenbelag des Kirchenraums
wurde erneuert, ein gelblicher Juramarmor
fugt sich harmonisch in das durch das
Eichenholz vorgegebene Farb- und Mate-
rialspiel. Die ehemals dunkelroten Kirchen-
banke wurden Uberarbeitet und farblich an
die Ubrigen Holzoberflachen aus Eiche
angepasst. Neue Bankauflagen aus beigem
Filz erganzen die Bankreihen. Sie fiigen sich
nun ins Gesamtbild und ordnen zugleich,
durch eine leicht veréanderte Aufstellung,
den Raum.

Der Altarbereich der Kirche ist durch zwei
Stufen mit geringer Hohe vom Ubrigen
Kirchenraum abgesetzt. In der Breite der
Rickwand wurde er mit einem Holzful3-

NEUGESTALTUNG DES KIRCHENRAUMS ST. FAMILIA IN BRUCHKOBEL

e

" ; 3 - K '. i

boden aus Eiche versehen, um so gegen-
Uber dem Natursteinbelag im restlichen
Kirchenraum noch einmal optisch an Be-
deutung zu gewinnen. Altar, Ambo, die
Sockel flir Tabernakel und Taufschale, die
Sedilien und die Kredenz sind aus Eichen-
vollholz gefertigt. Die schlichte Formge-
bung der Ausstattung, insbesondere des
Altars setzt auf eine archaische Wirkung und
eine Besinnung auf das Wesentliche. Die
bereits vorhandenen und nun gut restau-
rierten Ausstattungsgegenstande wie Kreuz,
Tabernakel und Kerzensténder erhalten
durch die einheitliche Materialitdt des Altar-
raums einen ruhigen Rahmen und treten
wie Schmuckstticke hervor.

Fir den Opferlichttisch des Marienbildes
und die Weihwasserschalen an den beiden
Ausgédngen wurde eine neue, zuriickhal-
tende Form gefunden. Diese wurden in
Stahl gefertigt und weifl} beschichtet. Die
Gesamtwirkung des neu gestalteten Kir-
chenraums wird durch die einheitliche
weil3e Farbgebung der verputzen Seiten-
wande abgerundet. Zur Beleuchtung

Eingangsbereich mit Schriftenstander und Lichtkuppel

wurden die bauzeitlichen abgependelten
Leuchter wiederverwendet, erganzt werden
diese durch Deckenstrahler im Bereich der
Empore und des Altarraums.

Auch die Ein- und Zugéange zur Kirche wur-
den bearbeitet, neben dem bereits beste-
henden Eingang wurde auf der gegeniiber-
liegenden Seite ein neuer Ausgang geschaf-
fen, der eine direkte Anbindung an den
Gemeindeplatz und das Haus Shalom (Ge-
meindehaus) ermdglicht. Der bestehende
kleine Anbau des Haupteingangs wurde mit
einer Lichkuppel in der Decke versehen.
Eine weitere Aufwertung erlangte dieser
Bereich durch das farblich auf die neuen
Eingangstiiren abgestimmte Einbaumobel
zur Ablage von Broschiren, Aushang von
Informationen und einem kleinen Angebot
an Lekture fir Grof3 und Klein.

Der erste Gottesdienst fand am 11.12.2015
statt. In dem feierlichen Hochamt wurde der
Altar durch den Fuldaer Weihbischof Karl-
heinz Diez geweiht.

n7



118

Ferdinand Kauerz-von Lackum

Im Jahr 2014 rief der St. Patrokli DomBau-
Verein Soest Kiinstlerinnen und Kiinstler aus
Deutschland und den benachbarten Lan-
dern auf, sich mit dem Thema ,Wie verpacke
ich, was mir heilig ist?” auseinanderzuset-
zen. Nach der Ausschreibung sollten sie
Entwiirfe von Werken entwickeln, die die-
sen Gedanken in eine zeitgemafle Form
betten kénnen. Der Aufruf war ausdriicklich
subjektiv gehalten.

Nach Platon besteht das menschliche Erle-
ben aus den beiden Elementen der mate-
riellen und ideellen (geistigen) Wahrneh-
mung. Wir wissen aber auch, dass wir Men-
schen in fast allen Kulturen eine spirituelle
Wahrnehmung haben, die von der geisti-
gen, forschenden, erkldrenden, schaffenden
zu unterscheiden ist. Der Unterschied zur
geistigen Wahrnehmung liegt darin, dass
die spirituelle Wahrnehmung einerseits eine
Gewissheit enthélt, andererseits geheimnis-
voll ist und bleibt.

Gott braucht keine heiligen Raume, er ist
allgegenwartig. Heilige Raume sind von
Menschen geschaffen, die ihnen und ihren
Mitmenschen die Begegnung mit dem
Heiligen und Gott erleichtern. Sie vermitteln
den Glaubigen die Wahrnehmung des Heili-
gen. Den Nichtgldubigen vermitteln sie im
positiven Sinn vielleicht die Wahrnehmung
der Ehrfurcht, des Respekts und der Bewun-
derung.

Heilige Raume - oder ,was heiligt Raume?”

Die Entwiirfe der drei preisgekronten Kiinst-
lerinnen und Kiinstler zeigen auf eindrucks-
volle Weise, zu welchen Aussagen die be-
wusste Auseinandersetzung mit den drei
Wahrnehmungen (materiell, ideell, spiritu-
ell) fihren kann.

Theresa Thiering, Kolner Gold- und Silber-
schmiedemeisterin, schuf als heiligen Raum
ein Reisereliquiar. Die Kiinstlerin beschreibt
ihren Entwurf mit den Worten:

,Das was mir nahe steht, mich berihrt, ist
mir heilig. Die Energie dieser Nahe erfillt
mich und ich schopfe Kraft aus der inneren
Verbundenheit. Aus der Nahe entsteht das
Bedirfnis, das Heiligtum zu bewahren: ich
lege schiitzend meine Hande dariber. Viel-
leicht ist diese Geste die natiirlichste und
spontanste Art, das zu verpacken, was mir
heilig ist.

Die Hande verkorpern eine warmende und
gleichzeitig eine schiitzende Geste. In
einem veranderten Kontext zieren sie das
Bild der mittelalterlichen ,redenden Reliqui-
are”. Gemal der Aufforderung, nach Form
und Inhalt des Heiligen zu forschen, ist der
Blick in die Vergangenheit unumganglich.
Losgel6st von Werk- und Schaufrommigkeit
wandeln die Motive ihren Symbolgehalt:
Aus Geboten werden Angebote, Moglich-
keiten, ein Leben hell und erfillt zu leben.
Eine Eigenschaft von Bergkristallen ist der
Lupeneffekt, und als Symbolstein stehen sie
oft fiir das Heilige. In meiner Arbeit versinn-
bildlichen sie die Nahe als Heiligtum. Fiir
die Umsetzung des Entwurfs habe ich als
Material eine Silberlegierung gewabhlt, das
als Edelmetall eine grof3e Bestandigkeit
gegen Zersetzung aufweist.

HEILIGE RAUME - ODER ,WAS HEILIGT RAUME?“

Der Wunsch des Bewahrens kommt hier-
durch zum Ausdruck. Weiter wird ein dunkel
gefarbter Bronzeguss als Kuppel eingesetzt,
um die fir die Tauschiertechnik bestehende
Notwendigkeit zweier unterschiedlich
harter Materialien zu bedienen. Durch das
Tauschieren der Feinsilber-Hande auf die
Bronze werden beide Werkstoffe miteinan-
der verzahnt und verbunden. Der Deckel
des Reliquiars ist einfach abzuheben.

Der Raum des Reliquiars symbolisiert das
Leben. Lasse ich das Heiligtum der Nédhe zu,
wird es ein erfiilltes Leben.”

Reliquiar von Theresa Giesing, Koln

Einen ganz anderen Ansatz zur Schaffung
eines ,Heiligen Raumes” verfolgt
Nikodemus L6ffl aus Wartenberg.

Auch er entwirft ein Behaltnis, hier jedoch
aus Paraffin und menschlichem Kopfhaar.

Loffl beschreibt seinen Entwurf mit den
Zeilen:

.Die sichtbare Existenz, unter Umstanden
sogar die haptische Erfahrbarkeit oder
zumindest das Vertrauen auf die Echtheit
von Uberlieferten kérperlichen Uberresten
seliger und heiliger Vorfahren oder von
Gegenstanden, die durch den Kontakt mit

119




HEILIGE RAUME - ODER ,WAS HEILIGT RAUME?“

den verehrten Personen aufgeladen sind, ist
offensichtlich hilfreich fir die mentale Kon-
taktaufnahme zu eben diesen personalen
Vorbildern bzw. Geschehnissen aus der
Vergangenheit.

Menschen besuchen Orte, an denen solche
Reliquien aufbewahrt oder ausgestellt wer-
den. Sie suchen die kérperliche Ndhe. Kén-
nen sie diese physische Nahe dauerhaft
etablieren, indem sie einen Teil von sich in
die unmittelbare Umgebung der von ihnen
verehrten Reliquie einbringen? Der Schrein,
das Aufbewahrungsgefal3, diese bergende
und schiitzende Hille wére doch dafiir die
konsequenteste Mdglichkeit.

Behaltnis aus Paraffin und menschlichem Kopfhaar von Nikodemus Loffl, Wartenberg

Ein Schrein aus transparentem Wachs,
einem Material von hohem Energiegehalt
und konservierend, mit eingegossenen
menschlichen Kopfhaaren, Locken/Stréhnen,
die ganz bewusst dafiir gegeben wurden.
Von Personen, die ihre Verehrung durch die
Hingabe eines ,Teiles von sich” zum Aus-
druck bringen.

Das primér billige Material erfahrt seine
Verwandlung zum wertvollen und damit
wirdigen Werkstoff durch die Aufladung,
die aus der Hingabe entsteht. Die Realisie-
rung dieses Schreins wére deshalb weniger
von der monetéaren Kaufkraft der Auftrag-
geber abhdngig als von der individuellen
Bereitschaft, dem Willen zur Partizipation an
diesem Vorhaben.

HEILIGE RAUME - ODER ,WAS HEILIGT RAUME?“

Uber die Kopfhaare transportieren Men-
schen einen wesentlichen Teil ihrer AuR3en-
wirkung. Die Farbe und der Haartyp, auch
wie jemand seine Haare tragt, wie er/sie
gestaltet oder bedeckt, lasst Rlickschliisse
auf seinen sozialen Stand, seine Uberzeu-
gungen und unter Umstanden auf Religi-
onszugehorigkeit und Herkunft zu. In vielen
Mythen geht es um Haar aber auch im
Evangelium, wenn zum Beispiel eine
,Stinderin” Jesu FiiBe mit ihren Trdnen
benetzt und mit ihrem Haar trocknet.

Ein analoges Bekenntnis im Zeitalter der
digitalen Signatur”

,Wolke” von Barbara Schmitz-Beckers

SchlieBlich setzt sich die Nettetalerin
Barbara Schmitz-Becker in einer noch
weniger gegenstdndlichen Art mit dem
,Ort des Heiligen” auseinander.

Sie schreibt zu ihrem Entwurf:

,In unserer materiellen und leistungsorien-
tierten Welt werden fir viele Menschen
gerade auBlerhalb von Religion und Glau-
ben Dinge wertvoll oder heilig, die man
nicht unbedingt fassen kann.”

Sie umschreiben abstrakte Begriffe wie
einen glicklich empfundenen Moment, ein
vertrautes Gesprach, Freundschaft oder die
Verbundenheit mit der Natur. Eher emotio-
nal Erlebtes, kein greifbarer oder monetar
messbarer Wert.

121




122

HEILIGE RAUME - ODER ,WAS HEILIGT RAUME?“

Ein anderer Aspekt ist die heutige Nutzung
der Datensicherung. Daten, Fotos, Dinge,
die uns sehr wichtig sind speichern wir zur
,Sicherung”in einer ,Cloud”; einer abstrak-
ten Vorstellung von Schutzraum oder
Archiv.

Folgerichtig kdnnte der heutige Schrein
auch ein leicht transparenter, schwebender
und beweglicher Raum, einsehbar und mit
einer Offnung sein. Kein edler, goldener
Verwahrungsort einer Reliquie, sondern ein
einfaches ,Gefa” / ein schwebender Raum;
wolkenartig, aus nattirlichem Material, wie
von einem Tier gesponnen, an einen Kokon
(auch ein ,Uberbleibsel”) oder Nest erin-
nernd.

Um dieser Struktur nah zu kommen, bedarf
es einer dafiir entwickelten Technik.
Unzahlige Schichten von hauchfeinen Fa-
sern werden zusammen mit Daunenfedern
versponnen und verleimt. Ein Balanceakt
zwischen Transparenz und Stabilitat. Die
Asthetik der Materialitdt bezieht sich auch
auf den Gedanken der Nachhaltigkeit und
die Bedeutung, den Reichtum und den
Erhalt von Natur und Schopfung.

Dieses Thema zieht sich wie ein roter Faden
durch mein kinstlerisches Werk” Wenn es
auch hier um die Betrachtung der Verpa-
ckung von Heiligem ging, so beschreiben
diese drei Beispiele Rdume, die zur Bewah-
rung fur das mehr als Wertvolle, ja das Heili-
ge geschaffen sind. Was ist das Essenzielle,
die Gemeinsamkeiten und die verschie-
denen Betrachtungsweisen der Kiinstle-
rinnen und des Kiinstlers?

Kehren wir zur Ausgangsbetrachtung
zurlick, in der wir das menschliche Erleben
in den Dimensionen materiell, ideell und
spirituell betrachten. Raume werden von
Menschen geschaffen. Aus der Idee entsteht
zunachst Materielles. Die Heiligung erfahrt
ein Raum erst durch die Spiritualitat der

Menschen, die ihn aus dem Glauben heraus
zum Heiligen erkldren oder als heiligen
Raum erfahren. Der Raum behilt seine
Heiligkeit nur so lange, wie Menschen ihn
mit ihrem Glauben an das Heilige in Verbin-
dung sehen.

In den Entwiirfen sind die drei Dimensionen
der menschlichen Wahrnehmung in unter-
schiedlich starker Auspragung umgesetzt.
In Theresa Thierings Entwurf wird das Heili-
ge in einen handwerklich hochwertig aus-
gefiihrten und aus wertvollen Materialien
bestehenden Raum gefasst. Der materielle
Aspekt — das Wertvolle - schlagt eine
Briicke zum Wertvollen in seinem Inneren.
Die Bleikristalle 6ffnen von allen Seiten her
einen geheimnisvoll verborgenen Blick auf
das in dem Raum aufbewahrte Heilige. Wie
im Glauben erschlief3t sich das Heilige im
Inneren nicht offensichtlich, sondern bleibt
geheimnisvoll. Trotzdem weil} der Besitzer,
dass sich im Inneren das Heilige befindet.

Nikodemus Lo6ffl schafft einen Entwurf, der
auch im AuBeren aus wertvollem Material
besteht, um auf das Heilige im Inneren
hinzuweisen. Er versteht den Begriff ,wert-
voll” ideell, nicht monetar teuer. Das Paraf-
fin, halbtransparent, lasst diffuses Licht in
sein Inneres, auf das ,Heilige”, nicht Fassbare
fallen. In einer Kerze verzehrt sich das Mate-
rial, indem es den Menschen dient. Die
eingebetteten menschlichen Haare sind ein
Symbol fiir das, was den Menschen und
seine individuelle Besonderheit ausmacht.

Die Wolke Barbara Schmitz-Beckers wendet
sich nahezu vollstandig vom Materiellen ab.
Hier steht das Ideelle, mehr aber noch:

Das unfassbare und undarstellbare, materie-
lose Heilige befindet sich in einem nicht
lokalisierbaren Raum. Trotzdem besteht die
Gewissheit der Existenz.

HEILIGE RAUME - ODER ,WAS HEILIGT RAUME?“

Heilige Raume - Was zeichnet sie aus?

In erster Linie sind heilige Rdume dazu
geschaffen, die Spiritualitdt ihrer Besucher
wie ein Katalysator im Zugang zum Heiligen
zu verstarken. Da die Spiritualitat der Men-
schen so vielfdltig ist wie die Menschheit
selbst, sollten sie die Wahrnehmungen ihrer
Besucher in ihren Auspragungen anspre-
chen. Menschen, die stark von der materiel-
len, sich selbst erklarenden Seite angespro-
chen werden, finden bei ihrem Besuch den
Weg zu ,ihrem Heiligen” am Ehesten tber
erhabene, schone, aber auch stille Raume,
die sich als Ruhepunkt gegen die AuB3en-
welt abgrenzen. Beispiele finden wir in den
Bibeldarstellungen der Fenster, Wande und
anderer Ausstattungen alter Kirchenrdume.
Andere Menschen, die das Geistige im Heili-
gen suchen, sind dankbar dafir, wenn ih-
nen primar geheimnisvolle, verborgene
Aspekte des heiligen Raums erklart und
verstandlich gemacht werden. In unseren
Beispielen erklart sich der Entwurf von
Nikodemus L6ffl nicht spontan. Erst durch
die Erkldrung des Kinstlers erschlieft sich
der Sinn von Materie und Form des Ent-
wurfs als Raum flr das Heilige.

Schlief3lich suchen Andere nicht das Bild-
hafte, sondern die dimensions- und form-
freie Auspragung des Heiligen. Jegliche
Darstellung wird als Korsett empfunden, in
die das Heilige gezwdngt wird. Wir kennen
diese Form der Wahrnehmung des Heiligen
in der Ablehnung bildhafter Darstellungen
der Reformierten Kirche und bei den
muslimischen Glaubensrichtungen. Der
Entwurf von Barbara Schmitz-Becker geht in
diese Wahrnehmungsrichtung.

Die Wahrnehmung und damit das Erleben
des Heiligen ist bei uns als glaubigen Katho-
liken in jeder Mischform vertreten. Rein-
formen bilden bei uns die Ausnahme.

Wie lange sind Raume heilig? In diesem
Zusammenhang fallt mir als Erstes das Bild
einer vom Dschungel verborgenen alten
Buddhistischen Tempelanlage ein. Ist sie
noch ein Raum des Heiligen? Unzweifelhaft
handelt es sich um eine Anlage, die von
Menschen zur Verwirklichung der spiritu-
ellen Bediirfnisse errichtet wurde. Irgend-
wann mussten die Menschen, die sie errich-
tet hatten und dort beteten, die Anlage
aufgeben. Die Natur Gbernahm die Anlage
und gab sie erst Jahrhunderte spater ihren
Entdeckern frei.

In einigen solcher Anlagen richteten
Buddhistische Monche wieder Gebetsraume
ein und gaben ihr ihre urspriingliche
Zweckbestimmung wieder.

Als heilig kann man die Rdume in unserem
Versténdnis nur so lange bezeichnen, wie es
Menschen gibt, die sie als solche betrach-
ten, vielleicht auch nutzen. Die Heiligkeit
von Raumen ist somit untrennbar mit der
gottlichen Existenz und unserer mensch-
lichen Existenz verbunden.

123



CARITAS Nachstenliebe von den fruhen Christen

nwart(.1 ) A
Aj msih.-* |

Da Néchstenliebe sich stets in Handlung
und Zuwendung duflert, stellt sich natirlich
die Frage, wie man solch ein immaterielles
Thema im Medium einer Ausstellung zur
Darstellung bringen kann? In einem Muse-
um und einer herkdmmlichen Ausstellung
werden Dinge gezeigt. Das Thema verlangt
nach einer besonderen Herangehensweise,
die Ausstellung als Denken im Raum be-
greift. Das Dibzesanmuseum Paderborn mit
seiner besonderen Raumstruktur der auf-
steigenden Ebenen bietet sich dazu gerade-
zu an. Von der groBBen Eingangsinszenie-
rung im Hauptraum des Museums (Abb. 1),
die sich vom Zeithorizont her den Anfangen
des Christentums im Spannungsfeld der
paganen Umwelt des Rémischen Reichs
widmete, entfaltete sich das Thema Uber die
einzelnen Ebenen in chronologischer Folge
bis ins 21. Jahrhundert. Der Vorteil der Archi-
tektur ist, dass man den Illusionsraum des
Museums nicht verlassen muss und durch
die diagonalen Blickachsen immer Kontakt
zu den unteren Raumebenen behilt.

oder wie

hatten ausbreiten kénnen. Miq-"den isten
trat ein neues Menschenbild in die .e‘, das
auf der Idee der Gotteskindschaft gru%de
Dahinter steht der Glatibe an‘die umfas-;{"
sende Liebe Gottes, der seinen"e@enen‘-'
Sohn opfert, um die Welt zu erlosen: c}és
Urbild karitativen Handelns. Das christlich
Doppelgebot der Gottesliebe und der Na
stenliebe (caritas dei — caritas proximi) war
elementare Grundlage der’neuen Religion
Konsequent erhoben die Christeﬁese zur
Maxime ihres Handelns und nahmen sich
der Armen, Alten und Kranken an. Nach-
stenliebe fiihrt somit zum Kern der christ="
lichen Botschaft.

Dass wir angesichts der weltweiten Krisen
und des viel tausendfachen Fliichtlings-
elends im Jahr 2015 mit dieser Ausstellung
150 brandaktuelles Thema behandeln

I damit gewissermafen den Nerv der
treffen wiirden, haben wir bei den

en Planungen nicht absehen kénnen.
nstole gab die grofle CREDO-Aus-
stellung in Paderborn, die sich 2013 der
,Christianisierung Europas im Mittelalter”
widmete. Damals beschaftigte uns unter
anderem die Frage, was das Charisma der
frihen Christengemeinden ausmachte, die
siasvin den ersten drei Jahrhunderten in
deniGrenzen des Rémischen Reiches rasch
und teils gegen'massive Widerstande

2. Papyrus 46 aus der Chester Beatty Library in Dublin, die dlteste Abschrift

CARITAS (2015) (um175—-225 n. Chr.) des Briefes des Apostels Paulus an die Korinther

CARITAS - NACHSTENLIEBE VON DEN FRUHEN CHRISTEN BIS ZUR GEGENWART (2015)

Die Dinge wurden so neu kontextualisiert
und beim Durchschreiten der Ausstellung in
der Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen
erlebbar. Auch wenn man bei der Auswahl
der einzelnen inhaltlichen Schwerpunkte
streng selektiv vorgehen musste, entstand
doch im Erleben ein Ganzes, das die christ-
liche Nachstenliebe und mit ihr die aus der
judisch-hebraischen Tradition des 6stlichen
Mittelmeerraums stammende ,Kultur des
Herzens” als zentrale GroRe fiir die Entwick-
lung des Abendlandes in den zuriicklie-
genden zwei Jahrtausenden unserer euro-
paischen Geschichte eindrucksvoll hervor-
treten lief3. Sich dieses vor Augen zu fiihren,
ist gerade heute von gréBter Bedeutung.
Man mag es kaum glauben, aber die zentra-
le Tugend der christlichen Nachstenliebe,
die an den Kern der christlichen Botschaft
riihrt, war noch nie zuvor Gegenstand einer
Ausstellung und ist vor dem Paderborner
Unternehmen noch nie im Zusammenhang
prasentiert worden.

Der Paulus-Brief wurde fiir Besucher per Touchscreen-Animation
(rote Vitrine) zeilenweise ins Deutsche iibersetzt.



126

Uber die spannenden kulturhistorischen
Aspekte hinaus, die die Geschichte der
Institutionalisierung und der Organisations-
formen der Caritas betreffen, er6ffnen sich
Uber die Kunst ganz eigene faszinierende
Zugange. Als Seismograph menschlicher
Befindlichkeiten hat sich die Kunst mit ihrer
Affinitat zu erkenntnistheoretischen, theolo-
gischen wie ethischen Fragen der Heraus-
forderung der Nachstenliebe immer wieder
aufs Neue gestellt. Wie Leitmotive zogen
sich bestimmte Bildthemen, etwa das
Gleichnis vom ,Barmherzigen Samariter’, die
,Sieben Werke der Barmherzigkeit” oder seit
der Renaissance die Personifikation der
,Caritas” durch die Ausstellung, die sich in
chronologischer Folge in neun Themen-
einheiten erschloss.

Am Anfang der Ausstellung stand der kost-
bare Papyrus 46 (Abb. 2) aus der Chester
Beatty Library in Dublin, der uns die dlteste
Abschrift (um 175-225 n. Chr.) des be-
rithmten Briefes des Apostels Paulus an die
Korinther Uberliefert:

3. Die Bibel aus dem maaslandischen Pramonstratenserkloster Floreffe
(nach 1153): Das Original in der Vitrine — eine enthaltene Buchmalerei schwebt
als hinterleuchtete Abbildung iiber der Ausstellungseinheit.

CARITAS - NACHSTENLIEBE VON DEN FRUHEN CHRISTEN BIS ZUR GEGENWART (2015)

~Wenn ich mit Menschen-, ja mit Engelszungen
redete und hdtte aber die Liebe nicht, so wdre
ich ein tonendes Erz oder eine klingende Schel-
le. [...] Nun aber bleiben Glaube, Hoffnung,
Liebe, diese drei; aber die Liebe ist die grofite
unter ihnen.“ (1 Kor 13,1-13)

Um dieses Herzstiick der Ausstellung, das
im Hauptraum des Museums in einer eigens
dafiir konzipierten gekurvten Raumskulptur
prasentiert wurde, gruppierten sich tiber
180 bedeutende Leihgaben aus groBRen
deutschen und internationalen Samm-
lungen, Museen und Bibliotheken.

Der diakonische Dienst war der Glaubens-
verkiindigung von Anfang an gleich ge-
stellt. Das zeigt die Apostelgeschichte mit
der Berufung der Diakone, die sich um die
Armenfirsorge zu kiimmern hatten: ,,... und
sie wihlten Stephanus, einen Mann, erfiillt
vom Glauben und vom Heiligen Geist, ferner
Philippus und Prochorus, Nikanor und Timon,
Parmenas und Nikolaus, einen Proselyten aus
Antiochia.“ (Apg 6,5)

Schon mit der Wahl der sieben Diakone

der Apostelgeschichte, an ihrer Spitze der
Protomartyrer Stephanus, war das Gebot
der Néchstenliebe von Beginn an in neue
Normen des sozialen Dienens und Verhal-
tensweisen gemeindlicher Solidaritdt umge-
setzt und konkretisiert worden. Das diffe-
renzierte sich in den christlichen Gemein-
den in entsprechenden Institutionen, in
Kranken- und Waisenh&dusern aus. So ent-
stand ein Netz von Fiirsorgeanstalten, das
sich Uber das ganze Imperium ausbreitete.

Nach den Anfangen in der Antike wandte
sich die Ausstellung der Institutionalisie-
rung der Nachstenliebe in den Herrschafts-
gebieten der mittelalterlichen Bischofe,
Konige und Kldster zu. Die Bischofe, die
nach dem Untergang des Westrémischen
Reiches die antiken Verwaltungsstrukturen
als Stadtherren fortfiihrten, zogen die
karitativen Aufgaben an sich.

4. Abt. Armenfiirsorge im Mittelalter, HI. Elisabeth, um 1480, Biinde, Kath.
Kirchengemeinde St. Joseph

5. Tafelbild (rechts): Weltgericht, die siehen Werke der Barmherzigkeit, die
sieben Todsiinden (Antwerpen, 1490/1500), Maagdenhuismuseum Antwerpen

Auch den Herrschern, denen im Frihmittel-
alter durch die Salbung gesteigerte Sakrali-
tat zukam, war die Sorge um die Caritas
nach dem Gebot Christi als zentrale Aufga-
be zugewiesen.

Der Ménchsvater und Ordensgriinder Bene-
dikt rlickte die hospitalitas — die Fremden-
aufnahme - ins Zentrum kl6sterlichen
Lebens getreu der Regel, dass ,alle ankom-
menden Géaste wie Christus zu empfangen
seien, weil er selbst sagen wird:,Ich war
fremd, und du hast mich aufgenommen®’
Diese Worte entstammen der Weltgerichts-
rede Jesu bei seiner Wiederkunft am Ende

CARITAS - NACHSTENLIEBE VON DEN FRUHEN CHRISTEN BIS ZUR GEGENWART (2015)

der Zeiten, wenn er die Gerechten von den
Verdammten trennt: ,Denn ich war hungrig
und ihr habt mir zu essen gegeben; ich war
durstig und ihr habt mir zu trinken gegeben;
ich war fremd und obdachlos und ihr habt
mich aufgenommen; ich war nackt und ihr
habt mir Kleidung gegeben; ich war krank und
ihr habt mich besucht; ich war im Gefingnis
und ihr seid zu mir gekommen. [...] Amen, ich
sage euch: Was ihr fiir einen meiner geringsten
Briider getan habt, das habt ihr mir getan.“
(Mt 25, 35-40)

Auf der Grundlage der Weltgerichtsrede
Jesu entstand unter dem Eindruck der Kir-
chen- und Klosterreform um die Wende
zum 12. Jahrhundert die bildliche Fassung
der Werke der Barmherzigkeit. Ein herausra-
gendes Zeugnis ist die ikonographisch
héchst komplexe Miniatur mit den christ-
lichen Tugenden Glaube, Liebe, Hoffnung
im Zentrum und den jeweils zu Paaren
dargestellten Werken der Barmherzigkeit im
zweiten Band der nach 1153 entstandenen
Bibel aus dem maasléndischen Prémonstra-
tenserkloster Floreffe (Abb. 3). Daneben war
als kostbares Prunkobjekt hofischer Repra-
sentation der elfenbeinerne Riickdeckel des
Psalters der Kénigin Melisende von Jerusa-
lem (1131-1153) zu sehen, der den édltesten
kompletten Vollzyklus der sechs Werke der
Barmherzigkeit zeigt. Beide Werke kamen
als groBRzligige Leihgaben der British Library
in London und zéhlten zu den Hohepunk-
ten der Ausstellung.

Ein neues Kapitel der Armenfiirsorge be-
gann im 12. Jahrhundert in den aufstre-
benden Stadtmetropolen, zuerst in Oberita-
lien und dann auch nérdlich der Alpen, wo
Laienbewegungen entstanden, die jenseits
der Klostermauern ein Leben freiwilliger
Armut flihrten, sich der Bediirftigen annah-
men und karitative Einrichtungen stifteten.
Dabei spielte die Vorstellung eine wichtige
Rolle, dass man fiir seine Mildtatigkeit auf
Erden nach der Lehre von den guten

127



128 CARITAS - NACHSTENLIEBE VON DEN FRUHEN CHRISTEN BIS ZUR GEGENWART (2015)

E

Iu

6. Die Allegorie der Caritas von Raffael (1507) war das,Key Visua
der Ausstellung. Das Original-Gemélde Raffaels wurde in einem eigenen
Kabinett prasentiert. Vatikanstadt, Musei Vaticani, Pinacoteca Vaticana,
Inv. Nr. 40331

8. Tafelbild: Personifikation der Caritas, Lucas Cranach d. A., nach 1536,
Luxemburg, Sammlung des Nationalmuseums fiir Geschichte und Kunst
Luxemburg (MNHA), Inv. Nr. 1948/003-001

Werken im Himmel entlohnt wird. In der
Ausstellung standen dafiir exemplarisch
Hospitdler, Armen- und Waisenhauser mit
ihren Stiftern, der hl. Elisabeth von Thiirin-
gen (1207-1231, Abb. 4) oder dem grof3en
Theologen und Philosophen Nikolaus von
Kues (1401-1464), im Zentrum, aber auch die
Frauengemeinschaften der Beginen und die
Elenden-Bruderschaften, die sich um die
Bestattung namenloser Toter kiimmerten. In
Folge dieser Entwicklung trat die Totenbe-
stattung, die bereits der Kirchenvater Lac-
tantius (um 250-nach 317) mit Bezug auf das
Buch Tobit (Tob 1,17-20) als siebtes Werk der
Barmherzigkeit etabliert hatte, zum Darstel-
lungskanon hinzu. Ein gro3formatiges Tafel-
bild (Antwerpen, 1490/1500, Abb. 5), das wir
aus dem Maagdenhuismuseum in Antwer-
pen ausleihen konnten, stellt unterhalb des
Weltgerichts die sieben Werke der Barmher-
zigkeit den sieben Todslinden gegeniiber.
Wahrend erstere ins Himmelreich geleiten,
pflastern letztere den Weg zur Holle.

Im Zeichen von Renaissance und Humanis-
mus entstand in ltalien, angeregt durch
Vorbilder im Miinzbild der Antike, die Perso-
nifikation der ,Caritas’, die als liebende
Mutter, von Kindern umringt, zur Darstel-
lung gelangte und rasch zum festen Bildto-
pos wurde. Ilhr widmete die Ausstellung
eine eigene Abteilung. Eine der zartesten
und anriihrendsten Interpretationen des
Themas schuf Raffael 1507 mit seiner mono-
chrom gehaltenen Bildfassung der ,Caritas”
auf der Mitteltafel der Predella des Altars fiir
die Familienkapelle von Atalanta Baglioni in
San Francesco al Prato in Perugia, die aus
der Pinacoteca Vaticana nach Paderborn
kam (Abb. 6 und 7). Kein Kiinstler zuvor hat
die von Kindern geradezu bestiirmte Frau
derart vielschichtig interpretiert. Sie schaut
den Betrachter nicht an. Fast dngstlich und
atemlos mit gedffnetem Mund blickt sie
sich um und sucht zu erahnen, was da noch
kommt. Darin beruht ihre zeitenthobene
Aktualitdt, denn auch uns wird beim

9. Allegorie der Carita Educatrice, um 1860/80, Bath, Victoria Art Gallery

ungebremsten Zuzug der Fliichtlinge aus
den Kriegsgebieten des Nahen Ostens doch
schmerzlich bewusst, dass wir nicht unein-
geschrankt helfen kdnnen und wir unserer
Hilfe Obergrenzen setzen missen. Uneinge-
schrankt kann nach dem Gebot der christ-
lichen Nachstenliebe die Hilfsbereitschaft
sein, aber nicht die tatsachliche Hilfe. Die
Antwort des Nordens — geprédgt durch die
Gnadenlehre Martin Luthers und Philipp
Melanchthons Antikenrezeption - schuf
Lucas Cranach d. A. nach 1537 mit seiner
Personifikation der ,Caritas” auf einem
Tafelbild (Abb. 8), das wir als Leihgabe des
Nationalmuseums in Luxemburg prasen-
tieren konnten.

CARITAS - NACHSTENLIEBE VON DEN FRUHEN CHRISTEN BIS ZUR GEGENWART (2015)

Unter dem Eindruck der Reformation wan-
delte sich die Armenfiirsorge, entstand aus
der bruderschaftlichen nach und nach die
birokratisierte kommunale, bzw. frihstaat-
liche Fiirsorge mit ihren Versorgungseinrich-
tungen. Auch wenn mit Martin Luthers
Verdikt gegen die katholische Tugendlehre
die Relevanz fiirs Seelenheil entfiel, so
wurde doch dem karitativen Engagement
grof3e Bedeutung fiir die lebensweltliche
Bewahrung des Christenmenschen beige-
messen. Diese Entwicklung wurde in der
Ausstellung am Beispiel der Niederlande
thematisiert.

Mit der Aufklarung im 18. Jahrhundert
riickte die Idee der Freiheit des Individuums
in den Vordergrund. Sie sprach jedem Men-
schen die gleichen Rechte zu. Damit veran-
derten sich auch die Wahrnehmung der
Kranken und die Auffassung dessen, was
man unter Armut verstand. Hatten etwa
psychische Erkrankungen bis in die friihe
Neuzeit als Ausdruck von Besessenheit
gegolten, so erkannte man sie nun als
klinische Phdanomene an. Man ging von der
bloBen Verwahrung der Kranken zu deren
Behandlung tber. Diesem Wandel widmete
sich die Ausstellung. Die Armutsproblema-
tik wurde jetzt vor allem als soziale Aufgabe
der biirgerlichen Offentlichkeit gesehen
und auf die fehlende Bildung ausgedehnt.
Man erkannte die Bildung als ein Grund-
recht an, in dessen Genuss auch die bislang
Ungebildeten und vor allem die Kinder in
den Armen- und Waisenhausern kommen
sollten. Die klassizistische idealisierte Statue
der ,Carita Educatrice” (Abb. 9), also ,Caritas
als Erzieherin®, aus Bath bei London, prasen-
tiert in der Achse dieser Ebenen, war wun-
derbar geeignet, um diese neue Form der
Flrsorge und Unterstiitzung, die im aus-
gehenden 18. Jahrhundert zunehmend an
Bedeutung gewann, zu visualisieren: die
Selbsthilfe durch Bildung.

129



130

10. Abteilung 100 Jahre Caritasverband im Erzbistum Paderborn”

Ganz neue Herausforderungen traten mit
Massenverelendung und Pauperismus im
Zuge der Industrialisierung des 19. Jahrhun-
derts auf, denen man mit neuen Formen
karitativer Hilfeleistung in staatlichen und
kirchlichen Initiativen zu begegnen suchte.
Hier waren es Personlichkeiten wie der
evangelische Pfarrer und Theologe Theodor
Fliedner_(1800-1864), der Griinder der
Kaiserswerther Diakonie auf evangelischer
Seite, oder die selige Pauline von Mallinck-
rodt (1817-1881) auf katholischer Seite,

CARITAS - NACHSTENLIEBE VON DEN FRUHEN CHRISTEN BIS ZUR GEGENWART (2015)

Ordensgriinderin der ,Kongregation der
Schwestern der Christlichen Liebe” mit
ihrem Wirken fir die blinden Kinder, die mit
ihren Initiativen zukunftsweisende Antwor-
ten auf die grof3en sozialen Herausforde-
rungen der Zeit gaben. Mutterhausdiakonie
auf evangelischer, Frauenkongregationen
neben der genannten auf katholischer Seite
- angesichts der sozialen Misere des 19.
Jahrhunderts erlebten religios motivierte
karitative Genossenschaften einen beacht-
lichen Aufschwung.

11. Gemalde zum Bildmotiv des Gleichnisses vom barmherzigen Samariter in der Kunst des 18. und 19. Jahrhunderts

CARITAS - NACHSTENLIEBE VON DEN FRUHEN CHRISTEN BIS ZUR GEGENWART (2015)

"

12. Holzschnitt-Triptychon von Erich Heckel, der barmherzige Samariter:,Réuber”, Verwundeter”, ,Samariter”

13.,LIEBE DEINEN NACHSTEN, SEHR!“ Wachsabgiisse von Handen, die nach den
Regeln der Gebardensprache zu lesen sind. Zenita Komad, Wien, 2012

Daneben gab es staatliche Losungsansiatze
bis hin zu Bismarcks Sozialgesetzen, die seit
den friihen 1880er-Jahren den Grundstein
fur unser heutiges Sozialversicherungswe-
sen legten.

Ein eigenes Kapitel stellte das Wirken karita-
tiver Verbande, aber auch internationaler
Hilfsorganisationen vor der Folie der beiden
Weltkriege des 20. Jahrhunderts dar. Das
millionenfache Sterben, die unzdhligen
Verwundeten, der Hunger und die Versor-
gungsengpdsse im Hinterland, aber auch
die Betreuung der Kriegsgefangenen - eine
solche bis dahin in ihrer GroBe noch nie
dagewesene Notlage stellte das karitative
Versorgungssystem vor ganz neue Heraus-
forderungen. In der Folge wurden nationale
und internationale Hilfsorganisationen
gegriindet, so auch der Caritasverband fiir
das Erzbistum Paderborn, der von Bischof
Karl Joseph Schulte im Kriegsjahr 1915 in
Dortmund aus der Taufe gehoben wurde
und viele lokale Einzelinitiativen vereinte.
Neben dem Caritasverband fiir das Erz-
bistum Paderborn wurden anhand von
kleinen eingespielten Filmen und Bildern
weitere Hilfswerke vorgestellt. Leitend dabei
waren wiederum die ,Sieben Werke der
Barmherzigkeit’, die als RahmengroRe



132 CARITAS - NACHSTENLIEBE VON DEN FRUHEN CHRISTEN BIS ZUR GEGENWART (2015)

14. links: Foto-Prints: Hande schweben iber Biichern der Welt-Religionen, aus einer Videoarbeit,,Surround”, Danica Dakic, 2003/2008.
rechts: VB South Sudan”, Vanessa Beecroft, 2006

15.,,0bservance”, Video-Installation aus der Werkgruppe ,The Passions” des amerikanischen Video-Kiinstlers Bill Viola, 2002

dienen konnten, auch wenn das Aufgaben-
profil der Hilfswerke sich heute deutlich
gewandelt hat.

Die Kunst der Moderne am Aufgang des 20.
Jahrhunderts hat sich noch der tGberliefer-
ten Bildmotive bedient, um das unvorstell-
bare Grauen der Schitzengraben zu ban-
nen. Es ist das Gleichnis vom barmherzigen
Samariter (Lk 10,25-37), das sich als ein wei-
teres kiinstlerisches Leitmotiv (u.a. Abb. 11)
durch die Ausstellung zog. Das Gleichnis
galt bereits bei den Kirchenvatern als Exem-
plum des rechten Tuns und der imitatio
Christi — und damit als nachdrticklicher
Appell zur tatigen Nachstenliebe. Die Werk-
reihe, die wir in Paderborn zeigen konnten,
reichte von der Darstellung des Samariters
in einem kostbaren Reichenauer Evangeli-
star aus der Zeit Kaiser Ottos lll. (Reichenau,
um 1000-1020/1035) aus der Bayerischen

Staatsbibliothek Miinchen tGber Heinrich
Aldegrevers (1502-1555/1561) Samariter--
Zyklus, der die Kirchenkritik der Reformati-
onszeit spiegelt, bis zu Eugene Delacroix’
dramatischer Bildfassung von 1852 aus dem
Victoria & Albert Museum in London und
dem ergreifenden Realismus in der Fassung
Ferdinand Hodlers ,Der barmherzige Sama-
riter”, um 1883, aus dem Kunsthaus Zurich.
Den Abschluss markierten, wie gesagt, die
Expressionisten Karl Caspar, Ernst Barlach,
Erich Heckel und Ernst Ludwig Kirchner, die
das Thema vor dem Hintergrund des Grau-
ens der Schiitzengrében des Ersten Welt-
kriegs interpretierten.

Mensch und Mitmenschlichkeit stehen auch
heute im Focus kiinstlerischer Auseinander-
setzung. Das belegten in der Ausstellung
abschlieBend ausgewahlte Positionen der
Gegenwartskunst: Die Arbeit der Wiener

Kuinstlerin Zenita Komad (*1980) Uibersetzte
die Aufforderung: ,LIEBE DEINEN NACH-
STEN, SEHR!" (Abb. 13) in wachserne Ab-
glsse von Handen, die angeordnet in drei
Registern nach den Regeln der Gebarden-
sprache zu lesen sind.

Dem Totengedenken (Memoria) an unge-
taufte Kinder gab Christoph Brech (*1964) in
seiner eindringlichen meditativen Videoar-
beit ,The Wind that shakes the Barley”, Irland
2008, Raum. Er hat auf der ins Meer vorge-
schobenen Klippe der Achill Insel die Stein-
male ungetauft verstorbener Kinder ins Bild
gesetzt, denen nach damaliger Kirchenlehre
wegen der Erbsiinde das Paradies verwehrt
und nur der ,Limbus” zwischen Himmel und
Holle als Existenzort der Seele blieb. In der
filmischen Anndherung wurde das Einzel-
schicksal in sein Recht gesetzt, erhielt es
seine Wiirde, seine Einmaligkeit zuriick,

ohne die Namenlosigkeit aufzuheben.

Die anschlieBend gezeigten sieben Foto-
Prints aus einer Videoarbeit ,Surround” von
2003/2008 der aus Sarajevo stammenden
und in Disseldorf arbeitenden Kiinstlerin
Danica Dakic (*1962) zeigten Hande unter-
schiedlicher Menschen, die tUber aufgeschla-
genen Biichern schweben (Abb. 14). Im
Video horte man verschiedene Stimmen,
die in verschiedenen Sprachen religitse
Texte vorlesen und singen. Die Blicher, aus
denen sie lesen, sind die heiligen Blicher
der Weltreligionen: Christentum, Judentum,
Islam, Konfuzianismus, Hinduismus, Taois-
mus und Buddhismus. Fiir das Christentum
hat die Klnstlerin den Paulus-Brief an die
Korinther (1 Kor, 13) Uber die Liebe gewahlt,
dessen élteste erhaltene Abschrift, der
Papyrus 46 aus der Chester Beatty Library in
Dublin am Anfang der Ausstellung stand.



134 CARITAS - NACHSTENLIEBE VON DEN FRUHEN CHRISTEN BIS ZUR GEGENWART (2015)

Den Bildtypus der Caritas-Allegorie zitiert
die in Genua geborene und in New York
lebende Kunstlerin Vanessa Beecroft (*1969)
in ihrer zweiteiligen Foto-Arbeit VB South
Sudan’, 2006 (Abb. 14). In Beecrofts Bildern
fungiert der Sudan als Metapher fiir Afrika
und die Wurzel der Menschheit, wie sie sich
in dem archaischen, in ein rotes Gewand
gehiillten Mutterbild manifestiert, das zu-
gleich Ziige der ,Schwarzen Madonna”
tragt. Diesem kontrastiert die Kiinstlerin ihr
Selbstbild mit den beiden dunkelhdutigen
Babys im Typus der Caritas, denen sie die
Brust reicht. Doch die perfekte Inszenierung
trigt, sind doch die Gewandsdaume bereits
durch Feuer versengt. Damit wirft die Arbeit
Fragen auf, sie war mit Blick auf die dunklen
Seiten des Kolonialismus und des Nord-
Stid-Gefalles durchaus selbstkritisch zu
verstehen.

16. Bei der langen Museumsnacht” sang die Madchenkantorei
am Paderborner Dom ,Ubi Caritas et Amor” von Maurice Duruflé

Den Héhepunkt und Abschluss der Ausstel-
lung bildete schlieBlich die Videoarbeit
~Observance” (Abb. 15) von 2002 aus der
Werkgruppe ,The Passions” des bekannten
amerikanischen Video-Kinstlers Bill Viola
(*1951), mit der das Thema der Empathie
und des Mitleids noch einmal ganz weit
gemacht wurde. Inspiriert vom christlichen
Bildtypus der,Beweinung” zeigt Viola in
seiner Videoarbeit einen Zug von Men-
schen, die sich aus der Tiefe des Raumes auf
den Betrachter zubewegen. Sie fixieren
etwas, das auBerhalb des unteren Bild-
randes und damit des Sichtfeldes des Be-
trachters liegt. Das, was sie sehen, riihrt sie
an: Mimik und Gestik sind von Trauer be-
stimmt, von Mitleid und Wehklage, als néh-
men sie Abschied von einem geliebten
Toten. Das Motiv des Mitleidens ist hier ins
Allgemein-Menschliche geweitet. Ihm wur-
de ein Zitat von Augustinus an die Seite
gestellt, der als erster — im Gegensatz zur
griechischen Philosophie - die menschliche
Fahigkeit Mitleid zu empfinden uneinge-
schrankt positiv bewertet hat.

In Anbetracht der brennenden Aktualitat
des Themas hat Papst Franziskus ein auBer-
ordentliches ,Heiliges Jahr der Barmherzig-
keit” ausgerufen, das am 8. Dezember 2015
eroffnet wurde. In der Verkiindigungsbulle
heift es: ,Es gibt Augenblicke, in denen wir
aufgerufen sind, in ganz besonderer Weise
den Blick auf die Barmherzigkeit zu richten
und dabei selbst zum wirkungsvollen Zei-
chen des Handelns des Vaters zu werden.”
Die Ausstellung konnte keine Antworten
auf die derzeit brennenden Fragen geben,
jedoch die Besucher zum Nachdenken
anregen, um Uber die Einsichten in die
grof3e Geschichte des Helfens hinaus zu
eigenem Engagement zu motivieren.

Was macht einen Raum zu einem sakralen Raum?

Neubau des Gemeindezentrums St. Pankratius fir die Kirchengemeinde St. Aloysius in Iserlohn T
Eva Reber

N

N
il

/

S\
S —

.

o
N

I
.
I

L

~

il

\

7

<

/////Il

Wy

5 In
$Za:

2%
,.
=

.l/
U
ol
A
H5S
=7

e T

[~ - .4..A E
nlln'm;?,;ﬁ
NTT |

== | —



St. Pankratius Iserlohn, innen

Geht man der Frage nach, was einen Raum
zu einem sakralen Raum macht, dann ist im-
mer die Antwort in der Benutzung des
Raumes zu finden, obwohl die Frage damit
alleine nicht beantwortet sein kann. Denkt
man an einen mit Neonlicht hell erleuchte-
ten und mit verspiegelten Wanden ausge-
statteten Raum, so durfte es denkbar
schwierig sein, eine sakrale Nutzung umzu-
setzen. Genau das Gegenteil ware fiir einen
solchen Raum angemessen. Die Raumdi-
mension sollte Ruhe ausstrahlen und ange-
nehm mit Tageslicht erhellt sein. AuBerdem
sollte der Innenraum in Material und Aus-
stattung zuriickhaltend und auf die Raumsi-
tuation abgestimmt sein. Der Raum muss
eine geistige Konzentration zulassen, womit

WAS MACHT EINEN RAUM ZU EINEM SAKRALEN RAUM?

aus meiner Sicht die wichtigste Vorausset-
zung fiir eine sakrale Nutzung definiert
werden kann. Eine solche rdumliche Voraus-
setzung lasst sich auch auf andere Raum-
nutzungen Ubertragen, auf alle Raume, in
denen Ablenkung nicht gewiinscht wird.
Dariiber hinaus kann ein Architekt einen
sakralen Raum durch eine besondere ,Wiir-
de’, die sich in der Erhabenheit der Raum-
hohe und der Kostbarkeit besonders wert-
voller Ausstattung zeigt, kenntlich machen.
Ubertragen auf andere Raumnutzungen
kann jedoch festgehalten werden, dass
nicht jede hochwertige Raumausstattung
zu einer entsprechenden Wertschatzung
seiner Raumnutzer fihrt.

Fir das Gemeindehaus der Kirchengemein-
de St. Aloysius in Iserlohn wurde 2010 ein
Architektenwettbewerb ausgelobt, an dem
wir teilnehmen durften. Von Seiten der
Auslobung fanden wir keine direkten For-
mulierungen, die darauf hindeuteten, dass
ein Sakralraum entstehen sollte. So stand in
der Wettbewerbsauslobung: ,Es ist ein gro-
Ber Saal fur ca. 180 Besucher vorzusehen,
der bei Bedarf in mehrere kleine Sale unter-
teilt werden kann. Der Saal soll als Begeg-
nungsstatte nach besonderen Gottesdiens-
ten dienen und fiir zentrale Veranstaltungen
der Gemeinde zur Verfiigung stehen. In
mehrere Rdume unterteilt, kann hier eine
Vielzahl von Veranstaltungen, wie Senioren-
runden, Veranstaltungen fiir Kinder-, Jugend-
und Erwachsenenkatechese, Messdiener-
runden, Kolping, KAB, KFD und dhnlichem,
stattfinden”. Dies ist auch verstandlich,
wenn man weil3, dass in unmittelbarer
Nachbarschaft des neuen Gemeindezen-
trums die Kirche St. Aloysius im Jahr 1894
nach dem Entwurf von Riidell und Odenthal
aus Koln fertiggestellt wurde und seitdem
fur Gottesdienste von der Kirchengemeinde
genutzt wird. Dabei erfillt die dreischiffige,
neuromanische Saulenbasilika mit vier
Tiirmen (6om lang und 23.000om? umbauter
Raum) ihren Anspruch als Gottesdienstraum

WAS MACHT EINEN RAUM ZU EINEM SAKRALEN RAUM?

Saal des neuen Gemeindezentrums,Forum St. Pankratius”, Iserlohn

in beeindruckender Weise. Durch ihre be-
sondere Grof3e ist die Kirche St. Aloysius
eine der groBten Pfarrkirchen der Diozese
und bietet fast 3.000 Menschen Platz.

Mit einem solchen Bauwerk kann ein neu zu
bauendes Gemeindehaus nicht konku-
rrieren, sehr wohl aber durch Blickbezie-
hungen zur Kirche profitieren. Mit dieser
Erkenntnis haben wir den wichtigsten Raum
des Gemeindehauses, den groRen Gemein-
desaal, dem Kirchenschiff gegentibergestellt
und dessen AuBenfassade zur St. Aloysius
Kirche gedffnet.

Um den Saal so auf das vorgesehene
Grundsttick zu positionieren, hat sich im
Entwurfsprozess ein langgezogener Baukor-
per von der StraBenseite entwickelt. Das
Gemeindehaus ist im StraBenraum prasent,
bildet ein Ensemble mit der denkmalge-
schitzten ehemaligen Vikarie und dem
denkmalgeschiitzten Pfarrhaus in Ergén-
zung zur St. Aloysius-Kirche. Die Nutzung
des Gemeindehauses verstehen wir als
Angebotserweiterung der Kirchengemeinde
an die Kirchenmitglieder, die nach den

Gottesdiensten, vorher oder stattdessen
Gemeinschaft suchen. Sodass Uber den
stadtebaulichen Bezug auch ein gestalte-
rischer Bezug, den wir in dem Ziegelmauer-
werk aufgegriffen haben, von Bedeutung
ist. In Anlehnung an die horizontale Wand-
gliederung der Gesimse der St. Aloysius
Kirche hat auch der Neubau eine horizon-
tale Gliederung erhalten. Aus dem Sockel-
gesims der St. Aloysius-Kirche haben wir im
Neubau ein verbindendes Sockelplateau
aus glatt gemauertem Backstein im DF-For-
mat und im Pflasterklinker entwickelt. Aus
der horizontalen Betonung der Gurtgesimse
bildet sich im Erdgeschoss des Neubaus
eine profilierte Backsteinfassade aus lang-
formatigen Ziegeln aus. In Analogie zu dem
Rundbogenfries ist der obere Abschluss des
Gemeindehauses durch einen glatten, lang-
formatigen Ziegelverband hervorgehoben.
Im Innenraum haben wir zudem Wert auf
eine ,ruhige” Raumgestaltung gelegt.

Der Saal, der mit seinem quadratischen
Grundriss in vier gleichgro3e Deckenfelder
aufgeteilt ist, lasst sich mittig mit einer
mobilen Trennwand unterteilen.

137



138

WAS MACHT EINEN RAUM ZU EINEM SAKRALEN RAUM?

Denkmalgeschiitzte alte Vikarie, links das neue Gemeindezentrum

Jedes Deckenfeld ist mit einer 5,50 x 5,50 m
Lichtfolie ausgestattet, die den Saal gleich-
maBig dimmbar erhellen kann.

Im Innenraum wahlten wir einheitliches,
heimisches Holz. Eicheparkett als FuB3bo-
denbelag, die Wandvertafelungen mit
einem entsprechenden Eichefunier, ebenso
die mobilen Trennwandelemente und auch
fiir die Fassadenprofile wurde Eiche ausge-
sucht.

Umbau der Vikarie zu einem
Verwaltungsgebdude

Wie bereits erwdhnt, gehorte zu Planung
des Gemeindehauses auch der Umbau der
denkmalgeschutzten Vikarie. Wahrend das
Gemeindehaus heute eine vielfiltige
Nutzung ermdglicht und in der Raumaus-
bildung eine sakrale Nutzung méglich

machen koénnte, ist dies bei dem Umbau
der Vikarie ganzlich ausgeschlossen. Am
Hohlen Weg stehen heute beide Gebdude
eng nebeneinander und deuten auf Zusam-
mengehdrigkeit hin.

Das neue Gemeindehaus erschlief3t sich
Uber den Zwischenraum an der Westseite,
die Vikarie direkt von der StraBBenseite oder
vom Innenraum des Pfarrhauses. Die Vikarie
am Hohler Weg 46 und 46a steht unter
Denkmalschutz und hat auch nach dem
Umbau das urspriingliche Erscheinungsbild
beibehalten. Der gespiegelte Doppelhaus-
Charakter wird im Eingang mit der dop-
pelten Eingangstur als markante Betonung
deutlich.

Um die ehemalige Vikarie fiir Verwaltungs-
zwecke nutzbar zu machen, wurden vor
allem funktionale Anspriiche an die

WAS MACHT EINEN RAUM ZU EINEM SAKRALEN RAUM?

Architektur gestellt. Es galt eine innere
Verknlipfung zwischen Pfarrhaus und Vika-
rie mit einem Durchbruch herzustellen.
Trotz der funktionalen Anspriiche war uns
wichtig, die Qualitat der Innenrdume nicht
zu vernachldssigen. Wir trafen daher eine
reduzierte Materialauswahl und stellten
Uber die Materialwahl eine optische Zuge-
horigkeit zum Neubau her.

Im Erdgeschoss entstanden zwei neue
Arbeitsrdume und Nebenrdume, das

1. Obergeschoss wurde als Archiv ausge-
baut. Unsere Aufgabe bestand darin, beide
Geschosse und beide Haushélften miteinan-
der zu verbinden. Die zwei, viel zu steilen,
einldufigen Treppen waren nicht geeignet,
um Akten und andere Unterlagen vom
Erdgeschoss ins Obergeschoss zu bringen.

Um die Geschosse mit einer gemeinsamen
Treppe zu verbinden, mussten die steilen
einldufigen Treppen der denkmalgeschiitz-
ten Innentreppe bis zum 1. Obergeschoss
entfernt werden.

"

Modernisierung der Treppe in der,Vikarie'

An deren Stelle entwarfen wir eine gemein-
same zweildufige Treppe fiir beide Haus-
hélften. Das Zwischenpodest fiihrt von der
rechten Haushalfte zur linken und l3sst die
beiden Zimmertiren auf halbem Geschoss
scheinbar in der Wand schweben. Um die
Treppe als Raumkorper besser zu verstehen,
haben wir den Treppenlauf und die Trep-
penabseite geschlossen. Das Treppengeldn-
der ist mit einer Fuge getrennt und im
gleichen Holz weitergefiihrt. Durch diese
Fuge erhalt die massiv erscheinende Treppe
eine wohltuende Leichtigkeit. Im Bereich
der Doppelhausdurchbriiche verdecken
heute die Holzlaibungen die Spuren der
Mauerwerksoffnungen. Alle bestehenden
Holzbauteile wurden weil3 gestrichen und
im Originalzustand weitestgehend erhalten.

Der Umbau der Vikarie wurde bereits 2014
fertiggestellt und bezogen, der Neubau des
Gemeindehauses nennt sich heute ,Forum
St. Pankratius” und wurde im letzten Jahr
eingeweiht.

139



140

Neue und alte Raume fir die Priesterausbildung in Paderborn
Bieling Architekten

Situationsvergleich Altbestand — Planung

Der Erzbischofliche Stuhl zu Paderborn
plant eine Erweiterung des Erzbischoflichen
Priesterseminars und Theologenkonviktes
an der Leostral3e in Paderborn.

Das Entwurfskonzept verfolgt das Ziel, die
furr sich wirkenden Bestandsgebdude
Priesterseminar und Theologenkonvikt zu
erhalten und durch eine angemessene
Bauteilanordnung die zukiinftigen Funktio-
nen Uber ein zentral liegendes Foyer zu
erschlielen. Kern des Entwurfs bildet eine
Kapelle im Eingangsbereich des neuen
Priesterseminars. Die Anordnung aller oben
genannten Bauteile bildet zu den Bestands-
gebduden eine stimmig proportionierte
Einheit, die dem Denkmalschutz in ange-
messener Weise Rechnung tragt.

Die Gebdudeteile, Bestand wie auch Neu-
bauten, werden zentral Gber das Foyer
erschlossen. Das Theologenkonvikt wird mit
einem neu geplanten Verbindungsgang in
Verlangerung des Mittelfliigels an den Neu-
bau Priesterseminar angeschlossen. Dieser
dient zudem als weiterer Zugang aus west-
licher Richtung fiir Aula, Speisesaal und die
geplanten Bironutzungen in den Ober-

geschossen des ehemaligen Konvikts.

Eine Rampe entlang der stidlichen Gebau-
defront miindet in die Anlieferung im Un-
tergeschoss und bildet dort einen zentralen
Ort der Versorgung der gesamten Anlage.

Das Foyer bildet in Anlehnung an das Tor-
bauwerk aus der Entstehungszeit des Prie-
sterseminars im Jahr 1931 eine Verbindung
zwischen Seminar und dem neu zu erricht-
enden Schwesternhaus. Die neu geplante
Kapelle ist ein Solitdr als Kern im Zentrum
zwischen den Bestandsbauten (Priester-
seminar, Theologenkonvikt) und den Neu-
bauten (Schwesternhaus, Priesterseminar).
Die ErschlieBung des Hauptzugangs wird
Uber eine reprdsentative Treppenanlage von
der Nordseite aus dem Park sichergestellt.
Der barrierefreie Zugang in das Foyer er-
folgt Uber den ebenerdigen Anschluss des
Foyers an die Geldndeoberfldche des std-
lich gelegenen Parks. Zwischen den Gebau-
deteilen entwickelt sich ein ebenerdiger
Innenhof, welcher zudem direkt aus dem
Speisesaal betreten werden kann.

NEUE UND ALTE RAUME FUR DIE PRIESTERAUSBILDUNG IN PADERBORN

UMBAU - ERWEITERUNG "ADERBORN
ERZBISCHOFLICHES PRIESTERSEMINAR

E B
"HEEEE"EEENER
BEG ] L |

d 0B 2V ER: = I
3 = M= = i 'l
AlBERRaw TRRE aal :
1 ] 1 L 1 1 .'.. -
. Firadl llli':l'-"'*#ll'rrﬂ I
HE I PER" =" =] = = ANSICHT NORD OST
UMBAU - ERWEITERUNG PADERBORN

ERZBISCHOFLICHES PRIESTERSEMINAR

E: -.giuliulirji-l~|-|ir'= 'y -y
I e ) T Y P | I I A T

PR YAOARETAR Rt LA

HE | PER" =" = = == ANSICHT SUD WEST

Planungsimpressionen vom Gebdude-Ensemble

141



142

NEUE UND ALTE RAUME FUR DIE PRIESTERAUSBILDUNG IN PADERBORN

et il

i"‘l--;ﬁ- 4 uh

Die Kapelle 6ffnet sich mit einem zweifllige-
ligen Portal geringer Héhe zum Foyer hin.
Der rdumliche und inhaltliche Bezug zwi-
schen Kapellenraum und Foyer wird mit
einem durchgangigen Bodenbelag unter-
stltzt.

Die Kapelle ist in zwei Rdume gegliedert:
Der Beichtraum als einbeschriebenes ELe-
ment bildet die Trennung zwischen Kapel-

lenraum und Andachtsraum. Der eigent-
liche Kapellenraum ermdglicht durch seine
Abmessungen und mit einer flexiblen
Bestuhlung unterschiedliche liturgische
Anordnungen, um dem Anspruch einer
Priester-Ausbildungsstatte gerecht zu wer-
den. Dabei bieten die Banke in den seit-
lichen Nischen eine standige Sitzmdglich-
keit. In der Skizze und den Modellfotos sind
die Planungsansatze erkennbar.

F

»... mogen den Glanz edler Einfachheit an sich tragen ..."

Die Vorgaben des 2. Vatikanischen Konzils neu interpretiert — St. Pankratius, Giitersloh

P. Abraham Fischer OSB

~Konzentration” und ,Zusammenlegung”
sind Begriffe, die wir aus der derzeitigen
kirchlichen Diskussion reichlich kennen. Wir
erleben in den Pfarreien, dass wir aus dem
JVielen” und ,Ausgefalteten” ins ,Einfache”
und ,Reduzierte” zu gehen haben, weil die
Ressourcen erschopft sind und neu geglie-
dert werden miissen. Dieser von vielen als
unfreiwillig empfundene Weg féllt schwer,
denn er hat mit Abschied und Neuanfang
zu tun. Bekanntes, ja sogar Bewdhrtes wird
bedacht, geprift und ist ggf. zu lassen.

Chor mit Ambo

Dabei ist das ,Weniger ist mehr” eine geist-
liche Herausforderung, die schon die Vater
der alten Kirche formulierten.

Dieselben Fragen stellen sich auch im Kirch-
bau oder zu dem Zeitpunkt, an dem ein
Gotteshaus renoviert werden soll. Mit der
Zeit haben sich viele Elemente im Kirchen-
raum zusammengefunden, die an sich alle
einmal ihren Sinn gehabt haben. Immer
wieder allerdings sind die Dinge zu
Uberdenken, zu bewerten und nach den



. MOGEN DEN GLANZ

Blick ins Querhaus, hinten der Tabernakel

MaRgaben der Zeit neu (an-)zu ordnen.
Weil es sich aber bei den um Schmuck oder
andere Elemente erweiterten Ausstattungen
um gelebte, reale Glaubensgeschichte han-
delt, sind solche Neustrukturierungen eine
pastorale Herausforderung. Dabei ist es eine
grof3e Hilfe, dass die Verantwortlichen und
die gewdhlten Entscheidungsgremien das
Ziel — den Gottesdienstraum der Gemeinde
zukunftsfahig zu machen - nicht aus dem
Blick verlieren, bzw. sich dieser Aufgabe
bewusst stellen. Im Gegensatz zu den Zu-
sammenlegungen in unseren Gemeinden,
die von vielen als starker Verlust empfunden
werden, ist die Freude tber einen hellen,
neue Glaubenskraft ausstrahlenden Kirchen-
raum aber dann ein Ziel, das die Miihe
lohnt.

EDLER EINFACHHEIT AN SICH TRAGEN ...”

In St. Pankratius Gltersloh hat man sich auf
diesen beschwerlichen Weg gemacht. Aus-
gehend vom rein baulichen Renovierungs-
bedarf des Bauwerkes wurden immer weiter
fihrende Fragen gestellt, die das Glaubens-
leben der Gemeinde betreffen. Insofern
wurde nach und nach auch die liturgische
Einrichtung der Kirche in den Blick genom-
men und mutig auf den Prifstand gestellt.
Auf diesem Weg wurde die Gemeinde unter
der Leitung von Pfarrer ElImar Quante, vom
Architekturbdro Kirchhoff-Quack, Herford,
von den Verantwortlichen im Erzbischof-
lichen Generalvikariat und von der Schmie-
de der Abtei Kbnigsmiinster, Meschede
begleitet. Zu Beginn stand dabei in keiner
Hinsicht an, alle Dinge erneuern zu wollen,
sondern es stellten sich im Prozess Op-
tionen, die entschieden wurden und zum
jetzigen Ergebnis fuhrten.

. MOGEN DEN GLANZ EDLER EINFACHHEIT AN SICH TRAGEN ...”

oben links: vom Eingang
oben rechts: Blick diagonal auf den Kirchenpatron
unten links: Portal zuriickgeblickt

In der neuen Gestaltung des Altarraums
kann man eine weitere Fortsetzung der
liturgischen Reformen des Zweiten Vatika-
nischen Konzils sehen. ,Das Heilige Konzil
hat sich zum Ziel gesetzt, das christliche
Leben unter den Glaubigen mehr und mehr
zu vertiefen, die dem Wechsel unterwor-
fenen Einrichtungen den Notwendigkeiten
unseres Zeitalters besser anzupassen, zu
fordern, was immer zur Einheit aller, die an
Christus glauben, beitragen kann”. Zwar
wird die neue Haltung des Liturgen ,versus
populum” — den Menschen zugewandt - im
Konzilstext selbst nicht erwdhnt. Die Konsti-
tution Uber die Liturgie verlangt aber
grundsatzlich, dass der Kirchenraum sorg-
faltig so einzurichten ist, dass die tatige und

145



Das Zentrum

bewusste Teilnahme der Glaubigen erreicht
werden kann sowie eine Revision von
»Gestalt und Errichtung der Altdre”, damit
sie , der erneuerten Liturgie” entsprechen.

Wenn das Konzil nun fiir die Liturgie fol-
gende Anweisungen gibt:,Die Riten mdgen
den Glanz edler Einfachheit an sich tragen
und knapp, durchschaubar und frei von
unnotigen Wiederholungen sein’, dann gilt
das sicherlich ebenso fiir die liturgische
Ausstattung. Folglich soll sie einfach, klar
und durchschaubar sein und im Grunde auf
liberméBige Verzierung verzichten. Alle
Gestaltung, die vom heiligen Geschehen
ablenkt, wurde somit auch in diesem Erneu-
erungsprozess in St. Pankratius auf den
Priifstand gestellt.

. MOGEN DEN GLANZ EDLER EINFACHHEIT AN SICH TRAGEN ...”

Die Vorgaben des Zweiten Vatikanischen
Konzils wurden hier bereits in der vorletzten
Kirchenrenovierung in den 7oer Jahren
umgesetzt. Dabei wurde der vorhandene
Tabernakel mit den rot eingefarbten Be-
tenden Handen urspriinglich gezielt aus der
Achse des Mittelschiffs gerlickt. Schon in
der nachfolgenden Renovierung der goer
Jahre wurde derselbe Tabernakel allerdings
doch in der Zentralachse positioniert, weil
dies der historische, eben stark langsach-
sensymmetrische Kirchenraum fordert.

Die neue Gestaltung von 2014 nimmt diese
Situation wahr und entscheidet eine andere
Aufteilung. Der Tabernakel bekommt seine
Aufstellung seitlich im Altarraumbogen,
thematisch unter dem runden historischen
Kirchenfenster, das im Bild der Brotvermeh-
rungsymbole die Eucharistie prafiguriert.

»... MOGEN DEN GLANZ EDLER EINFACHHEIT AN SICH TRAGEN ...”

Ort filr die Heiligen Ole

In der Zentralachse des Altarraumes wird
ein schlichtes Kreuz errichtet, unter dem
zwei Kerzen diejenigen vertreten, die unter
dem Kreuz ausgeharrt haben: Auch auf
Golgatha hat es Zeichen menschlicher Zu-
wendung gegeben. Das leere Kreuz ist das
Zeichen von Ostern, die goldschimmernde
Kante kiindet die Auferstehung.

Wahrend alle Gegenstande des neugestal-
teten Altarraumes aus dunkel patinierten
Messing hergestellt werden, wurde der Altar
aus Anrdchter Griinsandstein geschnitten.
Das regionale Material ist damit an dieser
Stelle singular. Die Prafation von Ostern legt
uns ans Herz: ,Als er seinen Leib am Kreuz
dahingab, hat er die Opfer der Vorzeit voll-
endet. Er hat sich selbst dargebracht zu
unserem Heil, er selbst ist der Priester, der
Altar und das Opferlamm”

Der Altar ist also Christus, daher wird er in
der Weihe mit dem heiligen Chrisam ge-
salbt. Diese starke Symbolik bleibt dem
Mittelpunkt der Kirche, dem Altar vorbehal-
ten. Auf dem Ambo beispielsweise wird das
Buch, die Heilige Schrift als Gegenwart
Christi verehrt, im Tabernakel werden die
eucharistischen Gaben als Realprasenz der
gottlichen Liebe angebetet, aber eben nicht
das Ambo selbst oder der Tabernakel ste-
hen in dieser Linie.

Der Altar tragt ein einfaches aber eindriick-
liches Sinnbild in sich. Der Stein ist waage-
recht gespalten und scheint sein Innerstes
preiszugeben, indem ein goldener Kubus
sichtbar wird. Der Altar ist also — wie auch
der menschgewordene Gottessohn - ver-
wundbar, gebrochen und gerade trotzdem
trdgt er das gottliche Geheimnis in sich. Das
ist das Unterscheidende des christlichen
Glaubens zu vielen anderen Sinnangeboten
unserer Zeit: Gebrechlichkeit und Lebendig-
keit, Vergdnglichkeit und Schonheit, Tod
und Auferstehung sind nur verschiedene
Seiten der einen Wirklichkeit.

Aus diesem Zentralraum sind die Vorgaben
fur die weiteren Statten der Liturgie, aber
auch fiir das personliche Gebet entstanden.
So findet sich links neben dem Altar eine
Sakramentskapelle. Der Tabernakel ist riick-
seitig zu offnen, bleibt aber durch eine Glas-
scheibe gesichert. RegelmaBig versammeln
sich inzwischen Menschen in einer kleinen
Gruppe, um die Frommigkeit der Anbetung
zu pflegen. Konsequenterweise sind in
dieser Seitenkapelle, die direkt in die Sakris-
tei fihrt, auch die Sakramentalien aufbe-
wabhrt: der Weihwasservorrat und die heili-
gen Ole. Die historische Figur des Kirchen-
patrons St. Pankratius wurde an der
Schwelle zum Kirchenraum aufgestellt und
bekommt damit eine eigene Wertigkeit.

147



148

oees

Dass die Verkiindigung des Evangeliums in
grofBer Ehrfurcht erfolgen soll, zeigt die
Liturgie selbst, da sie dem Evangelium im
Vergleich zu den Ubrigen Lesungen beson-
dere Ehrung erweist: Sein Verkiinder berei-
tet sich durch ein Gebet vor, beziehungs-
weise bittet um den Segen; die Glaubigen
bezeugen in ihren Zurufen, dass Christus
gegenwartig ist und zu ihnen spricht, und
sie horen das Evangelium stehend an. Au-
Berdem werden dem Evangelienbuch selbst
Zeichen der Verehrung erwiesen. In der
rechten Seitenkapelle findet sich dieser Ort
der Présentation des Evangeliars. Dieses
Uberliefert die Ur-Kunde unseres Glauben,
die je eigen in der Zeit aktualisiert werden
muss. Sinnvollerweise sind hier die histo-
rischen Kunstschatze der Gemeinde gegen-
Uiber gestellt: Die Spexarder Pieta, ein Ves-
perbild der Gotik, das den Menschen unmit-
telbar bertihrt — daher ,auf Herzhohe”
angebracht - und der kostbare romanische
Korpus, ein Bild zu dem man aufschauen
muss, um seine ganze Kraft zu erfassen. So
werden neben dem Evangeliar zwei histo-
risch sehr unterschiedliche Glaubensver-
standnisse aus der Geschichte gegeniber-
gestellt, die anregen sollen, den eigenen
Glauben immer wieder an der hl. Schrift
auszurichten und im Blick auf die Umwelt
zeugenhaft zu gestalten.

Der beschrankte Zugang, im hinteren Be-
reich der Kirche, dessen Gestaltung sich
formal stark an die modernen Fenster des
Altarraumes der 1970er Jahre anlehnt, glie-
dert einen weiteren Gebetsraum. Damit die
Glaubigen auch dann, wenn der Kirchen-
raum nicht gedffnet ist, eine Moglichkeit zur
personlichen Andacht haben, wurde hier
die Mdglichkeit geschaffen, Kerzen zu ent-
zlinden. Dieses geschieht Uiblicherweise vor
einem Marienbild - so auch in St. Pankra-
tius. Im Bestand der Gemeinde finden sich
zwei Marienbildnisse: ein Vesperbild und
eine Jungfrau mit dem Kind.

MOGEN DEN GLANZ EDLER EINFACHHEIT AN SICH TRAGEN ...”

Es wurde beschlossen, die Figuren jah-
rekreiszeitlich zu wechseln: In den Monaten
Mai und Oktober wird sich an dieser Stelle
die Mutter mit Kind finden, in den anderen
Zeiten das Vesperbild. In den dahinterste-
henden Firbittleuchter fiir 100 Kerzen mit
einer Absaugung, so dass die darliberste-
hende Orgel nicht durch RuB verschmutzt
wird, ist in einer Vitrine ein Kreuzreliquiar
integriert. Dieses erganzt das Vesperbild,
das folglich die Mutter mit dem toten Sohn
hier real ,unter dem Kreuz" zeigt.

Alle vorhandenen Bilder und Skulpturen
waren vorher an den Saulen der Kirche
angebracht und wirkten so als ,im Raum
zerstreut”. Sie wurden in ein Konzept geist-
licher Binnenrdaume gebracht und unter
diesem Aspekt neu zentriert.

Den neu entstandenen Windfangen liegt
ein Konzept zugrunde, das jeweils Texte
,zum Eingang” und ,zum Ausgang"” formu-
liert. Gerade am Haupteingang, Giber dem
ein Kreuz hangt, sind diese Texte auch hin-
sichtlich des ,Eingangs und Ausgangs” des
menschlichen Lebens zu deuten, weil durch
diese Pforten bei einem Requiem der Sarg/
die Urne des Verstorbenen getragen wird.

Die Umgestaltung in St. Pankratius, Guters-
loh trégt stark liturgische und geistliche
Zuge. Sie wurde initiiert, um den Glauben
der Gemeinde zu stdrken und bereichern.
Auch liturgische Vollziige wie die Kreuzver-
hillung und -verehrung am Karfreitag
wurden mit dem gestalterischen Konzept
abgestimmt. Der Raum als solcher konnte
so geordnet werden, dass die Menschen
einen Seelen-Raum vorfinden, der dem
eigenen inneren Raum oder der Sehnsucht
danach Perspektive bietet. Hinsichtlich der
ersten Riickmeldungen und Erfahrungen
scheint dieses Konzept aufzugehen.

Hallesche Mauritiustage 2014

Zur Bedeutung christlicher Kunst in Gegenwart und Zukunft

Podiumsdiskussion am 26. 9. 2014
in der Moritzkirche Halle/Saale

Teilnehmer
(in der Reihenfolge wie v.l.n.r. abgebildet)

+ Michael Triegel, Maler, Leipzig

«  Dr. Monika Tontsch, Bistum Hildesheim,
Arbeitskreis flr die Inventarisation und
Pflege des kirchlichen Kunstgutes in den
deutschen (Erz-) Bistlimern

« Prof. Dr. Regina Radlbeck-Ossmann,
Martin-Luther-Universitdt Halle-Wittenberg

«  Prof. Dr. Dr. Matthias Theodor Vogt, Institut
fur kulturelle Infrastruktur Sachsen und
Hochschule Zittau/Gorlitz

« Ulrich Wittstock, Mitteldeutscher Rundfunk

Moderation

Der Beitrag ist eine Zusammenfassung der
Aussagen aus der Diskussion zum Thema
.Kunst in der Gegenwart und Zukunft” von
Michael Triegel und zu seiner kiinstlerischen
Intention. Der Text wurde von Emanuela von

Branca, die in Halle anwesend war, angefertigt
unter Verwendung einer wértlichen Umschrift

der Videoaufzeichnung.

Ulrich Wittstock
Ganz herzlich seien alle Podiumsgaste be-
griBt, insbesondere Michael Triegel. Er ist
Jahrgang 1968, hat in Leipzig bei Professor
Arno Rink studiert und bei Ulrich Ruller sein
Meisterschilerdiplom abgelegt. Es folgte
dann der Start in das kunstlerische, selb-
standige Leben mit zahlreichen Preisen.
Werner Tiibke war derjenige, der ihm den
ersten kirchlichen Auftrag vermittelt hat.
Es folgten weitere kirchliche Auftrage. Uber-
regional, bundesweit und vielleicht auch
dartiber hinaus bekannt wurde er mit dem
Portrat des Papstes Benedikt. 2014, in der
Osternacht, wurde er in Dresden getauft.
Er ist heute hier und wird mit uns tber die
Rolle von Kirche und Gegenwartskunst
diskutieren. Die Gegenwartskunst hat ganz
unterschiedliche Spielarten, und ich will
fragen: Wenn man als Kiinstler sagt, ich
male fiir die katholische Kirche, muss man
sich dann unter seinen Kollegen dafiir
rechtfertigen, dass man das tut?

Michael Triegel
Ich sag mal, nein. Auch wenn das vielleicht
manche erwarten. Ich rechtfertige mich
nicht dafir, da ich nur das machen kann,
was ich machen will, wie jeder andere
Kunstler letztlich auch. Durch meine For-
mensprache war ich sowieso von Anfang an
eher der AuBenseiter. Die Auftrage der
Kirche, die nun nicht so zahlreich sind -
es sind vier Altdre und einige Portréats - sind
sicherlich auch schon von vielen als Bestati-
gung dieses Auf3enseitertums genommen
worden. Insofern nehme ich das eher gelas-
sen und kiimmere mich gar nicht darum.
Um als kurzen Einstieg etwas zu meinem
klinstlerischen Weg und zu meinem




150

HALLESCHE

MAURITIUSTAGE 2014

Michael Triegel

Verhéltnis von Glaube, Religion und Kirche
zu sagen, werde ich aus dem Nahkastchen
plaudern und lhnen erzdhlen, wie ich ganz
subjektiv in meiner Arbeit und in meinem
Leben diese beiden Schwestern erlebt habe.
Ich bin 1968 in Erfurt geboren, in einem
Elternhaus gro3 geworden, das mich zwar
sehr frih an Kunst und Kultur herangefiihrt
hat, in dem aber Religion bis auf den Um-
stand, dass es als Bildungsgut wahrgenom-
men worden ist, keine Rolle gespielt hat. Fiir
mich, schon als kleines Kind, gab’s einen
Tag im Jahr, der etwas Besonderes war. Das
war der Martinstag. Der Stadtpatron von
Erfurt wurde auf dem Domplatz gefeiert,
natiirlich auch Martin Luther im 6kume-
nischen Gottesdienst. Das war fiir mich die
erste Begegnung mit einer Welt, die mich
aus dem Alltag, und da sind wir ja eigent-
lich bei diesem Transzendierenden, heraus-
gefiihrt hat. Der Dom war illuminiert. Wir
Kinder standen mit unsern Laternen auf
dem Domplatz, das weile Kreuz auf den
Domstufen. Es wurde gesungen und die
Gloriosa lautete. Es war fiir mich ein sehr
tiefer und sehr bewegender Eindruck, den
ich damals hatte und der mir schon das
Gefiihl gegeben hat: Das ist eine andere
Welt, als die, die mich taglich umgeben hat,
die oft genug sehr grau war, wo im Kopf

immer die Schere gewesen ist, was darfst
du in der Schule sagen, was nicht — im
Laufe der Jahre dann auch, als man leider
lernen musste, mit zwei Zungen zu reden,
wo man auch genau wusste, was im Staats-
biirgerkundeunterricht erwartet wurde. Und
dann erschloss sich mir dieser andere Raum.

Ein ebenfalls anderer Raum war, dass Wei-

mar nicht weit war, und dass dieser andere
Aspekt der klassischen Literatur, der Philo-
sophie, eine groBBe Rolle spielte.

Wir malten als Eleven der Malerei, in einer
Vorbereitungsklasse aufs Studium, jedes
Jahr eine Woche im Tiefurter Landschafts-
park, der ja auch so ein neues Arkadien von
Goethe gewesen ist. Nun kam die Wende,
und mein groB3er Traum war immer, nach
Rom zu reisen, um evtl. diese zweite Ge-
burt, die Rom fiir Goethe bedeutet hat,
auch flir mich nachvollziehen zu kénnen
und vielleicht das zu finden, was ich auf
dem Domplatz in Erfurt zuweilen hatte:
Diese Sehnsucht nach Glauben vielleicht
erfillt zu sehen und diese unglaubliche und
nicht zu stillende Sehnsucht nach Kunst.

Nun bin ich nach Rom gereist und es war
tatsachlich fir mich ein Erweckungserleb-
nis. Es gab zwei ganz pragende Erlebnisse
dort Das eine war der Besuch der Chiesa Il
Gesu, der grof3en Jesuitenkirche von Vigno-
la, gerade wenn wir iber Kunst und Reli-
gion sprechen, das Gotteshaus, das den
Barock eingeleitet hat, das einen mit allen
Sinnen Uberwaltigt.

Ich trat ein als armes, ungetauftes Heiden-
kind und hatte vor dem Altar das Gefiihl,
ich musste jetzt den Kniefall machen und
ich fragte mich naturlich sofort, warum
zwingt dich diese Form so sehr zu diesem
Kniefall vor einer Sache, an die du gar nicht
glauben kannst?

Ich glaubte nicht an die unbefleckte Emp-
fangnis, an die Auferstehung des Fleisches.
Warum treibt dich das trotzdem so um?
Und seitdem ist es eigentlich immer in
meiner Arbeit und auch sicherlich in
meinem Leben diese Frage gewesen: Sind
diese Formen letztlich so pragend fiir mich
gewesen, dass sie mich zum Kniefall ge-
drangt haben, quasi als eine Kunstreligion,
als eine Kunstreligion, die ja auch im 19.
Jahrhundert fiir viele Kiinstler eine sehr
wichtige Rolle gespielt hat und die ich
durchaus nachvollziehen konnte?

Im 18. Jahrhundert durch die Aufkldarung
war auf einmal der Himmel leer gefegt. Und
das Verrtickte fiir mich war immer schon in
der Beschéaftigung mit Kunst und Philoso-
phie - auch der darauf folgenden Zeit -
festzustellen, dass gerade die Kiinstler diese
Leerstelle, die durch diesen leeren Himmel
entstanden war, durchaus gespuirt haben
und darauf reagiert haben.

Nehmen Sie Novalis, der die blaue Blume
sucht und der eine Utopie in die Zukunft
hineinprojiziert, indem er auf die Vergan-
genheit schaut, im Heinrich von Ofterdin-
gen. Oder die Nazarener, die alle nach Rom
pilgerten und rémisch-katholisch wurden,
bis hin zu Wagner.

Da, wo die Religion versagt, muss die Kunst
an ihre Stelle treten, was natrlich eine
ziemliche Hybris ist. Ich habe mich eben
begonnen zu fragen, ob diese Formen, die
so sehr zu mir sprechen, vielleicht auch
Inhalte transportieren, die immer noch
Gultigkeit haben.

Ich habe eigentlich in meinen Arbeiten
immer versucht, diese Inhalte auch auf ihre
Tragfahigkeit zu Gberprifen, ob sie mir
immer noch etwas zu sagen haben. Wenn
ich feststelle, dass die Form leer geworden
ist, die Frage zu erlauben, ob diese Form mit
neuen Inhalten zu fillen ware.

HALLESCHE MAURITIUSTAGE 2014

Das zweite groBartige Erlebnis in Rom war
der Besuch der franzésischen Nationalkirche
S. Luigi dei Francesi, wo — wie Sie sicher alle
wissen - der gro3artige Matthaus-Zyklus
von Caravaggio hangt. Ich hatte sicherlich
so wie ich Rafael, Michelangelo, Drer liebe
und Caravaggio auch groBartig finde, in
jedem Museum der Welt diese Bilder grof3-
artig gefunden, aber es ist doch noch ein
Unterschied, sie in situ zu erleben. Ich habe
dort gemerkt, dass Kunst eben nicht nur
Selbstzweck ist, sondern dass sie auch eine
Funktion hat. Caravaggio hat es mit einem
auf den ersten Blick sehr simplen Kunstgriff
deutlich gemacht. Er ist ja bekannt fiir seine
extremen Lichtfihrungen in den Bildern,
das starke Hell und Dunkel. Er hat diese
Bilder so entwickelt, dass in der Kapelle -
liber dem Altar ist die Inspiration Matthai,
links ist die Berufung, rechts das Martyrium
- dass er die Lichtfihrung in den Bildern
dem Raum, flir den sie entstanden sind,
angeglichen hat.

Es gibt tiber der Kapelle ein Thermenfenster,
ein halbrundes Fenster. Das Licht, das von
diesem Fenster auf uns, die Betrachter, die
Glaubigen, die Kunstverehrer fallt, ist just
das Licht, das Caravaggio auch als Licht in
seine Bilder eingeschrieben hat. Auf dem
rechten Bild kommt das Licht von links, auf
dem Linken kommt es von rechts. Das Licht
der Bilder und das Licht, was uns in Realitat
bestrahlt, ist ein und dasselbe,

Er zeigt so sinnfallig, dass die Bilder auf der
einen Seite flr diesen Raum entstanden
sind und eben nicht fir den ,white cube”
der Galerie, nicht fir das Museum. Hier
hatte ich mir zum ersten Mal die Frage
gestellt: Ja, kommt Kultur tatsachlich immer
auch aus dem Kultus?

Wie ist dieses Kunstwerk, das wir jetzt be-
wundern, tatsdchlich in eine Realitdt einge-
bunden gewesen! Die Bilder, die ich dann
gemalt habe, haben sich also sehr stark

151



HALLESCHE MAURITIUSTAGE 2014

auch mit christlicher Ikonographie, auch mit
griechisch-romischer Mythologie beschaf-
tigt, immer in dem Versuch in diesen alten
Geschichten das Immer-Giiltige und da-
durch auch das fiir uns heute Giiltige zu
finden und zu untersuchen.

Irgendwann kam zuerst die evangelische
Kirche durch Vermittlung von Werner Tiibke
auf mich zu. Er sollte eine Predella fiir einen
kleinen gotischen Schnitzaltar in Langreder
bei Hannover malen, war aber schon so
krank, dass er den Auftrag ablehnen muss-
te. Er sagte denen wohl, ,Gehen Sie zu dem
Triegel, der kann doch malen”. Drei Tage
nach seinem Tod wurde diese Predella ge-
weiht, was fir mich schon irgendwie so
eine Staffelstab-Ubergabe war.

Daraufhin rief mich seine Witwe an, ich
sollte seine Pinsel, Farben tibernehmen,
was fiir mich doch sehr ehrenvoll war.

Das war also der erste Auftrag fur die
Kirche. Es folgte ein zweiter auch flr Nie-
dersachsen, ein Altar fiir Grave. Dann hab
ich einiges fiir Franken gemalt, zwei grof3e
Altare, einige Bilder fur die Dommusik..
Nur - ich fragte mich, warum kommen die
zu dir armen Heidenkind und wollen ihre
Kirchen ausgestattet wissen? Sollten sie da
nicht einen tief Glaubigen fragen? Ich habe
dann in den Gesprachen mitbekommen,
dass vielleicht gerade das Thematisieren
von Sehnsiichten und Zweifeln, die ich in
meinen Bildern immer wieder ausspreche,
gerade auch fir die Kirche das Interessante
war. Es entsteht dadurch eine Reibung, da
eben nicht affirmativ etwas Glbernommen
wird.

Es wird nicht das tlbernommen, was wir eh
schon kennen, wissen, glauben, sondern,
dass Fragen thematisiert werden, da ich ja
keine Antworten geben kann.

Vielleicht so, wenn man sich — jetzt bin ich
45 — dreiBig Jahre mit dem Wahren, Guten,

Schonen beschaftigt hat, das auch auf einen
wirkt. Im Scherz sagte mir jemand, als ich
ihm erzahlte, heute ist diese Tagung ist: ,na
dann rede doch dariiber: die Geburt eines
Katholiken aus dem Geiste der Kunst.”

Doch das alleine ist es sicherlich nicht.

Ich habe auch fiir mich gemerkt, dass die
Auseinandersetzung mit den kirchlichen
Auftrdgen — und dabei war tatsachlich der
Augustinus-Altar fur Dettelbach vor drei
Jahren das Pragendste - eine Figur wie
Augustinus sehr wohl zu mir spricht.

Frau Prof. Radlbeck-Ossmann, sprach vorhin
von dieser unterschiedlichen Beziehung,
das subjektive Empfinden des Kiinstlers und
die ganz andere Funktion als Teil der Kirche.
Das Ideale, und nur dann nehme ich so
einen Auftrag an, ist, wenn beides in eins
fallt. Das fiel eben bei Augustinus zusam-
men. Ich wurde gewahr: Er entwickelt seine
gesamte Theologie aus Fragestellungen und
Zweifeln. Er entwickelt sie eben nicht aus
von vornherein festgelegter Glaubenssi-
cherheit, sondern aus dem Suchen heraus.
Darin fuhlte ich mich sehr verwandt. Er
integriert eben auch das, was viele in seiner
Zeit weggeworfen haben, so wie ich das
eben auch in meiner Kunst versuche.

Er sagte nicht, jetzt ist alles auf Anfang
gesetzt, jetzt haben wir das Christentum,
sondern er beschéftigte sich in seiner Theo-
logie mit Platon, mit Plotin. Das Gleiche
versuche ich in meiner Kunst auch.

Ich hatte im Zuge dieses Bildes lberlegt,
wie gestalte ich die AuBenseite dieses
Augustinus-Altars?

Wie es manchmal so ist - ich kam von der
Audienz bei Papst Benedikt, was natirlich
sehr eindrucksvoll war, aber doch irgend-
wann zu viel. Den ganzen Hofstaat einer
solche Audienz empfand ich letztlich als
Rummelplatz. Der ganze romische Barock,
den ich zwar sehr liebe, kann einem irgend-
wann auch zu viel sein.

HALLESCHE MAURITIUSTAGE 2014

153



HALLESCHE MAURITIUSTAGE 2014

Ich hatte am nachsten Tag das Gefuhl: so,
jetzt musst du mal back to the roots. Ich bin
dann zu S. Sabina auf den Aventin hoch
gegangen, eine ganz alte Kirche, und kam,
Uiberlegend, was ich auf die AuBenseite von
dem Augustinus-Altar, der damals schon in
Auftrag gegeben war, malen kénnte, an
einer alten Tir vorbei. Und da sah ich auf
einmal meine Aufenseite fiir diesen
Augustinus-Altar! Dort war eine romische
Turschwelle vermauert.. Der Barock hatte
weitergebaut. Irgendwann war dann diese
Tur oder diese Wand verputzt worden, der
Putz wieder abgebrockelt und ich dachte,
eigentlich ist das genau, was Augustinus
mit seiner Theologie gemacht hat.

Eigentlich ist es auch das, was ich mit mei-
ner Kunst will, némlich nicht sagen: jetzt ist
Innovation.

Innovation heift flir mich, alles zerschlagen
und ganz neu beginnen, Neuanfang.

Die Renaissance, die mir ja so wichtig ist, ist
auch eine Innovation gewesen, aber eine
Innovation, in der tiberlegt wurde, ob es
vielleicht Bausteine aus diesem Steinbruch
der Geschichte gibt, die man weiter verwer-
ten kann, auf die man weiter aufbauen
kann, nicht indem man nur konserviert,
sondern indem man sagt, sie kénnen durch-
aus auch wieder neu in den Bau integriert
werden?

Ja und dann kam es durch Gesprache,
durch lange Uberlegungen, durch Exerzitien
dahin, dass ich getauft wurde.

Ulrich Wittstock
Ich wiirde Prof. Vogt gerne mit hineinneh-
men. Sie haben eben ein bisschen, wie mir
scheint, leicht kritisch geblickt. Besteht
tatsachlich die Gefahr, dass wir das wieder
verkopfen, denn das entnehme ich lhrer
Kritik, dass wir sozusagen den Menschen
sagen, pass auf, mach mal das Handy aus,
stell mal dein Gameboy ab, nimm mal die

Stopsel aus den Ohren und guck jetzt mal
20 Minuten auf das Bild. Nach drei Minuten
sagt der ,Du, kann ich mein Handy wieder-
haben, das ist total 6de”” Also, ich stelle mir
das gerade so padagogisch vor, wie man
das machen sollte, ich weil} nicht, ob Ihnen
was Besseres einfillt, aber ganz leicht
scheint es mir nicht zu sein, oder?

In der weiteren Diskussion ging es um die
Akzeptanz der kiinstlerischen Inventionen
durch die Kirchengemeinden. Frau Prof. Radl-
beck-Ossmann gab den Aspekt der Kirche als
Ort der Humanitdt in die Diskussion. Kirche
als offener Ort der Begegnung, mit sich selbst,
der Kunst und dem Transzendenten.

Die Frage der Kunstvermittlung und des Ge-
brauchs von Kunstglitern in der Liturgie und
im liturgischen Raum, sowie um die Méglich-
keit oder Unmdglichkeit der Kunstvermittlung
erorterte Dr. Monika Tontsch

Darin wurde von Prof. Dr. Radlbeck-Ossman
eine Gefahr ermittelt, dass die Menschen
sowohl im Bereich der Religion wie auch im
Bereich der Kunst Opfer einer Entmiindigung
sind. Es braucht den Mut, darauf zu vertrauen,
dass die Wahrnehmung der Dinge auch etwas
mit einem selber macht.

Prof. Dr. Dr. Matthias Theodor Vogt erléiuterte
sein Bemiihen um die Kunstvermittlung als
Schulung zur Aufmerksambkeit. Das geht nicht
von alleine und braucht die Versenkung in die
Dinge auch vom dem, der sie vermittelt. Wenn
aber selbst diejenigen, die sie vermitteln kénn-
ten, zum Beispiel die Pfarrer, keinen Bezug
dazu haben, wird es unméglich.

Michael Triegel
Ich mochte aus eigenem Erleben etwas
zur Kunstrezeption schildern.
Im Osten Deutschlands ist die Wahrneh-
mung meiner Bilder eine ganz andere, als
im westlichen Teil und wiederum eine ganz
andere, als in Amerika. Diese Unterschied-

lichkeit der Wahrnehmung ist fir mich sehr
interessant. Es gibt im Westen Deutschlands
eine ganze Menge Leute, die meine Bilder
bewundern, die die Inhalte und Briiche
verstehen. Es gibt andere, die finden das
ganz furchtbar und sagen: jetzt nach 68"
das geht ja nun gar nicht. Was ist das fiir ein
reaktiondrer Kram!

Im Osten ist sehr, sehr Vieles weggebrochen.
Da verstehen die Leute die lkonographie
nicht mehr und verstehen umso weniger
die Briiche, in denen ich der Ikonographie
widerspreche. Aber das sehe ich gar nicht
so sehr als etwas, woriliber man klagen
musste, sondern als eine Chance. Ich habe
gemerkt, dass das auch fiir die Kirche eine
Chance sein kann, wenn eben in dem Falle
gar nicht erst Erwartungshaltungen bedient
werden.

Ich muss nicht sofort auf Abwehr gehen.
Da malt einer im Stil der Renaissance, kann
ja nur Mist sein, oder, endlich wieder einer,
der Retter der Malerei, der malt so schon,
kann ja nur gut sein. Sondern es ist etwas
vollkommen Fremdes. Und ich glaube, das
Grofartige ist, wenn etwas vollkommen
vergessen ist, wie hier im Osten, dann be-
steht die Chance, dass man es als etwas
ganz Neues auch wieder wahrnimmt. Das
ist, glaub ich, auch fiir Religion und Glaube
eine Chance.

Deutlich wird das mir, wenn ich mit Kindern
und Jugendlichen diese Bilder betrachte.
Gerade am letzten Wochenende ist eine
Ausstellung zu Ende gegangen, die ich mit
Tubke in der Kunsthalle Rostock hatte. Im
Vorfeld wurden Schiler zu Fiihrern ausge-
bildet. Ich sollte ihnen einiges Giber meine
Bilder vermitteln, hatte aber beschlossen,
nichts dariiber zu sagen. Ein abschlieBendes
4dixit” des Kiinstlers ist ja nicht unbedingt
dazu da, dass die Leute selbst denken und
weiterdenken.

HALLESCHE MAURITIUSTAGE 2014

Nach erster Ratlosigkeit haben die Kinder
und Jugendlichen es tatsachlich geschafft,
in diese Bilder einzusteigen. Da hab ich
festgestellt, dass vielleicht gerade die Lang-
samkeit meiner Malerei, die sich Uber die
Technik ja erschlie8t, ganz gut ist. Gerade
bei Kindern und Jugendlichen, die mit dem
Daumen ungeheuer schnell sind und Lang-
samkeit gar nicht mehr kénnen. Auf einmal
merken sie: Bei so einem Aufwand der
Malerei muss doch noch etwas dahinter sein,
so wie Mephisto im Faust sagt, bei so vielen
Worten muss sich doch etwas denken lassen.
Es war groRartig festzustellen, dass diese Ju-
gendlichen zu Interpretationen gekommen
sind, die sich zum Teil vollkommen mit
meinen Intentionen gedeckt haben, oder zu
Interpretationen gefiihrt haben, die voll-
kommen entgegengesetzt zu dem waren,
was ich mir gedacht hatte, dennoch aber
vollkommen richtig sind, ohne dass sie das
gesamte Bildungswissen des Abendlandes
aufrufen mussten.

Ich glaube, wir sollten vorsichtig sein mit
diesem Wort, das auch Politiker so gerne
gebrauchen ,Wir missen die Leute da abho-
len, wo sie sind”. Denn dieses Wort impliziert
meines Erachtens immer auch eine gewisse
Arroganz, dass wir wissen, wo die Leute da
unten sind und wir sie hochziehen mdissten.
Vielmehr muss man ein Angebot setzen,
und das muss qualitativ hochwertig sein.
Jeder, auch das kleine Kind, zieht sich ge-
nau das heraus und nimmt das als ein Ge-
sprachsangebot und als einen Weg.

Das ist nicht etwas, was man abschlieend
interpretieren muss, sondern etwas, auf das
man sich einlassen kann.

Ich mochte noch auf Kunst in Kirche als
Gebrauchsgegenstand eingehen: Ein wirk-
lich kostbares Reliquiar wird benutzt.

Es ist fur mich als Klinstler andersherum
eine wunderbare Aufgabe bisher gewesen,
den einen oder anderen Altar zu malen,
weil ich auch da das Gefiihl hatte, die Kunst

155



HALLESCHE MAURITIUSTAGE 2014

kriegt eine Relevanz fiir eine gewisse Grup-
pe von Menschen, die sie sonst eben nicht
hat. Wenn wir uns zeitgendssische Kunst-
produktion und -rezeption angucken, dann
betrifft das eine ganz kleine Gruppe des
Feuilletons, ein paar Leute, die genau Be-
scheid wissen. Und es spielt sich eigentlich
in diesem white cube der Galerie ab. Wenn
wir heute Uber Kunst reden, reden wir in
allererster Linie nicht iber den Inhalt von
Jeff Koons' Werken, sondern wir reden liber
die Preise, dass es 56 Mio. gekostet hat. Wir
reden also liber eine Selbstreferenzialitat
von Kunst, die immer nur sich selbst noch
reflektiert, wo diejenigen, die in diesem
inner circle sind, genau wissen, wortiber sie
reden. Jeder andere bleibt drauf3en.

Flr mich ist es eine groBartige Aufgabe
gewesen, flr einen Raum etwas zu schaffen
und fiir Menschen etwas zu schaffen, wo es
nicht darum geht, daB3 der Triegel ein toller
Kinstler ist. Ich bin der Letzte, der das nicht
auch gerne hort, aber ich weil3, dass diese
Kunstwerke eine gewisse Relevanz fir eine
gewisse Gruppe von Leuten haben, ich
weil3, die feiern davor ihr Abendmahl, ihre
Taufe, ihr Requiem. Und insofern ist die
Kunst auch vielleicht in so etwas wie einen
Lebenskreis wieder eingebunden, den sie
sonst weitestgehend verloren zu haben
scheint.

Auf die Frage aus dem Publikum, ob mit ihm
wieder der Barock anbricht, oder die redu-
Zzierte Architektur und die weitgehende Bilder-
losigkeit nicht auch einen Wert hdtte, antwor-
tet Michael Triegel:

Das kann ich Ihnen natirlich nicht beant-
worten. Es kommen ja auch oft genug Fra-
gen: Ich hatte vor zwei Wochen eine Diskus-
sion mit Studentenseelsorgern, liber meine
Arbeit. Einer war ganz emp0ort und sagte,
ich wiirde jetzt wohl Beuys widersprechen
wollen? Ja, sagte ich, ich wiirde Beuys wi-
dersprechen wollen, mit dem, was ich tue,
Aber es ist ja nicht so, dass ich sage, das

was ich mache, hat alleinige Gultigkeit. Es
ist ein Angebot und es ist eine Moglichkeit.
Aber sehen Sie, wenn jetzt Giber 70 Jahre
oder langer eine bestimmte karge Asthetik
die Kirchenrdume bestimmt hat, welche
moglich und gut war, dann durfte doch
auch die Moaglichkeit bestehen, in einem
konkreten Raum etwas Anderes zu machen.
Dennoch wiirde ich nie sagen, nur so sind
Kirchen auszugestalten.

Ich mache die Bilder, die fiir mich notwen-
dig sind. Wenn eine Kirche sagt, daran will
ich teilhaben, ja! Aber andere Moglichkeiten
sind doch genauso richtig und wichtig. Ich
glaube, das eine ist so gefdhrlich wie das
andere.

Es gibt auch so etwas wie ein Dogma der
Moderne und das muss man genauso hin-
terfragen. Es meint: die Moderne steht fiir
die Freiheit, alles muss moglich sein.
Gleichzeitig wird dem, was der Triegel oder
Tubke oder wer auch immer machen, diese
Freiheit abgesprochen.

Da wird ein Dogma verfestigt, wozu ich
sagen msste, wenn Freiheit fir Kunst, dann
sollte man das auch wirklich ganzheitlich
verstehen. Mein kiinstlerisches Schaffen ist
eine Moglichkeit, die ich anbiete, so wie ich
die Welt sehe. Ein ganz karger Kirchenraum
kann auch fiir mich etwas ganz GroRartiges
sein. Ich habe ja vorhin angedeutet, wie
wichtig mir St. Sabina nach dem Vatikan-
Besuch gewesen ist.

In der weiteren Diskussion vertieft Prof. Dr. Dr.
Matthias Theodor Vogt den Aspekt des Kon-
textes, in dem sich Kunst befindet, und stellt
die These auf, dass insbesondere Kunst, die fiir
einen bestimmten Kontext geschaffen wurde,
im Museum ihrer eigentlichen zentralen
Aussage beraubt wird:

Matthias T. Vogt
Nehmen Sie lhren Carravaggio heraus aus
der Seitenkapelle, hdngen sie ihn in den
+White cube’, dann berauben sie ihn eigent-
lich des Zentralen, namlich des Umganges
mit den Glaubigen, die dahin kommen,
kniend, wie Sie, Herr Triegel, vorhin so
schon sagten. Wir haben ein gro3es Pro-
blem: Museen toten ihre Objekte. Wir ma-
chen uns das nicht richtig bewusst.
Wir missen uns Uber den Kontext starker
verstandigen... Es kommt auf die ,relatio
humana” an, auf die Beziehung des Men-
schen zu anderen Menschen und gespiegelt
im Anderen zu sich selbst. Das bedarf eines
bestimmten Kontextes, und den finden wir
eben in gewissen offenen Rdumen, wie zum
Beispiel einer Kirche, mit grofer Selbstver-
standlichkeit.

Wir suchen immer nach halboffentlichen
Raumen. Das ist die eigentliche Aufgabe
von Kulturpolitik, Giber die viel zu selten
diskutiert wird. Kirchenrdume sind genau
solche halboffentlichen Rdume. Und ein
Museum, in dem festangestellte Leute,
unterbezahlt oder wie auch immer sitzen,
ist nicht notwendigerweise dasjenige, was
diese ,relatio humana” auch tatsachlich
positiv beférdert. Damit geht natrlich auch
die Kunst letztlich kaputt.

Prof. Dr. Radlbeck-Ossmann fiihrt dies weiter
aus und mdchte diese Tatsache nicht unbe-
dingt kritisieren:

HALLESCHE MAURITIUSTAGE 2014

Regina Radlbeck-Ossmann
JIch wiirde sagen, da steckt so was drin wie
ein Kompliment und eine Kompetenz-Ver-
mutung. Da sind wir wieder bei dem Begriff
der Form. Im Westen ist die Form in den
68er Jahren total geschmaht worden.
Und wir leben in der Haresie der Formlosig-
keit. Man unterschétzt die Form. Ja, ohne
Form wabert alles vor sich hin. Also, die
Form ist schon mal Geist, in den die Materie
sich gie3t. Und wenn es im Bereich der
Kunstprasentation so viele Formen gibt, die
eigentlich aus der Religion stammen und
die imitiert werden, dann freue ich mich
eigentlich, weil es eben dieses Kompliment
ist, und weil ich mir denke, die Formen
haben etwas aufbewahrt, was wir dadurch,
dass wir ihm in fremder Umgebung begeg-
nen, vielleicht auch neu entdecken kénnen,
neu beleben kdnnen, und worliber wir
miteinander ins Gesprach kommen kénnen.
Wobei ich gar nicht unbedingt jetzt den
christlichen Kiinstler brauche, sondern den
Kiinstler, der sich die gleiche Frage stellt wie
ich als Theologin, ndmlich die Frage nach
nach der Tiefendimension des Lebens, nach
der Tiefendimension der Wirklichkeit. Und
als Theologin hab ich darauf mit Karl Rahner
die Antwort, dass Gott der ist, der dieses
ganze Leben tragt, und der sagt: ,Mach mal!
Du kannst auf falschen Wegen laufen,
kannst auf richtigen laufen, aber ich unter-
stlitze dich.” Das war’ jetzt die religiose
Antwort. Und die Kiinstler, denke ich, Sie
diirfen mir gern darin widersprechen oder
erganzen oder weiterfiihren, die sind auch
in einer Welt, die so viel auf die Oberflache
hebt und alles an der Oberflache belasst; sie
sind auch interessiert an dieser Tiefen-
dimension. Und von daher denke ich mir,
haben wir noch ein Gesprachsfeld neben
dem Schoénen, namlich das Beschadigte
und das Hassliche. Das hat ja auch nirgends
einen Platz, aul3er vielleicht in der Kunst
und in der Religion. Sonst wird es ja Gberall
wegretuschiert”

157



HALLESCHE MAURITIUSTAGE 2014

Michael Triegel
Ja, es sind sicherlich beide Aspekte in den
Bildern. Auf der einen Seite die Schonheit,
die in der Kunst des 20. Jahrhunderts keine
Rolle mehr spielen sollte und durfte.
Man muss gerechterweise aber sagen,
dass lange Zeit, wenn wir uns franzosische
Salonmalerei um 1840 vor Augen fihren:
Das ist zum Teil zum Speien, grauenhaft,
oberflachlich.

Wenn Sie sich die Geburt der Venus von
Botticelli ansehen - die Einheit des Wahren,
Guten, Schénen, Gottlichen, Ewig-Weib-
lichen im Goethischen Sinne und dann eine
Geburt der Venus von Cabanel, wo man
eigentlich nur auf die Busen starrst, und der
Biirger das Bild haben wollte, weil die Busen
so schon sind; weil er aber gebildet erschei-
nen wollte, heilt es ,Geburt der Venus”.

Dann kam die Moderne und sagte, weg
damit, es ist nur noch Oberflache! Es ist
eben nicht mehr diese Einheit, in der Inhalt
und Form das Eine tragt, das Wahre, Gute,
Schéne. Hier wurde die Form diskreditiert.
Dass die Moderne dann sagte: Schaut auf
die Wirklichkeit, auf das Hassliche, auf das
Beschadigte, war in diesem Zusammenhang
absolut notwendig. Dass dann allerdings
der Pendelschlag so weit ging, dass, wenn
ich nur das Héssliche und Zerstorte darstel-
le, es schon Kunst ist, das ist meines Erach-
tens zu wenig.

Insofern wiirde ich fir mich Beides in
Anspruch nehmen. Schénheit ist durchaus
darstellenswert. Wenn ich Kiinstler sein will
und mir ein Bild von Wirklichkeit, von Reali-
tat und Welt machen will, dann ist diese
Welt ohne Schénheit nicht zu denken.
Andererseits ,Schonheit ist nichts als des
Schrecklichen Anfang, das gelassen ver-
schmaht, uns zu zerstoren”, wie es bei Rilke
in den Duineser Elegien heif3t.

Diese beiden Aspekte spielen fiir mich eine
ganz entscheidende Rolle in den Bildern.
Das Zerstorte, aber eben auch Schonheit als
a) real Existierendes und b) als Utopie.

Nicht(s) vergessen!

Aspekte zur Inventarisierung des Kunst- und Kulturgutes im Bistum Magdeburg

von 2007 bis 2014

Erik Ernst Venhorst

Die Sorge um den Erhalt kirchlicher Baulich-
keiten wird in Deutschland bekanntlich auf
der Grundlage der Konkordate und staats-
kirchenrechtlicher Vertrdge von den Bun-
deslandern und Bistiimern geregelt und als
,res mixa‘, als gemeinsame Angelegenhei-
ten bezeichnet. Denn diese Baulichkeiten
und deren Ausstattungen gelten als Kristal-
lisationspunkte kulturellen Gedachtnisses
einer seit 1.700 Jahre wahrenden christ-
lichen Prdgung in Europa, deren Schutz von
keiner Institution allein getragen werden
kann. Parallel mit dem Aufbau der (west-
deutschen) Bundesldnder in den 1950er
Jahren wurden auch in den Kirchenverwal-
tungen entsprechende Strukturen geschaf-
fen, die sich in Referaten, Bauabteilungen
oder sogar eigenen Bauamtern um die
Pflege und den Erhalt von Baulichkeiten
sowie des weiteren denkmalrelevanten
Kunst- und Kulturgutes, der ,Ornamenta
Ecclesiae” - zum Gottesdienst bendtigte
oder zum Schmuck des Gebdudes dienende
Gegenstande — kiimmern. Zusatzlich wird
seit Mitte der 1980er Jahre von der Mehr-
zahl der Kirchenverwaltungen in Deutsch-
land als konkrete MaBnahme zur Erhaltung
des kirchlichen Denkmalbestandes eine
Inventarisierung durchgefiihrt. Der 1995 in
Hildesheim gegriindete ,Arbeitskreis fir die
Inventarisierung und Pflege des kirchlichen
Kunstgutes in den deutschen (Erz-)
Bistimern” fungiert infolge dieser Bemii-
hungen seitdem als Clearingstelle fiir Fra-
gen zur Inventarisierung bei der Deutschen
Bischofskonferenz und richtet alljghrlich
Arbeitstagungen zu zentralen Themenstel-
lungen aus.

Zur Inventarisierung im Bistum Magdeburg
Den Start der Magdeburger Inventarisie-
rung bildete - als Ergebnis langerer Bemu-
hungen insbesondere der Leiter des Ditze-
sanarchives und des Katholischen Biiros
Magdeburg - eine Pilot- und Sondierungs-
phase im Dezember 2007, bei der drei un-
terschiedlich alte Kirchen mit entsprechend
qualitativ und quantitativ zu erwartendem
Inventarbestand zur Probe bearbeitet wur-
den. Dies hatte zum Ziel, den zeitlichen
Aufwand, die technisch-wissenschaftlichen
Arbeitsmethoden, die auftraggeberseitigen
Winsche und Anforderungen zu definieren,
da es keine systematischen Vorarbeiten
oder entsprechend nutzbare Strukturen im
Bistum Magdeburg gab. Fiir die dortige
Inventarisierung waren die bewahrten di6-
zesanUbergreifenden und auch vom Sekre-
tariat der Deutschen Bischofskonferenz
publizierten Anforderungen (siehe bei-
spielsweise ,Arbeitshilfen, 88*), insbesonde-
re das System der Paderborner Fachstelle
Kunst am dortigen Didzesanmuseum, vor-
bildhaft. Dieses wurde dahingehend modifi-
ziert, dass auf einer ibersichtlichen Objekt-
karte (Abb. 1) aus speziellem Papier alle
erreichbaren Informationen wie metrische,
historische, ikonographische, technolo-
gische und konservatorische Daten zusam-
mengetragen und ein archivsicheres Haupt-
foto aufgeklebt wurde. Meist zahlreiche
Detailfotos zum erfassten Objekt wurden
ebenso wie die aus den jeweiligen Objekt-
karten zusammengesetzte Word-Datei zu
einem Standort als Grunddatensatz gespei-
chert. Dieser Datensatz ermdglicht die
Einspeisung und Verwaltung in eine noch
anzuschaffende Kunstdatenbank. Dort kann
dann beispielsweise gezielt nach Objekten




160

Oir:  Haolbra

NICHT(S) VERGESSEN!

farrei 5t. Goorg, Hettstodt ndort! gonauer Standort: Bnventar-Mr,;

51 Harbars Kircha! Mochalar 134.1.001

Pirfls : RIS OT
- r o

Fuataliar

rwpps: 1

Deniwbrg.
Fii-domagaTm,
FisTeE e EagEl
ApraeboriTumeT
Marrureuriar

onchanir:
TADME TIE1ZE

Mameia
Swrwdvimr, Wy,
Hiily, (e ang
e (]
LT e
H 1B | s
B&4310
T13D0
—
Fafirug !-“rﬂ‘]l-'.mﬂil:lwﬁ.:rm:mr PR el SO ol e Bl 1 P o i sk ilen o dgeboss Femiels v Smaiel pafaser g
111612 L D B DR R T gy P e G i e Breecivalawi e Twats san e BT e e Sews Rae g
" = R R e L g P e A s el oIk ]
-Hll T . i i e gl i Dol Mkl | i vl i Mg Ml | P 7T e s i e vy A0 mie, Bomsnnaareg b ma B
i Dol g | i v ol Forsimmer, Linies Dorragiprge Arince) o guaw [ues =i fabans. P 08 v 5768 S0
nkem pil T gl i, [ iy sy A0 A o R T L i il
i rerepke’ e [eresriyg e Speericmemoms, B 3 BT S AR T Sy | e e
Huiniria
o 2108 End ey Ser o eepringican Bronoarang
Fucganistssd
FrigSr. oot
134, 10D frutier

e R T L P R A e

LE A el e it ity e A s T Parks o Hlom oy sy by spom Faert b rep. Mesen e Crions SUar s 01 BUBrmr o A wme s
Padterbn U E TED 1R

Fer=rarvard EEEE R R GO P L S0l e b el il gealaeies e | i o e by o ot ey
e e g T ST LY P REUE LTI

Abb. 1 DIN As-Karteikarte zur Inventarisierung von kirchlichem Kunstgut im Bistum Magdeburg

einer Zeitstellung, nach Kiinstlernamen
oder anderen Kriterien gesucht werden.
Die Auswahl der Objekte erfolgte in Anleh-
nung an die Kriterien staatlicher Denkmal-
pflege vornehmlich nach historischer, dsthe-
tischer und liturgischer Relevanz, wobei die
Objektordnung, abgesehen von Gebaude-
Auf3en- und Innenaufnahmen, vom litur-
gischen Zentrum, dem Altar ausgeht und
dann jeweils konzentrisch in weitere Be-
reiche und Gattungen fiihrt.

In den folgenden drei Jahren von 2008 bis
2010 betrug die Landeszuwendung mit der
amtlichen Projektbezeichnung ,Inventarisie-
rung, Erfassung und kulturhistorische Be-
wertung der kirchlichen Kulturgiter im
Bistum Magdeburg” konstant 30.000 €, der

Anteil des Bistums 7.875 bzw. 8.250 €. Nach
den positiven Zwischenergebnisse forderte
das Land von 2011 bis 2013 in einer zweiten
und letzten Tranche mit,Abschluss der
Inventarisierung, Erfassung und kulturhisto-
rische Bewertung der kirchlichen Kulturgtiter
im Bistum Magdeburg” konstant 24.000 €,
das Bistum erhohte seinen Anteil auf jéhr-
lich 26.100 € bzw. 27.200 €. Plnktlich mit
Ende des Jahres 2013 waren die kirchlichen
Standorte des Bistums Magdeburg im Land
Sachsen-Anhalt inventarisiert. Alle Mittel
wurden ausschlie3lich fiir die Werkvertrage
der freien Kunsthistoriker verwendet.
ZahlenmaRBig wurden im Rahmen der ge-
samten Projektférderung 198 Standorte
bearbeitet, 13.972 Objektkarten (die tatsach-
liche Objektzahl ist jedoch durch beispiels-

weise in einem Foto erfasste Sammelbe-
stande weitaus groBer) angelegt und 42.307
Fotos geschossen, im Durchschnitt also pro
Jahr 28 Standorte, 2.000 Objektkarten und
6.000 Fotos. Drei weitere Standorte in
Magdeburg wurden innerhalb der Dienst-
zeit (s. u.) bearbeitet.

Die nicht durch die Projektforderung abge-
deckte Inventarisierung von 20 Standorten
in Sachsen und Brandenburg hat das Bistum
im Jahr 2014 aus eigenen Haushaltsmitteln
im Volumen von weiteren 26.100 € abge-
deckt. In Summe wurden damit 221 gottes-
dienstliche Standorte im Bistum Magdeburg
erfasst.

Insgesamt wurden im Forderzeitraum von
2007 bis 2013 Gesamtmittel im Volumen von
269.900 € mit Forderquoten von 62 %
(Land: 166.500 €) von 38 % (Bistum 103.400
€) umgesetzt. Nicht in die Darstellung ein-
geflossen und somit auch in keinem Férder-
antrag beziehungsweise Verwendungsnach-
weis Gegenstand sind erhebliche, zusatz-
liche Eigenmittelanteile des Bistums durch
Sach- und Personalkosten — der Autor dieser
Zeilen hatte von Mitte 2009 bis Ende 2013
eine Teilzeit-Koordinationsstelle inne. Mit

NICHT(S) VERGESSEN!

Abb. 2, 3, 4 Neue Erkenntnisse : Figurengruppe vom 1919 aufgestellten Kriegsgeddchtnisaltar des Miinchener Bildhauers Hans Faulhaber

in der Magdeburger Kirche St. Johannes Baptist

dem Inventarisierungsprojekt wurde, und
das muss betont werden, in einer deutsch-
landweit bisher einmaligen Kooperation
eines Bundeslandes mit einem Bistum in-
nerhalb von sieben Jahren eine Vollinventa-
risierung als freiwillige Landesleistung zum
kirchlichen Denkmalschutz erstellt.

Zu einigen Objekten aus dem
Inventarisierungsprojekt

Die wissenschaftliche ErschlieBung der
kirchlichen Bestande als ein Ziel der Inven-
tarisierung soll im Folgenden anhand ei-
niger Beispiele erldutert werden. Es sind
Objekte, die nicht alle der landlaufigen
Auffassung von ,Schatzkunst” zuzurechnen
sind, aber als bemerkenswerte Realien Teil
unserer Erinnerungskultur sein sollten und
durch die Inventarisierung dem Vergessen
entrissen sein wollen.

Einen erheblichen Wissenszuwachs brachte
beispielsweise die Inventarisierung der
Magdeburger Kirche St. Johannes Baptist.
Der wohl 1919 an der 6stlichen Stirnwand
des Seitenschiffes aufgestellte Kriegsge-
dachtnisaltar (Abb.. 2, 3, 4) des Miinchener
Bildhauers Hans Faulhaber war durch einen
Artikel in der Zeitschrift,,Die Christliche




162

NICHT(S) VERGESSEN!

Kunst” im Band der Jahre 1919/20 friih
bekannt geworden. Nach 1945 kam es tber
langere Zeit zum Streit tber seinen Stand-
ort in der Kirche. Zwischen 1970 und 1975
wurde das Retabel dann wegen vorgeb-
lichem Holzwurmbefall entfernt, das ikono-
graphisch singuldre Figurenprogramm
auseinandergeségt. Der Artikel von Susanna
Partsch im Allgemeinen Kiinstlerlexikon
(Bd. 37/ 2003, S. 226) liber den bislang wenig
gewdrdigten Kiinstler dieses Werkes der
Neuen Sachlichkeit erwahnt nur den Krie-
gergedachtnisaltar. Die Autorenschaft der
plastischen Ausstattung des Hochaltares,
der Skulptur des HI. Josef mit Kind und des
Reliefs der HI. Cécilia in der Orgelemporen-
briistung hingegen blieben unerwéahnt und
waren bis zur Inventarisierung kunsthisto-
risch unerkannt.

Abb. 5 Stendal, Pfarrei St. Anna, Ziborium, 1916 (2009)

Im Kontext des Ersten Weltkrieges steht
auch ein bisher unbeachtetes Ziborium
(Abb. 5), das in einer Kirche der Pfarrei St.
Anna, Stendal, aufbewahrt wird. Das spar-

sam verzierte Gerat zur Aufbewahrung des
Allerheiligsten im Tabernakel und zur Aus-
teilung der Eucharistie mit einem bekro-
nendem Lilienkreuz tragt unter dem FuB die
gravierte Inschrift ,Le comité de Mons

a I'Abbé Henri Bloequet, auménier du camp
de Stendal, Mai 1916." Die Widmung mit der
seltsamen deutschen Grof3schreibung des
funften Monates weist auf das Gefangenen-
lager fiir Mannschaften des IV. Armeekorps’
in Stendal hin, in dem als gro3te Gruppe
7.053 franzosische Soldaten (und 115 bel-
gische Soldaten) untergebracht war. Das
Ziborium ist ein seltenes Zeugnis fir die
nach Artikel 18 der Haager Landkriegsord-
nung von 1907 volkerrechtlich garantierte,
freie Religionsaustibung im Ersten Weltkrieg
und eine vermutlich entsprechend einzig-
artige Realie fur die untergegangenen Bau-
lichkeiten des Gefangenenlagers Stendal.

Ziborium von Jack Spencer (?), 1950 (2009)

In einem anderen zeitlichen Kontext stehen
Spenden im Rahmen der sogenannten
+Diasporahilfe” fir Seelsorgestellen in der
friithen DDR. Es handelt sich um einige

Dutzend Kelche, Ziborien und Monstranzen,
die aus den USA und Brasilien stammen,
teils aber auch in Rom hergestellt wurden.
Es sind ausschlieBlich seriell hergestellte
Gerate, auf oder unter deren Standfuen
regelmafig Gravuren angebracht wurden.

Einer der ersten bei der Inventarisierung
aufgefundenen Kelche dieser Gruppe

(Abb. 6) aus den 1950er Jahren wird in einer
Kirche nahe der ehemaligen Deutsch-Deut-
schen Grenze in der Pfarrei St. Christopho-
rus, Haldensleben, aufbewahrt. FuBBinnensei-
tig findet sich die gravierte Inschrift ,G - 1/
FRESHMAN / ARCHBISHOP WILLIAMS HIGH
SCHOOL" und die Herstellerbezeichnung
+PUNGILL & SONS / BOSTON". Nach weiteren
Funden und Recherchen zu diesem kon-
kreten Objekt ergab sich, dass G I” fur das
in den Vereinigten Staaten verwendete
Kurzel ,Grand Island” steht und eine Stadt
am Erisee im Bundesstaat N.Y., eine weitere
Stadt im Zentrum des Bundesstaates Ne-
braska bezeichnet. Letztgenannte geht auf
35 deutsche Einwanderer, unter anderem
aus Bad Segeberg, im Jahre 1857 zurlick.
Weiter bedeutet ,Freshman” kein Familien-
name, sondern bezeichnet in den USA
Schiler der 9. Klasse und somit der ersten
Klasse auf einer High School, die folgend ja
mit,,ARCHBISHOP WILLIAMS HIGH SCHOOL"
benannt ist und in Braintree unweit von
Boston, auch dem Sitz des namentlich be-
zeichneten Goldschmiedes im Bundesstaat
Massachusetts, liegt. Die High School wurde
erst 1949 gegriindet. Die Faktenlage legt
nahe, dass es sich offensichtlich um das
Widmungsgeschenk eines ,Freshman-Jahr-
gangs” dieser Bildungseinrichtung aus
Grand Island mit héchstwahrscheinlich
deutschstdmmigem Hintergrund handelt,
die Uiber das Zielland des Kelchs informiert
waren - dies legen Parallelbeispiele nahe,
bei denen Spender deutschklingende Na-
men tragen. Denn die Beriihrungspunkte
zwischen Grand Islands und Deutschland
sind vielschichtig. So gab es unter anderem

NICHT(S) VERGESSEN!

im Zweiten Weltkrieg zwei Lager fir deut-
sche Kriegsgefangene in Grand Island. Bis
heute wird auf die deutschen Wurzeln der
Stadtgriindung in der dortigen Museums-
landschaft, beispielsweise dem ,Stuhr-Muse-
um” sowie durch das Begegnungszentrum
der ,Platt Duetsche Society” erinnert.

Bei Kelchen und Ziborien sind die Fiile und
Schéfte aus vergoldetem Messing, die Cup-
pae hingegen aus vergoldetem (Sterling-)
Silber. Die weitaus grof3te Gruppe von Kel-
chen der bereits erwdhnten Diasporagaben
tragt regelmaBig die Inschrift ,In MEMORY
OF ..." Sie sind damit auch als Geréte der
Heiligen Messe zum dauerhaften Gedacht-
nis der Bedachten — meist verstorbener
Familien- oder Vereinsmitglieder — be-
stimmt.

Ein weiterer Kelch, formal dem vorigen

Abb. 7: Haldensleben, Pfarrei St. Christophorus,
Ziborium von Pungill & Sons, 1950-1959 (2009)

Exemplar dhnelnd, stammt aus der gleichen
Zeitstellung und wird in der Pfarrei St. Mau-
ritius und St. Elisabeth, Halle, verwahrt. Auf
dem Stehrand die gravierte Inschrift

163



NICHT(S) VERGESSEN!

»+ IN MEMORY OF THOMAS F. MURPHY
DONATED BY AMERICA ASSEMBLY 4 TH
DEGREE KOFC. JERSEY CITY N. J Der Kelch
ist dem Gedéachtnis eines namentlich be-
nannten ,Thomas F. Murphy” gestiftet wor-
den, offenkundig von einer amerikanischen
Gruppe aus der Stadt Jersey City im Bun-
desstaat New Jersey. Wichtig fiir die Ent-
schliisselung des weiteren Zusammenhangs
ist die Abktirzung ,KOFC”, die ,Knights of
Columbus” bedeutet. Es ist die weltweit
grofte katholische Laienbruderschaft mit
derzeit knapp 1,9 Mio. Mitgliedern. Sie wur-
de 1882 in New Haven gegriindet, ist patrio-
tisch-konservativ ausgerichtet und politisch
sehr gut vernetzt. Die Mitglieder der Colum-
bus-Ritter sind dhnlich wie die Freimaurer in
Grade hierarchisch geordnet, der hochste
Grad ist der vierte (,4the degree”); deren
Angehorige wiederum sind in speziellen
Gruppen zusammengefasst. Mitglieder
vierten Grades, und das ist fiir den unten
erwdhnten Zusammenhang nicht unwich-
tig, waren die Briider John F. Kennedy und
Edward ,Ted” Kennedy. Auch Heiliggespro-
chene finden sich unter den Columbus-
Rittern.

Sogar in Nachbarbistiimern sind vereinzelt
Kelche dieser Gruppe vorhanden und zwar
auch im westlichen Deutschland. Im Bistum
Magdeburg scheinen aber besonders viele
dieser Gaben der Disporahilfe vorhanden zu
sein. Es stellen sich in diesem Zusammen-
hang Fragen, deren Beantwortung neue
Facetten der unmittelbaren deutsch-
deutschen Nachkriegsgeschichte, der Dias-
porageschichte in Deutschland, ja sogar
kirchenpolitischer Aspekte des Kalten
Krieges neu beleuchten wiirden.

Zum Zeugniswert der Objekte
Authentisch spiegeln alle inventarisierten
Objekte, ob liturgisch oder auBBerliturgisch,
durch ihren Zeugniswert in ganz unter-
schiedlicher Weise ein Stlick Gemeinde-
geschichte, Bistumsgeschichte - speziell

Kirchengeschichte in der Diaspora und
damit Kirchengeschichte im Allgemeinen
wider. Jede einzelne Kirche und jedes Pfarr-
haus ist gleichzeitig auch Teil der Lokal-,
Sozial- und Wirtschaftsgeschichte der Regi-
on und des Landes. In diesem Zusammen-
hang ist die Inventarisierung ein erster
wissenschaftlicher Beitrag fir die Pflege
und ErschlieBung des kulturellen Erbes der
katholischen Kirche in Sachsen-Anhalt.
Angesichts des demografischen Wandels
und der gerade fir die Kirche(n) in der
Diaspora weitreichenden Wirkungen und
Folgen wie beispielsweise der Umwidmung
gottesdienstlicher Rdume und der nachlas-
senden Pragekraft des christlichen Glau-
bens bei vielen Menschen kann der Blick
auf die Wurzeln, Quellen und Traditionen
kirchlicher Kultur gerade heute neue Im-
pulse fir die Identitdt und den Zusammen-
halt des Gemeinwesens hervorbringen.
Dies kann, so der Wunsch des Bistums
Magdeburg, auch durch die Prasentation
des kulturellen Erbes in Ausstellungen fiir
die Kulturgiiter geschehen. Denn es sind
die oft verborgenen oder vergessenen
Geschichten, die die inventarisierten Ob-
jekte heute wieder aus einer spannenden
Vergangenheit erzéhlen und uns mit einer

hoffnungsvollen Zukunft verbinden kénnen.

Der vorliegende Text ist eine schriftliche
Fassung des Vortrages ,Nicht(s) vergessen!”
Zur Inventarisation des Kunst- und Kultur-
gutes im Bistum Magdeburg in der Moritz-
kirche in Halle (Saale) am 26.09.2014 anlass-
lich der XXIIl. Jahrestagung des Arbeits-
kreises fur die Inventarisation und Pflege
des kirchlichen Kunstgutes in den deut-
schen (Erz-) Bistiimern, zugleich HALLESCHE
MAURITIUSTAGE am 25. und 26. 09.2014."

Umbau einer kath. Kirche zu einem Gemeindezentrum 165
in Schieder-Schwalenberg

unter Einbeziehung des bestehenden Kirchturmes

Falko Biermann

Zwei Gemeinden machen sich auf den Weg,
ein gemeinsames neues Gemeindezentrum
zu errichten. Um diesen Neubeginn deutlich

7 ) zu machen und zugleich die stadtebau-
lichen und funktionalen Mangel des beste-
e :I | o e henden Kirchenschiffs zu beheben, glauben

'*5 r‘ wir, dass ein Abriss des Kirchenschiffs un-
i | ”_L‘ .m_,,,_ .o ausweichlich ist, um der neuen Gemeinde-

situation Rechnung zu tragen.

s T a8 e, et




erhalten gebliebener
Turm

Wir erhalten jedoch den Kirchturm, um die
Verbindung zur Tradition und Vergangen-
heit der Gemeinde St. Laurentius aufrecht
zu erhalten. Ebenfalls binden wir Kunst-
werke (Bleiverglasung) und Ausstattungsge-
genstande der St. Josephs Gemeinde, deren
Kirche abgerissen wird, in die Gesamtkon-
zeption ein. Der neue Kirchenraum erhebt
sich auf quadratischem Grundriss, allseits
gut sichtbar als ,Kirche am Weg” zwischen
Schwalenberg und Schieder. Zwei Licht-
strahlen durchbrechen die AuBenwande des
Kirchenraumes, die sich Gber dem Altar kreu-
zen. lhre Anordnung beruht auf der geogra-
phischen Mitte der beiden Ortsteile und
symbolisiert die Verschmelzung der beiden
Gemeinden im neuen Kirchenzentrum.

Der neue Kirchenraum ist bewusst kein
multifunktionaler Raum, sondern gepragt
durch eine klare liturgische Diktion mit
einem Altar in der Mitte. Er ist karg und arm
gestaltet. Innen erhalten die traditionell
gemauerten Wande einen weillen Putz, der
Boden besteht aus Beton (naturlasiert).

Nur durch die vier schmalen Wandschlitze,
die ihre Fortfiihrung in der Decke erfahren,
erstrahlt der Raum je nach Tages- und Jah-

UMBAU EINERKATH. KIRCHE ZU EINEM GEMEINDEZENTRUM IN SCHIEDER-SCHWALENBERG

reszeit im besonderen ,Licht Gottes”. An der
Rickwand nehmen zwei Metallschiebetiiren
ein Teil der Glaskunstwerke von St. Joseph
auf. Sie ermdglichen bei Bedarf die Erweite-
rung des Kirchraums unter Einbezug des
Foyers. Meist ist die Schiebetiir geschlossen
und der Kirchenraum bleibt ein ruhiger und
stark umrissener Raum.

Die Moblierung des Kirchraums lasst eine
flexible Nutzung zu. Nur an den beiden
Langseiten werden wandintegrierte Ban-
kreihen fiir Gldubige angeordnet. Die wei-
tere Moblierung besteht aus losen Stiihlen.
Wenn alle Stiihle aus dem Kirchenraum
entfernt werden, entsteht ein Raum der
Stille.

Die Kosten werden eingehalten durch
klare Bauform mit einfachem Tragwerken
Abriss des Kirchenschiffs (Nichtsanierung,
Renovierungskosten nicht abschéatzbar)
einfache Materialien: Kirche: Ziegel,
Betondecke und -Sohle

Gemeindesaal: Holzrahmenbauweise mit
Larchenholz, hellgrau lasiert

Spurensuche - Erneuerung
in St. Michael, Oerlinghausen

Falko Biermann

Die geplante Erneuerung des Innenanstri-
ches der in den 1950iger Jahren errichteten
katholischen Kirche St. Michael wurde zum
Anlall genommen, grundsatzlich tber die
Zukunftsfahigkeit des momentanen Kirch-
raumes nachzudenken. Insbesondere die
Anordnung und der Zustand der litur-
gischen Orte, sowie die neuen Anforderun-
gen an einen differenzierten Zugang, waren
durch vorangegangenen Umbauten nicht
zufriedenstellend gelost worden.

Daher haben wir uns auf die Spurensuche
begeben. Wie sah die Kirche urspriinglich
aus und an welchen Stellen gab es bereits
bauliche Veranderungen? Diese Spuren-
suche war interessant und sehr aufschluf3-
reich, weil es sowohl Originalzeichnungen
des Architekten Heinrich Stiegemann,
Warstein wie auch aus den verschiedenen
Jahrzenten Fotodokumentationen des lang-
jahrig tatigen Pfarrers gab.

Veranderungen erfuhr die Kirche im Bereich
der Anordnung des Taufbeckens. Hier exi-
stierte die drei Stufen tiefer angelegte im
Eingangsbereich angeordnete Taufkapelle
nicht mehr.

Das wieder freigelegte Fenster in Kreuzform



168

SPURENSUCHE - ERNEUERUNG

Vorzustande aus 3 verschiedenen Epochen

IN ST. MICHAEL, OERLINGHAUSEN

Der Hochaltar und der gemauerter Ambo-
bereich wurden in der Zeit nach dem Zwei-
ten Vatikanischen Konzil verandert. Der
Kiinstler Heinz Hollenhorst errichtete auf
einem neu betonierten Mittelpodest in der
ehemaligen sechsstufigen Treppe zum
Hochaltar einen Altar, einen Taufstein sowie
einen neuen Bronze-Ambo. Zum Teil wur-
den diese Steinmetzarbeiten aus dem Stein-
material der Vorgéngerprinzipalien erarbei-
tet. Ein holzernes, mit Edelsteinen reich
verziertes Hangekreuz, hatte das 10 cm
breite und 3 m hohe in der gebogenen
massiven Chorwand eingesdgte Glaskreuz
ersetzt. Die Aussparung wurde einfach
zugemauert, und dieses Detail geriet in
Vergessenheit. Nur noch Russablagerung
auf der Flache des ausgemauerten Wandbe-
reiches des Kreuzes deuteten dessen Exi-
stenz an. Mit jedem neuen Anstrich ging es
fur Jahre wieder verloren. Es erinnerte uns
an eine Arbeit des japanischen Architekten
Tadao Ando aus den 1970ger Jahren, der
eine Kapelle nur mit einem tibergrofen,
schmalen Kreuz in Glas gestaltete.

Der Entwurf sah nun vor, an den Punkten,
die bereits liberarbeitet worden sind, wie-
der mit neuen Impulsen anzukniipfen.

Die Taufkapelle wurde zur neuen riickwar-
tigen Anbetungskapelle, die differenziert
zuganglich gestaltet wurde. Sie ist mittels
unsichtbarer Glasschiebetiiren und eines
schlichten Metallgelanders vom Kirchen-
raum abgetrennt. Die Gestaltung der Sitz-
objekte, der Kerzenstation und des Kreuzes
tibernahm der Kunstschmied Pater Abra-
ham Fischer von der Abtei Kbnigsmiinster
in Meschede.

Eine neue grofBzligige Altarinsel sollte die
halbherzige Mittelpodestldsung ersetzten.
Fur die Uberarbeitung der liturgischen Orte
wurde ein Kiinstlerwettbewerb mit vier
Bildhauern ausgelobt.

SPURENSUCHE - ERNEUERUNG

5P

."TF

Gemeinsames Gitter als Abtrennung des Windfangs und
Geldnder der offenen Chorbiihne

L

T

IN ST. MICHAEL, OERLINGHAUSEN

Gewonnen hat der Kiinstler Matthias Eder,
Leonberg, der mit Respekt und eigener
Note die kiinstlerische Arbeit von Prof.
Heinz Hollenhorst und Arbeiten des Kiinst-
lers Berthold Miiller, Oerlinghausen, aufgriff
und weiterentwickelte. Eine Tabernakelstele
steht nun mittig hinter dem Altar, dort wo
einst der Hochaltar stand. Eine neues Tauf-
becken steht der Gemeinde zugewandt
rechts neben der Altarinsel. Der bronzene
Ambo blieb orginal erhalten und erhielt
einen neuen Standort, in etwa dort wo einst
das erste gemauerte Rednerpult war.

Neben der kiinstlerischen Neugestaltungen
wurde die Kirche auch technisch tUberarbei-
tet: Die Warmeerzeugung wurde erneuert,
die Luftheizung Giber Bodenkanile stillge-
legt und ersetzt durch bodenintegrierte
Ventilatorenstationen. Die Beleuchtung
wurde auf LED-Technik umgestellt. Das
Kirchenschiff erhielt neue Pendelleuchten.
Die Orgel wurde repariert, ein nicht mehr
benétigtes Register umgebaut, die 6ffent-
lich zugdngliche Orgelempore zur Sén-
gerempore umgebaut und die Glockensteu-
erung digitalisiert.

Nach intensiven Gesprachen mit dem
Kirchenvorstand reifte die Idee, das Kreuz-
Fenster wieder zu 6ffnen und das Hange-
kreuz abzunehmen. Den Chorraum erfiillt
nun ein kraftvolles leuchtendes Kreuz.

In der Achse hinter dem mit Klarglas ausge-
statteten Glaskreuz steht ein seltener Baum,
dessen Laub im Sommer hellgriin strahlt
und sich im Herbst intensiv gelb farbt. Zu
jeder Jahrezeit erfahrt der Kirchenraum
dadurch eine besondere Lichtstimmung.

169



170 SPURENSUCHE - ERNEUERUNG IN ST. MICHAEL, OERLINGHAUSEN

oben, Mitte:
Kirche und Altarraum nach der Renovierung

rechts:
Andachtsraum
neben dem Eingangsbereich

Es gibt Sakralarchitektur und profane
Raume. Es gibt Musica Sacra und weltliche
Musik, heilige und unheilige Orte. Es
scheint, als wiissten wir genau, wovon wir
reden, wenn wir solche Worte gebrauchen.
Jakob, einer der Stammvater des Volkes
Israel, des Volkes Gottes also, schien das
jedoch nicht so genau zu wissen. Im Buch
Genesis (28,17) jedenfalls wird von Jakob
erzahlt, er habe, als er nach seinem be-
rihmten Traum von der Himmelsleiter er-
wachte, gesagt: ,Wirklich, der Herr ist an die-
sem Ort, und ich wusste es nicht (...) Wie
Furcht erregend ist dieser Ort. Hier ist nichts
Anderes als das Haus Gottes und die Pforte
des Himmels.” (Der Text gehort auch zur
Liturgie der Kirchweihe.) Von Mose wird
ganz Ahnliches berichtet. Als er den bren-
nenden Dornbusch sah, der doch nicht
verbrannte, ahnte er nicht, dass dort
,heiliger Boden” war. Man musste es ihm
erst sagen.

Personale Sakralitat

Es scheint demnach so zu sein, dass sakrale
Orte und Rdume nicht durch Architekten
planbar sind und man auch nicht einfach
Uber sie verfligen kann. Friihchristliche
Apologeten wie Minucius Felix (3. Jahrhun-
dert) konnten noch erklaren: ,Wir haben
keine Tempel und keine Altdre”. Ahnlich
auch Arnobius in einer ,Streitschrift gegen
die Heiden".

Nur der Romer Cicero (106-43 vor Christus)
wusste genauer, was zur Religion und was
zum sakralen Bereich gehérte: ,Offentliche
Religion ist dort, wo Priester auf dem Altar
vor einem Tempel Opfer darbringen”

Die Riickseite Gottes oder der Ort des Sakralen
Theodor Ahrens

(in: Natura deorum). Es verwundert deshalb
nicht, dass die Christen fiir die Romer den
Eindruck erwecken mussten, ihnen sei alles
profan. Christlicher Glaube bindet sich nicht
an feste Orte oder sakrale Raume, er ist
geradezu ,ortlos”. Arnold Angenendt
schreibt deshalb in einem bemerkens-
werten Aufsatz tiber ,Christliche Ortlosig-
keit, dass der heilige Ort zu einem persona-
len Geschehen geworden sei: Die Engel, die
in Jakobs Traum Uber der Himmelsleiter
auf- und niederstiegen (Gen 28, 12), steigen
nun tUber dem ,Menschensohn” auf und
nieder (Joh1,51).,,Der offene Himmel ist
nicht mehr lokal fixiert, vielmehr steht der
Himmel offen liber der Person Jesu.”
(Angenendt 350) Der Menschensohn aber
hat keinen Ort, wohin er sein Haupt legen
konnte (Lk 9,58); ,Wahre Anbetung ist ortlos,
geschieht alleine im Geist und in der Wahr-
heit” (Joh, 4,24).

Resakralisierung der Raume

Dennoch kennen Christen seit Jahrhun-
derten wieder sakrale Orte, die anderen
Orten gegeniber herausgehoben sind. Und
in den sakralen Raumen sollen nach den
kirchlichen Richtlinien bestimmte Orte
besonders hervorgehoben werden. So soll
der Altarraum ,durch eine leichte Erhéhung
oder durch besondere Gestaltung vom
Ubrigen Raum passend abgehoben sein”
(Instruktion Eucharisticum mysterium vom
25.05.1967). Nicht oft genug kdnnen nach-
konziliare Dokumente betonen, dass es im
Kirchenraum noch einen ,heiligen Ort” gibt.
,Der Priester steigt empor zum Altar’, heif3t
es in den Lineamenta der 11. Bischofssynode
(25.02.2004). ,Der Altar ist der heiligste Ort

171



172

des Gotteshauses und ist erhéht, um das
Werk Gottes zu zeigen, das hoher ist als alle
Werke der Menschen’, formuliert die
Bischofssynode weiter und lenkt entspre-
chend ihren kritischen Blick auf die
JJTendenz, den Altar in den flr die Glaubigen
bestimmten Raum zu riicken und das Pres-
byterium praktisch abzuschaffen...” (Nr. 63,
Instrumentum laboris der 11. Bischofssyno-
de). Auf solche Weise gehe der Sinn fiir das
Heilige verloren, auch wenn man einen
Mehrwert an Kommunikation gewinne.

Entsakralisierungstendenzen

Offenbar reagierte man durch derartige
Hinweise auf Entwicklungen, die nach dem
Zweiten Vatikanischen Konzil hier und da
Raum griffen. Die Liturgiekonstitution des
II. Vaticanums hatte ja darauf hingewiesen,
dass den Glaubigen eine ,tatige Teilnahme”
an der Liturgie ermdglicht werden solle,
und ein Kardinal kritisierte die Auffassung,
ein katholisches Kirchengelande misse
prachtig wie ein Tempel sein (vgl. van
Bihren, 228). Die Liturgiekonstitution
driickte insgesamt die Tendenz aus, Kirchen-
rdume niichterner zu gestalten (vgl. van
Blihren, 230). Dartiber hinaus sollte man die
Ausstattung durch Bilder auch mafvoll
zuriickhaltend vornehmen. Es kam vieler-
orts zur Entsakralisierung” des Kirchen-
raumes, der vielen Funktionen und Zwecken
dienen sollte.,Mehrzweckraum” war eines
der Stichworte des Zeitgeistes. Viele éltere
Ausstattungsstiicke — vor allem des 19.
Jahrhunderts - fielen der Purifizierung des
Raumes zum Opfer. Manche sprachen sogar
vom modernen Bildersturm. Hinter all dem
stand vielleicht auch die Intention, die
,Lebenswelt” und den Alltag mehr mit der
Feier der Liturgie und ihrem Gehause zu
verbinden und das, was uns heilig ist, nicht
in gesonderte, sakrale Bezirke zu verban-
nen.,Separate Chorraume wurden leer-
geraumt, ohne zu bedenken, dass sie in
einem proportionalen Verhaltnis zu Altar

DIE RUCKSEITE GOTTES ODER DER ORT DES SAKRALEN

und Gesamtraum standen. Die Entfernung
des Altares aus dem Chor hinterlief} deshalb
oftmals eine gahnende Leere” (van Blhren
275). Auch Kirchenrdume hatten funktional
und zweckdienlich zu sein. Vielleicht lohnt
es, vergleichend einen Blick auf die auB3er-
religiose, profane Kunstszene zu werfen.
Denn in vielen Stromungen ging es auch
darum, Kunst und Leben, Alltag, Warenas-
thetik und Politik miteinander zu verbinden.
Sakrales aber war und ist eben weltfremd.

- 2 i b S ) e o 1N
Mittelalterliche Weltkarte mit Ausrichtung nach Osten zur
Erwartung Christi

Peter Sloterdijk hat darauf aufmerksam
gemacht, dass in der frilhen Neuzeit auch
der Blick auf die Welt sich verdnderte. Man
sah auf den Karten keine heiligen Orte
mehr. Mittelalterliche Weltkarten waren
zum Beispiel anders ausgerichtet als unsere
modernen Atlanten. Sie waren geostet —
orientiert eben. Dort im Osten wahnte man
das Paradies, von dorther wird Christus am
Ende der Zeiten erwartet (vgl. Matth, 24,27).
Die Mitte der Weltkarte stellt die hl. Stadt
Jerusalem dar. Man dachte eben symbolisch

DIE RUCKSEITE GOTTES ODER DER ORT DES SAKRALEN

Historischer Globus

und nicht rein funktional, so dass die Spu-
ren Gottes in der Welt auch fiir die Augen
sichtbar wurden. Die Orte auf dem Erdball
hatten nicht alle die gleiche Qualitat. Es gab
hl. Orte und unheilige Zonen, Gnadenorte,
zu denen man pilgerte, und weltliche
Maérkte, auf denen man Geschéfte machte.
In der Neuzeit erst schuf man den Globus
(den ersten konstruierte in Nirnberg Martin
Behaim 1492) und Uberzog ihn mit einem
Netz von Langen- und Breitengraden. Es
gab fir Kaufleute und Handler keine quali-
tativ wertvollen Gnadenorte mehr, sondern
nur noch Standorte. Fir die profanen Han-
delsverbindungen musste man sich ganz
rational orientieren. Alle Orte waren gleich-
rangig. Die Landkarten waren eingenordet
und nicht mehr nach Osten ausgerichtet.
So ist heute auch kaum noch verstandlich,
warum die alten Kirchen alle nach Osten,

zur aufgehenden Sonne ausgerichtet waren.

Fir moderne Bauten spielen halt andere
Kriterien eine Rolle, denn ,alles ist mdglich’,
wie ein Werbeslogan formuliert und dabei
vielleicht auf einen biblischen Text anspielt,
der eine solche Aussage nur fiir Gott reser-
vierte. Vielleicht haben solche Umwal-

zungen auch Folgen fiir die Architektur
sowohl im profanen wie im kirchlichen
Bereich. Deshalb ist es niitzlich, sich dari-
ber zu verstandigen, was wir als heilig und
sakral ansehen und was fir uns eher als
profan und alltaglich gilt.

,Das Heilige”

1917 veroffentlichte der evangelische Theo-
loge und Religionswissenschaftler Rudolf
Otto sein Epoche machendes Buch ,Das
Heilige”. Nicht wenigen erschien es als die
wichtigste religionswissenschaftliche Publi-
kation des zwanzigsten Jahrhunderts. Die
Erfahrung des Heiligen wecke eine ganz
eigenstdandige Gruppe von Gefiihlen, die
auf etwas Geheimnisvolles, Numinoses
gerichtet seien, ein ,Gefiihl des mysterium
tremendum, des schauervollen Geheim-
nisses” (Otto, 13), das gleichzeitig fasziniert.
Dabei geht es nicht um ein Geheimnis, das
nicht nur firr die Nichteingeweihten eines
ware, fir hohere Grade des Wissens aber
aufgelost wiirde, sondern hier wird man
seiner Kreatirlichkeit selbst gewiss. Von
solchen Erfahrungen berichten zum Beispiel
Mystiker, aber auch biblische Personen. Die
Aktualitdt der Gedanken von Rudolf Otto
liegt vielleicht darin, dass sie einen Zugang
zur Religion erméglichen. Der Untergang
traditioneller Religionsformen muss deshalb
nicht auch das Schwinden alles Religisen
bedeuten. Religitse Geflihle konnen sich
auch neue Orte suchen, worauf Georg
Schmid aufmerksam macht, denn die glei-
chen Erfahrungen scheinen ihm in saku-
laren Bereichen ebenfalls moglich zu sein.
LDer ganzlich areligiése Mensch, selbst in
den am starksten desakralisierten moder-
nen Gesellschaften, ist ein seltenes Phéano-
men. Die meisten ,religionslosen” Menschen
verhalten sich immer noch religiés, wenn
sie sich dessen auch nicht bewusst wer-
den... Der moderne Mensch, der sich areli-
gids empfindet und bezeichnet, verfligt
noch Uber eine ganz verkappte Mythologie

173



und viele abgesunkene Ritualismen” (Eliade
121). Was die Baukunst angeht, hebt Rudolf
Otto besonders die Gotik hervor, die fir ihn
am stdrksten in einem religisen Erlebnis
wurzelt. Interessant ist in diesem Zusam-
menhang, dass selbst profane Bauten in
gotischer Architektur gestaltet wurden

— selbst noch im 19. Jahrhundert. ,Uns West-
lichen wird als numinoseste Kunst die Gotik
erscheinen, und zundchst um ihrer Erhaben-
heit willen. Aber das reicht nicht aus... Die
Gotik besitzt einen Zauber des Eindruckes,
und dieser ist mehr als der des Erhabenen”
(Otto 88). Spatestens hier wird deutlich,
dass man die ,Erfahrung des Heiligen” als
Kern religioser Erfahrung nicht so einfach
und eindeutig auf die Kunst abbilden kann.
Auch die ,sakrale Kunst” erzeugt nicht im-
mer ,religiose Gefuhle”. Die sind so unver-
figbar wie ,das Heilige” und die eingangs
zitierte Erfahrung des biblischen Jakob und
des Mose. Der evangelische Theologe Karl
Barth (1886-1968) pflegte deshalb den Glau-
ben von der Religion zu unterscheiden.
Religion sei bloBes Menschenwerk, meinte
er, ja, sie sei sogar Unglaube. Kirchenrdume
waren fiir ihn deshalb auch blof profane
Raume, die nichts Sakrales an sich hatten.
Wichtig war fir ihn allein die Verkiindigung
des Wortes in solchen Rdumen.

Heute wird wohl nicht nur in der Kunst
solche ,chemische Reinigung” Giberwunden.
Auch der Glaube ist nicht nur ,reiner Glau-
be”. Er muss gewiss auch in allen Lebens-
bereichen Folgen haben. Aber wenn er
ausdriicklich wird in Kult und Lehre, benutzt
er die Sprache der Religion, sonst wird er
weltlos.

Sakrale Raume und ihr Gebrauch

Uber dem Eingang der Marktkirche in Pa-
derborn findet der Besucher eine Inschrift,
die aus der Erbauungszeit dieser bedeu-
tenden Jesuitenkirche stammt. Dort liest

DIE RUCKSEITE GOTTES ODER DER ORT DES SAKRALEN

man das Gebaude sei,ad fidei et pietatis
incrementum” (zum Wachstum des Glau-
bens und der Frommigkeit) errichtet wor-
den. Und von einem religidsen Gellibde ist
die Rede. So soll der Bau also ein Zeugnis
von Glaube und Religion sein. Dabei leiht
sich die Architektur Formen, die eine Jahr-
hunderte alte religiose Tradition transpor-
tieren: Saulen, Stufen, Engel, Altare und
Bogen. All diese Formen finden sich auch in
anderen nicht religiésen Zusammenhéngen,
aber ihr architektonischer Zusammenhang
spricht eine religiése Sprache und von ihr
einen spezifischen Dialekt.

Schon friih bezeichnete man Kirchen wie-
der als ,Tempel” oder als ,Haus Gottes’,
obwohl man solchen Bezeichnungen an-
fangs recht kritisch gegeniiber gestanden
hatte und von einer ,domus ecclesiae”,
einem ,Haus der Versammlung"” gesprochen
hatte. Zu leicht namlich hatte man den
gottesdienstlichen Versammlungsraum der
Christen mit heidnischen ,Gotteshausern”
verwechseln kénnen. Dennoch zogen in die
christlichen Kirchenrdume bald wieder
Elemente alter religioser Traditionen ein.
Ein heiliger Bezirk wurde ausgegrenzt.
L~JTemplum” hieB ja auch nichts anderes als
ein ausgegrenzter Bezirk. Im Jerusalemer
Tempelbezirk fand man Grenzsteine, auf
denen gewarnt wurde: ,Kein Fremder darf
hineingehen innerhalb der Schranke und
Einfriedung. Wer aber ergriffen wird, wird
selbst daran schuld sein, dass der Tod die
Folge ist” (zitiert nach Ebner 113).

In frithchristlichen Kirchenbauten schrankte
man sehr bald den Altar- und Chorbereich
ein, wie man in San Clemente in Rom ein-
drucksvoll sehen kann. Die Chorschranken
dort stammen aus dem 6. Jahrhundert.
Kirchliche Dokumente nach dem Il. Vatica-
num machen darauf aufmerksam, dass ,fur
die Bildung der Glaubigen in der eucharis-
tischen Lehre nicht nur das zahlt, was sie
horen, sondern auch das, was sie sehen.

DIE RUCKSEITE GOTTES ODER DER ORT DES SAKRALEN

Rom, S. Clemente, mit Schranken und liturgisch
abgetrennten Bereichen

Die Nachlassigkeit hingegen zeigt, dass der
Glaube schwach ist (...). Die Unterschei-
dung (der Rdume) haben die orientalischen
Kirchen durch die Umgrenzung des Heilig-
tums und die westlichen Kirchen durch den
Raum des Presbyteriums beibehalten” (11.
Bischofssynode, Instrumentarium laboris,
2005, zitiert nach van Biihren, 799). Betont
wird ebenfalls in den kirchlichen Doku-
menten, dass die Kirchenrdume auch tber
die Zeit des Gottesdienstes hinaus ihre
sakrale Bedeutung hétten.

Die Deutsche Bischofskonferenz hat sich im
Jahre 2003 mit der Frage der Bedeutung
von Kirchenrdumen in einer sakularen Ge-
sellschaft, in der Kirchenrdaume oft funkti-
onslos werden, auseinandergesetzt. In einer
Handreichung heiB3t es:,Der Kirchenraum
dient zuerst der Liturgie und folgt in seiner
Gestaltung wesentlich deren Bedirfnis-

sen... Seine Sakralitat griindet in der Heilig-
keit der Versammlung... Kirchen haben
Erinnerungscharakter und tragen Spuren
kirchlichen Lebens in einer zunehmend
sakularen Gesellschaft” (zitiert nach van
Buihren 291). So wurzelt die Sakralitat eines
Raumes wesentlich in ihrem Gebrauch und
in den Spuren dieses Gebrauches. Der Philo-
soph Ludwig Wittgenstein (1889-1951)
schrieb einst Gber den Sinn der Sprache:
,Die Bedeutung eines Wortes ist sein Ge-
brauch in der Sprache” (Wittgenstein 43).
Der Gebrauch aber wurzelt fiir ihn in der
LLebensform” Wendet man diese Gedanken
auf die Sprache der Architektur an, dann
verrat die sakrale Architektur auch einen
ganz bestimmten Gebrauch, der Zeugnis
einer religiosen Erfahrung ist.

Im Buch Exodus (Ex 37,18 ff) wird erzahlt,
Mose habe verlangt, Gottes Herrlichkeit zu
sehen. ,Mein Angesicht kannst du nicht
sehen,” wird ihm geantwortet, aber wenn
Gott an ihm voriberziehe, kénne er seine
Riickseite, seine Spuren also, sehen. Erst
wenn man den Spuren Gottes folgt, wird
man seine Bedeutung (wortlich: seine ,Ge-
wichtigkeit”) erkennen kdnnen. Vielleicht
konnte diese Erzéhlung der Bibel auch ein
Hinweis flir Gestaltung sakraler Architektur
sein. Sie vermittelt keine unmittelbare religi-
Ose Erfahrung, sie kann aber wohl die Spu-
ren, gleichsam die Riickseite, des religidsen
»Gebrauchs” zeigen.

Das Il.Vaticanum und die Folgen

Das erste Dokument, das vom Zweiten
Vatikanischen Konzil verabschiedet wurde,
war die Liturgiekonstitution, die gleichsam
die Frucht der ,Liturgischen Bewegung”
darstellte. Entsprechend verdanderten sich
dann auch in der Folge die Kirchenrdume.
Die tragenden Stichworte der Konstitution
waren ,die volle und tatige Teilnahme des
ganzen Volkes", ,Feier in Gemeinschaft’,
Wort Gottes", ,Tisch des Herrenleibes”,

175



“Glanz der Einfachheit’, Vermeidung von
.bloBem Aufwand”. 1969 flihrte Papst Paul
VI. das neue Messbuch ein. Die allgemeine
Einflihrung (von 1970) betont, dass der
JTisch des Herrn” frei stehen und wirklich
Mittelpunkt des Raumes sein soll. Damit
riickt der Altar ndher an die versammelte
Gemeinde heran, die nicht nur Zuschauer
sein soll. Der Tabernakel bekommt einen
eigenen Ort fir die eucharistische Anbe-
tung. Auch die Stelle der Wortverkiindigung
erhélt entsprechend der Intention der Litur-
giekonstitution einen besonders hervorge-
hobenen Ort. Auch der Sitz des Priesters als
Vorsteher der Gemeinde bekommt einen
eigenen Ort, soll aber nicht den Eindruck
eines Thrones erwecken. Auf diese Weise
wird der Altar, der im Laufe der Jahrhun-
derte viele Funktionen an sich gezogen
hatte, ,entlastet” und kann in seiner Form
auch kleiner gestaltet werden. Er ist nicht
mehr die gro3e Schauwand des Kirchen-
raumes, sondern Mitte, um die man sich
versammelt. So sollen Kirchenrdume der
Liturgie dienen und ,in jeder Hinsicht wiir-
dig sein, Zeichen und Symbol tberirdischer
Wirklichkeit (rerum supernarum signa) sein.”
Aber wie? Das bleibt zu fragen, denn ,liber-
irdische Wirklichkeit” sieht man ja nicht.
+Auch ein heiliger Stein bleibt nicht desto
weniger ein Stein; scheinbar unterscheidet
ihn nichts von allen anderen Steinen” (Elia-
de 9).

Zwei Beispiele moderner
Kirchenraumgestaltung

Rudolf Schwarz (1897-1961) war einer der
Baumeister, der am grundsatzlichsten nach-
dachte UGber den Bau der Kirche. Zugleich
stand er Romano Guardini, einem der Vor-
denker der liturgischen Bewegung, sehr
nahe. 1938 schon erschien sein Buch ,Vom
Bau der Kirche! ,Es ist schon, wenn der
heilige Raum ganz in der Gemeinde und
ihrem Tun griindet, aus der Liturgie errich-
tet wird und mit ihr wieder versinkt... und

DIE RUCKSEITE GOTTES ODER DER ORT DES SAKRALEN

nachher nichts da bleibt als Weltraum: der
Herr ging voriiber” (Schwarz 1960, 40).
Dennoch denkt Schwarz dariiber nach,
welche Spur des Voriibergangs des Herrn”
den Raum zu einem sakralen Raum macht.
Der sakrale Raum wird fiir ihn durch ganz
einfache Formen bestimmt, weshalb er
sieben Grundformen idealtypisch entwi-
ckelt. Damit nimmt er die Ausfihrungen
des Zweiten Vaticanums schon vorweg. Als
weitere Elemente kommen ,die Leere” und
das Licht hinzu. In seinem Kommentar zum
Bau der Heilig-Kreuz-Kirche in Soest
schreibt Rudolf Schwarz (1960) ,Es soll viel
Platz frei bleiben, der nicht von Gesttihl
bedeckt ist, denn man muss spuiren, dass
das Ganze ein unnitzes Werk ist, Gott
gespendeter Uberfluss” ,Alte Gleichnisse
wollen sagen, dass Gott im Leeren
wohnt... Die offene Stelle bliebe einfach-
hin leer - eine bedeutende Unterbrechung
(...) Man konnte das so andeuten, dass
man im Bau hinter dem Altar einen Wand-

teil aussparte, der vollkommen weil3 bliebe.

Die weile Farbe ist die Fllle aller Farben,
das ungebrochene und vollstdndige Licht,
und zugleich aller Farben Verneinung, da
sie Uber alle Farben hinausgeht und keine
mehr ist. Sie gleicht hierin jenem Nichts
der Mystiker, das in Wahrheit unendliche
Fille ist. Man darf dabei keinesfalls den
Altar..., dicht vor die Wand stellen (...) Man
muss merken, dass die Wand, die da leer
blieb, etwas Eigenes und Bedeutsames
sagt”, (Schwarz 1947). 1928 bis 1930 verwirk-
lichte Rudolf Schwarz diese Idee des Sa-
kralbaus teilweise in der Aachener Fron-
leichnamskirche. Ein ungewdhnlich hoher
quaderformiger Gemeinderaum, der sich
nicht absetzt vom Altarraum, sondern ihn
einschlieBt, wird auf eine riesige, weille,
leere Wand ausgerichtet. Der Eindruck wird
noch verstarkt durch das Licht, das durch
sechs Fenster von der Seite her voll in den
Raum stromt und dieser Wand die hochste
Lichtfllle im Raum verleiht. Hier wird mit
ganz einfachen Mitteln etwas von dem

DIE RUCKSEITE GOTTES ODER DER ORT DES SAKRALEN

-+

Aachen, Fornleichnamskirche von Rudolf Schwarz

|u

erfahrbar, was ,sakral” genannt werden
konnte. Ohne Abschrankungen zieht der
Raum den Blick in eine buchstéablich undefi-
nierbare Weite.

Ein zweites Beispiel kann eine dhnliche
Erfahrung vermitteln. 1970 wurde die Ibben-
burener Kirche, ein Bau aus den flinfziger
Jahren, renoviert. Der Pfarrer verband diese
Renovierung mit der Gestaltung der Ge-
meindepastoral im Gefolge des II. Vatica-
nums. Die Gemeinde beteiligte sich in vie-
len Gesprachen aktiv an diesem Prozess.
Der alte Chorraum blieb leer, denn der Altar
wurde ndher in den Gemeinderaum ge-
riickt, die Wande wurden strahlend weil3
gestrichen und an die Chorriickwand malte
der renommierte Kiinstler Rupprecht Geiger
einen groBen, etwas abgeflachten roten
Punkt, der in sich durch rote Leuchtfarbe
unmerklich variiert wurde. Wer den Kirchen-
raum betritt, bleibt fasziniert vor diesem
leuchtenden Feuerball stehen. Irgendetwas
von dem unfassbaren und ,ansteckenden”
Geheimnis Gottes wird erfahrbar.

Ibbenbiiren, St. Ludwig mit rotem Punkt von
Rupprecht Geiger

Rupprecht Geiger (1908-2009) hat sich ein
Leben lang mit dem Thema ,Farbe” als
einen autonomen Wert befasst. Besonders
die Farbe ,Rot” in allen Variationen beschaf-
tigte ihn. ,Rot” stand fiir ihn fiir Leben,
Energie, Macht, Liebe, Warme. Der leuchten-
de rote Punkt an der Riickwand von St.
Ludwig in Ibbenbiiren ist eigentlich nur rote
Farbe, kdnnte man sagen, die nichts abbil-
det auBer sich selbst. Der Punkt kdnnte
auch in einem Konzertsaal oder in einer
Sparkassenhalle gemalt sein. Erst der Ort an
der Wand eines gottesdienstlichen Raumes
erzeugt eine sakrale Bedeutung. Wesentlich
ist ebenfalls die Ordnung im Raum. Vor dem
Punkt steht unten auf dem weil3 gekachel-
ten Boden ein zwei Meter hohes Kreuz aus
Akrylglas. Wohin man auch im Raum geht
und auf das Kreuz blickt, immer spiegelt
sich etwas von dem Rot des grof3en, leucht-
enden Punktes darin. So wird das gldserne
Kreuz, das eigentlich die Erinnerung an den
Tod aufbewahrt, gleichzeitig zum Symbol
neuen Lebens und weist tber sich hinaus,
wird gleichsam zur Spur fiir die ,Rlickseite
Gottes”, der voriibergegangen ist und des-
sen Spur die Gemeinde folgt.

177



aus der Sicht eines Architekten
Johannes Schilling

angeboten werden, &Rt die Frage nach der Dieser Zugang kann durch freie Kunst und

Die Sakralitdt vermittelt sich Gber die litur-
gisch programmierte Raumwirkung - eine
immer wieder neue Herausforderung, bei
der Mut zu kiinstlerischer Qualitat tiber-
haupt nicht schaden kann.

Ein Streifzug mit Ausblick

Raumwirkung ist ein starkes Medium,
welches architekturgeschichtlich in vielen
Kulturen programmatisch eingesetzt wurde
im Sinne gesellschaftlicher oder geistiger
Ideale. Sie resultiert aus physischen Fak-
toren wie Dimension, Konstruktion, Volu-
menverhaltnisse, Materialitat, Lichtfiihrung
oder Ordnung.

Architektur spricht wesentlich ausgepragter
als andere Kunstgattungen alle mensch-
lichen Sinne gleichzeitig an. Sie kennt
weder Rahmen noch Bihne noch zeitliche
Abfolge. Es gibt nichts, was sie gegeniber
dem Betrachter in eine definierte Position
setzen wiirde.

Akustik, Temperatur, Licht, Haptik, Bewe-
gung, all das wird in der Regel unbewuf3t
wahrgenommen und wirkt direkt auf die
menschlichen Emotionen. Raumwirkung
kann Ehrfurcht, Beklemmung, Freude, Ent-
deckungslust oder Besinnlichkeit férdern,
ohne daB sie als Szene erkennbar in Erschei-
nung tritt. Ihr Vehikel ist der allgegenwar-
tige Nutzen von Gebduden: Architektur ist
einfach da - allein schon, weil sie gebraucht
wird.

Dies ist auch einer der Griinde dafiir, dall
sich das Wesen eines Bauwerks, namlich
seine eigentliche rdumliche Charakteristik,

im Vorhinein kaum darstellen oder vermit-
teln 1aBt. Architekten kénnen sich die Atmo-
sphdre von Rdumen anhand von Skizzen,
Zeichnungen und Modellen in der Regel
relativ gut vorstellen, Entscheidungstrager
oder Nutzer erfahrungsgemal eher selten.
Daran @ndern auch die heute méglichen
fotorealistischen Darstellungen nichts — im
Gegenteil - sie sind meist triigerisch. Es ist
mit Architekten und Raum vielleicht dhnlich
wie mit Musikern, die anhand eines Noten-
blatts den Klang der Musik beinahe héren
kénnen.

Immer wieder sind wir (iberrascht, wenn wir
alte oder moderne Kirchenrdume aufsu-
chen, die wir von Fotografien her zu kennen
glauben. lhre oftmals starke Ausstrahlung,
hervorgerufen durch die Materialitét, das
Licht, den Geruch oder die unterschied-
lichen Eindriicke, die wir gewinnen, wenn
wir uns darin bewegen, erzeugt manchmal
einen geradezu wunderbaren Nachhall in
unserem Innersten, oftmals, ohne daf wir
uns bewuf3t machen, warum.

Kénnen Raume Bedeutungen
transportieren?

Den Menschen fehlt es heute vielleicht
nicht so sehr an vorgegebenen Bedeu-
tungen, sondern eher an reflektierter eige-
ner Erfahrung. Es fehlt an einem authen-
tischen, offenen Zugang zum Wesen des
eigentlichen Seins.

Die zunehmende Vielfalt der Zeichen und
Symbole, denen wir allenthalben ausgesetzt
sind, die unendliche Zahl von Botschaften
und Méglichkeiten, die uns von allen Seiten

Bedeutung der Dinge eher in den Hinter-
grund treten. Wahrend unsere Urahnen
vermutlich durch ein leises Knacken oder
einen FuBBabdruck in Alarmbereitschaft
versetzt werden konnten, unsere Vorfahren
vielleicht ein Wegekreuz andachtig anhalten
lie} angesichts des Wunders der géttlichen
Schopfung, die sie umgab, rufen heute die
plakativsten Botschaften, die spektaku-
larsten Filme, die verrlicktesten Gebdude
oder die charmantesten Lifestyleangebote
hdchstens noch Sensationslust hervor. Mit
unserem wirklichen Leben hat das alles
meist eher wenig zu tun. Uberall wird Be-
deutung verkauft und hat woméglich langst
ihre Glaubwiirdigkeit verloren.

In der Diskussion Uber die Wirkung neuer
oder neu gestalteter Kirchenrdume wird
auch manchmal nicht gesehen, dal3 die
Kommunikation vorherbestimmter Bedeu-
tungsinhalte mit den Mitteln von Kunst und
Architektur schon grundsatzlich ein frag-
wirdiges Unterfangen ist.

Deutung ist eine Sache des Dialogs zwi-
schen Betrachter und Kunstwerk. Wiirde
man dem eine Bedeutung auferlegen, wéare
dieser ErkenntnisprozeR nicht moglich, und
die Arbeit ware kein Kunstwerk mehr. Die
Frage, was ein Kiinstler oder sein Auftrag-
geber uns mit einem Werk sagen will, kann
uns die Kunst selbst nicht beantworten.
Auch der programmatische Ansatz von
Kunst und Architektur beim Kirchenbau
sollte dies nicht als Propagandamittel be-
greifen; sie wiirde banal und mutierte zum
Kitsch.

Die eigentliche Starke von Kunst besteht
darin, Erfahrungen zu ermdglichen und
dabei gleichzeitig eine Reflexion auszu-
I6sen, die uns innerlich tGber das alltaglich
Erfahrbare hinaus hebt. Dies qilt fiir alle
Formen der bildenden Kunst, also vor allem
auch fur die Architektur .

Architektur in ihren vielféltigen Erschei-
nungsformen, Themen und Bezligen ange-
stoBen oder gefordert werden, weil sich
Kiinstler und Architekten mit ihren Werken
genau diesen Fragen stellen. Erst aus die-
sem Forschungsgeist heraus kann ber-
haupt ernst zu nehmende Kunst und Archi-
tektur entstehen, die offene Zugange fiir
den Glauben schafft. Genau hier kann der
programmatische Einsatz von Kunst und
Architektur in Kirchenrdumen ansetzen, um
etwas, im wortlichen Sinn, zu be-wirken.
Der Einwand der Beliebigkeit, der in dieser
Hinsicht bisweilen auch von hochrangigen
katholischen Geistlichen geduBert wird,
zeugt nicht eben von Selbstsicherheit und
Qualitatsbewul3tsein. Die Kritik Kardinal
Meisners an Gerhard Richters Fenster fiir
den Kolner Dom ist nur ein besonders pla-
katives Beispiel. Die christliche Botschaft ist
keine Frage, sie ist die Antwort. Die Liturgie
hélt als starkes Bindeglied alles zusammen.
Der Raum, die Kunst, alles im Kirchenraum
ist eine Folge und nicht eine Voraussetzung
der Liturgie. Alles dient dem Lob Gottes. Die
Christliche Botschaft bendtigt keine Ver-
kaufsargumente, sie will offene Zugange.

Kunst und Architektur reflektieren die
Schopfung und stehen fiir die Suche der
Menschen nach Gott. Es geht also in erster
Linie um Qualitat.

Das Problem mit der freien Kunst auf ho-
hem Niveau besteht haufig darin, daB sich
kompetente Kiinstler im Vergleich zu Kunst-
handwerkern und Ausstellungsdesignern
relativ wenig vorschreiben lassen. Hinzu
kommt oft die miBverstandliche Vorstel-
lung, Kunst ware dazu in der Lage, so etwas
wie eine didaktische Funktion zu erfiillen.
Die Natur hat auch keine didaktische Funk-
tion, blof3, weil man aus ihr sehr viel lernen
kann. Experimente auf hohem Niveau sind
jedenfalls fiir unsere heutigen Verhaltnisse
wesentlich spannender, glaubwiirdiger und



hilfreicher fur die lebendige Verkiindigung
als stromlinienférmiges Kunsthandwerk.
Erst in der ganzheitlichen Ausein-anderset-
zung entsteht wahre Erkenntnis.

Die Kirche sollte in dieser Hinsicht eine
Vorreiterrolle annehmen, so wie sie es am
Beispiel des architektonisch und kiinstle-
risch bisher einzigartigen Kélner Museums
Kolumba gezeigt hat. Die Menschen erwar-
ten das auch.

Soll Kirchenbau dem Zeitgeist folgen?

Selbstverstandlich folgt der Kirchenbau
dem Zeitgeist, so wie er es von seinen Ur-
spriingen bis heute immer getan hat. Ein
Gotteshaus war auch stets ein Gebdude,
welches die hochsten konstruktiven, tech-
nischen und kulturellen Standards seiner
Zeit exemplarisch und in immer wieder
wechselnder Gestalt verkorpert hat. Kir-
chenbauten waren auch immer wieder
Experimente von wegweisender Wirkung
auf die architektonischen und kinstle-
rischen Vorstellungen ihrer Zeit. So hat
beispielsweise die von Abt Felix Négre 1918
den Architekten Auguste und Gustave
Perret in Auftrag gegebene erste grof3e
Kirche aus dem neuen Werkstoff Beton,
Notre-Dame du Raincy, einen nachhaltigen
EinfluB auf die Architektur des zwanzigsten
Jahrhunderts ausgetibt. Das Bauwerk strahlt
auch heute noch eine einzigartige subtile
Raumwirkung aus . Auch radikal neue archi-
tektonische Positionen, wie beispielsweise
die Kirche des Dominikanerordens Sainte-
Marie de la Tourette, von Corbusier 1960 in
Eveux erbaut, zihlen heute zu den lkonen
der Kunstgeschichte.

In liturgischer Hinsicht sollte sich der Kir-
chenbau andererseits keineswegs an zeit-
weiligen Moden oder Forderungen anbie-
dern, um nicht an Glaubwiirdigkeit uns Halt
zu verlieren. Und er hat dies auch nie getan.
Er darf nicht seine liturgischen Prinzipien
aufgeben, da er sonst beliebig wird.

TRANSZENDENTE RAUME - KIRCHENRAUME AUS DER SICHT EINES ARCHITEKTEN

Diese liturgischen Prinzipien verkdrpern
sich exemplarisch in den sogenannten
Prinzipalien. Der Altar als Ort des Abend-
mahls, der Ambo als Ort der Verkiindigung,
der Tabernakel als Ort des Sakraments und
der Taufstein als Ort der Aufnahme in die
Gemeinde haben eine lange Tradition und
einen besonders hervorgehobenen Stellen-
wert. Sie sind keine ,Erzdhlorte”, sondern sie
sind Fundamente des Kirchenbaus. lhre
Position im Raum muf3 gut tberlegt sein
und ihre Gestalt muB3 von Guiltigkeit sein,
denn ihre bildliche Aussage besteht im
Wesentlichen in der Tatsache ihrer rdum-
lichen Prasenz.

Die ,Gestaltung” der Prinzipalien als ,Set’,
also in Material und Design moglichst gut
zueinander passend, anstatt ihrer jeweiligen
liturgischen Bedeutung entsprechend, ist
eines der Phanomene, welche der Hang zur
Gebrauchskunst oder zum Design hervorge-
bracht hat. Auch heute wird das noch hau-
fig umgesetzt. So lange es architektonisch-
konzeptionell begriindet ist, also aus dem
Raum heraus entwickelt, kann man es so
machen.

Lange Zeit habe ich nicht verstanden, wa-
rum der Vatikan die liturgische Nutzung des
schénen Altars fiir die Kirche St. Peter in
K&In verboten hat, nur weil er aus drei Tei-
len besteht. Pater Friedhelm Mennekes, der
verdienstvolle Mittler zwischen Kirche und
Kunst, hatte es geschafft, einen der profilier-
testen Bildhauer des zwanzigsten Jahrhun-
derts, Eduardo Chillida, fiir dieses singulare
Kunstwerk zu gewinnen.

Inzwischen kann ich die Idee hinter dem
Verbot zumindest verstehen: Die Liturgie ist
fundamental. Schwerer verstandlich ist, daf3
bisweilen liber solche Dinge wie elektrisch
hinterleuchtete transluzente Prinzipalien
mit aufgedruckten Textbotschaften disku-
tiert wird. Selbst derartigen Kitsch kann
man ja in Kirchenrdumen platzieren, wenn

man unbedingt will, aber jedenfalls nicht als
Altar. Es steckt ja viel guter Wille hinter
solchen Vorstellungen, aber auch das ist
wiederum eine Frage des BewulBtseins fiir
liturgische Sinngebung und kiinstlerische
Quialitéat.

Wie funktioniert Kirchenbau?

Eine Vorgabe fiir eine zu entwerfende
Raumwirkung lie8e sich wohl schwer formu-
lieren. Architekten leiten sie in einem intui-
tiven Prozef3 aus einer breiten Diskussion
her. Sie eignen sich sozusagen eine Haltung
zu einer Aufgabe an und versuchen, daraus
in Verbindung mit ihrer persénlichen und
fachlichen Pragung eine authentische raum-
liche Ordnung und Wirkung zu generieren.
Die Frage nach der Authentizitat spielt
dabei eine besondere Rolle. In der Inszenie-
rung liegt eine groBe Versuchung und Am-
bivalenz. Doch es gibt kein vor- und hinter
den Kulissen und gleichzeitig bewahrt der
Raum stets noch etwas vom Geheimnis
seiner Wirkungsweise. Gerade indem die
Dinge sichtbar werden, wird auch ihr Ge-
heimnis glaubwiirdig, jenseits jeder Form
von durchschaubarer Inszenierung.

Das Architekturkonzept eines Kirchen-
raumes beruht auf wenigen wesentlichen
Grundsatzen, die sich gegenseitig bedingen
und daher in einem komplexen ProzeR der
Annadherung an eine rdumliche Losung
entwickelt oder gefunden werden. Man
konnte sie vielleicht zusammenfassend
folgendermaf3en beschreiben:

Den Raum kldren, ihm eine eigene Charak-
teristik und Ordnung geben. Es geht dabei
um ein konstruktives, skulpturales und
formales Konzept. In der Musik wiirde man
dies vielleicht eine Komposition, Struktur
oder Satzfolge bezeichnen.

Die Liturgie ordnen gemaR der Bedeutung
ihrer Verkiindigung und Sinngebung.
Analog zu unserem musikalischen Beispiel

TRANSZENDENTE RAUME - KIRCHENRAUME AUS DER SICHT EINES ARCHITEKTEN

kdnnte man dies mit der Tonfolge oder
einer komplexen Melodie vergleichen.

Die Dinge sichtbar machen, so wie sie sind,
um eine differenzierte Erfahrbarkeit des
Gesamten zu ermoglichen. Dies trifft im
Wesentlichen die materielle und formale
Auspragung aller radumlichen Komponen-
ten, also wiederum musikalisch gesprochen
der Instrumentalisierung und Klangcharak-
teristik des Raumes.

Diesen Grundsatzen liegt auch heute noch
die Vorstellung von einem ganzheitlichen
und differenzierten Raumklang zugrunde,
der alles zu einem umfassenden Akkord ver-
eint. Ein Klang, in dem die vielen einzelnen
den Raum pragenden Stimmen prazise, klar
und mit kalkulierter Gewichtung zur Gel-
tung kommen und dabei insgesamt eine
transparente Harmonie erzeugen.

Hinsichtlich der Realisierung gibt es dann
eine Vielzahl von technischen, konstruk-
tiven, funktionalen, liturgischen, rechtlichen
oder finanziellen Anspriichen und Anforde-
rungen an ein Gebdude, denen das archi-
tektonische Konzept standhalten muf3.

Es lassen sich vielleicht Analogien zu einer
aufwendigen Filmproduktion herstellen, mit
unzahligen Beteiligten an verschiedensten
Drehorten und den vielen damit verbun-
denen Unwagbarkeiten: All das muf3 sich in
diesem Beispiel der filmischen Erzéhlung
unterordnen, denn dem fertigen Werk sollte
man den komplexen Enstehungsprozel’
moglichst nicht ansehen.

Am Ende eines langen Prozesses steht ein
raumliches ,Phdanomen’, das sich verselb-
standigt, indem es mit den Menschen, die
es besuchen, eigenstandig kommuniziert.

181



Wird man den sakralen Raum finden,
bloB, weil man ihn sucht?

Angesichts der unglaublichen Vielfalt der
architektonischen Konzepte fiir moderne
Kirchen kann man feststellen, dall immer
wieder neu nachgedacht werden mug.
Insgesamt gesehen ist die Architektur iber-
haupt extrem vielfaltig geworden in ihren
Antworten auf die baulichen Probleme der
Welt. Jede Aufgabe erfordert eine andere
Osung. Was wir heute machen, basiert de
facto auf Intelligenz, Intuition und Innova-
tion. Die situative Reaktion bestimmt, schon
wegen der intelligent vorausgesetzten
Einzigartigkeit und Komplexitdt jeder ein-
zelnen Aufgaben-stellung, immer mehr das
Bild unserer gebauten Welt.

Rudolf Schwarz, einer der grof3en Kirchen-
baumeister der Nachkriegszeit, hat den
Versuch unternommen, die Beziehung der
Gemeinde zu Gott in Grundri3diagrammen
sinnfallig abzubilden und sich dadurch der
Raumform zu ndhern. Diese Methode gene-
riert eine liturgische Ordnung und einen
konsequent darauf ausgerichteten Raum.

Koénnen wir heute noch so agieren? Warum
sollten wir uns auf der Suche nach Gott in
solche Schemata begeben? Erzeugt das in
uns Hoffnung oder Freude? Verstehen wir
die Botschaft der Verkiindigung dadurch
besser? Ist Raum etwas, das aus einem
funktionalen Diagramm hergeleitet werden
kann? Wie auch immer, die Bauten von
Rudolf Schwarz haben nichts Schema-
tisches, sie sind pure, grof3artige Raum-
schopfungen, mutige Experimente, iber-
zeugende Positionen. Wer sie erlebt hat,
behélt sie in froher Erinnerung.

Auf der anderen Seite: Alte Kirchen, wenn
sie einen starken Raum haben, sind auch
heute in liturgischer Hinsicht oft noch im-
mer mindestens so gut geeignet wie neue.

TRANSZENDENTE RAUME - KIRCHENRAUME AUS DER SICHT EINES ARCHITEKTEN

Wie konnte man sich Kirchenrdaume
einer neuen Generation vorstellen?

Wir benétigen auch zukiinftig Raume, die
konsequent sakral sind, die eine starke
Verbindung unserer Sinne zum Ubersinn-
lichen herstellen kdnnen. Rdume, die uns
Hoffnung machen und uns unser Dasein
und die Gemeinschaft spiiren lassen.
Kirchenrdume sollen aber auch widerstan-
dig und eigen sein, da wir uns mit ihnen
auseinandersetzen wollen. Nicht glatt fri-
siert, sondern lieber auch fragwiirdig. Wir
sind uns unserer Sache auch nicht immer
sicher und wir wollen auch keine Raume,
die uns vorspiegeln, sie waren sich ihrer
Sache sicher.

Vielleicht kdnnten sie auch weniger starr
auf eine bestimmte Sitzordnung fokussiert
sein. Vielleicht weniger zentral ausgerichtet,
mehr auch in der Bewegung erfahrbar, mit
ruhigen Nischen, in denen man allein sein
kann, mit unterschiedlich hellen Bereichen.
Villeicht kdnnte man auch mehr die Natur
mit einbeziehen, schéne Ausblicke schaffen.
Es sollten Rdume der Anndherung an die
christliche Botschaft sein: nahbar, weltoffen,
wahr. Rdume, in denen man sich geborgen
und frei fuhlt. Keine beklemmenden Macht-
demonstartionen, keine Inszenierungen,
keine grof3en Gesten.

Sondern: Transzendente Raume, in denen
wir mit unserer heutigen Sichtweise, un-
serer heutigen Sozialisation, unseren heu-
tigen Problemen etwas erfahren kénnen
Uber uns selbst und tber den Ursprung und
das Ziel unseres Daseins.

183



184

Verzeichnis der Autoren

Theodor Ahrens
*1938, Domkapitular,
seit 2010 Vorsitzender des Vereins
flr Christliche Kunst

Christoph Bauer
*1960, Bauplaner in Osthessen

Prof. Dipl. Ing. Thomas Bieling BDA
*1966, Bieling Architekten, Hamburg

Falko Biermann
*1968, Architekt BDA, Bad Salzuflen

Peter und Christian Briickner
*1962 / *1971, Architekten in Tirschenreuth

Dr. Holger Briills
*1962, Kunsthistoriker und

Denkmalpfleger, Landesdenkmalamt Halle

Michael Diwo
*1966, Steinmetz und Steinbildhauer-
meister, Paderborn

Pater Abraham Fischer OSB
*1966, Kunstschmied in der Benediktiner-
Abtei Kdnigsmiinster, Meschede

Alfons Hardt
*1950, Apostolischer Protonotar
Generalvikar des Erzbistums Paderborn
(seit 2004)

Prof. Dr. Albert Gerhards
*1951, Direktor des Seminars fiir Liturgie-
wissenschaft an der Kath.-Theol. Fakultat
der Universitat Bonn

Peter Gob
*1966, Seelsorgeamtsleiter im Bistum
Fulda, vormals Pfarrer in Vellmar

Dipl. Ing. Ferdinand Kauerz-von Lackum
*1952, DomBauVerein Soest

Leonhard Lamprecht
*1963, LWL-Denkmalpflege, Landschafts-
u. Baukultur in Westfalen, Miinster

Prof. Dr. Stefanie Lieb
*1966, Studienleiterin der Katholischen
Akademie Schwerte

Dipl. Theol. Dorothee Mann
Oberin der Hegge-Gemeinschaft,

Willebadessen

Martin Matl
*1972, Dipl. Ing. im Di6zesanbauamt Fulda

Dr. phil. Josef Mense

* 1941, Theologe und Germanist, Fachleiter

am Studienseminar in Kassel,
seit 2007 im Ruhestand

Dipl. Ing. Hans-Georg Ohlmeier BDA
*1954, Ohlmeier Architekten, Kassel

Dr. Ing. Burghard Preusler
*1953, seit 1987 Diozesanbaumeister im
Bistum Fulda

Prof. Norbert Rademacher
*1953, seit 1991 Professor fur Bildhauerei
an der Universitat Kassel

Eva Reber
*1968, Bathe und Reber, Dortmund,
Lehrauftrag FH Dortmund

Matthias Riienauver
*1965, Dipl. Restaurator, Ars Colendi,
Paderborn

Dr. Ing. Peter Ruhnau
*1943, 1985-2008 Didzesanbaumeister
im Erzbistum Paderborn

Johannes Schilling
*1956, seit 1984 freier Architekt,
Professor an der Fachhochschule
in Minster

Dipl. Ing. Jiirgen Schuh
*1961, Schuh-Architekten, Kassel

Bernhard Schulte
*1953, Bauingenieur i.R. Generalvikariat
Paderborn

Prof. Dr. Christoph Stiegemann
*1954, Kunsthistoriker, seit 1992
Direktor des Di6zesanmuseums Paderborn

Dirk Strohmann
*1958, LWL-Denkmalpflege, Landschafts-
u. Baukultur in Westfalen, Miinster

Erik Ernst Venhorst
*1963, Kunstinventarisation im
Bistum Magdeburg

Dipl. Ing. Susanne Wartzeck
*1966, Sturm und Wartzeck Architekten, Dipperz

Mechthild Werner
*1935, Kunsthistorikerin
Bistum Magdeburg

Walter Zahner
*1961, Bischoflicher Beauftragter fir die
Katholische Erwachsenenbildung im
Bistum Regensburg.

Fotos von onebreaker.de
S. 4-7, 23%3, 251, 26", 27, 28, 54-57, 602, 69,
122-132, 165, 167, 168

VERZEICHNIS DER AUTOREN

185



ICANAANAA

Verein fir Christliche Kunst
in den Bistiimern der
Kirchenprovinz Paderborn e.V.

Paderborn - Erfurt - Fulda - Magdeburg



