
Band 50 · 2018

Band 50 · 2018



Inhalt

	 4	 Vorwort
Peter Ruhnau

	 6	 Grußwort zur Eröffnung der Installation  
„Statik der Resonanz“ 
Bischof Heinz-Josef Algermissen, Fulda

	 11	 Raum, Linie, Licht.  
Über Bewegung und Resonanz
Zur Installation »Statik der Resonanz«  

von Anne Gathmann

Dieter Mersch

	 24	 Die Wiesenkirche in Soest 
und ihre architekturgeschichtliche Stellung in Europa 

im 14. Jahrhundert

Leonhard Helten

	 32	 Neue Sehgewohnheiten für den Kirchenbau 
am Beispiel der Heilig-Kreuz-Kirche in Soest

Theodor Ahrens

	 42	 Die ehemalige Klosterkirche St. Peter und Paul 
in Groß Ammensleben
Dirk Höhne

	 50	 Sanierung der Kirche in Groß Ammensleben
Sina Stiebler

	 55	 Neuordnung dreier Kunststandorte in der  
Klosterkirche Groß Ammensleben
Evelyn Körber

	 60	 St. Christophorus Hirschberg
Wandel und Erneuerung in historischer  

Verbundenheit

Mechthild Clemens und Barbara Maas 

	 64	 Kurt Matern – Dom- und Diözesanbaumeister 
in Paderborn
Sabine Angenendt

	 86	 „ecclesia semper reformanda“
Kath. Kirche St. Immaculata, Dortmund-Scharnhorst

Reinhard Bürger

	 88	 Die Kirche im ständigen Wandel
Kath. Kirche St. Immaculata, Dortmund-Scharnhorst

Anja Quaschinski

	 92	 Umbau und Erweiterung des 
Jugendheims Petersberg Margretenhaun
Hartmut Walter

	 94	 Renovierung der katholischen Kirche  
St. Burchard in Oedingen
Guido Ringelhan

	 97	 Drolshagen St. Clemens –  
Erneuerung im historischen Kontext
Die Renovierung der katholischen Kirche St. Clemens 

zu Drolshagen

Jürgen Hessel

	 102	 Stephanushaus Opherdicke –  
altes Pfarrhaus neu 
Hans–Jochen Kirchner

	 106	 Kirche der Jugend in Hardehausen
Johannes Schilling

	 114	 Möglichkeiten zur Verortung –  
Ingrid Moll-Horstmann
Mira van Leewen

	 122	 Chorraumfenster für St. Nikolaus und  
Valentin in Petersberg-Steinhaus
Martin Matl

	 126	 Pfadfinder-Kapelle des Diözesanverbandes 
Paderborn in Rüthen 
Hubert Krawinkel

	 130	 Fest – Klang – Krone 
Installation von Christa Henn zum 1000-jährigen 

Bestehen der Bartholomäus-Kapelle in Paderborn

Einführung zur Ausstellungseröffnung von Heidi 
Colsmann-Freyberger

	 139	 Neubau der Kirche St. Peter und Paul  
im Erzbischöflichen Priesterseminar Paderborn
Christoph Stiegemann 
Msgr. Michael Menke-Peitzmeyer

	 147	 † Ordinariatsrat i.R. Theodor Steinhoff

	 150	 Verzeichnis der Autoren

alte und neue Kunst
Band 50 · 2018

Periodische Berichte des
Vereins für Christliche Kunst 
in den Bistümern der 
Kirchenprovinz Paderborn e.V.,
Paderborn · Erfurt · Fulda · Magdeburg
Herausgeber, © 2018

Die Abbildungen in diesem Band wurden,  
wenn nicht anders angegeben, von den Autoren  
bzw. von den Künstlern zur Verfügung gestellt.

Druck, Verarbeitung  
Bonifatius GmbH · Druck – Buch – Verlag, Paderborn 

Design 
onebreaker.de, Paderborn

Adresse
Verein für Christliche Kunst e.V.
Domplatz 3 · 33098 Paderborn
www.verein-christliche-kunst.de

32 32



Vorwort
Peter Ruhnau

Ein immerwährendes Thema: ecclesia sem-
per reformanda. Zu dem Motto enthält das 
neue Jahrbuch des Kunstvereins eine ganze 
Reihe Projekte, realisierte und geplante.

Da gibt es zum Beispiel die Kirche St. 
Burchard in Oedingen im Sauerland. Aus 
der Beschreibung des Architekten geht 
hervor, daß es sich nicht um eine Rekon-
struktion eines verlorenen Innenraums 
handelt, sondern um eine Neuschöpfung 
von heute, die natürlich auch Kompromisse 
mit sich bringt. Und weiter gedacht in die 
Zukunft: Was werden die Menschen in ca. 
30 Jahren sagen zu der uns heute sehr über-
zeugenden Lösung, wenn sie diese Kirche 
‚von heute‘ betrachten?

Oder St. Nikolaus und St. Valentin in Stein-
hausen bei Petersberg: Ein vor Jahrzehnten 
zugemauertes Chorfenster, seinerzeit den 
Raum sehr beherrschend und bestimmend 
mit seiner traditionellen Glasmalerei, wurde 
wieder geöffnet. Figürliche Reste der neu-
gotischen Glasmalerei nahm der Künstler 
Thierry Boissel und machte daraus ein 
neues Ganzes.

Oder: Die „Jugendkirche“ im ehemaligen 
Zisterzienserkloster Hardehausen ist hier 
bereits vorgestellt worden, als Projekt im 
Jahrgang 2014, S. 139 ff. Heute kann man 
studieren, was daraus geworden ist: Die 
Verwandlung eines zu Anfang der 60er 
Jahre des vorigen Jahrhunderts erbauten 
Raumes zu einem solchen, von dem die Pro-
tagonisten und alle Beteiligten hoffen, daß 
er insbesondere Jugendliche ansprechen 
wird.

Und schließlich: Auf Zeit wurde die Pader-
borner St. Bartholomäus-Kapelle aus dem 
Anfang des 11. Jahrhunderts verwandelt 
durch eine Installation von Christa Henn, 
genau wie die St. Elisabeth-Kirche in Kassel, 
der die Künstlerin Anne Gathmann eine 
neue Innensicht verschaffte und zu der 
Dieter Mersch in einem längeren Text 
Hintergründe aufzeigt.

Eigentlich könnte jeder der Beiträge in 
dieser „Jahresgabe“ genannt und gewürdigt 
werden. Und wenn man es recht bedenkt 
und die Reihe der letzten Jahresgaben 
durchblättert: Immer ging es um dieses 
allumfassende Thema: Wie können Architek-
tur und Kunst (im weitesten Sinn!) entwik
kelt, weiter genutzt werden? Wobei dieser 
Begriff das Gesamte, um das es hier geht, 
sicher nicht trifft. In einer kleinen Einfüh-
rung in das Jahrbuch 37/38 von 1998, das 
ich damals vorstellen durfte,  habe ich 
gesagt: „Das Thema Kunst ist in der Kirche 
so vielfältig, daß immer aufs Neue und vor 
allem immer in Varianten, also immer neu, 
darüber gesprochen werden kann.“ 

Lassen wir uns auch in Zukunft nicht von 
diesem Tun abhalten!

54 V o r w o r t4



Mit dem Konzilsbeschluss „Über die Kirche 
in der Welt von heute (Gaudium et spes)“ 
hat die römisch-katholische Kirche vor gut 
50 Jahren ihr Verhältnis zur Welt neu be-
stimmt und dabei den offenen Dialog ge-
sucht. Künste und Kulturen wurden in ihrer 
Bedeutung für den Menschen herausgeho-
ben, ihre Anerkennung und Unterstützung 
gefordert: 

„Auf ihre Weise sind… Literatur und Kunst 
für das Leben der Kirche von großer Bedeu-
tung. Denn sie bemühen sich um das Ver-
ständnis des eigentümlichen Wesens des 
Menschen, seine Probleme und seine Erfah-
rungen bei dem Versuch, sich selbst und die 
Welt zu erkennen und zu vollenden“. 

Die europäische Kultur ist wesentlich durch 
christliche Traditionen geprägt. Bibel und 
Christentum gehören zu ihren Grundlagen 
in Recht, Wissenschaft, Werten, Denk- und 
Verhaltensformen. Dies gilt nicht nur in 
einem weiten Begriff von Kultur, sondern 
auch für Kultur im engeren Sinne künstle-
rischer Ausdrucksweisen. Davon zeugt allein 
schon das materielle kulturelle Erbe: die 
Kunstwerke von Malern, Bildhauern und 
Komponisten, die im Auftrag der Kirchen 
entstanden sind.

Andererseits ist für mich wesentlich, dass 
die Kirche die Künstlerinnen und Künstler 
als Seismographen braucht, die die Erschüt-
terungen und Verwerfungen des Menschen-
bildes heute in Wort und Bild bringen.  
Das hat Papst Johannes Paul II. immer wie-
der zur Sprache gebracht. So in seiner Rede 
an Wissenschaftler, Künstler und Publizisten 
am 12. September 1983 in der Wiener Hof-

Grußwort zur Eröffnung der Installation „Statik der Resonanz“ 

in der katholischen Kirche St. Elisabeth in Kassel anlässlich der documenta 14 
am Fest Christi Himmelfahrt, dem 25. Mai 2017

Bischof Heinz-Josef Algermissen, Fulda

burg. Mit Nachdruck sagte er: „Die Kirche 
braucht die Kunst – und zwar nicht zuerst, 
um ihr Aufträge anzuvertrauen und so ihren 
Dienst zu erbitten, sondern um mehr und 
Tieferes über die ‚Conditio humana‘, über 
Glanz und Elend des Menschen zu erfahren. 
Sie braucht die Kunst, um besser zu wissen, 
was im Menschen ist, in jedem Menschen, 
dem sie das Evangelium verkünden soll.“ 
Was aber vermag die Kunst zugunsten des 
Menschen? 

Auf diese Frage findet sich eine Antwort bei 
Rilke. Der Dichter spricht über den griechi-
schen Mythos vom Ursprung der Musik.  
Der Mythos erzählt, dass eine Totenklage 
um einen Frühverstorbenen den leeren 
Raum in jene Schwingung geraten ließ, „die 
uns hinreißt, tröstet und hilft“. Was hier über 
die Musik gesagt ist, gilt wohl für Kunst aller 
Gattungen, wenn sie diesen Namen ver-
dient. Das an ihr Tröstende ist vor allem das 
Schöne. Dostojewski lässt in seinem Roman 
„Der Idiot“ den Fürsten Myschkin sagen: 
„Das Schöne wird die Welt erlösen.“ Auch 
wenn Kunst nicht auf Schönheit reduzierbar 
ist, so kann doch die Schönheit nie end
gültig aus ihr vertrieben werden. 

Helfen kann aber auch eine Kunst, die pro-
voziert, falschen Schein entlarvt, das Tra-
gische und Schreckliche im Menschen und 
in seiner Welt ernüchternd ans Licht bringt. 
Eine solche Kunst kann hilfreich reinigend, 
kathartisch wirken. 

Als Beispiel sei hier das Bild „Der Schrei“ des 
Norwegers Edvard Munch genannt. Es ist 
für mich von jeher Konzentration all jener 
Angst, Einsamkeit und Ausweglosigkeit, die 

766



uns heute begegnen und die wir am eige-
nen Leib erleben. 

Gibt es nun angesichts dessen und alledem 
zum Trotz einen hilfreichen Transfer und 
Zugang zum Phänomen der Erfahrung des 
„Heiligen“, die der evangelische Theologe 
und Religionswissenschaftler Rudolf Otto in 
seinem epochalen, im Jahr 1917 veröffent
lichten Werk „Das Heilige“ versucht? 
Können wir uns in einem sozusagen poe-
tischen Eingriff einer Kurve anvertrauen, die 
uns nach oben einlädt und zieht? 
Kann die Installation der Künstlerin Anne 
Gathmann in unseren Seelen so viel in 
Resonanz versetzen, dass Urteile und Vor
urteile zerbrechen und wir uns durch eine 
Installation, durch ein Bild aufmachen 
können? 

Wenn wir, verehrte Gäste, an die documenta 
13 im Jahr 2012 und da an die Auseinander-
setzung um Stephan Balkenhols „Mann im 
Turm“ denken, scheinen wir immer noch im 
„Bilderstreit“ zu sein, der in den ersten 800 
Jahren der Kirche heftig ausgetragen wur-
de. Dieser Streit kam für die westliche Chris
tenheit erst im Jahr 794 – nicht weit von 
hier – auf der Synode von Frankfurt zu 
einem theologischen Ende. 
Damals führte der Fuldaer Abt Baugulf die 
noch junge Abtei zu einer bemerkens-
werten Blüte, indem er Mönche und Laien 
in den seit der Antike überlieferten Künsten 
und Wissenschaften ausbildete. Unter den 
Mönchen war jener, der unter seinem Klo-
sternamen Rabanus Maurus große Bedeu-
tung und Wirkung erlangte. Die Historiker 
haben sich später vor allem über den Rang 
seiner wissenschaftlichen Werke z. B. zur 
Astronomie und Mathematik gestritten. 
Dabei ist er zunächst mit einer künstle-
rischen Arbeit in Erscheinung getreten. 
Denn das erste Werk, das er veröffentlichte, 
war das hochkomplexe Bild- und Figurenge-
dicht unter dem Titel „Vom Lob des Heiligen 
Kreuzes“. 

Nach der Abbildung Christi in seiner Men-
schengestalt zieht Rabanus Maurus für sein 
weiteres Werk die Figürlichkeit völlig zurück 
und „lobt das Heilige Kreuz“ über 40 Seiten 
nur noch in vielfältigen Variationen geomet-
rischer Formen und in den ihnen kunstvoll 
eingeschriebenen Worten. 

So entfaltet dieser fünfte Abt von Fulda 
(822–842) die Spannweite der Gottesbilder 
vom Wort über das Menschenbild zur mini-
malisierten Abstraktion in zeichenhaften 
Kreuzvarianten, wie sie seiner Erfahrung der 
Wahrnehmung im Frühmittelalter angemes-
sen waren. Und er kommentiert: „Christus 
nimmt auch von geringen Dingen die mit 
ihrem Namen gegebene Anschauung an, 
um leichter erkannt zu werden.“ 

Rabanus Maurus hatte also schon vor 1200 
Jahren eine Vorstellung von der Spannung, 
die sich zwischen dem figürlichen und dem 
minimalisierten Bild aufbaut. Er kannte die 
Assoziationen, die Geometrien und einfache 
Architekturteile in uns auslösen können. So 
steht in der Fuldaer Michaelskirche, der 
Totenkapelle der Äbte von Fulda, heute 
noch die tragende zentrale Säule in der 
Krypta als Bild für Jesus Christus, das Funda-
ment unserer Existenz.  

Sehr verehrte Damen und Herren! 
Unsere Einladung an die Künstler für 2017 
endete mit der Auswahl eines Vorschlags, 
den Anne Gathmann ausgearbeitet hat und 
dem sie den Titel „Statik der Resonanz“ 
gegeben hat. Die Künstlerin möchte die in 
Gottes Schöpfung angelegten statischen 
und dynamischen Kräfte ins Bild setzen. Das 
Resultat ist gleichermaßen eine ästhetische 
Geste, die in kleine einfache Aluminium
barren aufgelöst ist. Sie existiert von der 
Spannung zweier Seile innerhalb der Statik 
des Kirchenraums. Und lässt die Möglichkeit 
des Transzendierens der raumzeitlichen 
Wirklichkeit erahnen. Aussagen dieser Art 
können weder Wissenschaftler noch Theolo-

gen machen. Dazu bedarf es der Künstle-
rinnen und Künstler.  

Verehrte Gäste! 
Die denkbare Spannbreite der Bilder geht 
über individuelle und begrenzte Möglich-
keiten der Wahrnehmung hinaus. Auch 
dazu hat der Fuldaer Abt Rabanus Maurus 
vor 1200 Jahren bereits Anschauungsmate
rial geliefert. 

In einigen Tagen werden hier vor der Tür 
der Elisabeth-Kirche wieder weltweite Vor-
schläge von Künstlern zu sehen sein, die 
häufig mit ihrer ganzen Existenz um das 
richtige Bild von sich, von den Menschen 
und von der Welt ringen. Wir werden 
manches sehen, was uns berührt, anderes 
vielleicht, was uns empört, weil es uns 
einen Spiegel vorhält. Setzen wir uns dieser 
Herausforderung aus! 

Wünschen wir einander einen inneren  
Prozess mit Folgen.

98 � � � � � �����     � � ��  � � � � � � � � ��  � � ��  � � � �� � � �� � � � �� � ��� � ��  � � ���   � � � � � � � �� � � � � � �����     � � ��  � � � � � � � � ��  � � ��  � � � �� � � �� � � � �� � ��� � ��  � � ���   � � � � � � � ��



1. 
Keineswegs erschöpfen sich künstlerische 
Manifestationen – Skulpturen, Objekte, 
Installationen oder auch Prozesse und Prak-
tiken – in der Sache selbst. Es reicht nicht 
aus, auf sie zu schauen, sie auf sich wirken 
zu lassen oder auch sie zu kommentieren: 
Sie weisen vielmehr über sich selbst hinaus. 
Was bedeutet das? Ich spreche zunächst 
von Manifestationen, denn schon zu viel 
wäre es, angesichts von Kunst von 
ästhetischen Werken zu sprechen, denn der 
Werkbegriff ist im Laufe des 20. Jahrhun-
derts hochgradig fraglich und vage gewor-
den, zumal er dazu tendiert, die künstleri-
schen Arbeiten zu ontologisieren. Es genügt 
stattdessen, etwas zu manifestieren – wört-
lich von manifestare, ‚handgreiflich machen‘, 
d.h. auch zu verkörpern, eine Realität zu 
verleihen, sichtbar zu machen oder zu of-
fenbaren, was vorher verborgen war. Eine 
solche Manifestation ist die vorliegende 
Arbeit von Anne Gathmann. Worin ihre 
Besonderheit liegt, möchte ich im Fol-
genden genauer erkunden. Zunächst gibt 
sie sich als ‚Rauminstallation‘ zu erkennen. 
Als Installation bildet sie ein Raumereignis. 
Kunst, was immer sie sei, vollbringt Ereig-
nisse, d.h. auch: sie berührt, transformiert 
und verändert den Raum, gibt ihm eine 
eigene, verschobene Prägung, bezieht sich 
auf ihn, und zwar so, dass an ihm selbst 
etwas sichtbar wird, was zuvor ungesehen 
oder unsichtbar blieb. Es wäre demnach zu 
wenig, von der Sache allein zu sprechen – 
hier: das Aluminiumband, das den Innen-
raum der Elisabethkirche in Kassel durch-
quert. Vielmehr wäre von der Sache im 
Raum, ihren räumlichen Aspekten, der Viel-
falt ihrer Erscheinungsweisen zu sprechen, 

die eine Fülle von 
Relationen eröff-
net. Zu ihrer Auslo-
tung gehört insbe-
sondere, von dem 
‚und‘, der Konjunk-
tion oder Verbin-
dung zwischen 
Kunst und Raum, 
sogar von Kunst 
und Raum und Linie und Licht zu handeln, 
d.h. einer vierfachen Verbindung, die zu-
gleich zwischen ihnen unterscheidet, im 
Verbindenden also eine Trennung evoziert, 
denn vergessen wir nicht, dass Konjunkti-
onen immer auch Disjunktionen inkludie-
ren, dass sie ebenso sehr verknüpfen wie 
spalten und unterbrechen.

Mein Ausgangspunkt bei dieser gedank-
lichen Reise bildet zunächst das  ‚Wo‘ zwi-
schen Kunst und Raum: Wo ist der Raum, 
wo die künstlerische Sache, ihr ästhetischer 
Schein, das Objekt in seiner Beziehung zum 
Raum, ihr Zueinander, das beide erst her-
vorbringt, ihnen einen Ort gewährt. Ich wer-
de dies sehr allgemein auf die Kunst bezie-
hen, um nicht nur etwas über die anwe-
sende Arbeit, sondern zugleich darüber 
hinaus etwas über Kunst zu sagen, d.h. 
einen Beitrag zur philosophischen Ästhetik 
zu leisten. Von dort aus werde ich mich 
dann in einem zweiten Schritt so dezidiert 
wie möglich – jedenfalls so, wie es mir 
möglich ist – mit der Arbeit Statik der Reso-
nanz von Anne Gathmann beschäftigen, 
und die Formulierung, ‚soweit, wie es mir 
möglich ist‘, verweist schon darauf, welche 
spezifische Resonanz diese Arbeit in mir 
auslöst, wie sie gleichsam in mir Fuß gefasst 

Raum, Linie, Licht. Über Bewegung und Resonanz
Zur Installation »Statik der Resonanz« von Anne Gathmann

Dieter Mersch

Anne Gathmann

111110



hat, denn es gibt keine objektive Beschrei-
bung einer künstlerischen Manifestation, 
sondern stets nur Varianten, gemessen am 
Blick und der Aufmerksamkeit, welche auf 
sie fallen, ihr ‚zu-fallen‘, und diese wird im-
mer schon je verschieden ausfallen. Keine 
Auseinandersetzung mit einer künstle-
rischen Arbeit ist also frei von der subjek-
tiven Art der Rezeption, der Sicht des Be-
trachtenden, vielmehr gehören alle drei in 
einer ursprünglichen Triangulation zusam-
men: die Kunst und ihre ‚Sache‘, der Raum 
ihrer Manifestation, sowie ihre ‚Auffassung‘, 
ihre Entgegennahme durch diejenigen, auf 
die sie einwirken. Gemeint ist damit keine 
neue Auflage einer Theorie ästhetischer 
Erfahrung, die die Betrachtung, das Verwei-
len an den Anfang stellt, sondern gemeint 
ist die Art und Weise des je spezifischen 
In-Beziehung-Tretens, wie sie für die Kunst, 
anders als für den Diskurs und die Wissen-
schaften, wesentlich ist. Am Schluss werde 
ich dann, ausgehend von der ‚Wirkung‘, die 
diese Arbeit auslöst, den Spuren, die sie in 
mir hinterlassen hat, zur Bestimmung von 
Kunst und Ästhetik und ihrer außerordent-
lichen philosophischen Dimension zurück-
kehren, wobei ich darauf aufmerksam ma-
chen möchte, dass die Ausdrücke, mit de-
nen ich mein Vorgehen beschreibe, explizit 
und präzise gewählt sind, auch wenn meine 
Rede metaphorisch klingen mag, denn ich 
spreche nicht von Wahrnehmung, sondern 
von Aufnahme und Entgegennahme, von 
einer Art der Widerfahrung, statt Erfahrung, 
sowie eines Sich-angehen-lassens und we-
niger vom Sehen oder Betrachten in einem 
aktiven Sinne. Kurz: Wo ich von Kunst 
handle, werde ich überall das Moment von 
‚Passivität‘ – oder um genauer zu sein: einer 
‚Passibilität‘ als der besonderen Befähigung 
zum Passiven und zum Pathos – betonen, 
und eine Weise der Instaurierung dieses 
Vermögens, seiner Wiederbefähigung in 
einer Epoche der Hyperaktivität bildet für 
mich die außerordentliche Qualität und 
Bedeutung von Kunst im Generellen.  

Sie wird anhand der Arbeit von Anne Gath-
mann unmittelbar bei Betreten des Kirchen-
raumes deutlich, denn das erste, was sie 
auslöst, ist Stille – oder besser: ein Still
werden.

2.
Begonnen sei also mit der Beziehung zwi-
schen dem Raum und der Sache der Kunst, 
und zwar in Gestalt einer allgemeinen Refle-
xion. In einem kleinen Text, betitelt mit Die 
Kunst und der Raum von 1969, hatte Martin 
Heidegger1 zurecht von einem „Ineinander-
spielen“ zwischen beiden gesprochen: 
Beide seien aufeinander bezogen, gingen 
auseinander hervor, denn die Kunst besitze 
einen Körper, ein Volumen oder eine Plasti-
zität sowie eine Masse, die eine Schwere 
beinhaltet, auch wenn ihre Erscheinung 
leicht wirke. Sie durchquert auf eine buch-
stäbliche Weise den Raum, sprengt ihn in 
seiner Dimensionalität auf, öffnet oder stört 
ihn, wie sie gleichermaßen von ihm Besitz 
ergreift, ihn herausfordert und fraglich 
werden lässt. Alle diese Eigenschaften tref-
fen ersichtlich auf die hier gezeigte, in ihrer 
Unscheinbarkeit dominant anwesende 
Arbeit von Anne Gathmann zu – ich werde 
noch darauf zurückkommen. Aber Heideg-
ger geht noch weiter. Der kleine Text, ent-
standen aus der einzigen Zusammenarbeit 
zwischen dem Philosophen mit einem 
Künstler, nämlich dem baskischen Bildhauer 
Eduardo Chillida, macht darauf aufmerksam, 
dass das Wort ‚Raum‘ vom Verbum ‚räumen‘ 
hergeleitet werden muss, was eigentlich 
‚freimachen‘ bedeutet: „Räumen erbringt 
das Freie, das Offene“, denn der Raum ist in 
erster Linie eine „Freigabe von Orten“, oder 
genauer, wie auf den Kirchenraum zuge-
schnitten: „Räumen ist Freigabe der Orte, an 
denen ein Gott erscheint, der Orte, aus 
denen die Götter entflohen sind, Orte, an 
denen das Erscheinen des Göttlichen lange 
zögert.“ Der Gott und die Götter bezeichnen 
für Heidegger insbesondere dasjenige, was 
den Menschen übersteigt: das Unverfüg

bare. Damit jedoch der Raum, der sich ge-
wöhnlich deshalb verschließt, weil wir uns 
in ihm befinden, weil er uns buchstäblich 
wie ein zu selbstverständliches Milieu um-
gibt, ohne in seiner Umgebung zu erschei-
nen, als ‚Frei-Gabe‘ und folglich als ‚Gabe‘ 
von Orten hervortreten kann, bedarf es 
eines ‚Aufrisses‘, einer wörtlichen Perforie-
rung, d.h. einer Transformation oder 
‚Per-Formation seiner Räumlichkeit, m.a.W.: 
seine Exposition in einem anderen Medium. 
Zum Medialen gehört, wie man sagen 
könnte, eine genuine Negativität, denn das 
Medium lässt erscheinen, indem es selbst 
nicht erscheint: Sein Hervorbringen ist sein 
Verschwinden, wie umgekehrt es dort zum 
Vorschein gelangt, wo es bricht. Ein Medi-
um solcher Brüche oder ‚Unter-Brüche‘ 
wiederum ist die Kunst. Die Kunst macht 
etwas sichtbar, das sonst unsichtbar bleibt, 

denn indem sie mit ihrer Arbeit, ihrer Mani-
festation in den Raum interveniert, befrem-
det sie ihn, versetzt und modelliert ihn. 
Darin besteht für mich die außerordentliche 
reflexive Leistung von Kunst: Erscheinenlassen 
des Nichterscheinenden. Das bedeutet mit 
Bezug auf den Raum: Weder vermisst die 
Kunst den Raum noch durchmisst sie ihn 
durch ihre Figuren und Gestalten, vielmehr 
‚eröffnet‘ sie ihn durch die Einschreibung 
einer anderen, ihn störenden oder irritieren-
den Sache, die gewissermaßen zu seiner 
ursprünglichen Gewahrung, zu seiner Struk-
tur eine Resonanz herstellt, die ihre Wahr-
nehmung – gleichsam – flackern lässt. Die 
Resonanz gewährt, wie man sagen könnte, 
d.h. sie lässt eine andere, verschobene, 
mitunter anamorphotische Gewahrung zu, 
die einem Blick von der Seite entspricht, 
denn die Anamorphose als künstlerisches 

1312 Rau  m , Linie     ,  Li  c h t.  Ü b e r  Be  w egung      und    Res   o nanz    Rau  m , Linie     ,  Li  c h t.  Ü b e r  Be  w egung      und    Res   o nanz  



Verfahren, wie es besonders der Barock 
pflegte, blickt dorthin, wo es eigentlich 
nichts zu sehen gibt: auf den Raum, das 
Mediale, die Umgebung, denn vergessen 
wir nicht, Anamorphosen sind solche visuel-
len Gebilde, die, frontal betrachtet, nichts zu 
erkennen geben, sondern deren Sinn sich 
erst eröffnet, wenn man aus einem gerade-
zu unmöglichen Winkel von 180° Grad 
schaut. Dann, in der Tat, springt wie aus 
einem imaginären Ort plötzlich etwas her-
vor, das zwar nicht unkenntlich war, das 
aber zuvor in einem Gewirr von Linien und 
Eindrücken untergegangen war. Die künst-
lerische Arbeit ist von dieser Art: Sichtbar-
machung des Unsichtbaren als Bedingung 
von Sichtbarkeit überhaupt.

Lassen Sie mich noch einen Schritt gehen, 
indem ich auf den vorher erwähnten Termi-
nus ‚Resonanz‘ zurückkomme. Im Wort 
‚resonare‘, ‚zurückhallen‘, klingt der Klang an, 
der sonographisch Frequenz und Amplitu-
de, d.h. Schwingungen und ihre Bewegung 
aufruft. Warum spreche ich von Resonanz; 
warum lautet der Titel der Installation von 
Anne Gathmann ‚Statik der Resonanz‘? Als 
erstes interessiert mich hier das ‚Re‘, das 
‚Zurück‘, ‚Gegen‘ oder ‚Wider‘ in ‚re-sonare‘. 
Physikalisch zeigt der Ausdruck eine Fülle 
von Schwingungen an, die in einem Körper, 
einem Stoff einen Widerhall wecken und ihn 
so überhaupt erst zum Klingen bringen. Von 
Widerhall oder Nachhall sprechen wir auch 
dort, wo etwas in uns Spuren hinterlässt, 
wenn sich diese verteilen, streuen oder 
wenn, über die Grenzen hinweg, ein Ge-
spräch entsteht. Kurz, an der Resonanz ist 
ein Antwortcharakter wesentlich. Ein ande-
res Wort für dieses Antworten lautet: Res-
ponse. Resonanz und Responsivität gehören 
zusammen. Wenn wir also die Kunst und 
ihre Intervention als eine Weise der Resonie-
rung auf den Raum auffassen, dann bedeu-
tet dies, ihren Antwortcharakter, ihre Weise 
der Responsivität zu betonen – die Tatsa-
che, dass sie sich einerseits mit dem Raum 

auseinandersetzt, ihn als solchen erst zum 
Vorschein bringt, indem sie auf ihn, mitun-
ter auf eine schräge oder befremdliche Art, 
antwortet, dass sie aber andererseits sich 
mit ihm zusammen in Schwingung ver-
setzt, d.h. das Ineinander, die Verflechtung 
zwischen der räumlichen Konstellation, 
seiner ästhetischen Bedingung, und ihrer 
eigenen Sache austrägt. Sichbeziehen 
heißt in erster Linie antworten – und nicht 
etwas wollen.

Aber worin besteht eine solche Beziehung 
in Bezug auf den Raum, oder genauer: 
zwischen Raum und Kunst? In dem schon 
genannten kurzen Text Heideggers aus 
seiner beinahe schon raunenden Spätzeit 
findet sich der geheimnisvolle Satz: „Das 
Ineinanderspiel von Kunst und Raum müß-
te aus der Erfahrung von Ort und Gegend 
bedacht werden.“ Bedenkt man, dass sich 
der Satz auf die Arbeiten Eduardo Chillidas 
bezieht, dessen großräumige Installationen 
in der Landschaft stehen und wie stählerne 
Greifarme aus ihr herausragen, so ergibt 
sich ein vordergründiger Sinn, der Kunst 
und Raum phänomenologisch herunter-
bricht auf den Ort, an dem sich deren 
‚Sache‘ befindet, und der Gegend, in die sie 
hineinweist, doch muss man hinzunehmen, 
dass Heidegger den Ausdruck ‚Gegend‘ 
ableitet von ‚Gegnet‘, also dem, was 
‚be-gegnet‘, sodass erneut ein passiver Sinn 
dominant wird. Der Satz lautet dann: ‚Inein-
anderspiel von Ort und Gegnet‘, d.h. be-
stimmt durch das, wie uns Orte, Dinge oder 
Ereignisse im Raum begegnen, wie sie uns 
ansprechen, uns angehen bzw. wie wir von 
ihnen angezogen werden, uns durch sie 
angehen lassen in der doppelten Bedeu-
tung des Angangs, der Attackierung unse-
rer Sinne, sowie wie im weiteren einer Ethik 
des Angehenlassens, der Adressierung, die 
zu einer Reaktion zwingt.

Man kann dies auch anders beschreiben, 
um den tieferen Sinn in der noch dunklen 

Sentenz Heideggers zu entschälen, nämlich 
abermals mit Blick auf den Zusammenhang 
von Resonanz und Responsivität und der 
sich aus ihm ergebenden Verbindung zwi-
schen Ästhetik und Ethik. Denn indem die 
Kunst re-soniert, d.h. auf den Raum, die 
Umgebung reagiert und sie in Schwingung, 
in Vibration versetzt, löst sie etwas aus, 
woran der Betrachter, als ein am Geschehen 
Beteiligter nicht vorbeigehen oder vorbeise-
hen kann, womit das dritte Element der 
eingangs erwähnten Triangulation zwischen 
Raum, der Sache der Kunst und der Rezepti-
on durch den Betrachter und ihrem genuin 
passivischen Sinn in den Fokus gerät. Das 
Nicht-Vorbeisehen-Können benennt eine 
Notwendigkeit. Sie kommt einer Nötigung 
zur Aufmerksamkeit nahe. Indem Kunst und 
Raum miteinander re-sonieren, werden also, 
mit anderen Worten, wir gleichermaßen mit 
in Schwingung versetzt, indem wir auf et-
was zuvor Unbeachtetes aufmerksam wer-
den. Aufmerksamkeit ist, nebenbei gesagt, 
eines der schönsten deutschen Worte, denn 
es enthält gleichzeitig das Achten-auf wie 
den Sinn fürs Detail, für das Unbeachtete 
oder das, was Marcel Duchamp die infra-
minces nannte: winzige Nuancen wie, so 
sein ironisches Beispiel, die Beimengung 
des spezifischen Geruchs des Mundes im 
Rauch, den ein Zigarettenraucher ausbläst. 
Für solche exquisiten Details bedarf es einer 
eigenwilligen und eigensinnigen Sensibili-
tät. Kunst macht für sie bereit, ermöglicht 
sie; doch impliziert das Achten-auf  
gleichzeitig auch das Achten-von, die  
Achtung-vor, man könnte auch sagen: die 
Rücksicht, die eine besondere ethische Qua-
lität darstellt und die den Anderen ein-
schließt, indem sie vom Anderen her denkt. 
Mit einem Wort: in der Aufmerksamkeit 
fließen Ethik und Ästhetik ineinander. Kunst-
machen bedeutet, Orte solcher Achtung 
stiften, aber diese Stiftung bedarf gleicher-
maßen beider: des Raumes bzw. des Kon-
textes und die Betrachtenden, die Zeugen.

3.
Heidegger setzt übrigens seinen rätselhaf-
ten Satz, aus dem wir versucht haben, die 
durch die künstlerische Manifestation aus-
gelöste Passibilität der Aufmerksamkeit, d.h. 
die Achtung als Resonanz und Response 
herauszulesen, mit der Bemerkung fort: „Die 
Kunst als Plastik: Keine Besitzergreifung des 
Raumes. Die Plastik wäre keine Auseinan-
dersetzung mit dem Raum. Die Plastik wäre 
die Verkörperung von Orten, die, eine Ge-
gend öffnend (…), ein Verweilen gewährt“, 
und zwar, wie wir verkürzend ergänzen, der 
jeweiligen Dinge wie der Menschen. Die 
künstlerische Manifestation beherrscht also 
nicht den Raum, dominiert ihn nicht, stellt 
ihn nicht als ein Anderes gegenüber, son-
dern ist Verkörperung solcher Orte, die über-
haupt erst Beziehungen ermöglicht: Bezie-
hungen zu den Dingen, Beziehung zu dem, 
was ‚gegnet‘, Beziehung zum Bezug selbst. 

Doch was bedeutet: „Verkörperung von 
Orten“? Ich entnehme deren Sinn der sich 
uns zeigenden Arbeit von Anne Gathmann 
und komme damit zum dritten der vier Teile 
meiner Erläuterung. Ich beziehe mich dabei 
auf das, was zunächst und gleichsam im 
ersten Eindruck ‚be-gegnet‘. Das Unschein-
bare ihres Auftritts gibt dabei erst nach und 
nach ihr eigenes Gewicht, ihre Kraft zu 
erkennen. Denn die Arbeit besteht aus einer 
sehr einfachen, um nicht zu sagen, kargen 
oder schlichten mathematischen Figur: eine 
Linie, die sich gleichzeitig aber nicht nur in 
einer Linie erschöpft, sondern ihr eigenes 
Volumen und Gewicht besitzt. Sie durch
trennt den Raum, teilt ihn in seiner Mitte 
auf. Gestatten Sie mir einige kurze phäno-
menologische Beobachtungen, die durch-
aus überflüssig sind, denn jeder macht 
diese Erfahrung in der Begegnung mit der 
Arbeit selbst, doch erscheinen sie nützlich, 
um das Folgende angemessen verstehen zu 
können. Denn betritt man den Kirchenraum 
von vorn, das ist sofort auffällig, gleicht die 
Linie einem geraden Balken, der den räum-

1514 Rau  m , Linie     ,  Li  c h t.  Ü b e r  Be  w egung      und    Res   o nanz    Rau  m , Linie     ,  Li  c h t.  Ü b e r  Be  w egung      und    Res   o nanz  



lichen Eindruck spaltet. Der Raum zerfällt in 
zwei Hälften. Der Balken, wie eine große 
Schräge, versperrt den Blick auf das Eigent-
liche des Kirchenraumes, den Altar, das 
Kreuz. Man könnte sagen: Er kreuzigt das 
Kreuz, streicht es durch. Es handelt sich 
dabei offensichtlich nicht um eine Bewe-

gung der Negation, um eine Variante von 
Religionskritik, vielmehr um eine Durchstrei-
chung, eine Verdeckung oder Überdeckung, 
die uns, durch das plötzliche Fehlen, gerade 
auf das, was fehlt, aufmerksam macht, denn 
die Anwesenheit des Kreuzes wird durch 
seine scheinbare Abwesenheit betont. Tritt 
man zur Seite, wird eine geschwungene 
Linie sichtbar, aus dem Balken wird ein 
Bogen, ein Band, das weniger den Raum 

aufteilt, als durchschwebt. Es nimmt die 
Betrachtenden und ihren Blick von oben 
kommend mit, um sich über den Boden zu 
senken und wieder zum Altar zurückzukeh-
ren und über ihn hinauszugelangen. Man 
kann hier zwei Bewegungen, zwei Deutun-
gen ausmachen, einmal die Erfahrung des 
Blicks, der von der Linie buchstäblich mitge-
nommen wird, zum anderen könnte man, 
im Augenblick der Abstandnahme, um eine 
möglichst ‚objektive‘, ‚distanzierte‘ Position 
aufzusuchen, an ein Band denken, das von 
einem unendlich fernen Ort in den Kirchen-
raum hineingehängt wurde, um den Be-
trachtenden mit sich zu nehmen. Es ist ganz 
klar, dass man sofort an das Band denken 
muss, das den Bund stiftet, d.h. die Verbin-
dung zum ‚Ganz Anderen‘, zur Transzendenz 
oder Unendlichkeit und dessen Verbindlich-
keit im Wortsinne mit der eigentlichen 
‚religio‘ assoziiert ist, deren andere Bedeu-
tungsschichten übrigens eine Ethik der 
Sorgfalt, der Rücksicht oder Achtung auf-
scheinen lassen, wie sie im Lateinischen 
Ausdruck relegere für die gewissenhafte 
Beachtung des Ritus, der Regeln anklingt. 
Der Eindruck wird noch dadurch verstärkt, 
dass das Band und sein Bogen nicht ganz 
den Boden berührt, sondern schwebend 
bleibt, von der Schwerkraft gezogen und ihr 
entgegen, aber dort seinen tiefsten Punkt, 
seine Scheitelstelle besitzt, wo die erste 
Fensterreihe aufhört, inmitten des Raumes, 
in dem wir uns aufhalten, gleichsam in 
einem irdischen Bereich, denn die Höhe 
reicht auf etwa 2,50 m, dem gewöhnlichen 
Deckenmaß. Es ist, um es anders auszudrü-
cken, das Maß des Menschlichen.

Dass die Arbeit Anne Gathmanns in ihrer 
Symbolik diesen theologischen Sinn trans-
portiert, ist nicht zu übersehen, trotz des 
ästhetischen Minimalismus der Arbeit, trotz 
der bis zur äußersten Abstraktion zurückge-
nommenen Geste, einem ikonischen Aske-
tismus vergleichbar, denn das Verbot, sich 
Bilder zu machen, die dem Göttlichen äh-

neln oder es nachahmen, führt immer in die 
Abstraktion. Ich vermute, dass andere, Beru-
fenere, diesen theologischen Sinn sehr viel 
besser und genauer auszubuchstabieren 
vermögen, deswegen beschränke ich mich 
vor allem auf die spezifische Ästhetik der 
Installation, ihre Beziehung zum Minimalis-
mus, zur Einfachheit, zu ihrem graphischen 
Charakter, wobei ich mit ‚Minimalismus‘ kein 
klar umrissenes ästhetisches Konzept mei-
ne. Vielmehr ist charakteristisch, dass die 
Arbeitsweise Anne Gathmanns darin be-
steht, bei einem gegebenen Ausgangs-
punkt, einer Ausgangssituation anzufangen 
– das kann ein Zimmer, eine Wohnung oder 
ein Kircheninnenraum sein – um durch 
kleine, subtile Gesten Veränderungen einzu-
tragen, die schließlich die vorgefundene 
Gesamtsituation bis zum Äußersten verrü-
cken. Dies findet man bei ihren Arbeiten mit 
einfachen Materialien wie Gips oder Glas, 
die so gefügt werden, daß überraschende 
Dimensionseffekte entstehen – ich deute 
eine Arbeit mit Glasscheiben an, die, auf 
dem Boden liegend, auf ihm ein graphische 
Muster einzuzeichnen scheinen, das die 
ganze Raumperspektive irritiert, oder ein 
Liniengefüge, das in eine Raumecke einge-
fügt ist und die Blickordnungen verwirrt, 
weil das entstehende Gebilde für den Blick 
kaum ‚unterzubringen‘ ist. 

Ein ähnliches Prinzip gilt auch für die vorlie-
gende Arbeit, die, schaut man auf die ‚Sa-
che‘ selbst, ja lediglich aus einzelnen, aus 
Aluminium gefertigten Kettenstücken be-
steht, die sich – in ihrer Anzahl von unge-
fähr 4000 Stück – zu jenem Band von fast 
40 m Länge fügen, das trotz der Wahl des 
relativ leichten Metalls insgesamt eine 
Schwere von ca. 600 kg aufweist, ein 
Schwergewicht wiederum, das lediglich an 
zwei Punkten an der Decke befestigt ist. 
Hängend ergibt sich eine Kurve, die fast 
nichts im Raum verändert und doch alles 
anders erscheinen lässt. Jedes einzelne 
Element gibt zudem seinen Energie-Vektor 

an das nächste ab: wie eine Gemeinschaft 
oder eine Gemeinde, die als Ganze die 
Transzendenz, von der sie getragen wird, 
empfängt.

Aluminium besitzt darüber hinaus die farb
liche Anmutung des Silbers, d.h. es schillert 
je nach Perspektive und Lichtverhältnissen 
zwischen Grau, dem hellen Widerschein des 
Lichts und der sich in ihm spiegelnden 
Färbung des Raumes, die manchmal ins 
Bräunliche wandert. Das Aluminium nimmt 
seine Umgebung auf, ‚resoniert‘ sie. Als 
Metall ist das Material unflexibel, statisch, 
doch durch die Verfugung der einzelnen 
Elemente in Stabgröße ergibt sich eine 
flexible Kette, die das Band in jene Linie 
verwandelt, die wir sehen und die, einzig 
gezogen durch die Gravitation, auf den 
ersten Blick dem Bild einer Parabel nahezu-
kommen scheint. Tatsächlich handelt es sich 
allerdings um eine sogenannte Katenoide, 
eine Kettenlinie, die mathematisch nicht auf 
die Parabel rückführbar ist, die sich auch 
nicht durch eine ganz-rationale Funktion 
gerader Ordnung, die die allgemeine Form 
einer Parabel beschreibt, approximieren 
lässt, auch wenn sie ihr ähnlich ist. Ich er-
wähne dieses mathematische Detail des-
halb, weil sich von hier aus ein weiterer 
Assoziationshof spinnen lässt, der für den 
ästhetischen Minimalismus ebenso wie für 
die sakrale Symbolik der Arbeit relevant ist. 
Denn Kettenlinien ergeben sich z.B. bei 
Hängebrücken, aber auch bei Viadukten,  
bei Brückenbögen, deren ideale Figuration 
einer auf den Kopf gestellten Katenoide 
entspricht. Sie finden seit der Frühzeit des 
Bauens eine intuitive architektonische An-
wendung, weil sie erstens von außerordent-
licher Schönheit sind, zweitens aber über 
ebenso außerordentliche statische Eigen-
schaften verfügen. Kurz: das Band, das von 
einem Deckenende des Kirchenraums zum 
anderen reicht, gleicht – wieder auf seine 
Architektur bezogen – einer Brücke; und 
erneut drängt sich hier, vom Unendlichen 

1716 Rau  m , Linie     ,  Li  c h t.  Ü b e r  Be  w egung      und    Res   o nanz    Rau  m , Linie     ,  Li  c h t.  Ü b e r  Be  w egung      und    Res   o nanz  



herkommend und ins Unendliche zurück-
kehrend, um im Menschlichen seinen tiefs-
ten Punkt zu finden, ein eminent theologi-
scher Sinn der Arbeit auf, denn als Brücken-
konstruktion verbindet die Linie die 
Transzendenz mit dem Irdischen.

Damit nicht genug. Das Bild einer quadrati-
schen Parabel folgt nämlich einer einfachen 
Formel; ihre einfachste Funktionsvorschrift 
lautet y = x2; dagegen zählt die Kettenlinie 
zu den sogenannten hyperbolischen Funk
tionen, dem sogenannten Cosinus hyperboli-
cus, welcher wiederum aus sogenannten 
e-Funktionen gebildet wird, und diese Funk-
tionen stehen für das natürliche Wachstum, 
bezogen auf die Eulersche Zahl ‚e‘ als soge-
nannte ‚transzendent-irrationale‘ Zahl. Mit 
solchen Wachstumskurven beschreiben wir 
sämtliche natürlichen evolutionären Vor-
gänge. Konkret: der Cosinus hyperbolicus 
bildet die Summe einer aufsteigenden und 
einer absteigenden Wachstumskurve. Damit 
hätten wir eine doppelte Relation: eine 
Brücke, die ins Unendliche reicht und reso-
nierend von ihm herkommt, und ein dazu 
konträrer evolutionärer Prozess, der natürli-
che Verläufe resoniert und so mit dem 
Schöpfungsgeschehen der Natur korrespon-
diert. Ich kann dies hier nur andeuten: Ein 
Band, eine Bindung, eine religio also, die, 
nach oben geöffnet, sich wie erhobene 
Arme ausbreitet, aufnimmt und empfängt, 
um darin Transzendenz und Immanenz zu 
umschließen; gleichzeitig eine Linie, die das 
Werden und Vergehen der Natur in sich 
birgt und so die zwei Seiten des Göttlichen 
beinhaltet: das ethisch-ästhetische Gesetz 
des Seins, dem Menschen unzugänglich, 
das ihm allererst seinen Ort erteilt, weil es 
ihn mit einem Unverfügbaren konfrontiert, 
und die Schöpfung, die gleichsam in ihrer 
mathematischen Ordnung, ihrer Symmetrie 
und Stimmigkeit wie ein lebendiger Beweis 
Gottes fungiert. Wir fühlen, konfrontiert mit 
Linie und Band sowie mit den Anmutungen 
des Lichts, das es aufnimmt und weitergibt, 

die Nähe des Göttlichen im Raum, sodass 
der Kircheninnenraum, so nüchtern er sich 
gibt, in seinem theologischen Bezug neu 
erschlossen wird. Wir erinnern uns an den 
eben zitierten Satz Heideggers: „Räumen ist 
Freigabe der Orte, an denen ein Gott er-
scheint.“ Eine einfache Linie, ein Band ver-
ändert das gesamte Raumgefüge, so, dass 
es der Erscheinung des Göttlichen eine 
Heimstatt gibt – und zwar durch den ästhe-
tischen Minimalismus einer einfachen, 
mathematischen Gebärde.

4.
Keineswegs erschöpft sich darin unsere 
Lektüre, vielmehr möchte ich noch einen 
Schritt weitergehen. Zur Herstellung der 
Figur, der Kettenlinie, bedarf es nicht nur 
des Aluminiums als Material, seine spezifi-
sche Leichtigkeit im Einzelnen und seine 
Schwere im Ganzen, sondern vor allem der 
Technik, denn es handelt sich um einen 
industriell gefertigten Stoff. Ebenfalls ist die 
Installation des Bandes technisch höchst 
aufwendig, insofern ihr eine Reihe von 
statischen Berechnungen vorausgingen, 
ferner das Gewicht gehoben, sicher aufge-
hängt werden musste. Kunst und Technik 
gehen so zusammen. Gewöhnlich werden 
sie über den gemeinsamen Ursprung im 
Wort technē als miteinander verschwistert 
vorgestellt, und die Kettenlinie, als mathe-
matische Funktion, scheint ihr Scharnier zu 
bilden. Doch ist sie hier, in der künstleri-
schen Arbeit, im Raum rein und ohne 
Zweck verkörpert, als eine Intervention, die 
dessen sakralen Sinn exponiert, während sie 
dort, im Technischen, in erster Linie in der 
Architektur der Bögen- und Viadukt-Konst-
ruktion dem Zweck dient, einen besonde-
ren Halt, eine Stütze oder Statik zu bieten. 
Zweckfreiheit ist ein Kennzeichen der Kunst, 
Zweckgebundenheit oder Instrumentalität 
der Technik. Beide, Kunst und Technik, re-
agieren also auf den Raum auf unterschied-
liche Weise, und zwar exakt zwischen Zweck 
und Zwecklosigkeit, denn die den Kirchen-

raum als Band durchmessende Figur dient 
auf keine Weise seiner Abstützung oder 
Vermessung – man möchte sagen: im Ge-
genteil –, weil sie buchstäblich als offene 
Linie in den Raum hineingehängt ist. Was 
sie bewirkt, ist vielmehr die Eintragung 
einer anderen räumlichen Dimension, und 
zwar auf doppelte Weise, zum einen einer 
zweiten oder alternativen geometrischen 
Dimension wie zum anderen einer symboli-
schen, hier theologisch konnotierten. Ich 
beschränke mich vor allem auf die geome
trische. Denn wir sind – gewissermaßen 
– mit einer anderen Verkörperung des Rau-
mes inmitten des Raums konfrontiert. Kunst 
und Technik geraten so in einen Gegensatz: 
Sie stehen geradezu konträr zueinander. 
Denn es ist nicht nur so, dass sich im Raum 
zwei materielle Ausstattungen und zwei 
Bewegungen kreuzen – der dreidimensiona-
le Bau der Kirchenarchitektur, vorwiegend 
aus Glas, Backstein und Holz, sowie die 
ideale Licht-Linie aus Metall mit seinen 
Spiegelungen –, sondern auch zwei Mathe-
matiken, nämlich der endliche euklidische 
Raum und seine orthogonale Struktur mit 
einer hyperbolischen Funktion, wobei daran 
erinnert sei, dass die Hyperbel eine äußerst 
seltsame mathematische Figur bildet, die 
gewisse Bezüge zum Imaginären unterhält. 
Hier ins Detail zu gehen, würde zu weit 
führen. Doch genügt es vielleicht zu erwäh-
nen, dass hyperbolē im Griechischen das 
‚Über-Werfen‘ oder Übertreffen meint wie 
auch die antike Rhetorik die hyperbolē als 
Redefigur kannte, die für die Übertreibung 
steht. Das Über-eine-Ordnung-Hinausge-
hen, im konkreten Sinn: die Ordnung der 
Endlichkeit, ist ihr Kennzeichen.

Zwei Mathematiken – das bedeutet auch: 
zwei Dimensionen oder Dimensionsarten, 
nämlich zum einen der rechtwinklige dreidi-
mensionale Raum, durchaus mit Akzentuie-
rung  einer weiteren, unsichtbaren Dimensi-
on, nämlich der Unendlichkeit, der 
Transzendenz, die die Endlichkeit überhaupt 

erst zulässt, verkörpert durch das Licht, das 
auf zweifache Weise in ihn eindringt, einmal 
indirekt durch das Oberlicht, und das ande-
re Mal von der Seite direkt durch die durch-
lässige gläserne Fassade des transparenten 
Kirchenraums – ein Licht, dem die Relativi-
tätstheorie mit beinahe mathematisch-phy-
sikalischer Theologie eine Absolutheit zuge-
schrieben hat, denn es bildet das letzte 
Maß, den Hintergrund, vor dem alle Relativi-
tät und mit ihr die vierte Dimension der Zeit 
sich abzeichnen kann. Einerseits also der 
gleichsam drei- bis (vielleicht) vierdimensio-
nale Raum oder besser: der aus einer Zahl 
zwischen 3 und 4 bestehende Raum, sowie 
zum anderen die Linie, die mathematische 
Funktion der Kateniode, das hängende 
Band, das ihn auftrennt, durchquert und 
dabei umwandelt, als würde es die Unend-
lichkeit in Gestalt des Lichts von oben, dem 
Imaginären hineinholen, auffangen und 
weitergeben wollen. Zwei Arten von Räu-
men also, die ineinander verschachtelt sind 
und zueinander in Kontrast stehen, sodass 
eine Spannung entsteht – und gerade da-
durch miteinander eigentümlich schwin-
gend resonieren. Es sind, um es anders zu 
sagen, die – metaphorisch gesprochen – 3 
oder 3½ bzw. 3 + x Dimensionen der räum
lichen Anordnung, die die offene, nach 
unten, ins Irdische weisende 1 bzw. 1 ½ oder 
1 + y dimensionierte Figur der Linie mit 
ihrer spezifischen Krümmung aufnimmt, 
mithin insgesamt Raum und Linie und Licht, 
die gemeinsam die Resonanz erzeugen und 
erst zusammen, mitsamt ihren theologi-
schen Konnotationen die künstlerische 
Arbeit, ihre ästhetische Manifestation positi-
onieren und unseren Aufenthalt im Raum 
– um mit Goethe zu sprechen – mit dem 
belehnen, was man eine ‚Scheu‘ nennen 
könnte.

Die Scheu hat mit der Ankunft eines Aurati-
schen zu tun. ‚Aura‘ heißt, in der Diktion 
Walter Benjamins, von etwas anderem gese-
hen werden, ein Angang, der unseren Blick 

1918 Rau  m , Linie     ,  Li  c h t.  Ü b e r  Be  w egung      und    Res   o nanz    Rau  m , Linie     ,  Li  c h t.  Ü b e r  Be  w egung      und    Res   o nanz  



wenden, einer Alterität ‚zu-wenden‘ lässt. 
Erneut unterstreicht die Formulierung eine 
Passivität oder passio, wie sie angesichts des 
Transzendenten, Unverfügbaren, man könn-
te auch mit dem Religionsphilosophen 
Rudolf Otto sagen, „Heiligen“, unumgänglich 
ist. ‚Zu-Wendung‘ als Passivität, als ‚Gewen-
det-werden‘ bedeutet  gleichzeitig ein 
‚Auf-Merken‘. Aufmerksamkeit und Achtung, 
ihr ethisch-ästhetisches Apriori, von dem 
wir bereits sprachen, entspringen erst jenen 
Konflikten, die zwischen Raum und Figur 
entstehen. Die These, für die ich werben 
möchte, lautet, dass Kunst nur ist, wo solche 
Konflikte sind, wo Kontraste oder Ambigui-
täten virulent werden. Das künstlerische 
Arbeiten überhaupt kommt aus einem 
solchen Sinn für Gegensätze, für Unverein-
barkeiten, die nicht zu schlichtenden Ambi-
valenzen. Es folgt, um es anders zu sagen, 
aus einem Vermögen für die Schaffung 
konfligierender Linien, von Zerwürfnissen, 
Widersprüchen oder Paradoxa. Das gilt auch 
für die Arbeit Anne Gathmanns. Ich nenne 
nur einige, vielleicht die offenbarsten Anta-
gonismen. Ihnen lassen sich weitere hinzu-
fügen:

Erstens haben wir es mit einem Konflikt der 
Gattungen zu tun, denn einmal haben wir 
den Raum, seine architektonische Ordnung, 
die aus regelmäßigen geometrischen 
Figuren besteht, aus Kuben, Quadern sowie 
Dreiecken, Rechtecken und Trapezen; es 
herrscht also der rechte Winkel vor, die 
gerade Linie sowie das Volumen. Zum ande-
ren, wie ein Fremdkörper, eine Durchboh-
rung der Regelmäßigkeit durch etwas ihr 
ganz Fremdes, den geschwungenen Bogen, 
parabel-ähnlich, aber keineswegs in einer 
Verkettung ganz-rationaler Funktionen 
aufgehend. Zwei Gattungen also, wie sie 
verschiedener nicht sein könnten, die ge-
geneinander stehen, sich in Widerspruch 
verwickeln: hier das Prinzip des Geraden, 
des Körpers, dort die Opposition der reinen 
Krümmung, der Linearität.

Material dominiert, das zwar als chemisches 
Grundelement vorkommt, zu dessen Gewin-
nung es aber eines hohen technischen 
Aufwandes bedarf. Bestenfalls spiegelt sie 
auf ‚kalte‘ Weise das Licht. Anders als die 
lichtdurchfluteten Fenster bleibt es daher 
vollkommen opak – ein matt-glänzender 
Block, der in äußerster Entfernung zu den 
natürlichen Raumelementen und seiner 
Durchlässigkeit steht, so unterschiedlich wie 
Sonne und Mond.

Fünftens erweist sich die Linie, der Bogen 
als in sich selbst widersprüchlich, denn die 
Linie als Linie wäre nicht existent, hätte sie 
nicht eine Masse, eine Extension und eine 
Schwere, sodass jede Idealität gleichsam im 
Irdischen verdirbt und sich umkehrt. So 
bedarf noch die Linie des Strichs, der sie 
zieht, oder der Dichte eines Balkens, die ihr 
allererst eine Ausdehnung und damit eine 
Präsenz verleiht. Dem Irdischen verhaftet, 
vermag sie die Transzendenz, die sie verkör-
pert, nicht zu erreichen. Jeder Anklang ans 
Undarstellbare bedarf der Darstellung, die 
sie durchkreuzt. Seit jeher zog daraus die 
Ästhetik ihre besondere Kraft wie ihr Versa-
gen.

5.
Ich füge, in verknappter Folge, eine Reihe 
von weiteren Konfliktlinien und Widersprü-
chen an, um schließlich zu meinem finalen 
Punkt zu kommen. Denn mit Raum, Linie 
und Licht spannen in der Arbeit von Anne 
Gathmann die Gegensätze von Materialität 
und Immaterialität, von Bild und Abstrak
tion, von Diesseits und Jenseits, von Sub
stanz und Schrift oder – in der Sprache 
Heideggers, zwischen „Erde“ und „Welt“ und 
den „Sterblichen“ und „Göttlichen“ auf.  
Wir bekommen es auf diese Weise mit einer 
ganzen Vielfalt von Ambiguitäten, Kontras-
ten und Inkompatibilitäten zu tun, und 
meine Behauptung ist, dass die künstleri-
sche Arbeit umso intensiver und reichhalti-
ger ist, je mehr solcher Grundkonflikte 

Zweitens ergibt sich ein Kontrast der Dimen-
sionen, denn es gibt den euklidischen 
Raum, einen Innenraum, worin sich die Linie 
in Gestalt einer idealen Kurve inskribiert, 
d.h. eine Differenz in der Dimensionierung, 
die jede Reduktion aufeinander unmöglich 
macht. Der geometrisch geordnete Raum ist 
mittels Proportionen, Kongruenzen oder 
Projektionsmethoden auf der Basis von 
Zirkel und Lineal und unter Zuhilfenahme 
der Arithmetik beschreibbar; ihm steht eine 
komplexe Funktion entgegen, eine nicht-al-
gebraische Kurve auf der Basis der transzen-
dent-irrationalen Zahl ‚e‘, die wie die Zahl π 
in der Mathematik eine Sonderstellung 
einnimmt, weil sie nicht rational rekonstru-
ierbar ist. Wie die Dimensionen verschieden 
sind, so auch ihr Logos: Rationalität der 
euklidischen Ordnung hier gegenüber der 
Irrationalität des Hyperbolismus dort.

Drittens existieren auf diese Weise zwei 
unvereinbare Entitäten, deren eine eine 
Fülle birgt, einen Lebensraum, den Platz für 
Andacht, für die sakrale Präsenz und die 
Liturgie, den ‚Dienst‘ an der Gottheit, oder, 
wie Heidegger es ausgedrückt hätte, für die 
Anwesenheit der Sterblichen und der Gött
lichen, um ihnen einen Dialog zu bieten, 
wohingegen die andere ihrem eigenen 
Verschwinden zuarbeitet, ihrer Selbstaufhe-
bung, denn das hängende Band will, trotz 
seiner Materialität, ganz Linie, ganz ausdeh-
nungslose Figur oder reine Abstraktion 
werden. Dort also der Raum als Aufenthalt, 
hier die Differenz, der Schnitt.

Viertens kommt damit ebenfalls ein Gegen-
satz der verwendeten Materialen, der Stoffe 
und Farben zum Tragen, denn im architek-
tonischen Raum dominieren gemäß der 
Ästhetik der späten 1950er Jahre natürliche 
Materialien, Erdfarben sowie die Vorstellung 
einer Offenheit und Transparenz, wie sie 
durch die Immaterialität des Lichts betont 
wird, während in Bezug auf den Aluminium-
bogen das artifizielle, industriell produzierte 

2120 Rau  m , Linie     ,  Li  c h t.  Ü b e r  Be  w egung      und    Res   o nanz    Rau  m , Linie     ,  Li  c h t.  Ü b e r  Be  w egung      und    Res   o nanz  



bestehen. Kunst und ihre Manifestation 
beruhen darin, solche Aporien und Oppo
sitionen hervorzubringen und sie zu reflek-
tieren. Alles, was Kunst interessant macht – 
ganz im Gegensatz zur Technologie, die nur 
auf Lösungen und deren Optimierung setzt 
– bleibt auf die Herstellung solcher Disso-
nanzen, Paradoxa oder Unbestimmbarkei-
ten bezogen. Das macht ihre Manifestatio-
nen, ihre Objekte und Praktiken hochgradig 
instabil, aber auch offen, ja verwandelt sie 
geradezu in Öffnungen, die anderes sehen 
lassen. Deswegen hatte Adorno in seiner 
Ästhetischen Theorie vom „Rätselcharakter 
der Kunst“ gesprochen, sowie später davon, 
dass die Utopie von Kunst heute sei, lauter 
„Dinge (zu) machen, von denen wir nicht 
wissen, was sie sind“. Heißt das, dass die 
Kunst, wie auch die Installation von Anne 
Gathmann, uns bloß mit Rätseln zurück-
lässt? Ist ihr Sinn eine Verrätselung, die uns 
die Welt etwas fremder werden lässt, als sie 
ist? Meine Schlussbehauptung ist, dass ihr 
eigentlicher Zweck, wenn man hier über-
haupt von Zweck sprechen darf, bzw. ihr 
eigentliches Ziel die Erkenntnis, die Refle
xion ist. Sie berührt uns so, dass sie ein 
Reflexionsmoment induziert. Es handelt sich 
dabei nicht um eine Erkenntnis, ein Wissen, 
das sich in positiven Kenntnissen der Wis-
senschaft übersetzen lässt. Vielmehr gibt es 
eine existenziell-performative Erkenntnis-
weise, für die das Rätsel, die Paradoxie 
konstitutiv ist. In einem Gespräch mit ande-
ren Künstlern hatte Josef Beuys einmal 
pointiert, dass das Paradox die Artikula
tionsweise der Kunst schlechthin sei, denn 
es besitze die phantastische Eigenschaft, 
etwas in einen „Nicht-Zustand“ zu verset-
zen: Wie aus dem Nichts heraus ergäbe sich 
dann ein neuer Impuls, der einen neuen 
Beginn setze2. Anders ausgedrückt: es ist 
der Sprung, den Kunst auslöst und sie be-
wegt, der sie produktiv macht – ein Sprung 
im Sein, der eine Differenz hervortreten 
lässt und dadurch eine Aufschließung 
bewirkt, die auf anderem Wege nicht zu 

evozieren ist. Aus ihr bezieht Kunst ihre 
besondere epistemische Kraft. Es ist die 
Kraft, etwas überhaupt zur Erscheinung zu 
bringen, zu offenbaren, etwas, das zuvor 
verschlossen oder unsichtbar war. Diese 
Kraft verbindet die Kunst, wenn auch auf 
ganz andere Weise, mit dem Religiösen, 
wenn wir unter dem Religiösen wiederum 
die Evokation des Heiligen verstehen, je-
nem mysterium tremendum et fascinosum, 
das in den Zwischenräumen, den Konflikten 
und Paradoxa aufblitzt und an ein Undar-
stellbares oder Unverfügbares rührt. Das 
Unverfügbare aufscheinen zu lassen, das 
Undarstellbare darstellbar zu machen, das 
Unmögliche möglich und die Gründe ab-
gründig oder das Offene noch etwas weiter 
aufzureißen, zu öffnen – darin sehe ich die 
eigentliche Aufgabe der Künste. 

1.	 Martin Heidegger, Die Kunst und der Raum, 
Frankfurt/M (Klostermann) 2007, S. 9.

2.	 Josef Beuys, Beuys, Jannis Kounellis, Anselm Kiefer, 
Enzo Cucchi, Ein Gespräch, Zürich 4. Aufl. 1994,  
S. 144.

Fotos: Stephanie Kloss

2322 Rau  m , Linie     ,  Li  c h t.  Ü b e r  Be  w egung      und    Res   o nanz    Rau  m , Linie     ,  Li  c h t.  Ü b e r  Be  w egung      und    Res   o nanz  



Die Wiesenkirche in Soest 
und ihre architekturgeschichtliche Stellung in Europa im 14. Jahrhundert

Leonhard Helten

Die Wiesenkirche in Soest gehört zu Beginn 
des 14. Jahrhunderts zu den modernsten 
Kirchenbauten in Deutschland. Modern 
heißt, dass in der Wiesenkirche die aktuellen 
baukünstlerischen Leistungen der großen 
Bauhütten zu einem neuen großen Entwurf 
überzeugend zusammengeführt wurden. 
Das Ergebnis kennzeichne, so der Kunsthi-
storiker Paul Frankl 1962 in seinem Stan-
dardwerk ‚Gothic Architecture‘, „a happy 
sense of poise“, also einen glücklichen Sinn 
einer vornehmen Haltung, gemeint ist hier 
ein besonders glückliches Gespür für ein 
harmonisches Zusammenspiel aller Teile 
zueinander,  insbesondere der Proportio
nen. Im Folgenden werde ich daher die 
einzelnen konstitutiven Teile der Wiesen
kirche herausstellen und mit anderen pro-
minenten Bauten jener Zeit vergleichen, um 
die architekturhistorische und baukünstle-
rische Stellung der Wiesenkirche im Ge-
samtbild der deutschen Kirchenbaukunst 
der Gotik zu bestimmen, die zu diesem 
‚happy sense‘ in Soest führten.

Der Grundriß

Ich beginne mit dem Grundriß: An einen 
dreiteiligen Westbau schließt ein kurzes 
dreischiffiges Langhaus an und im Osten 
ein Dreiapsidenchor. Betrachten wir zu-
nächst das Langhaus. Mit seinen vier Frei-
pfeilern folgt es dem tradierten Typus der 
Vierstützenbauten in Westfalen. Bereits der 
Vorgängerbau der heutigen Wiesenkirche 
war ein Vierstützenbau. Die Stützen standen 
aber nicht mittig im Langhaus, sondern 
versetzt zum Westbau hin. Ungefähr so, daß 
zwei quadratischen Jochen nur noch knapp 
ein halbes zur Westwand hin folgte. Auch in 

der heutigen Wiesenkirche stehen die vier 
Freipfeiler nicht mittig, auch hier ist das 
westliche Joch deutlich schmaler. Manche 
wollen das gern übersehen, z.B.- Marc Carel 
Schurr in seinem großen Werk „Gotische 
Architektur im mittleren Europa 1220–1340. 
Von Metz bis Wien“, erschienen 2007 im 
Deutschen Kunstverlag. Er schreibt dort zur 
Wiesenkirche: „Trotz der harmonischen, 
annähernd kubischen Proportionierung des 
Innenraumes der Wiesenkirche, der in Län-
ge, Breite und Höhe je rund 27 Meter mißt, 

bestimmen aber dynamische Effekte das 
Erscheinungsbild der Architektur. So kulmi-
niert das Innere in der lichtdurchflutenden 
Apsis des Polygons.“  Damit bemüht aber 
Schurr eine vermeintliche Maßgleichheit, 
die gar nicht vorhanden ist, für etwas, was 
in der Erscheinung  der Wiesenkirche  
durchaus präsent ist und das Frankl eben 
mit „a happy sense of poise“ zu fassen 
suchte. Ich möchte dies kurz in drei kleinen 
Schritten erläutern: Nehmen wir den Begriff 
„annähernd“: Was meint das? Eine Unregel-
mäßigkeit? Eine bewußte Abweichung? Ich 
zeige hier zwei Quadrate, „annähernd“ 
gleich groß, aber nur eines (!)  davon ist 
exakt ein Quadrat, also ein Viereck mit exakt 
vier gleichen Seiten. Wenn man lange ge-
nug die beiden Vierecke in den Blick nimmt, 
müßte das rechte Viereck als Quadrat er-
scheinen, das linke hingegen etwas zu 
schmal. 

oben: Grunriss der Wiesenkirche

links: Lage des Vorgängbaues

2524 Die    Wiesenki        r c h e  in   S o es  t Die    Wiesenki        r c h e  in   S o es  t 



Tatsächlich ist dieses linke Viereck ein ma-
thematisch nachrechenbares exaktes Qua-
drat, während uns das rechte als regelmä-
ßiges Quadrat erscheint, es aber nicht ist. 
Auch in der Wiesenkirche ist entscheidend 
das „Wie“ der unterschiedlichen Strecken 
zueinander, nicht eine nachrechenbare 
Maßdifferenz. Noch ein Beispiel – die be-
rühmte Michaeliskirche in Hildesheim von 
Bischof Bernward. Der doppelte Stützen-
wechsel im Langhaus, Pfeiler – Säule – Säule 
– Pfeiler, generiert im Grundriß einen Vier-
stützenbau, der deutlich regelmäßiger aus-
gebildet als in der Wiesenkirche, aber räum-
lich dem Besucher verschlossen bleibt, der 
unmittelbaren optischen Erfahrung entzo-
gen ist.

Und damit wieder zurück zum Grundriß der 
Wiesenkirche und zur Frage des „Wie“ der 
unterschiedlichen Strecken zueinander. 
Zunächst fällt auf, dass am Außenbau die 
Strebepfeiler einen gleichen Takt aufweisen, 
jeweils von Mitte Strebepfeiler zu Mitte 
Strebepfeiler. Im Innenbau jedoch nimmt 
die Jochtiefe von West nach Ost kontinuier-
lich zu, eine lineare Steigerung, besonders 
deutlich zu sehen im Mittelschiff: ganz links 
das kurze querrechteckige westliche Joch, 
das mittlere dann etwas weiter und schließ-
lich unmittelbar vor dem Chor das regel
mäßige Viereck, ein optisches Quadrat. Das 
einzige im ganzen Grundriß. In den Seiten-
schiffen ist bereits das erste westliche Joch 
längsrechteckig, die beiden folgenden zei-
gen eine weitere lineare Streckung. Sind 
dies Unregelmäßigkeiten? Also unterschied-
liche Annäherungen an ein Quadrat? Oder 
folgen die Abweichungen einem System?
Ich zeige hier die Grundrisse der Kathedrale 
von Chartres, begonnen 1194, und der Ka-
thedrale von Reims, begonnen 1211. Die 
Abfolge der Bauteile ist gleich: Im Westen 
eine Doppelturmfassade, dann ein dreischif-
figes Langhaus, ein dreischiffiges Querhaus, 
ein fünfschiffiger Chorhals und schließlich 
ein Chorumgang mit Kapellenkranz. Soweit 

das Gemeinsame. In der Anbindung der ein-
zelnen Bauteile aneinander unterscheiden 
sich Chartres und Reims indes grundlegend. 
In Chartres stoßen die Bauteile unvermittelt 
aneinander, in Reims sucht man einen flie-
ßenden Übergang. Der Kunsthistoriker 
Richard Hamann-Mac Lean verglich dies 
anschaulich mit einer „atmenden Lunge“.  
Das langsame Anschwellen der Jochtiefen 
zur Vierung hin und dann das Abschwellen 
Richtung Chor. Auch die Pfeilerquerschnitte 
korrelieren mit den jeweils unterschied-
lichen Größen, von den Vierungspfeilern zu 
den Apsispfeilern nimmt die Pfeilerstärke 
sukzessive ab, ebenso die Breite der Scheid-
bögen. Ein ungeheurer Aufwand. Denn nun 
mußten für jeden einzelnen Pfeiler je eige-
ne Schablonen, Werksteine und Kapitelle 
angefertigt werden. Die Wiesenkirche steht 
hier insofern in der Nachfolge, als die be-
sondere Disposition dieses Vierstützenbaus 
einen regelmäßigen Takt am Außenbau mit 
einer linearen Steigerung im Inneren zum 
Chor hin verbindet.

Der Chor

Die Wiesenkirche zeigt einen gestaffelten 
Dreiapsidenchor, das heißt, die mittlere 
große Apsis tritt deutlich über die Flucht 
der beiden seitlichen Apsiden hinaus. Be-
reits  der Vorgängerbau der heutigen Wie-
senkirche hatte einen gestaffelten Dreiapsi-
denchor. Wie im Langhaus mit dem Vier-
stützenbau wird also auch im Chor der 
tradierte Bautypus übernommen. Die Aus-
führung unterscheidet sich indes grundle-
gend. Schon die Ausgangssituation ist an-
ders. Der Vorgängerbau  besaß drei gleich 
breite Schiffe, die heutige Wiesenkirche  
dagegen besitzt ein breites Mittelschiff und 
zwei schmalere Seitenschiffe. Mehr noch: 
Die Hauptapsis ist sogar noch breiter als das 
Mittelschiff. Aber auch hier ist entscheidend 
das „Wie“ der Verbreiterung. Und damit 
hängt eine weitere Besonderheit der Wie-
senkirche zusammen: Die Nebenapsiden 

Chartres, Kathedrale

Reims, Kathedrale

Hildesheim
Michaeliskirche

2726 Die    Wiesenki        r c h e  in   S o es  t Die    Wiesenki        r c h e  in   S o es  t 



haben keine Strebepfeiler. Beides ganz 
ungewöhnlich. Sogar einzigartig, wie der 
von mir hochgeschätzte ehemalige Kölner 
Dombaumeister Arnold Wolff 1987 schrieb: 

Aufschlußreich ist nun der Winkel zwischen 
Haupt- und Nebenapsis, also „wie“ die 
Haupt- und Nebenapsis aneinanderschlie-
ßen. Im Grundriß stoßen hier zwei gerade 
Mauern aneinander, die gerade Mauer des 
Vorchorjoches und die Scheitelseite der 
Nebenapsis. Eigentlich sogar drei, nämlich 
zusätzlich die Flankenseite des großen 
Strebepfeilers. Weil der aber in die Flucht 
der Scheitelseite gelegt wurde, sieht es so 
aus wie eine einzige durchgehende Mauer. 
Die mittelalterlichen Architekten hatten 
gerade mit dieser Stelle allergrößte Schwie-
rigkeiten, weil sich dort die Strebepfeiler 
von Haupt- und Nebenapsis ständig in die 
Quere kommen.

Zum Vergleich die Kathedrale von Reims: Im 
Kapellenkranz ist die mittlere Kapelle um 
ein Joch hervorgehoben; wie sieht nun 
genau dort der Anschluß zu den seitlichen 
Kapellen aus?  Auf den ersten Blick erkennt 
man nur ein geknicktes Gesamtpaket, wenn 
überhaupt. Jedenfalls keine einzelnen von-
einander abgesetzten Strebepfeiler. Erst im 
Grundriß läßt sich dieses Gesamtpaket 
wieder in seine einzelnen Bestandteile auf-
lösen. Ich zeige hier den betreffenden Aus-

schnitt von oben, links mit Blick auf das 
Dach, rechts der Grundriß. Die Strebepfeiler 
liegen alle in der radialen Verlängerung der 
Gewölbebögen, um den Schub optimal 
aufzunehmen und weiterzuleiten. Einmal in 
der Verlängerung der Rippenbögen, zum 
anderen in der Verlängerung der Gurt-
bögen. Streng genommen müßte nun in 
der oberen Ecke ein Hohlraum bleiben, 
sozusagen eine Kruschecke, die deshalb 
geschlossen wird, und in der unteren Ecke 
müßte ein großer Knick an der Stirnfläche 
des Rippenstrebebogens erscheinen, dann 
aber hätte der runde Treppenturm an die-
ser Stelle keine Außenwand mehr. Deshalb 
werden die Strebepfeiler in Reims in diese 
umlaufende Kontur einbeschrieben. In der 
Kathedrale von Amiens umging man dieses 
Problem, indem man dort die Scheitelka-
pelle gleich zwei Joche weiter hinausrückte.

Nach diesem Ausflug nach Frankreich kehre 
ich wieder zur Wiesenkirche zurück, zum 
gestaffelten Dreiapsidenchor. Der Anschluß 
an die Nebenchöre erfolgt hier durch die 
Ausrichtung der Eingangsseite des Haupt-
chorpolygons an der schrägen Eingangs
seite des Nebenchores. 

„Einzigartig ist die das Zurückweichen der 
Nebenapsiden geschickt ausnutzende Ver-
breiterung des Hauptchorpolygons, das aus 
sieben Seiten des Zehnecks gebildet wird 
und einem Zentralbau nahekommt. […] 
Auch technisch ist der Bau ein Meisterwerk 
ersten Ranges. Die Kühnheit, mit der die 
Massen als Auflasten in den Bereich ober-
halb der Gewölbe verlagert werden, um 
dort Schubkräfte in senkrechte Lasten zu 
verwandeln, wird noch von der Sicherheit 
des ersten Meisters Schendeler übertroffen, 
der bei den Nebenchören die Strebepfeiler 
an den Polygonecken einfach wegläßt.“ 
[Zitiert nach Viktoria Lukas, S.46]
Vielleicht aber hängen diese beiden Beson-
derheiten der Wiesenkirche, also die Ver-
breiterung der Hauptapsis und der Verzicht 
der Strebepfeiler bei den Nebenchören 
konzeptionell zusammen, ich möchte das 
kurz erläutern. Ich zeige hier den Grundriß 
der berühmten Stiftskirche St.-Urbain in 
Troyes, benannt nach Papst Urban IV. und 
begonnen im Jahre 1262, also ein halbes 
Jahrhundert vor der Wiesenkirche. 

Auch hier ein gestaffelter Dreiapsidenchor: 
eine breite Hauptapsis, aber  in der Verlän-
gerung des breiten Mittelschiffes, zwei 
schmalere Nebenchöre in der Verlängerung 
der schmaleren Seitenschiffe. Alle drei Apsi-
den zeigen den gleichen Gewölbeschluß 
über fünf Seiten eines regelmäßigen Fünf-
ecks. Die Hauptapsis ist um ein Joch weiter 
hervorgeschoben. 

Chorgrundriss Reims

Troyes, St-Urbain

2928 Die    Wiesenki        r c h e  in   S o es  t Die    Wiesenki        r c h e  in   S o es  t 



Also: Ausgangspunkt war es nicht, mit der 
Verbreiterung der Hauptapsis irgendeinen 
Zentralraum zu schaffen, sondern eine 
befriedigende Lösung für die Anschlußstelle 
zu schaffen. 

Die geometrisch geniale Lösung in der 
Wiesenkirche war nun, das sich Haupt- und 
Nebenchor diese erste Eingangsseite teilen, 
deshalb verläuft sie im Hauptchor schräg. 
Und weil sie schräg verläuft, ist die Apsis 
um diesen Abschnitt breiter, und deshalb 
gibt es auch kein gerades Halbjoch vor den 
fünf Seiten eines regelmäßigen Zehnecks, 
sondern durch die Schrägführung schließen 
sich nun sieben Seiten eines Zehnecks 
zentralraumartig zusammen. Vielleicht ist 
gerade das der Grund für das vermeintliche 
Fehlen der Strebepfeiler dort und die Schlie-
ßung der Wandfläche, weil dieses Wand-
stück dann konzeptionell als in die Wand 
gelegter Strebepfeiler verstanden werden 
muß. Es scheint mir jedenfalls überzeu-
gender als die verbreitete Ansicht, daß die 
massive Wand im Nordchor deshalb einge-
setzt wurde, weil „der Baumeister  noch 
nicht so eine kühne Lösung wie im Südchor 
sich zugetraut hat, wo er drei hohe Fenster 
ohne ein äußeres Stützensystem wagte.“ 
Denn dies erklärt eben nicht den Verzicht 
auf die Strebepfeiler. Ein zentrales Argu-
ment, dass die Wand im Nordchor nicht als 
geschlossene Fensterwand verstanden 
werden kann, sondern als in die Wand ge-
legter Strebepfeiler, ist folgendes. Dort, wo 
eine geschlossene Fensterwand hochge-
führt wurde, hat der Architekt die Fenster-
gliederung als Blendmaßwerk fortgeführt, 
so in der Hauptapsis, nicht aber in der Nord-
apsis. Hier erscheint die durchgehende 
glatte Mauerfläche, also gerade dort, wo die 
Fläche ins Auge springt, anders als die Ein-
gangsseiten im Hauptchor.

Die Chorwand als Schauwand
Damit komme ich zum letzten Punkt: die 
Chorwand als Schauwand. Werner Gross hat 

in seinem Werk „Die abendländische Archi-
tektur um 1300“, erschienen in Stuttgart 
1948, diesen Wesenszug, besser: diesen 
exklusiven Wesenszug, am Beispiel von 
Santa Croce in Florenz herausgearbeitet 
und in Verbindung gesetzt mit den neuen 
Wandgliederungen in der Malerei durch 
Giotto um 1300, in dem wir den Beginn der 
neuzeitlichen Malerei erkennen. Gross 
schreibt: „Es gehört zu den mancherlei 
Wundern der Geschichte der Kunst, daß fast 
in demselben Augenblick, wo die konstitu-
ierende Kraft des Flächenfeldes für die 
Architektur entdeckt war, dieses auch für 
die Malerei grundlegend wird. Ungefähr 
zehn Jahre, nachdem der Chor von Santa 
Croce begonnen war, in dem wir das Flä-
chenfeld zum erstenmal die architekto-
nische Gesamtanlage bestimmen sehen, 
wissen wir den Maler Giotto aus Florenz in 
Padua am Werk, wo er seinerseits die erste 
uns faßbare Flächenordnung der Malerei 
vollbringt. Ja, ein besonderer Glücksfall will 
es, daß wir die beiden Verwirklicher des 
neuen Gestaltungsprinzips am gleichen Bau 
tätig finden und ihr Werk dort betrachten 
können, eben in Santa Croce.“ 

Hier müßte nun die Besonderheit der Wie-
senkirche einsetzen, daß sich der Hauptchor 
durch die Einziehung der Eingangsseiten 
der optisch rationalen Anbindung an das 
Langhaus entzieht, vergleichbar den barok
ken Chorinszenierungen eines Balthasar 
Neumann oder Gian Lorenzo Bernini. Für 
diese Überlegungen müßte ich aber noch 
einmal ganz von vorn beginnen, auch mit 
den Besonderheiten des Außenbaus, gerade 
im Vergleich zum vorgestellten Troyes, auch 
zur engen Verbindung mit der Kölner Dom-
bauhütte und zu den Besonderheiten der 
Freistützen ohne Kapitell und ohne eigene 
Basis, und insbesondere zur Planungs- und 
Baugeschichte des Südturmes des Kölner 
Domes. Dessen Planungsgeschichte setzt 
mit dem sogenannten Wiener Riß A noch 
vor 1300 ein, die Baugeschichte im Aufge-

henden dann erst um die Mitte des 14. 
Jahrhunderts, die Planung des Kölner Süd-
turms geht also der Wiesenkirche in Soest 
voraus, die Ausführung hingegen datiert 
nach dem Bau der Wiesenkirche. In diesem 
Südturm des Kölner Domes wurde der 
kapitellose Bündelpfeiler aus den Gewöl-
bebögen des Chores entwickelt; ihre Quer-
schnittsform resultierte nicht mehr aus 
einem Pfeilerkern mit den entsprechenden 
Vorlagen, sondern aus einer Bündelung von 
Gewölbebögen, die bis auf den Sockel 
heruntergeführt wurden. Eine Unterschei-
dung zwischen Stütze und Bogen ist im Erd-
geschoß daher nicht mehr gegeben, der 
Raum wird ausschließlich durch eine Folge 
gestelzter Bögen konstituiert, noch radikaler 
dann in der Wiesenkirche mit dem zusätz-
lichen Verzicht auf die Ausbildung einer 
Basis.

Architekturgeschichtlich nimmt die Wiesen-
kirche in Soest damit im frühen 14. Jahrhun-
dert eine ganz herausragende Stellung ein. 
Und doch werden den heutigen Besucher 
nicht zuerst Profilbildungen oder Strebe-
pfeilerdispositionen in den Bann ziehen, 

sondern das seltene Glück des erhaltenen 
Figuren- und des wunderbaren Glasmalerei-
zyklus in den wandbreiten Fenstern des 
Chores, mit der so typischen Aufhellung der 
musivischen Glasmalereien um 1300, mit 
der Einbindung des neuen Silbergelbs, das 
kurz vor 1300 in der Gegend um Paris sei-
nen Siegeszug antritt und erstmals mehrere 
Farben von Hellzitronengelb bis Tieforange 
auf einem einzigen Scherben ermöglicht. 
Diese riesigen Glasmalereien im heilsge-
schichtlichen Zyklus von Altem Testament 
mit den Propheten und Königen unten, 
darüber die steinernen Apostel als Verkün-
der und schließlich oben das Neue Testa-
ment mit der Reihe der Heiligen, diese 
Glasmalereien sind der eigentliche Held des 
Innenraumes der Wiesenkirche zu Soest, 
und erst in diesem Zusammenspiel von 
Glasmalerei, Skulptur und Architektur eröff-
net sich dem Besucher der Wiesenkirche 
noch heute jene vornehme Haltung, die 
Paul Frankl 1962 treffend als „happy sense of 
poise“ beschrieb, als ein besonders glück-
liches Gespür für ein harmonisches Zusam-
menspiel aller Teile zueinander.

31Die    Wiesenki        r c h e  in   S o es  t 30 Die    Wiesenki        r c h e  in   S o es  t 



Die  
Kirche 

erwacht  
in den  
Seelen

Romano Guardini

1922 schrieb Romano Guardini 
(1885–1968) seinen vielzi-
tierten Aufsatz mit dem oben 
genannten Titel und bezeich-
nete das Erwachen der Kirche 
als einen „religiösen Vorgang 
von unabsehbarer Tragweite“. 
“Das gegenwärtige Erwachen 
der Kirche in den Seelen 
bringt … eine entscheidende 
Wende, und zwar zuallererst 
dort, wo die Kirche für den 
Einzelnen zunächst gegeben 
ist: in der Pfarrgemeinde … 

Aus dem Gesagten ist auch die liturgische 
Bewegung zu verstehen. Sie ist ein beson-
ders starker und nach außen bemerkbarer 
Strom in der ‚kirchlichen Bewegung‘.“
Wenn Guardini mit seiner Beobachtung 
recht hatte, dann dürften auch alte Sehge-
wohnheiten der Kirchenbauarchitektur 
durch den beschriebenen Vorgang betrof-
fen sein.

Rudolf Schwarz (1897–1968), der mit Roma-
no Guardini eng befreundet war und die 
Heilig-Kreuz-Kirche in Soest 1960/1961 ent-
worfen hatte, war sich der Bedeutung der 

Neue Sehgewohnheiten für den Kirchenbau 
am Beispiel der Heilig-Kreuz-Kirche in Soest

Theodor Ahrens

Aufgabe wohl bewusst, als er schrieb: „Soest 
spricht in seinen romanischen Bauten … 
eine so mächtige architektonische Urspra-
che, dass der Verfasser sich ihr nicht entzie-
hen konnte, sondern sie in seinem Entwurf 
weiter gesprochen hat.“ Sogar die Stadt 
Soest meldete ein ungewöhnliches Interes-
se bezüglich der Gestaltung des Kirchen-
neubaus an. Sie setzte sich dafür ein, dass 
renomierte Kirchenarchitekten Interesse für 
einen Ideenwettbewerb zeigten. So reichte 
neben Rudolf Schwarz auch Gottfried Böhm 
einen Entwurf ein.

Die nach langen und heftigen Diskussionen 
in Soest und in der kirchlichen Behörde in 
Paderborn 1967 vollendete Heilig-Kreuz-Kir-
che ist ohne Zweifel eine der bedeutend
sten Kirchbauten des 20. Jahrhunderts im 
Erzbistum Paderborn. Dennoch war sie zu 
ihrer Zeit (und bisweilen auch heute noch) 
umstritten. Fünf Jahre brauchte man in 
Paderborn und in Soest für diese Diskussi-
on. Denn der Bau stellte die Sehgewohn-
heiten für einen Kirchbau in Frage.

Sehgewohnheiten
Gewohnheiten geben Sicherheit und lassen 
uns zurechtfinden in der unübersehbaren 
Fülle von Eindrücken und Verhaltensweisen. 
So lassen uns unsere Sehgewohnheiten im 
Blick auf die Architektur Kaufhäuser, 
Fabriken, Schwimmbäder und Kirchen von-
einander unterscheiden. Wie eine Kirche 
aussieht, formulieren sogar Piktogramme 
auf den Verkehrsschildern. Im schnellen 
Vorbeifahren mit dem Auto zum Beispiel 
kann erfasst werden, was eine evangelische 
- oder eine katholische Kirche ist, denn ihr 
Bild ist auf wesentliche Merkmale reduziert: 

Turm, Kirchenschiff und 
Chorraum. Wir haben auch 
bestimmte Vorstellungen 
von sakralen Formen und 
den entsprechenden Räu-
men. 
So glaubte man zur Zeit, als 
die Heilig Kreuz-Kirche in 
Soest gebaut wurde, in der 
kirchlichen Behörde in 
Paderborn, dass zum sa-
kralen Formenrepertoire 
Rundbögen, Fensterrosen 
und Naturstein gehörten.

Man wollte zwar nicht die 
mittelalterliche Bauweise 
nachahmen wie in der Neo-
romanik oder in der Neo-
gotik, aber der Formenka-
non sollte doch auf den 
ersten Blick verraten: hier 
sieht man eine Kirche. Die 
Grundform solcher Kirchen-
architektur zeigte sich 
schon in den frühchrist-
lichen Basiliken und ent-

stammte dem römisch-kaiserlichen Profan-
bau, der Basilika. Im Laufe der Jahrhunderte 
wurde die Form in vielen Verwandlungen 
wiederholt.

Die Heilig-Kreuz-Kirche und unsere  
Sehgewohnheiten

Vor dem Hintergrund solch lang eingeübter 
Sehgewohnheiten verstört natürlich der 
Anblick der Heilig-Kreuz-Kirche. Sowohl in 
der kirchlichen Behörde als auch in Soest 
sprachen einige von Fabrikhalle oder gar 
von einer modernen Schwimmhalle. Über-
haupt habe der entworfene Bau einen rein 
profanen Charakter.

Da waren nämlich keine sakralen Formen, 
die eine gewohnt kirchliche und geistliche 
Sprache sprachen. Der Bau wirkte vielmehr 
rationalistisch, nüchtern und „calvinistisch“ 

in seiner betont reduzierten Ästhetik: ein 
kastenförmiger Baukörper, dessen konstruk-
tive Elemente aus nacktem Stahlbeton 
sichtbar sind – außen wie innen. Ein breites 
Fensterband unter der Decke lässt das Licht 
von oben in den hohen großen Raum strö-
men, in dessen letzter Hälfte ein Apsisbo-
gen wie eine große Bucht frei und umgeh-
bar gestellt ist. Der Glockenturm abseits, 
viereckig und niedrig, mit kleinen Schall
löchern. Nur das Kreuz obenauf gibt zu 
erkennen, dass es sich hier um eine Kirche 
handelt, deren hohe Fassade zentriert wird 
durch ein großes einfaches Portal, dessen 
Sturz und Schwelle hervorgehoben sind.  
So wird die Tür selbst zu einem Zeichen.

Hintergründe, Bedingungen,  
Herausforderungen

Der Grundriss der Kirche beschreibt ein 
großes „Geviert“. Rudolf Schwarz erläutert, 
es gehe ihm um „eine letzte Klärung der 
einzelnen Bauformen auf die Urgestalten 
des Rechtecks, des Würfels, des Zylinders, 
eine Vereinfachung der Konstruktion …“ 
Hinter der in den Raum gestellten Wölbung 
befindet sich eine Kapelle, die der Bauherr 
damals gewünscht hatte. Eine große Treppe 
führt nach Durchschreiten des Eingangs
portals in den tiefer gelegten Raum. Drei 
Blöcke von Kirchenbänken sind auf die 
Apsis ausgerichtet. Genau diese Merkmale 
wurden damals auch seitens der kirchlichen 
Baubehörde kritisiert, und einige Vertreter 
der Gemeinde schlossen sich der Kritik an. 
Von Raumverschwendung war die Rede; die 
Seitenschiffe hätten keinen befriedigenden 
Abschluss, der Taufstein befände sich am 
falschen Ort, und der Altar stünde zu nied-
rig. Auffällig ist in der Tat, dass fast die Hälf-
te des Raumes frei bleibt. Rudolf Schwarz 
erläuterte: „Es soll viel Platz frei bleiben, der 
nicht von Gestühl bedeckt ist, denn man 
muss spüren, dass das Ganze ein unnütz-
liches Werk ist, Gott gespendeter  
Überfluss.“ 

Romano Guardini (1885–1968)
© Kath. Akademie in Bayern

Vergleich Kirchbauarchitektur von 1935:  
St. Elisabeth in Lippstadt

3332 Neue     Se  h ge  w o h n h ei  t en   fü  r  den    K i r c h en  b au 32



Letztlich wurde die Kirche nach langen, 
heftigen Diskussionen und Veränderungs-
vorschlägen doch nach dem ursprünglichen 
Entwurf gebaut. Sogar Erzbischof Jäger, der 
die Kirche 1967 weihte, soll, als er zum er-
sten Mal im geöffneten Hauptportal des 
Raumes stand, geäußert haben: „Hier 
stimmt einfach alles.“ Offenbar teilt sich die 
Intention und die Ästhetik der Architektur 
durch pure Anschauung unmittelbar mit.

Rudolf Schwarz und seine Zeit
Rudolf Schwarz hat die Frage des Kirchbaus 
als die Urfrage seines Berufes bezeichnet. 
„Jede Kirche, auch die bescheidenste, ist 
Weltenbau...“,  schrieb er.

1897 wurde Rudolf Schwarz in 
Straßburg als Sohn eines Gym-
nasialdirektors geboren, be-
suchte das bischöfliche Gym-
nasium dort, studierte Archi-
tektur in Berlin, war 
Meisterschüler bei Hans Poel-
zig an der staatlichen Kunst
akademie Berlin. 1919 schrieb 
er sich für zwei Semester in 
den Fächern katholische Theo-
logie, Geschichte und Philoso-
phie ein, belegte 1922 in Köln 
kunstgeschichtliche Seminare 
und wurde 1924 Burgbaumei-

ster der Burg Rothenfels / Main. Die Burg 
war Sitz der katholischen Jugendbewegung 
des Quickborn. Seit 1923 verband ihn eine 
enge Freundschaft mit dem vierzehn Jahre 
älteren Romano Guardini, der ihn den „ein-
zig Genialen in seiner Umgebung“ nannte. 
Guardini war der führende Kopf der Jugend-
bewegung des Quickborn und der litur-
gischen Bewegung in Deutschland. Sein 
Büchlein „Vom Geist der Liturgie“(1918) 
wurde zum Bestseller und wird bis heute 
immer wieder aufgelegt. 1927 wurde Rudolf 
Schwarz Leiter der Kunstgewerbeschule in 
Aachen, 1946 Generalplaner für den Wieder-
aufbau der Stadt Köln, 1953 Professor an der 

Kunstakademie in Düsseldorf. Er starb 1961 
in Köln. Sein Architekturbüro wurde von 
seiner Frau, die selbst auch Architektin war, 
weitergeführt. Von ihr wurde die Heilig-
Kreuz-Kirche nach dem ursprünglichen 
Entwurf ihres Mannes gebaut. Die Innen-
ausstattung der Kirche wurde von Maria 
Schwarz selbst entworfen. 2015 stellte man 
den Kirchenbau unter Denkmalschutz.

Einflüsse
„Ein Vorgang von unabsehbarer Tragweite 
hat eingesetzt: Die Kirche erwacht in den 
Seelen“, schrieb Romano Guardini in einem 
für die Liturgiereform und für die Architek-
tur nicht zu überschätzenden Aufsatz. Der 
Aufsatz ist mit anderen Beiträgen zusam-
men in dem Buch „Vom Bau der Kirche“ 
enthalten. Rudolf Schwarz, der mit Guardini 
befreundet war, entwarf für ihn in Berlin 
sogar ein Haus und baute auch die Burg 
Rothenfels, das Zentrum des Quickborn, 
um.

Über sich selbst hatte die Kirche im Laufe 
der Jahrhunderte noch nicht systematisch 
nachgedacht, obwohl die Gläubigen in und 
mit der Kirche lebten und einzelne Aspekte 
des Kircheseins bedacht worden waren. Erst 
das Zweite Vatikanische Konzil formulierte 
eine dogmatische Konstitution über die 
Kirche, vielleicht auch eine Folge von Guar-
dinis berühmten Aufsatz, in dem es heißt: 
„Vorhanden war sie (die Kirche) natürlich 
stets, und allezeit hat sie für den Glau-
benden Entscheidendes bedeutet. Er hat 
ihre Lehre aufgenommen und ihre Wei-
sungen befolgt; ihr starkes Sein war ihm 
Halt und Zuversicht. Als aber die individua-
listische Entwicklung seit dem ausge-
henden Mittelalter eine gewisse Höhe er-
reicht hatte, wurde die Kirche nicht mehr als 
Inhalt des eigentlichen religiösen Lebens 
empfunden. Der Gläubige lebte wohl in der 
Kirche und war von ihr geführt; er lebte 
aber immer weniger die Kirche. Das eigent-
liche religiöse Leben neigte immer mehr in 

Rudolf Schwarz
www.rheinische-geschichte.lvr.de

34 Neue     Se  h ge  w o h n h ei  t en   fü  r  den    K i r c h en  b au 



den Bereich des Persönlichen. So wurde die 
Kirche als Grenzwert dieses Bereichs emp-
funden, vielleicht als ein diesem Bereich 
Entgegengesetztes. Auf jeden Fall als ein 
Etwas, das dem Persönlichen und damit 
dem eigentlich Religiösen Schranken zog. 
Und je nach der Gesinnung des Einzelnen 
erschien diese objektive Regelung als wohl-
tätig, oder unvermeidlich, oder drückend...
Das gegenwärtige Erwachen der Kirche in 
den Seelen bringt hingegen die Wende, und 
zwar zuallererst dort, wo die Kirche für den 
Einzelnen zunächst gegeben ist: in der 
Pfarrgemeinde. Wenn dieser Vorgang der 
kirchlichen Bewegung voranschreitet, so 
muss er zu einer Erneuerung des Gemeinde
bewusstseins führen. Das ist die gegebene 

Weise, wie die Kirche erfahren wird... Aus 
dem Gesagten ist auch die liturgische Be-
wegung zu verstehen. Sie ist ein besonders 
starker nach außen bemerkbarer Strom der 
‚kirchlichen Bewegung‘.“

Diese Bewegung nahm in Belgien gegen 
Ende des 19. Jahrhunderts ihren Ausgang 
und fand in Deutschland in Maria Laach ein 
Zentrum und in Romano Guardini ihren 
„Vordenker“. Schon 1918 hatte er sein epo-
chemachendes Büchlein (Vom Geist der 
Liturgie) veröffentlicht, über dessen Wir-
kung er selbst überrascht war. Seine Auswir-
kungen kann man noch in der Liturgiekon-
stitution des Zweiten Vatikanums erkennen.

Guardini schrieb: „Nächster und eigentlicher 
Zweck der Liturgie ist nicht, die Gottesver-
ehrung des Einzelnen auszudrücken; sie hat 
nicht ihn als solchen zu erbauen... Nicht der 
Einzelne ist Träger des liturgischen Han-
delns und Betens. Auch nicht die Gesamt-
zahl vieler Sonderwesen...Liturgie ist der 
öffentliche Gottesdienst der gläubigen 
Gemeinschaft als solcher … Liturgie ist der 
Gottesdienst der Kirche.“ Ziel eines so 
verstandenen Gottesdienstes ist die „aktive 
Teilnahme“ (Pius X.) der Gemeinde. Den 
Mittelpunkt der Eucharistiefeier bildet Chri-
stus, der in seinem Wort und Sakrament 
gegenwärtig ist. Entsprechend veränderte 
sich durch die Liturgiereform auch die An-
ordnung der Prinzipalstücke im Kirchen-
raum. Schon 1928 baute Rudolf Schwarz in 
Aachen den wohl berühmtesten Kirchenbau 
des neuen Bauens oder einer „anderen 
Moderne“, wie man sagte: die Fronleich-
namskirche. Ein gewaltiger rechteckiger, 
weißer Raum mit einer Höhe von zwanzig 
Metern tut sich vor den Augen auf. Ein 
einfacher Kasten, der architektonisch nicht 
mehr trennt zwischen Altarraum und 

Gemeinderaum. Durch eine besondere 
Lichtregie leuchtet der gesamte Raum und 
konzentriert die Intensität des Lichtes durch 
die Anordnung der Fenster auf die riesige, 
leere, weiße Altarwand. Darauf ist die fei-
ernde Gemeinde ausgerichtet. Für Rudolf 
Schwarz ist nämlich die Gemeinde eine 
Gruppe von Menschen, die sich in eine 
gemeinsame Richtung bewegt auf dem 
langen Weg durch die Welt auf Gott hin.
Was alle Räume des Architekten auszeich-
net, ist ihre Einfachheit und ihre Konzentra-
tion auf den von allen Aufbauten befreiten 
Altar, der das Symbol für Christus darstellt. 
1922 erschien gleichzeitig mit Guardinis 
berühmten Aufsatz vom Erwachen der 
Kirche eine kleine Schrift, welche die litur-
gischen Forderungen nachdrücklich auf den 
Kirchenraum übertrug. Johannes van Acken 
sprach hier von „christozentrischer Kirchen-
kunst“. Die Gemeinde sollte den Altar, der 
weit in den Kirchenraum gerückt wurde, 
von mehreren Seiten umgeben. Entspre-
chend baute Emil Steffan, der auch dem 
Quickborn angehörte und ebenfalls mit 
Rudolf Schwarz zusammengearbeitet hatte, 

3736 Neue     Se  h ge  w o h n h ei  t en   fü  r  den    K i r c h en  b au Neue     Se  h ge  w o h n h ei  t en   fü  r  den    K i r c h en  b au 



1970 die St. Walburgakirche in Porta West
falica in diesem Sinne. 

Rudolf Schwarz folgte diesen liturgischen 
Vorstellungen nicht. Er war gegen einen 
liturgischen Funktionalismus und sprach 
davon, dass der Kirchenbau keine „Liturgie-
Maschine“ sei. So verteidigte er den eige-
nen Rang architektonischer Formen, die 
nicht einfach das Ergebnis von bestimmten 
Funktionen seien. „Kirchenbau ist Teilnahme, 
nicht Bedienung“, sagte er. Der Altar im 
Kirchenraum war für Rudolf Schwarz nicht 
Funktion christozentrischen Bauens, son-
dern „Schwelle“, nicht Mitte. Die liturgische 
Feier ist nämlich ausgerichtet auf den drei-
faltigen Gott. Durch Christus richten sich die 
Gebete an Gott, wobei die Gemeinde im 
Geist geeint auf den Altar ausgerichtet ist. 
Überhaupt wandte Schwarz sich gegen den 
reinen Funktionalismus in der Architektur, 
auch z.B. gegen den des Bauhauses. 

Die Heilig-Kreuz-Kirche in Soest zeigt gera-
dezu exemplarisch die Vorstellung Rudolf 
Schwarz‘ vom Bau der Kirche und vom 
Selbstverständnis der Kirche in der Welt. Die 
Gemeinde versammelt sich zum Gottes-
dienst in einem großen Viereck, das zum 
Symbol der Welt wird. In diesen Raum ist 
eine gebogene Wand mitten hineingestellt. 

Schwarz erläutert seinen Entwurf so:  
„(Dieser Bauteil) ist nur Ummauerung der 
innigsten Weltmitte, Gewände des innersten 
Hüttleins, Krippe des Neugeborenen …  
Der so umgürteten Weltmitte antwortet als 
Weltrand eine hohe, geschlossene Mauer 
und darüber ein Lichtband; sie umkreisen 
die bevölkerte Erde als ewige Grenze, als 
Himmel... Zwischen beide (Mitte und Rand) 
ist das Volk gestellt.“ Wilhelm Buschhulte, 
der Glasmaler, hat dem umlaufenden Fen-
sterband die Symbolik des Brautschleiers 
der Kirche gegeben (1967).

In der „Offenbarung des Johannes“, dem 
letzten Buch der Bibel, heißt es: „Der Geist 
und die Braut sprechen: Komm! … Amen, 
komm, Herr Jesus!“  Rudolf Schwarz schrieb 
in seinem  grundlegendem Buch „Vom Bau 
der Kirche“ (1938): „Die Gemeinde tritt an 
den innersten Weltrand, dorthin, wo die 
Welt im offenen Bogen eine Bucht um das 
Ewige bildet … und ruft in die Ewigkeit 
hinaus..., wo die Braut den Bräutigam erwar-
tet.“ – Das klingt in der ungewohnten Spra-
che des Baumeisters wie eine Art Liebes
lyrik.

Einflüsse der zeitgenössischen Philosophie 
auf die Architektur von Rudolf Schwarz

Der bedeutende Architekt und Leiter des 
Bauhauses, Ludwig Mies van der Rohe, der 
mit Rudolf Schwarz befreundet war, schrieb 
1963: „Rudolf Schwarz war ein denkender 
Baumeister, und Baukunst war ihm gestal
tete, sinnerfüllte Ordnung.“ So ist für ihn 
auch der Kirchenbau nicht einfach das Er-

gebnis liturgischer Funktionen. Ein Kirchen-
raum und seine Architektur haben auch 
dann noch Sinn, wenn keine liturgische 
Feier stattfindet. „Das Urereignis großer 
Baukunst ist: Hervorbringung großer über-
persönlicher Gestalten … Der Einzelne 
bleibt dabei er selbst und wird doch auch 
Teilnehmer, nicht aber ästhetischer Beob
achter“, schrieb Rudolf Schwarz 1951.

Für die Heilig-Kreuz-Kirche formulierte er 
seine Vorstellungen so: „… Beschränkung 
des Baus auf ganz wenige, aber völlig 
durchgebildete und zu einfacher Gestalt 
gereifte Bestandteile … eine letzte Klärung 
der einzelnen Bauformen auf die Urge-
stalten des Rechtecks, des Würfels, des 
Zylinders, eine Vereinfachung der Konstruk-
tion auf ihre letzte Logik und des Rhythmus 
auf seinen einfachsten Klang.... Alles in 
allem soll die Architektur sagen, dass das 
Anliegen des Baues einfach ist, die Men-
schen legen ihre Lage vor Gott in elemen-
tarer Einfachheit dar.“ 

Rudolf Schwarz wandte sich dagegen, dass 
die Architektur „in allgemeinen und dump-
fen Gefühlen zu schwärmen beginnt, die 
man für Religion hält.“, so schrieb er. Von 
privaten Gefühlen in der Liturgie und im 
Kirchbau hielt er nichts und bestand viel-
mehr auf überpersönlichen Ordnungen, 
klaren und großen, edlen Formen. Aus 
diesem Grund kritisierte er heftig den Bau 
der Wallfahrtskirche von Ronchamp, die Le 
Corbusier 1950–1955 erbaut hatte.

In der Architektur ging es Rudolf Schwarz 
um „das ganz ursprüngliche Fragen“. Diese 
Formulierung las er bei dem berühmtesten 
– aber auch umstrittensten Philosophen des 
20. Jahrhunderts: Martin Heidegger. Der 
begann  sein wohl bekanntestes Werk „Sein 
und Zeit“ mit einem Zitat des Philosophen 
Platon (4. Jahrhundert vor Christus): „Offen-
bar seid ihr schon lange vertraut mit dem, 
was ihr eigentlich meint, jetzt aber seid ihr 

in Verlegenheit gekommen.“ So kann es 
sein, dass mit einem Mal alles, was uns 
selbstverständlich war, frag-würdig wird. 
Und wir müssen grundsätzlich neu begin-
nen, so dass man nach dem zu fragen be-
ginnt, was wesentlich ist. Die Philosophie, 
die so fragt, nannte sich „Phänomenologie“. 
Ihre Hauptvertreter waren Heidegger und 
Edmund Husserl (1889-1976). Rudolf 
Schwarz las, als er an seinem 1938 veröffent-
lichtem Buch „Vom Bau der Kirche“ schrieb, 
Martin Heideggers Antrittsvorlesung in 
Freiburg (1929). Ebenfalls las er Max Scheler, 
der die Philosophie der Phänomenologie 
mit der katholischen Wertlehre zu verbin-
den suchte.

Der Phänomenologie ging es um „Wesens-
schau“. Sie sprach von der „anschaulichen 
Selbstgegebenheit der Gegenstände“, wo-
bei es „um die Sachen selbst“ ging. Das 
Denken hat sich aller subjektiven Einstel-
lungen und aller Vor-urteile zu enthalten. 
Für den Architekten Schwarz waren vor 
allem die Erkenntnisorgane Auge und Hand 
wichtig. So denkt er den großen Gestal-
tungsfiguren Ring, Weg, Wurf nach, die für 
ihn zu den Grundgegebenheiten des Kir-
chenbaues zählen.

Grundformen des Kirchenbaus
Vor diesem Hintergrund (der liturgischen 
Bewegung, der zeitgenössischen Philoso-
phie und dem „modernen Bauen“) werden 
sieben Grundmodelle des Kirchenbaus, wie 
er sie in seinem Buch „Vom Bau der Kirche“ 
vorstellt, verständlich. Hier ging es nicht um 
konkrete Bauten, sondern um Grundge-
stalten, um „Samen“ für zu planende Kir-
chen, wie er es nannte, und um das grund-
sätzliche Verstehen, wie wir uns als Men-
schen und Christen in der Welt begreifen 
und in welchen Formen wir uns versam-
meln. Nur in Bottrop ist eine der sieben 
Grundformen in der dortigen Heilig-Kreuz-
Kirche (1952–1957) auch konkret verwirklicht 
worden, weil der Pfarrer damals darauf 

Fenster von Wilhem Buschulte

Vergleich: St. Walburga in Porta Westfalica. Foto: Ansgar Hoffmann

3938 Neue     Se  h ge  w o h n h ei  t en   fü  r  den    K i r c h en  b au Neue     Se  h ge  w o h n h ei  t en   fü  r  den    K i r c h en  b au 



bestand. Rudolf Schwarz nannte diesen Plan 
„Heiliger Wurf“. Die Vorstellung erinnert 
auch an eine bestimmte Philosophie, wo 
davon die Rede ist, dass der Mensch sich ins 
Dasein geworfen fühlt. Rufolf Schwarz deu-
tet diesen Wurf anders: Ein Wurf nimmt die 
Form einer Parabel an, mit einem Scheitel-
punkt, einem Brennpunkt und den ins Un-
endliche führenden Ästen. In den Brenn-
punkt der Bottroper Kirche hat Schwarz den 
Altar gestellt.

Heilig-Kreuz in Soest und das „Volk Gottes“ 
in der Welt

Den Grundriss der Kirche bildet ein großes 
Viereck. Rudolf Schwarz spricht in seinen 
Erläuterungen von einer „letzten Klärung 
der Bauformen auf die Urgestalten des 
Rechtecks, des Würfels, des Zylinders “. Das 
hohe Geviert der Wände umgibt die ver-
sammelte Gemeinde als Bild einer Welt, die 
von Menschen durchwandert wird. Man 
wird erinnert an die Philosophie Martin 
Heideggers, der auch Rudolf Schwarz schon 
in den dreißiger Jahren begegnet war. Hei-
degger sprach in seinen Bremer Vorträgen 
(1949) von der Welt als dem „Geviert “.  
Dieses „Geviert“ vereint nach Heidegger 
Erde und Himmel, die Göttlichen und die 
Sterblichen. Es ist der Ort eines Dramas. Die 
Vorstellung von der Welt als einem Geviert 
hat eine lange Geschichte. Noch heute 
spricht man ja von vier Himmelsrichtungen. 
Der so gestaltete Raum der Heilig-Kreuz-Kir-
che ist mit einem Blick ganz zu durchschau-
en. Er sammelt die Gemeinde wie eine 
Weggemeinschaft vor der großen, mitten in 
den Raum gestellten „Bucht“ zur Liturgie. 
Eigentlich ist der Raum – wie Rudolf 
Schwarz erläutert – zentral gedacht. Außer-
halb der liturgischen Feier kann er ganz um 
das „Gewölbe“ herum, als der „innersten 
Mitte“, umschritten werden. Dabei berührt 
man, so erläutert Schwarz weiter, „eine 
Folge gnadenreicher Orte“. Dazu gehören 
zwei Beichträume, die sich durch kleine Tore 
öffnen und die Taufstelle in der nördlichen 

Ecke des Gevierts. Gegenüber dem großen 
und einfachen Hauptportal in der Achse der 
Südwand, besitzen die erwähnten Tore an 
den Seitenwänden einen kleineren mensch-
lichen Maßstab. Es ist schon großartig, wie 
Rudolf Schwarz ein Portal als einfache Form 
gestalten kann aus Schwelle und Sturz der 
Torflügel.

Faszinierend ist vor allem, welche Rolle der 
Architekt dem Licht in der Architektur zu-
weist. Er kann ja durch den gebauten Raum 
das Licht lenken. So wollte Rudolf Schwarz 
sein Buch vom „Bau der Kirche“ ursprüng-
lich auch „Zeugnis vom Licht“ nennen. In 
seinem Buch „Über Baukunst“ schreibt er: 
„Konstituierendes Element der Baukunst ist 
der architektonische Raum, also das, was in 
dem Gefäß der Wände und Decken, der 
Böden und Stützen eingeschlossen ist: ein 
zartes, immer fließendes und immer wieder 
hervorgebrachtes Gebilde aus Licht und 
Leere.“ „Licht“ und „Leere“ sind für die Archi-
tekturtheorie von Rudolf Schwarz wichtige 
Begriffe, und manchmal glaubt man in 
seinen Erläuterungen deutsche Mystiker wie 
Meister Eckhard zu erkennen, den Rudolf 
Schwarz wohl auch gelesen hatte. 
 
Die Heilig-Kreuz-Kirche hat der Architekt 
dann auch nach dem Einfall des Sonnen-
lichtes ausgerichtet, so dass die Sonne im 
Laufe des Tages durch das Fensterband  in 
die Apsis strahlen kann. Auf diese Weise 
wirft sie das Licht wie ein Brennspiegel 
zurück in den Raum, dessen Geviert selbst 
vom keisenden Licht, das durch das Fenster-
band scheint, umgeben ist. Vielleicht hat 
der Baumeister an den ersten Johannesbrief 
gedacht, in dem es heißt: „Gott ist Licht und 
keine Finsternis ist in ihm.“(1 Joh. 1, 8). Der 
Raum ist aus diesem Grund bewußt nach 
Norden ausgerichtet.

Die vorn im Kirchenraum errichtete Konche 
verstört die üblichen Sehgewohnheiten und 
gab deshalb auch Anlass zu langen Diskus-

sionen: Eine Hohlform, die frei zu umschrei-
ten ist, so wie man in mittelalterlichen Kir-
chen durch den Chorumgang mit seinem 
Kapellenkranz den Altarraum umschreiten 
konnte. Das war neu und gewöhnungsbe-
dürftig. Groß, bildlos und ohne Schmuck 
umgibt die Apsis einen leeren Raum, auf 
dessen Schwelle der Altar und auch der 
Ambo stehen. Rudolf Schwarz deutete  bei-
de Prinzipalstücke als Zeichen einer „dop-
pelten Inkarnation“ im Wort und Sakrament. 
Auf diesen Ort, das „inneren Hüttlein“, blickt 
die Gemeinde während der Eucharistiefeier. 
Auf der Schwelle des Weges zum Geheimnis 
Gottes, das keine Vorstellung zu begreifen 
vermag, begegnet Christus im Symbol des 
Altartisches (gestaltet von Maria Schwarz) 
und des Kreuzes (von Friedrch Gebhard 
1970). So ist die Kirche nicht auf Christus als 
dem Ziel des Weges ausgerichtet, sondern 
auf den dreifaltigen Gott. An ihn richten 
sich ja auch die liturgischen Gebete, die mit 
der Formel schließen: „Durch unsern Herrn 
Jesus Christus, der mit dir lebt und herrscht 
in der Einheit des Heiligen Geistes“.

Rudolf Schwarz kannte sich gut aus in der 
Theologie und in der künstlerischen Traditi-
on der Kirche. Es wäre verwunderlich, wenn 
ihm die Architektur der Wiesenkirche 
(Grundsteinlegung 1313) in Soest unbekannt 
geblieben wäre. Diese Kirche weist bei aller 
Verschiedenheit in der Architektur doch 
Vergleichbares auf. Bei der Wiesenkirche 
handelt es sich um eine bürgerliche Ge-
meindekirche. Ihr Grundriss wird ebenfalls 
durch ein großes Geviert des Gemeinde-
raums geprägt, dessen Raumvolumen mit 
einem Blick zu erfassen ist. Vier sehr schlan-
ke Pfeiler stützen den hohen Raum, dessen 
zentraler Schlusstein das Reichswappen 
trägt. Der so zentrierte Raum wird im Osten 
aufgebrochen durch das gläserne Haus des 
Chores, das wie in den Raum hineingescho-
ben scheint, so dass zwei Wände frei im 
Raum stehen. Sie gehören gleichzeitig der 
Hauptapsis und den beiden Nebenapsiden 

an. Außerdem weitet sich die Hauptapsis 
auf diese Weise über die Breite des Mittel-
schiffes hinaus. Der gesamte Raum ist aus-
gerichtet auf die im farbigen Licht leuchten-
de gläserne Wand der Apsiden, durch die 
besonders am Morgen das Sonnenlicht die 
Funken sprühen lässt.

Vielleicht handelt es sich hier trotz aller 
Unterschiedlichkeit doch um eine mit der 
Heilig Kreuz-Kirche gemeinsame Lichtregie, 
denn auch ihre Apsis, die mitten im Raum 
steht und das Geviert durchbricht, sammelt 
das Licht und weist die Gemeinde hin auf 
ein Licht ganz anderer Art.

Literaturverzeichnis
Rudolf Schwarz, Denken und Bauen,  
Heidelberg 1963
Manfred Sundermann u. a., Rudolf Schwarz,  
Düsseldorf, 1981
Rudolf Schwarz, Vom Bau der Kirche,  
Heidelberg 1947
Romano Guardini, Vom Geist der Liturgie,  
Ostfildern/Paderborn 19987
Martin Heidegger, Holzwege, Frankfurt 1994

4140 Neue     Se  h ge  w o h n h ei  t en   fü  r  den    K i r c h en  b au Neue     Se  h ge  w o h n h ei  t en   fü  r  den    K i r c h en  b au 



Historischer Kontext

Sowohl der Ort als auch das ehemalige 
Kloster von Groß Ammensleben, einem 
Ortsteil der Einheitsgemeinde Niedere Bör-
de im Landkreis Börde, blicken auf eine 
lange, reiche und auch wechselvolle Ge-
schichte zurück. Älteste Spuren menschli-
chen Wirkens konnten in der Gemarkung 
bereits aus dem Mesolithikum (Mittelstein-
zeit) geborgen werden, wobei eine Besied-
lung seit der Sesshaftwerdung des Men-
schen im Neolithikum (Jungsteinzeit) nach-
weisbar ist. Die historische Überlieferung 
erfolgte naturgemäß erst sehr viel später. 
Während die urkundliche Ersterwähnung 
von Ammensleben im 10. Jahrhundert ge-
schah, als in einem Diplom Ottos I. aus dem 
Jahr 965 „nordammuneslevu“ genannt wird, 
tritt uns ein Kirchenbau zu Beginn des 12. 
Jahrhunderts mit der 1110 erfolgten Grün-
dung einer Eigenkirche durch Theoderich II. 

von Grieben und Ammensleben und seiner 
Gemahlin Amulrada entgegen. An dieser 
Eigenkirche wurde zehn Jahre später ein 
Augustinerchorherrenstift eingerichtet, für 
das 1124 sogar ein Schutzprivileg von Pabst 
Honorius II. erwirkt werden konnte. 1127 
gelangte die Ammensleber Kirche an das 
Erzbistum Magdeburg, dessen Erzbischof 
– der Heilige Norbert von Xanten – sie 
schließlich 1129 dem Benediktinerorden 
übereignete. Der Ammensleber Konvent 
wurde daraufhin mit Mönchen aus dem 
berühmten Kloster Berge bei Magdeburg 
besetzt. (Abb. 1). Die Klosterkirche, die sich 
sicherlich schon vor dem Kongregations-
wechsel im Bau befand, wurde am 29. Juni 
1135 durch Norberts Nachfolger, dem Mag-
deburger Erzbischof Konrad I. von Querfurt, 
im Beisein des Havelberger Bischofs, zahl-
reicher Äbte sowie der Grafenfamilie 

Die ehemalige Klosterkirche St. Peter und Paul  
in Groß Ammensleben
Ergebnisse der Bauforschung

Dirk Höhne

Abb. 1

Abb. 2

Abb. 3

4342 � � � � � � � � � � � � � ��  �� � � � ��  � ���   � � � ���  � � � � ��  � � � � ��� � ��  � � ����    � � � � ��  � � � � � � � �42



feierlich geweiht 1140 erhob der Erzbischof 
das Kloster zu einer Abtei, ferner wurde das 
päpstliche Schutzprivileg durch Innozenz II. 
bestätigt.

In den folgenden Jahren und Jahrzehnten 
wurden Kloster und Klosterkirche weiter 
ausgebaut. Einen herben Einschnitt bedeu-
tete die Feuersbrunst von 1193, der ein 
Großteil des Kirchenbaues zum Opfer fiel. 
Eine erneute Weihe der wiederhergestellten 
Kirche erfolgte jedoch bereits vier Jahre 
später durch den amtierenden Erzbischof 
Ludolf von Kroppenstedt. Als zu Beginn des 
13. Jahrhunderts das Geschlecht derer von 
Ammensleben in der männlichen Linie 
ausstarb, ging das Vogteirecht an die Re-
gensteiner Grafen über. Das Privileg konnte 
1273 durch den Abt zurück gekauft werden, 
doch nur zum Preis der vorherigen Veräuße-
rung von Ländereien und einem damit 
beginnenden wirtschaftlichen Abstieg. 
Auch die Inkompetenz oder Verschwen-
dungssucht manches Abtes war für die 

Prosperität des Klosters nicht gerade 
zuträglich. Zwar zeugt beispielsweise die 
Errichtung der Marienkapelle 1334 nicht von 
einer völligen Stagnation, doch muss der 
Niedergang des Klosters unaufhaltsam 
vorangeschritten sein, denn es stand im 15. 
Jahrhundert kurz vor der Auflösung. Dem 
wirkte Erzbischof Friedrich III. entgegen, 
indem er Ammensleben 1461 der Reform
bewegung der Bursfelder Kongregation 
anschloss. Die im gleichen Zug verlorene 
Eigenständigkeit als Abtei durch die Unter-
stellung unter das Kloster Berge konnte 
1470 wieder erlangt werden. Bedeutende 
bauliche Maßnahmen fanden in den fol-
genden Jahrzehnten statt, so beispielsweise 
die Errichtung des Dachreiters 1490 oder 
der gotische Umbau 1515–1525. Letzterer 
prägt u. a. mit der Einwölbung von Haupt- 
und südlichem Seitenschiff das Innere der 
Klosterkirche bis heute (Abb. 3).

Durch geschicktes Taktieren blieb das Groß 
Ammensleber Benediktinerkloster von 
Verwüstungen und Plünderungen im Ver-
lauf des Bauernkrieges verschont. Im Ergeb-
nis der Visitation durch den evangelischen 
Landesherrn blieb das Kloster katholisch, 
auf seine Anweisung hin musste jedoch ab 
1584 ein evangelischer Pfarrer angestellt 
und der evangelische Gottesdienst zugelas-
sen werden – eine Konstellation, die bis 
heute praktiziert wird. Im Jahre 1611 wurde 
der markante Spitzhelm auf den Nordwest-
turm gesetzt, der 1972 einem Orkan zum 
Opfer fiel und erst zehn Jahre später in 
gleicher Form wieder aufgerichtet werden 
konnte (Abb. 4).

Der Dreißigjährige Krieg brachte dem  
Kloster durch mehrfache Plünderungen und 
Einquartierungen herbe Verluste, es befand 
sich in einem ruinösen Zustand. Zeitweise 
verließen die Mönche das Kloster und flüch-
teten nach Wolfenbüttel. Nach Beendigung 
des furchtbaren Krieges begann ab 1651 der 
Wiederaufbau. Bedeutende Einbauten im 

barocker Zeit stellen die Orgel (1765) und 
der Hochaltar 1769) dar. 1804 erfolgte 
schließlich die Aufhebung und Säkularisie-
rung des Klosters durch den preußischen 
König; die Klosterkirche wurde zur Pfarr
kirche, der klösterliche Wirtschaftshof ein 
königliches Amt (Domäne). Ende des 
19. Jahrhunderts legte man schließlich die 
Klausurgebäude nieder, nur die Keller
gewölbe blieben erhalten. Eine letzte grö-
ßere, auch das äußere Erscheinungsbild der 
Kirche verändernde Reparatur erfolgte zu 
Beginn der 1930er Jahre, in deren Zuge auch 
das bis dato auf der Nikolaus- und Marien-
kapelle gelegene Fachwerkgeschoss mit der 
Pfarrwohnung entfernt wurde.

Bauforschung

Im Zuge der Sanierungsmaßnahmen von 
2015 bis 2017 konnten durch das Landesamt 
für Denkmalpflege und Archäologie Sach-
sen-Anhalt (LDA) bauarchäologische Unter-
suchungen durchgeführt werden. Dies 
betraf vor allem den Innenraum der Kirche, 
wo durch teilweise recht großflächige Putz-
abnahmen bemerkenswerte Baubefunde 
sichtbar wurden. In Verbindung mit der 
Sichtung und Auswertung von Archivalien 
konnten so wichtige Erkenntnisse zur ur-
sprünglichen Baugestalt der ehemaligen 
Klosterkirche und auch zum ehemaligen 
Klausurbereich gewonnen werden. Diese 
sollen hier in sehr komprimierter Weise 
vorgestellt werden.

Die Befunde

Da schadhafter oder loser Putz im Innen-
raum zumindest im unteren Bereich fast an 
allen Wandflächen entfernt werden musste, 
bot sich die einmalige Gelegenheit, die 
steinsichtig gewordenen Mauern zu beob
achten und die zutage getretenen Befunde 
zu dokumentieren. Besonders ertragreich 
waren dabei die Bereiche im Westen der 
Kirche, am Obergaden (Hochmittelschiffs-

wand) sowie im Hauptchor. Im gesamten 
Innenbereich kamen dabei auch die Reste 
der bauzeitlichen Mörtelbehandlung in 
Form von Fugenritzungen zum Vorschein, 
die wichtige Aussagen zur Bauchronologie 
ermöglichen.

Die das Mittelschiff nach Westen abschlie-
ßende Wand unter der Orgelempore (die 
ein Einbau des 19. Jahrhunderts ist) offen
barte eine ursprüngliche Öffnung zum 
Erdgeschoss des Turmes in Form zweier 
Rundbögen, die auf einem Mittelpfeiler 
ruhen. Die Kämpfer der Bögen schlug man 
im Zuge der Vermauerung teilweise ab, sie 
waren im Befund jedoch noch deutlich zu 
erkennen. Interessant ist ferner die Beo-
bachtung, dass die Werksteine der Bogen-
laibungen von den Kämpfern zum Scheitel 
hin in ihrer Größe zunehmen, d. h., die 
Bögen „schwellen an“.

Abb. 4

Abb. 5

4544 � � � � � � � � � � � � � ��  �� � � � ��  � ���   � � � ���  � � � � ��  � � � � ��� � ��  � � ����    � � � � ��  � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � ��  �� � � � ��  � ���   � � � ���  � � � � ��  � � � � ��� � ��  � � ����    � � � � ��  � � � � � � � �



Als Pendant zur Bogenöffnung zwischen 
Südseitenschiff und Turmerdgeschoss konn-
te auch auf der Nordseite ein vermauerter 
Rundbogen festgestellt werden; sein Schei-
tel durchläuft die Nordwand der Kirche und 
ist zum Teil noch im Außenbereich erkenn-
bar (Abb 5). Wie die jüngere eingestellte 
Ziegelmauer zwischen südlichem und mitt-
lerem Turmerdgeschoss belegt, waren diese 
Räumlichkeiten anfangs zueinander geöff-
net. Gleiches gilt für die Nordseite, wo 
durch den Einbau eines Kellers und die 
Anlegung des Treppenhauses die einstige 
Begehbarkeit aufgegeben worden ist. 

Es lässt sich für den Erstbau der Kirche 
folgende Situation im Westen 
rekonstruieren: Das Erdgeschoss des 
Turmes war mit vier, etwa gleich großen, 
kreuzgratgewölbten Räumen versehen, die 
Zueinander mit Rundbögen geöffnet waren. 
Auch zum Kirchenraum hin war das Turm
erdgeschoss begehbar gewesen, und zwar 
durch je einen Rundbogen in die beiden 
Seitenschiffe und durch eine Doppelarkade 
in das Mittelschiff. Im Norden belegt der 
Bogenbefund eine einstige Breite des 
Seitenschiffes, die dem des südlichen glich. 
Erst mit der Einstellung der heutigen 
Kirchennordwand zur Anlegung eines  

Kreuzganges in spätmittelalterlicher Zeit 
wurde das nördliche Seitenschiff faktisch 
halbiert. Als Reste der ursprünglichen Nord-
wand sind zum einen das äußere Mauer-
fragment am Westturm, zum anderen die 
beiden Mauervorsprünge innerhalb der 
Ursulakapelle anzusprechen. 

Auch im Obergaden des Schiffes konnten 
interessante Befunde beobachtet werden. 
Dort ließ sich eine Reihung von bauzeit-
lichen Rüsthölzern nachweisen, die teilwei-
se sogar noch substanziell vorhanden 
waren. Leider konnte keine dendrochrono-
logische Datierung erzielt werden, da die 
Proben aufgrund ihrer geringen Größe bzw. 
Bearbeitung zu wenige Jahrringe aufwiesen. 
Die starken Brandspuren und Verkohlungen 
an den Fensterrahmenteilen zeugen jedoch 
noch von der für 1193 überlieferten Feuers-
brunst und bestätigen indirekt ihre bauzeit-
liche Anfertigung in der Zeit der Weihe des 
ersten steinernen Kirchenbaus 1135.

Auch im Sanktuarium konnten sowohl an 
der Süd- als auch an der Nordwand einstige 
Rundbogenöffnungen nachgewiesen wer-
den, die in die einstigen Nebenchöre 
führten. Sie befinden sich im östlichen 
Bereich des Hauptchores. Ihre Bögen ruhen 
auf Kämpfern, die teilweise abgeschlagen 
worden sind (Abb. 6), die Scheitelhöhen 
gleichen denen der Langhausarkaden. Der 
überraschendste Baubefund präsentierte 
sich im westlichen Anschlussbereich dieser 
vermauerten Rundbogenöffnungen, denn 
dort zeigte sich ebenfalls eine durch zwei 
Baunähte angedeutete Wandöffnung in 
gleicher Weite, die einen mittleren Stütz-
pfeiler erwarten ließ. Die Position dieser Ver-
mauerung zwischen Chor und Schiff sowie 
das Fehlen des östlichen Kämpfers am 
„Mittelpfeiler“ deutete auf eine höhere 
Bogenöffnung in ein einstiges Querhaus 
hin. Dem widersprach jedoch die Tatsache, 
dass sowohl an „Pfeiler“ und Mauerbe-
reichen als auch an der Zwischenwand mit 

dem heute noch vorhandenen, niedrigen 
Rundbogendurchgang in die Nikolauskapelle 
gleichartige Oberflächen mit Fugenrit-
zungen festgestellt werden konnten. Dies 
legte zumindest eine recht zeitnahe Zuset-
zung dieses westlichen Chordurchgangs 
noch im 12. oder 13. Jahrhundert nahe. 
Gezielte Befundöffnungen oberhalb der 
putzfreien Wandflächen erbrachten dann 
die Gewissheit, dass beide Baunähte in 
gleichem Niveau enden und sich das links 
und rechts die Nähte begleitende Mauer-
werk oberhalb der Nahtenden zu einem ein-
heitlichen Mauerwerk zusammenfügt. Fer-
ner fehlen an den Baunähten Wandputze 
oder Fassungen, die auf einen ursprüng-
lichen und vor allem zeitweilig genutzten 
Durchgang hinweisen würden. Diese an der 
Nordwand großflächig dokumentierten 
Baubefunde konnten auch für die Südwand 
des Hauptchores nachgewiesen werden.

Durch die großartigen Befunde ist eine 
Planänderung noch während des Bau
prozesses nachweisbar. Begonnen wurde 
bei der Errichtung des Sanktuariums mit der 
Anlage der östlichen Rundbogenöffnungen 
in die Nebenchöre sowie einem höher ge-
öffneten Durchlass in ein vermutlich ge-
plantes Querhaus. Während die seitlichen 
Chordurchgänge ausgeführt worden sind 
und – wie Putzfassungen nahe legen – auch 
eine zeitlang in Gebrauch waren, verzichtete 
man offensichtlich auf die Errichtung eines 
Querhauses und schloss die dafür notwen-
digen, bereits bis auf eine gewisse Höhe 
gebrachten Zwischenräume noch vor 
Aufführung des Obergadens wieder mit 
Trennwänden, die niedrige Schlupfpforten 
besaßen.

Abb. 6

Abb. 7

4746 � � � � � � � � � � � � � ��  �� � � � ��  � ���   � � � ���  � � � � ��  � � � � ��� � ��  � � ����    � � � � ��  � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � ��  �� � � � ��  � ���   � � � ���  � � � � ��  � � � � ��� � ��  � � ����    � � � � ��  � � � � � � � �



Die am Bau erhobenen Befunde können 
durch die Sichtung und Auswertung vor-
handener Archivalien ergänzt werden. Älte-
ster erhaltener Plan ist die Brouillonkarte 
des Amtes Groß Ammensleben vom Anfang 
des 19. Jahrhunderts, der sehr detailliert den 
Grundriss der Kirche, aber auch die der 
Klausur-, Kloster- und Domänengebäude, 
zum Teil in mehreren Ebenen, wiedergibt 
(Abb. 7). Ein ausführlicher Besichtigungsbe-
richt von 1814 und ein daraufhin erstellter 
Kostenanschlag zur Reparatur der Kirche 
sowie weitere Zeichnungs- und Planunterla-
gen aus der zweiten Hälfte des 19. und 
ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts ergänzen 
unser Wissen – auch von der Beschaffenheit 
des ehemaligen Klausurtraktes – in ent-
scheidendem Maße. An dieser Stelle kann 
und soll jedoch nur auf die wichtigsten 
Erkenntnisse – vor allem zur Gestalt der 
Klosterkirche – eingegangen werden.
Der Brouillonplan, aufgenommen in den 
Jahren 1806 und 1807, gibt faktisch die 
bauliche Situation noch aus der Nutzungs-
zeit als Kloster wieder, wenngleich selbiges 
bereits 1804 aufgehoben worden ist.  

Durch die Untersuchungen kann der Grund-
riss des steinernen Erstbaus der Klosterkir-
che von Groß Ammensleben, die im 2. Vier-
tel des 12. Jahrhunderts erbaut worden ist, 
gut rekonstruiert werden. 
Es handelte sich um eine flach gedeckte 
Pfeilerbasilika, bestehend aus einem Mittel- 
und zwei Seitenschiffen. Der schiffsbreite 
Westbau war zum Kirchenschiff hin über 
eine mittlere Doppelarkade sowie seitliche 
Arkadenbögen großzügig geöffnet und in 
seinem Erdgeschoss kreuzgratgewölbt.  
Das dreiteilige Sanktuarium gliederte sich in 
einen Haupt- und zwei Nebenchöre, die 
über Rundbogenöffnungen miteinander 
verbunden waren. Chor und Nebenchöre 
schlossen mit halbrunden Apsiden.  
Hervorzuheben ist das Fehlen eines Quer-
schiffes, wenngleich es in der Planung vor-
gesehen war. Warum es zur Planänderung 
kam und auf die Ausführung eines Quer-
schiffes verzichtet wurde, entzieht sich 
indes unserer Kenntnis. Ferner sollte die 
Basilika ursprünglich wohl mit vier Türmen, 
je zwei im Westen und zwei Osten, errichtet 
werden. Die Substruktionen dafür sind 
vorhanden, zur Ausführung gelangte je-
doch nur der Nordwestturm, der mit seinem 
(jüngeren) Spitzhelm bis heute die Fernsicht 
der Kirche bestimmt. Die bauliche Zier der 
frühen Klosterkirche ist als sparsam zu be-
zeichnen. Profilierungen und Ornamentik 
finden sich im Innenbau lediglich an den 
Kämpfern der Pfeiler, am Außenbau bele-
ben Rundbogenfriese die ansonsten glatten 
Fronten. Der Eingang in die Klosterkirche ist 
an der Stelle des Südportals zu suchen, 
doch ist das heute dort existierende, schöne 
Säulenportal mit zweigeteiltem Tympanon 
eine Arbeit/Zutat aus dem Ende des 12. 
Jahrhunderts. 

Wesentliche Gepflogenheiten der benedikti-
nischen, vom Kloster Hirsau im Schwarz-
wald beeinflussten Reformbaukunst wie das 
dreischiffige Presbyterium, die Öffnung zu 
den Nebenchören, die beabsichtigten Chor-

Die ursprüngliche Kirchennordwand war 
damals noch existent. Die eingestellte 
schmale Wand trennte den (nunmehr) nörd-
lichen Teil des Seitenschiffes als südlichen 
Flügel des Kreuzganges vom Innenraum der 
Kirche ab. Darüber befand sich ein Korridor 
bzw. Fachwerkaufbau, wo – über der Ursula-
kapelle – das „Lectorat“ sowie eine Mönchs-
zelle lagen. Der östliche Klausurtrakt  
(Kapitelhaus) und der Kreuzgang wurden 
noch 1814 abgebrochen. Dadurch musste 
das Obergeschoss auf dem schmalen Sei-
tenschiff – wieder in Fachwerk – neu aufge-
schlagen werden. Die heute im nördlichen 
Seitenschiff zu erkennenden Konsolsteine 
könnten als Auflager für die hölzernen 
Unterzüge dieses Fachwerkaufbaus gedient 
haben, eines schmalen Flurs zwischen der 
über Nikolaus- und Marienkapelle einge-
richteten Wohnung des ersten und der im 
Westtrakt gelegenen Wohnung des zweiten 
katholischen Geistlichen. Von diesem Korri-
dor existierte auch ein Übergang in die 
(verlegte) Bibliothek über der Ursulakapelle 
(Abb. 8).

flankentürme, die Schmuckarmut oder auch 
der Verzicht auf eine Krypta sind bei der 
Benediktinerklosterkirche in Groß Ammens-
leben zu erkennen. Andere typisch hirsau-
isch-cluniazensische Bauglieder, wie zum 
Beispiel das Querhaus oder die bauliche 
Trennung/Kennzeichnung des chorus 
minor, fehlen dagegen.

Präsentation
Bauforschung erfolgt nicht zum reinen 
Selbstzweck, sondern erkennt bauge-
schichtliche Zusammenhänge und bringt 
die Entstehungsgeschichte eines Gebäudes 
zum Vorschein. Darüber hinaus schafft sie 
Grundlagen für die denkmalpflegerische 
Bewertung und den Umgang mit der histo-
rischen Bausubstanz. Die in Groß Ammens-
leben aufgedeckten Befunde wurden im 
Zuge der Sanierungen durch Ritzungen in 
den Neuverputz zwar deutlich, aber zurück-
haltend kenntlich gemacht. Dadurch ist die 
frühe Baugeschichte für den interessierten 
Kirchenbesucher ables- und erlebbar. Zu-
dem werden die Ergebnisse der Untersu-
chungen auf Roll-Ups vor Ort in knapper 
Form präsentiert. Eine ausführliche Darle-
gung der bauhistorischen Untersuchungen 
und Erkenntnisse erfolgt in der hauseige-
nen Zeitschrift des LDA „Denkmalpflege in 
Sachsen-Anhalt“. 

Abbildungsnachweise
Abb. 1, 3: Gunar Preuß, LDA
Abb. 2: Bettina Weber/Dirk Höhne, LDA
Abb. 4–6, 8: Dirk Höhne, LDA
Abb. 7: Landesarchiv Sachsen-Anhalt,  
Abt. Magdeburg, Rep. C 28 IIIa, Amtskarten,  
Nr. 64, Bl. 1

Abb. 8

4948 � � � � � � � � � � � � � ��  �� � � � ��  � ���   � � � ���  � � � � ��  � � � � ��� � ��  � � ����    � � � � ��  � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � ��  �� � � � ��  � ���   � � � ���  � � � � ��  � � � � ��� � ��  � � ����    � � � � ��  � � � � � � � �



Historie

Die Gemeinde Groß Ammensleben befindet 
sich nordwestlich der Stadt Magdeburg und 
gehört zur Einheitsgemeinde „Niedere Bör-
de“. Die erste urkundliche Erwähnung der 
Ortschaft Groß Ammensleben im Jahre 965 
als „nordammuneslevu“ stammt aus einer 
Urkunde unter Herrschaft Kaiser Otto I. 
Dietrich II, Graf von Ammensleben und 
Ehefrau Amulrada, stifteten um 1110 eine 
Eigenkirche, die später in ein Chorherren-
stift umgewandelt wurde. Knapp 20 Jahre 
später verschenkten die Nachkommen das 
Chorherrenstift an Erzbischof Norbert von 
Magdeburg, welcher die geistliche Stiftung 
in ein Koster umwandelte – die ersten Bene-
diktiner kamen nach Groß Ammensleben. 
1135 erfolgte die feierliche Einweihung der 
Benediktiner-Klosterkirche St. Peter und 
Paul, eine aus Bruchsteinen errichtete, drei-
schiffige Pfeilerbasilika. 

1140 wurde das Kloster zur Abtei erhoben. 
Ein Brand zerstörte große Teile der Kirche, 
bereits 1197 musste das Gotteshaus neu 
geweiht werden. Um 1490 fanden tiefgrei-
fende Umbaumaßnahmen im Stil der Spät-
gotik statt – das ehemals flach gedeckte 
Kirchenschiff, die Marien- und die Kreuzka-
pelle erhielten das noch heute bestehende 
Kreuzrippengewölbe, und die Ursulakapelle 
wurde an das nördliche Seitenschiff ange-
baut.

Das Benediktinerkloster mit seinem ein-
drucksvollen Wirtschaftshof (Domäne) war 
ein bedeutendes multifunktionales Zen-
trum, welches in seiner Blütezeit weit über 
die Region hinaus einen beachtlichen Be-
kanntheitsgrad besessen hat. Es war nicht 
nur Stätte der Religiosität, sondern auch 
Institution der Bildung und Künste. Carita-
tive Krankenpflege sowie landwirtschaft-
liche bzw. handwerkliche Wirtschaftsbe-
triebe waren hier einst beheimatet. 

Im Oktober 1804 führten politische Ereig-
nisse der Napoleonischen Zeit zur Aufhe-
bung des Klosters und zur Umwandlung in 
eine preußische Domäne; die ehemalige 
Abteikirche wurde zur katholischen Pfarr
kirche. Mit Abnahme der überregionalen 
und wirtschaftlichen Bedeutung verfielen 
die Klostergebäude, prägende Gebäudeteile 
wurden abgerissen.

Der bauhistorischen Bedeutung der ehema-
ligen Klosterkirche St. Peter und Paul ent-
sprechend, erfolgte im Jahre 1993 die Auf-
nahme in die Touristikroute „Straße der 
Romanik“, Sie gehört seit 2006 auch zur 
„Europäischen Kulturstraße“.

Die jüngeren Instandsetzungs- und 
Sanierungsarbeiten

1972 fügte ein schwerer Wirbelsturm dem 
Nordwestturm großen Schaden zu. Die 
Kirchturmspitze wurde heruntergeweht und 
hatte erheblichen Schaden am Dach des 
Kirchenschiffes angerichtet sowie einige 
Strebebögen zerstört. Im Jahre 1980/81 
wurde die Turmspitze wieder hergestellt. 

Hauptaugenmerk der Sanierungsarbeiten 
1990–2010 bildete die komplette Neueinde-
ckung der Dachflächen, die Abdeckung der 
Strebebögen mit Kupferplatten sowie die 
fachgerechte Ertüchtigung der Außenhaut 
der Kirche, verbunden mit der Wiedererrich-
tung von zwei konstruktiv notwendigen 
Strebebögen. Im Zuge des Einbaus eines 
Fußbodenheizungssystems erhielten sowohl 
das Haupt- und die Seitenschiffe als auch 
der Hohe Chor einen Estrichboden mit 
Fliesenbelag.

Das Innere der Kirche jedoch war bis 2014 
von starken Durchfeuchtungen, teils raum-
hoch, gekennzeichnet. Des Weiteren 
prägten großflächig Rissbildungen und 
schollenartige Putzabplatzungen das innere 
Erscheinungsbild, die ein zeitnahes Handeln 
zum Schutz und dauerhaften Erhalt des 
bedeutenden Gotteshauses bedingten.

Die Durchfeuchtungen des Mauerwerkes 
waren größtenteils auf die „angewach-
senen“ Umgebungsflächen des Kirchenbau-
werkes zurück zu führen – in Teilen lag das 
Geländeniveau 0,60– 1,30 m über dem inne-
ren Fußbodenbereich. Erschwerend kamen 
aber auch Fehler in der Wahl der Sanie-
rungsmaterialien (Zementestrich, Dichtfo-
lien, Fliesen, Dispersionsanstriche) aus den 
früheren Instandsetzungsarbeiten hinzu. 
Ohne zeitnahes Handeln war die gefahrfreie 
Nutzung der Kirche nicht mehr möglich.

Erster Bauabschnitt – Trockenlegungs-
maßnahmen im Außenbereich 2014/15

Hauptursache der Durchfeuchtungen des 
Kircheninnenraumes bildet das über Jahr-
zehnte gewachsene Geländeniveau im 
Außenbereich. Als einfachste und zielfüh-
rende Maßnahme war es also notwendig, 
die Geländebereiche umlaufend um Kir-
chenschiff und Kapellen, insbesondere Süd-, 
Ost- und Nordseite, großzügig abzutragen 
und eine Rasenmulde zur gezielten Nieder-
schlagsführung vom Gebäude weg anzule-
ge. Um künftig eine Regulierung des Feuch-
tehaushaltes des Mauerwerkes innen und 
außen zu gewährleisten – insbesondere 
dort, wo im Außenbereich das Geländeni-
veau nicht unter das Niveau des Innen-
raumes abgetragen werden konnte –  wur-
de zusätzlich eine vertikale Dichtebene als 
Lehm-Tonpackung umlaufend angeordnet. 

Die historischen Traufpflasterplatten  
wurden in ausreichender Neigung wieder 
verlegt, um den Spritzwasserwinkel für die 
Außenwände zu optimieren. 

Im Zuge der Geländemodulierung an der 
Ostseite wurden drei Grablegen in Form 
von gemauerten Grüften in unterschied-
lichen Erhaltungszuständen freigelegt. 
Diese wurden durch das Landesamt für 
Denkmalpflege und Archäologie (LDA) 
dokumentiert und anschließend wieder 
mittels Mutterboden überdeckt.

Parallel wurde im wandständigen Innenbe-
reich des Kirchenschiffes eine „Entfeuch-
tungszone“ durch Rückbau der Beton-, 
Estrich- und Fliesenbeläge hergestellt. Die-
ser wurde mit einem Glasschottergemisch 
und einem obenliegendem Kiesstreifen 
verfüllt, so dass eine kontinuierliche Diffusi-
on der Grundmauern nunmehr möglich ist. 

Sanierung der Kirche in Groß Ammensleben
Sina Stiebler

5150 � � � � � � � � ��  � � ���   � ���   � � � � ����    � � � � ��  � � � � � � � � � � � � � � � � ��  � � ���   � ���   � � � � ����    � � � � ��  � � � � � � � �



Zweiter Bauabschnitt – Instand
setzungsmaßnahmen Innenraum  
2016/17

Wand- und Deckenflächen
Nach einem Jahr Standzeit (= Austrock-
nungszeit) begannen die Instandsetzungen 
des Kircheninnenraumes. Die jahrzehnte-
lang starke Durchfeuchtung der Innen-
wandflächen stellte jedoch für alle Fachbe-
teiligten in der Wahl der Sanierungsmateri-
alien eine große Herausforderung dar, da 
die Wände von einer sehr hohen Feuchtig-
keits- und Salzbelastung gekennzeichnet 
waren.  In Begleitung des Labors für Bau-
denkmalpflege Naumburg konnte ein Sa-
nierputzsystem entwickelt werden, welches 
eine frühzeitige materialtechnische Überfor-
derung der nun eingesetzten Putze wegen 
fortdauernder Feuchte- und Salzbela-
stungen auf ein Minimalmaß beschränkt. 
Dieses wurde im Vorfeld der Sanierungs-
maßnahme an den hochbelasteten Be-
reichen der Kirchenwände beprobt und für 
den späteren Einsatz freigegeben.

An Pfeiler-, Wand- und Deckenflächen er-
folgte die Abnahme der Dispersionsan-
striche und der geschädigten Putze. Auf-
grund dieser Maßnahme konnten die Riß-
verläufe an den Decken- und Wandflächen 
eindeutig klassifiziert, bearbeitet und sa-
niert werden. Nach diesen Maßnahmen 
erfolgte der neue, bereits beprobte Putz
auftrag.

Alle Bleiverglasungen der Obergadenfenster 
wurden saniert, sämtliche Wandanschlüsse 
fachgerecht hergestellt.

Fußbodenflächen
Im Kirchen- und in den Seitenschiffen wur-
de der neuzeitliche Fliesenbelag belassen, 
da hier keine Schädigungen erkennbar 
waren. Im hohen Chor sollten auch die 
bereits in den 1990er Jahren begonnenen 
liturgischen Veränderungen nun zum Ab-
schluss gebracht werden. Dies machte auch 

Eingriffe in den Bodenbereich notwendig –  
so wurde die vorhandene Raumuntertei-
lung durch verschiedene Stufenanlagen 
deutlich korrigiert und neu konzipiert, Chor-
raumflächen als Aktionsflächen begradigt 
und abgesenkt. 

Der alte Altartisch stand vor Sanierungsbe-
ginn erhöht im Kirchenschiff – nun wurde er 
überarbeitet und im zentralen, vorderen 
Chorbereich neu aufgestellt. Passend zum 
Material des Altares wurde ein Ambo neu 
gefertigt und im seitlichen Chorzugangsbe-
reich angeordnet. Da mit diesen Maßnah-
men auch eine Teilaufnahme des neuzeit-
lichen Fliesenbelages erforderlich war,  
wurde von der Kunstkommission des Bis-
tums Magdeburg und dem Kirchenvorstand 
der Pfarrei St. Christopherus entschieden, 
für den hohen Chor wieder ein historisches 
und denkmalgerechtes Material zu verwen-
den. Anhand von Bestandsplatten an der 
Treppenanlage zum Hochaltar (roter, ver-
mutlich Bernburger oder Bebertaler Bruch, 
diese Steinbrüche sind jedoch mittlerweile 
geschlossen), wurde ein farblich passender, 
roter (Main-) Sandstein festgelegt, welcher 
dann im Halbverband, im historischen Plat-
tenmaß 40 x 40 cm, neu verlegt wurde. 

Bei den Schachtarbeiten für einen Hei-
zungsschacht konnten weitere historische 
Befunde – Bodenbeläge in unterschied-
lichen Tiefen sowie Fundamente einer frü-
heren Bebauung (eventuell kleinerer Vor-
gängerbau) – durch das LDA freigelegt und 
dokumentiert werden.

Begleitend zu den baulichen Aktivitäten 
erfolgten die technischen und elektrischen 
Installationen (Akustik, Beleuchtung) nach 
heutigen technischen Erfordernissen, wobei 
hier bewusst auf eine aufwendige Beleuch-
tung des Kirchenraumes verzichtet wurde 
und schlichte Fassungen mit Leuchtmittel 
beibehalten wurden. 

Farbfassungen
Parallel zur Erarbeitung der Gesamtsanie-
rungskonzeption 2013 wurde eine restaura-
torische Befunduntersuchung für das ge-
samte Kircheninnere durchgeführt (Dipl.-Re-
stauarator Udo Drott, Bad Belzig) – das 
Vorliegen mittelalterlicher Putze bzw. Aus-
malungen konnte jedoch nur noch partiell 
festgestellt werden. Auf Grundlage dieser 
wenigen historischen Farbbefunde wurden 
verschiedene Probeachsen zur künftigen 
Ausmalung der Kirche angelegt, eingehend 
bewertet und diskutiert –  im Ergebnis 
wurde eine gotisierende, schlichte mono-
chrome Farbfassung für das Kirchenschiff 
und die Kapellen entwickelt und diese dann 
für die einzelnen Raumbereiche konzeptio-
nell weiter bearbeitet: So erhielten die 
Wand- und Deckenflächen von Langhaus, 
Chor und Nikolauskapelle einen gebro-
chenen Weißton, die Rippenbögen der 
Kreuzgewölbe und die Gliederung der Arka-
denbögen zum südlichen Seitenschiff wur-
den in einem hellen Ockerton gefasst. Die 
Schlusssteine wurden in ihrer farblichen 
Fassung nur aufgearbeitet und konserviert. 
Die Kreuzkapelle erhielt jedoch, zum 
schlichten Wandgrundton in Altweiß, eine 
rötliche Sandsteinlasur auf Rippenbögen, 
Schlusssteinen und Fenstergewänden – um 
hier die Sandsteinreliefs des plastisch ge-
stalteten Kreuzweges harmonisch in die 
Raumwirkung einzubeziehen.

Eine restauratorische Besonderheit konnte 
im Zuge der Malerarbeiten am östlichen 
Schlussstein des Kreuzrippengewölbes im 
Hohen Chor freigelegt werden –  unter der 
Deckenfarbe wurde eine polychrome Ge-
staltung mit dem Antlitz Christi gefunden. 
Die restauratorischen Untersuchungen 
ergaben, dass die Bemalung auf den Zeit-
raum der Einwölbung des Chorraumes (um 
1490) einzuordnen ist. Die  Konservierung 
und Restaurierung erfolgte im Rahmen der 
Sanierungsarbeiten durch Dipl.-Restaurato-
rin Petra Drott-Buchholz.Beispiele aus der Fotodokumentation der Sanierung

5352 � � � � � � � � ��  � � ���   � ���   � � � � ����    � � � � ��  � � � � � � � � � � � � � � � � ��  � � ���   � ���   � � � � ����    � � � � ��  � � � � � � � �



Gedanken zur Neuordnung dreier Kunststandorte  
in der Klosterkirche Groß Ammensleben
Evelyn Körber

Neuordnung dreier Kunststandorte in der Klosterkirche Groß Ammensleben

Alle Holzeinbauten, die Deckenfläche der 
Empore und des nördlichen Seitenschiffes, 
alle Innen- und Außentüren, der Windfang 
(diese besaßen einen weinroten Farban-
strich aus den 80-iger Jahren) erhielten zum 
Abschluss der Sanierungsarbeiten eine 
Lasur als Eiche-Imitation (helle Bierlasur) – 
so konnte ein homogen abgestimmtes 
Farbkonzept im Inneren umgesetzt bzw. 
realisiert werden.

Die gesamten Instandsetzungs- und Sanie-
rungsarbeiten im Kircheninneren wurden 
zum Mai 2017 komplett abgeschlossen. Im 
Anschluss an diese Arbeiten wurde die 
Kirche mit einem Pontifikalamt mit Weihe 
des Altares und des Ambos an die Gemein-
de übergeben.

Links: Impressionen nach der Fertigstellung 

Foto in diesem Beitrag: Landesamt für Denkmalpflege  
und Archäologie Sachsen-Anhalt, Gunar Preuß

5555



Als ich zum ersten Mal nach Groß Ammens-
leben kam, waren die Sanierungsarbeiten 
schon weit fortgeschritten und die ganze 
Kirche war eine riesige Baustelle. Nicht 
leicht, sich in dem Moment bereits den 
fertigen Raum vorzustellen. Und doch 
mußte ich genau dies gedanklich vorweg-
nehmen, denn es ging darum, für drei Bild-
werke, eine Strahlenkranzmadonna, einen 
Schmerzensmann und eine Kreuzigungs-
gruppe, die geeigneten Standorte zu finden 
und angemessen zu gestalten.
Einzig für die Madonna gab es eine kon-
krete Vorstellung, wo sie aufgestellt werden 
könnte, für die anderen beiden Bildwerke 
gab es noch keine Idee. Und obwohl die 
Klosterkirche groß ist und über zahlreiche 
Seitenkapellen und Nebenräume verfügt, 
bleiben nicht viele Wandflächen über, die 
als Standort für Kunstwerke in Frage kom-
men. 

Bevor ich also über die möglichen neuen 
Standorte nachdenke, frage ich zunächst 
nach dem Ziel der Veränderungen. Eine Art 
einfacher ‚Rochade‘ ist es mitnichten, viel-
mehr erschließt sich mir nach und nach ein 
kompliziertes, in sich durchaus wider-
sprüchliches Gemenge aus Wünschen, 
Vorstellungen und Bedingungen, das ent-
wirrt und geordnet werden will. Im Zuge 
der Sanierung gibt es Veränderungen hin-
sichtlich der Raumnutzung; das hat Ein-
schränkungen in der Zugänglichkeit einiger 
Bildwerke zur Folge, insbesondere der 
Schmerzensmann sollte aber künftig einen 
bedeutenderen Platz einnehmen.
So kreisten die Überlegungen schließlich 
um drei Standorte: die Ostwand des süd-
lichen Seitenschiffs (Wunschort für die 
Strahlenkranzmadonna), die südwestliche 
Seitenkapelle / Taufkapelle und den Bereich 
unterhalb der Empore. Die drei Entwürfe zu 
diesen Standorten möchte ich nun erläu-
tern.

1. Der Schmerzensmann in der  
Seitenkapelle

Die ehemalige Taufkapelle im Südwesten 
wurde schon lange nicht mehr als solche 
genutzt. Hier befand sich außer einem 
weniger bedeutenden Taufstein, den man 
ohnehin entfernen wollte, die Kreuzigungs-
gruppe, die ebenfalls Gegenstand der Neu-
ordnung ist. Sie wirkte hier gedrängt, hing 
zu tief und auch zu dunkel, weswegen ein 
geeigneterer Ort gefunden werden mußte.
Der kleine und recht niedrige Kapellenraum 
bietet sich aber geradezu an als Behausung 
für den Schmerzensmann. Der Raum ist frei 
zugänglich, aber dennoch in sich geschlos-
sen, und das ist für diese Figur ausgespro-
chen wichtig, sie dürfte keinesfalls in einen 
belebten Bereich kommen, wo die Leute 
zwangsläufig an ihr vorbeilaufen (müssen) 
und wo man das Bildwerk quasi im Vorüber-
gehen wahrnimmt. Hier in der Seitenkapelle 
ist das anders, hier geht man nur hinein, um 
den Schmerzensmann zu sehen, das ist der 
einzige Grund. Dieses bedeutende Kunst-
werk ist denn aber auch ein gewichtiger 
Grund, in die Seitenkapelle zu gehen.

Das Bildwerk zeigt Jesus als einen gemar-
terten, wundenübersäten Menschen, der in 
seinem Schmerz und seiner tiefen Traurig-

keit eine Würde ausstrahlt, die den Betrach-
ter still werden läßt. Wer sich getraut, die-
sem Menschen in die Augen zu blicken, der 
begegnet sich selbst und fühlt diese Be-
klommenheit, der man nur zu gern aus-
weicht. Was habe ich mit diesem Leidenden 
zu tun? Was hat das Leiden dieses Men-
schen mit mir zu tun? Ich habe ihm doch 
nichts angetan, oder doch? Warum können 
diese Schmerzen nach 2000 Jahren nicht 
endlich heilen? 

Viele Fragen, auf die es keine schnelle Ant-
wort gibt. Das ist der Grund dafür, daß dort 
ein Stuhl gleich einer Aufforderung mitten 
im Raum steht. Sonst ist hier nichts. Der 
Schmerzensmann und der leere Stuhl. 

Ein markanter Block aus rohem Eichenholz 
bildet das Gegenüber des Felsblocks, auf 
dem Christus sitzt. Er sitzt unbekleidet, 
unbeschützt auf einem harten Stein, ein 
geschundener Mensch, der ganz unten ist. 
Wenn man als Besucher den Raum betritt, 
sieht man sogar auf ihn herab. Diese Per-
spektive ändert man, indem man sich ihm 
gegenüber auf den Holzblock setzt, denn 
nun blickt man zu Jesus auf, man sitzt noch 
ein wenig tiefer unten und hat die eigent-
liche Augenhöhe erreicht, um in Zwiespra-
che zu treten. 

Der Stahlsockel sowie der Holzblock und 
mit diesem die beschriebene Form der 
Begegnung mit dem Schmerzensmann 
existieren allerdings bisher nur in meiner 
Vorstellung, die Gemeinde hat diesen Teil 
des Entwurfs noch nicht verwirklichen kön-
nen.

2. Die Kreuzigungsgruppe  
unter der Empore

Der Bereich unter der Empore ist bestimmt 
durch eine Tumba (um 1500). In die Nähe 
dieses Grabmals sollte die Kreuzigungs-
gruppe kommen. Sie gewinnt an ihrem 

Entwürfe zum Schmerzensmann

Entwurf zur 
Kreuzigungs-
gruppe

5756 � � � ��  � � � � ��  � � � � � ���   � � � � � �� � � ���   � � � � � � � ���   �� � � � ��  � ���   � ����    � � � � ��  � � � � � � � � � � � ��  � � � � ��  � � � � � ���   � � � � � �� � � ���   � � � � � � � ���   �� � � � ��  � ���   � ����    � � � � ��  � � � � � � � �



neuen Standort an Farbtiefe. Gerade in den 
Dunkelheiten sind viel mehr Nuancen er-
kennbar dadurch, daß eine Grundhelligkeit 
in diesem Bereich gegeben ist, die durch 
Strahler allein so gar nicht zu erreichen ist. 
Allerdings weist die Wandfläche eine Beson-
derheit auf, die eine symmetrische Aufhän-
gung ausschließt. Im Zuge der Sanierung ist 
man hier auf zwei große Bögen gestoßen, 
die nun mittels Kellenschnitt sichtbar ge-
macht wurden. Dadurch sind zwei gleich-
große Rahmen mit deutlichen Konturen 
entstanden, die die Wand in zwei Hälften 
teilen. 

Wenn die Kreuzigungsgruppe an der linken 
Seite der Wand hängen würde, so der Plan, 
dann galt es, eine Idee zu entwickeln, wie 
man das Gegengewicht herstellt, und zwar 
so, daß keine Konkurrenz entsteht. Hierzu 
wurde in verschiedenen Gesprächen ein 
Gedanke entwickelt, der im Entwurf visuell 
angedeutet ist, der aber erst noch konzep
tionell inhaltlich ausgearbeitet werden muß. 
Die Tumba ist nicht das Grabmal eines 
Geistlichen, wie man vielleicht vermutet, 
vielmehr handelt es sich um eine Memoral
tumba für die Stifter des Klosters, das Ge-
schlecht derer zu Ammensleben und Hillers-
leben. Dieser weltliche Bezug verweist auf 
die Geschichte des Klosters und der Kirche, 
und damit ist auch das Thema für die rechte 
Wandhälfte gefunden. Das Ziel ist, in zeitge-
mäßer Form, z.B. gedruckt auf einer großfor-
matigen Glasfläche, die überaus bewegte 
Geschichte der Klosteranlage komprimiert 
darzustellen. Mit einer solchen Wandgestal-
tung nimmt man der Kreuzigungsgruppe 
nichts von ihrer Präsenz, schafft aber den-
noch einen zweiten Schwerpunkt. Eine 
derartige Fläche korrespondiert in ihrer 
farbigen Zurückhaltung auf‘s beste mit der 
Tumba. Hier wie dort bewirken Hell-Dunkel-
Schattierungen einen eher grafischen Cha-
rakter. In der Vorwegnahme der Gesamter-
scheinung kann man den harmonischen 
Dreiklang erahnen, den die drei so unter-

schiedlichen Objekte hier einmal bilden 
könnten, ohne daß eine vordergründig 
museale Atmosphäre aufkommt. 

Die beschriebene Flächengestaltung ist 
derzeit noch in der Planung begriffen. Die 
Gemeinde wird zunächst einen Historiker 
beschäftigen müssen, ehe man an die ei-
gentliche Ausführung gehen kann.

3. Die Strahlenkranzmadonna  
im Seitenschiff

Der Ort für die Strahlenkranzmadonna 
(1510) war von Beginn an unstrittig: die 
Ostwand des südlichen Seitenschiffs sollte 
es sein. Hier sollte die Figur ihre anziehende 
Wirkung entfalten, dem eintretenden Besu-
cher schon von fern ins Auge fallen und im 
Nachvorngehen seinen Blick fixieren.
Es hatte sich aber bereits bei den vorange-
gangenen Planungen eine Schwierigkeit 
gezeigt: die Figur ist klein, die Wand ist 
groß. Da stellte sich die Frage nach der 
Inszenierung. 
Meine Überlegung basierte zunächst auf 
einfachen Wahrnehmungstatsachen: Wenn 
ich erreichen will, daß die kleine Madonna 
mit ihrer zarten Fassung und der reichen 
Vergoldung zum Blickpunkt wird, dann muß 
ich jegliche andere Farbe als Konkurrenten 
im Umfeld ausschließen. Ich muß ihr einen 
dunklen neutralen Hintergrund schaffen, 
vor dem sich das Inkarnat und inbesondere 
das Gold leuchtend abheben können.
Im Zuge der genaueren Planung der Rück
lage wurde der Bezug zur Wandfläche her-
gestellt, indem die Form des Spitzbogens zi-
tiert wurde. Damit enstand eine mittelgraue 
Fläche, die etwa die Dimensionen einer 
Türöffnung oder auch einer Nische hat, wie 
sie an dieser Stelle hätten gewesen sein 
können. (Und tatsächlich habe ich später 
erfahren, daß sich hier einst eine Tür befun-
den hat.) 

Um die assoziative Nischenwirkung der 
Rücklage zu verstärken, wurde sie um ein 
plastisches Element ergänzt, einen Rahmen, 
der für einen natürlichen Schatten auf der 
grauen Fläche sorgt und die Illusion eines 
Tiefenraums andeutet. Der Rahmen hat 
daneben auch behausenden und beschüt-
zenden Charakter und wirkt wohltuend auf 
die Madonna.

Allerdings reicht mir auch hier die Andeu-
tung dieser Absicht, so daß der Rahmen nur 
auf der linken Seite, also asymmetrisch 
angebracht wurde. Von links aus dem Schiff 
dringt das Licht heran, das sich als Streiflicht 
über die Wandfläche ausbreitet, hier öffnet 
sich der Raum zu großer Höhe, von dieser 

Seite bedarf die angedeutete Nische des 
begrenzenden Schattens, sonst würde de-
ren Kontur überstrahlt werden und nicht 
mehr zu sehen sein. 

Der Sockel, konzipiert als zum Boden hin 
verlängerte Konsolenform, geplant aus 
Naturstahl mit Graphitpatinierung, wurde 
zunächst behelfsmäßig als einfache gerad
linige Holzkonstruktion gebaut und farbig 
angepaßt. Damit hat der neue Standort der 
Strahlenkranzmadonna schon wesentliche 
Merkmale des Entwurfs aufzuweisen, wobei 
mit dem endgültigen Sockel auch die 
Gefäße für Blumen und Kerzen noch aus
stehen.

Entwurf zur Strahlenkranzmadonna

5958 � � � ��  � � � � ��  � � � � � ���   � � � � � �� � � ���   � � � � � � � ���   �� � � � ��  � ���   � ����    � � � � ��  � � � � � � � � � � � ��  � � � � ��  � � � � � ���   � � � � � �� � � ���   � � � � � � � ���   �� � � � ��  � ���   � ����    � � � � ��  � � � � � � � �



Bei der Innenrenovierung der St. Christo-
phorus-Kirche stellte sich die Frage nach 
einer zeitgemäßen Antwort der Verände-
rung. Sich vertraut zu machen mit dem 
Raum, seiner Geschichte und vor allem mit 
seinen Menschen, war der wichtigste Aus-
gangspunkt. 
Die Kirche ist ursprünglich aus dem 14. 
Jahrhundert. Sie hat viele Veränderungen 
erlebt – die größte 1956 mit dem Abriss des 
mittelalterlichen Langhauses. Der Chorraum 
und das erste Joch des Kirchenschiffs mit 

den Seitenaltären blieben stehen. Der 
Warsteiner Architekt Heinrich Stiegemann 
(1909–1989) erweiterte die Kirche durch ein 
dreischiffiges nach Westen in der Höhe 
ansteigendes Gewölbe, einen Turm und die 
Marienkapelle.

Pfarrer Thomas Wulf und der Kirchen
vorstand beschrieben jetzt ihre Motivation 
zur anstehenden Veränderung so:
„Gestern zu klein, heute zu groß  
und morgen – vielseitig !“

St. Christophorus, Hirschberg
Wandel und Erneuerung in historischer Verbundenheit

Mechthild Clemens und Barbara Maas 

6160 S t.  C h r is  to p h o r us  ,  Hi  r s c h b e r g60



Es entsteht ein liturgisches Raumkonzept, 
das im Osten der Kirche den Altarraum bis 
in das erste Joch des Langhauses hinein 
erweitert und im Westen unter der Orgel-
bühne einen Raum für Versammlungen zur 
Feier der Taufe und für andere Anlässe 
bereit stellt.

Das Vorziehen der Altarebene bis zum er-
sten Säulenpaar des Mittelschiffs vergrößert 
nicht nur den Altarraum, sondern schafft 
mehr Nähe zwischen Gemeinde und Altar 
sowie neue Möglichkeiten, sich um den 
Altar zu versammeln. Es entsteht ein neuer 
Raum zum Hochaltar, der für kleine Grup-
pen zur Andacht oder auch zum Gottes-
dienst genutzt werden kann. Die vergrö-
ßerte Altarinsel bildet eine Brücke ins neue 
Kirchenschiff.
 

Die Prinzipalstücke, Altar und Ambo wurden 
von Bildhauer Matthias Eder aus Leonberg 
entworfen. Mit großer Sensibilität entwi-
ckelte er sein Konzept; er schreibt: Als ver-
bindendes Element zwischen Chor und 
Kirchenschiff steht der neue Altar auf dem 
vorgezogenen Chorplateau. Dies zeigt sich 
sowohl in seiner Materialität als auch in 
seiner Form. Carraramarmor und Bronze 
nehmen Bezug auf den sehr hellen, fast 
weißen stuckierten und vergoldeten Chor-
raum. Die Grundform des Altars, der Pyrami-
denstumpf, orientiert sich an den dominan-
ten Kapitellen des neuen Kirchenschiffs. 
Die Form wird in vier gleiche Blöcke zerteilt, 
so dass in der Tischfläche eine Kreuzfuge 
entsteht. Hier wird ein gleichschenkliges 
Bronzekreuz als Verbindung eingelegt.
Das Kreuz hält zusammen, sowohl symbo-
lisch als auch konstruktiv.

Weitere Veränderungen sind das Kürzen 
und Reduzieren der Bänke. 

Es entsteht mehr Bewegungsraum in den 
Seitenschiffen und mehr Raum unter der 
Orgelbühne. 

Die Verbindung vom seitlichen Eingang des 
Hirschberger Tores zur Marienkapelle bleibt 
ebenso frei von Bänken und wird eine neue 
Bezugs- und Sichtachse innerhalb der Kirche.

In dieser Achse hängt an der Wand der 
Kapelle die wertvolle spätgotische Kreuzi-
gungsgruppe aus dem 14. Jh. Der Blick des 
Besuchers wird so in die Kapelle gelenkt, 
hin zu einem ruhigen Ort, an dem Maria 
verehrt wird und eine Kerze angezündet 
werden kann.

Die Ausmalung ist ein weiterer wichtiger 
Baustein für die Atmosphäre des Raumes. 
Ausgehend von dem Juwel der Kirche, dem 
Chorraum, wurde eine ruhige, helle, sandige 
Farbigkeit mit hellgrauen Konturen gewählt. 
Im Gewölbe entstanden durch die Gratbeto-
nungen Segelflächen mit eleganter Feinheit 
und Leichtigkeit. 

Die Rundstützen, Wandvorlagen und Kapi-
telle als tragende Elemente bekommen ein 
kräftigeres Grau in feinen Abstufungen. 

Der Farbklang entspricht dem Chorraum, 
bleibt aber zurückhaltend und weist auf 
den mit Stuck und Gold reich verzierten 
Höhepunkt hin.

Zusammen mit der neuen Beleuchtung 
zieht eine freundliche, helle Atmosphäre in 
die Kirche ein. Unterschiedliche Schaltmög-
lichkeiten der Leuchten können verschie-
dene Akzente setzen und die Liturgie unter-
stützen. 

Ziel der Renovierung war es, der Kirche 
Raum zu geben für die heutige Liturgie, 
freien Raum zu lassen für Andachten, Medi-
tationen und anderen Begegnungen.

Das Einlassen auf einen Prozess des 
gemeinsamen Weges, der nicht immer 
geradeaus ging, sondern Abstecher in un-
terschiedliche Richtungen zuließ, prägte die 
Zusammenarbeit aller Beteiligten.

6362 S t.  C h r is  to p h o r us  ,  Hi  r s c h b e r g S t.  C h r is  to p h o r us  ,  Hi  r s c h b e r g



Kurt Matern – Dom- und Diözesanbaumeister in Paderborn
Sabine Angenendt

Einführung

Über Kurt Matern und über die Rolle des 
Dom- und Diözesanbaumeisters zu schrei-
ben, ist kein einfaches Unterfangen.

Zu dieser Berufsgruppe 
gibt es bisher keine 
umfassende Untersu-
chung. Zu der Person 
des Architekten Kurt 
Matern existiert eben-
falls keine Monogra-
phie. Einen kurzen 
Abriss seines Lebens 
kann man einem Be-
gleitband zu einer Aus-
stellung des Paderbor-
ner Diözesanmuseums 
aus dem Jahre 1982 
entnehmen, die sich 

einem seiner Bauten, der Bonifatius-Kirche, 
widmete.

Kurt Matern war beileibe kein unbedeu-
tender Mann. Er hat fast fünf Jahrzehnte in 
Paderborn für die Kirche gearbeitet und 
darüber hinaus auch als freier Architekt 
gewirkt. Dass seine Leistungen bisher so 
wenig beachtet wurden, mag zweierlei 
Gründe haben: Einerseits war Kurt Matern 
offenbar ein sehr streitbarer und daher 
nicht unumstrittener Zeitgenosse, anderer-
seits ist die archivalische Überlieferung, 
bedingt durch den Zweiten Weltkrieg, mehr 
als lückenhaft.

Stadtarchiv und Stadtbauamt sowie das 
Diözesanarchiv waren umfassend zerstört. 
Das Privathaus des Architekten, in dessen 
Obergeschoss sich das Büro respektive 

Atelier befand, wurde bei einem Bomben-
angriff stark beschädigt, so dass auch die 
Familie, die das Architekturbüro mittlerweile 
in dritter Generation fortführt, nur noch 
eine begrenzte Anzahl an Unterlagen zur 
Verfügung stellen kann. Auftragsbücher, 
Entwürfe von Bauten außerhalb der Kirche 
o.ä. sind nicht erhalten, so dass eine voll-
ständige oder auch nur näherungsweise 
Rekonstruktion der Bautätigkeit leider nicht 
mehr möglich sein wird.

Es bleiben demnach nur wenige Doku-
mente aus dem Diözesanarchiv, die direkt 
von Kurt Matern verfasst wurden, bzw. die 
ihn oder Bauvorhaben betreffen, an denen 
er beteiligt war. Die wichtigste Akte “Diöze
sanbaumeister” befindet sich, wie der ge-
samte Bestand “Metropolitankapitel”, derzeit 

in der Massenentsäuerung und kann nicht 
eingesehen werden.

Das vorhandene Material beleuchtet über-
wiegend die Nachkriegszeit und lässt 
schwere Konflikte mit dem Dompropst 
vermuten. Ein paar weitere Puzzleteile be-
finden sich in den Beständen des Landes
archivs in Detmold, das für Ostwestfalen-
Lippe zuständig ist. Die drei Akten zum 
Paderborner Dom decken die Zeitspanne 
zwischen 1948 und 1954 ab und behandeln 
sowohl die Anträge auf Landesfördermittel 
als auch die Kontrolle der Handhabung der 
Förderbedingungen durch die Behörden. 
Die Personalie Matern als eigenmächtiger 
Bauleiter zieht sich durch Berichte und 
Korrespondenzen mehrerer Jahre. Weitere 
Akten aus dem Bestand M 1 zeugen von 
juristischen Auseinandersetzungen wegen 
Beleidigung und Verleumdung. Auch die 
Bauakte des Doms im städtischen Bauamt 
liefert noch ein paar Hinweise zu Materns 
Vorgehen als Bauleiter und Architekt.

Das Material aus dem Bestand der Familie 
enthält sehr wenig zu Kurt Materns Archi-
tekturschaffen. Von besonderer Bedeutung 
sind darin die schreibmaschinengeschrie-
ben und handschriftlich ergänzten selbst 
verfassten Lebensbeschreibungen. Sie sind 
selbstverständlich keine neutrale Quelle, 
aber genau deshalb umso wertvoller, wenn 
man sich ein Bild von der Persönlichkeit des 
Tausendsassas machen möchte.

(Auto-) Biographie

Kurt Matern wurde am 23. September 1884 
in Rössel, Ostpreußen, geboren. 
Bis 1905 besuchte er das Gymnasium in 
Braunsberg und setzte dann bis 1909 seine 
Ausbildung an der Königlichen Technischen 
Hochschule in Danzig fort. 1913 erwarb er 
nach staatlicher Prüfung den Titel „Regie-
rungsbaumeister“. Bis zu seinem Antritt der 
Stelle als Dom- und Diözesanbaumeister in 

Paderborn am 1. Januar 1915 war er beim 
Militär für Bauaufgaben zuständig, an das er 
während des Ersten Weltkrieges ausgelie-
hen wurde. Kurt Matern hatte im Herbst 
1915 Dorothea Potrykus geheiratet und mit 
ihr drei Kinder bekommen, eine Tochter und 
zwei Söhne. Der ältere der beiden, Rudolf, 
fiel im Zweiten Weltkrieg. Kurt Matern juni-
or, Jahrgang 1923, führte das Büro seines 
Vaters fort und legte es anschließend in die 
Hände seiner Tochter Eva. Kurt Matern seni-
or starb 1968.

Diesen Kurzüberblick möchte ich nun aus 
den selbstverfassten Lebensbeschrei-
bungen sowie Briefen und Urkunden, alle-
samt aus dem Privatarchiv der Familie 
Matern (Ausnahmen sind entsprechend 
vermerkt), um fünf Aspekte vertiefen: 
Beruflicher Werdegang, Architektur, Malerei, 
Privates, Beziehungen zum Klerus.

Beruflicher Werdegang
Der berufliche Werdegang Kurt Materns 
begann mit dem Abitur, das er am 21.2.1905 
in Braunsberg ablegte. Mit „genügend“ 
wurden seine Leistungen in Deutsch, Latein, 
Griechisch, Geschichte und Erdkunde beno-
tet, mit „gut“ die in den Fächern Franzö-
sisch, Mathematik, Physik, Turnen und Reli-
gion.

Um mit seiner Leidenschaft für die Kunst 
auch Geld verdienen zu können, schrieb 
sich der Abiturient an der ein Jahr zuvor 
gegründeten Königlich Technischen Hoch-
schule in Danzig für Architektur ein. Einer 
seiner Professoren dort und späterer Men-
tor war der bekannte Maler August von 
Brandis. Bei ihm nahm Kurt Matern Kurse in 
Malen und Zeichnen, was ihm näher lag als 
Physik, Chemie, Geodäsie und höhere 
Mathematik. 

Am 23.10.1909 verließ Matern als Diplom
ingenieur mit der Gesamtnote „gut“ die 
Hochschule und meldete sich zwei Tage 

6564 K u r t  Ma t e r n  –  D o m -  und    Diözesan        b au m eis   t e r  in   Pade   r b o r n K u r t  Ma t e r n  –  D o m -  und    Diözesan        b au m eis   t e r  in   Pade   r b o r n



später als Einjährig Freiwilliger „der 7. Batte-
rie K.b. 1. Fuß-Artillerie-Regiments Jahres-
klasse 1909“. Bereits am 13. November wurde 
er wieder als dienstunbrauchbar ohne Ver-
sorgung entlassen.

Im Januar 1910 erhielt der Absolvent ein 
Schreiben des Regierungspräsidenten in 
Münster, der ihm eine Anstellung als „König-
licher Regierungsbauführer“ in Aussicht 
stellte – im ersten Jahr allerdings ohne Sold. 
Er solle sich bei Baurat Ludorff melden.
In dieser Zeit arbeitete Kurt Matern dann an 
den Bau- und Kunstdenkmälern zu Altena 
und Lippstadt (erschienen 1912) mit.

Zwischen 1911 und 1912 war der Architekt 
bei der Eisenbahn beschäftigt und mit der 
Errichtung mehrerer Bahnhofsgebäude in 
Rotenburg (Wümme) in Hannover betraut.
Dass in dieser Zeit auch die Malerei eine 
wichtige Stellung einnahm, wird durch zwei 
Briefe bezeugt. Am 28.12.1911 bot er dem 
Magistrat der Stadt Rotenburg an, ein Ge-
mälde für einen der Wartesäle zu stiften, 
zwei kleinere aus seiner Hand waren bereits 
vorhanden. Die Stadt sprach dem Archi-
tekten Lob für seinen Bau aus, das die Kö-
nigliche Eisenbahndirektion am 15.4.1912 
noch verstärkt: „Wir sind gern bereit, die von 
Ihnen für das Nichtraucherzimmer in 
meinem Empfangsgebäude auf Bahnhof 
Rotenburg i/H. gefertigten Bilder zu über-
nehmen, und sprechen Ihnen für die auch 
in diesem Falle betätigte Hingabe an ihre 
dienstlichen Aufgaben unsere volle Aner-
kennung aus. F. Richard an den Regierungs-
bauführer Herrn Matern in Rothenburg i/H.“.
Zweieinhalb Monate zuvor ersuchte Matern 
um seine Versetzung nach Aachen, wo jetzt 
August von Brandis lehrte. Offenbar wurde 
dieser Wunsch erfüllt, da seine Adresse 
dann „Krakauer Straße 19, Aachen“ lautete. 
Von Brandis, der Matern selbst auf eine 
Vakanz an seinem Lehrstuhl aufmerksam 
gemacht hatte, stellte ihm am 12.5.1913 auch 
ein gutes Zeugnis aus:

„Herr Regierungsbauführer Kurt Matern war 
längere Zeit als mein Assistent für Freihand-
zeichnen, Aquarellieren und Compositions-
Übungen tätig. Bei seiner ausgezeichneten 
künstlerischen Veranlagung verstand er es mit 
Stift, Feder und Pinsel, so es Not tat, einzugrei-
fen und seinen Absichten einen sicheren Aus-
druck zu verleihen. Da Herr Matern mit dieser 
seiner Begabung eine große Arbeitskraft und 
Gewissenhaftigkeit verbindet, bin ich davon 
überzeugt, daß es ihm glücken wird, Ausge-
zeichnetes zu leisten. Ganz besonders begabt 
halte ich denselben für decorative und kirch
liche Kunst und bemerke noch, daß ihm z.B. 
Entwürfe für Glasfenster in der farbigen Flec-
kenverteilung sowohl wie im Figürlichen sehr 
gut gelungen sind. A. v. Brandis, Prof. d.  
Kgl. Technischen Hochschule“.

Nachdem Kurt Matern am 15. (Ausstellungs-
datum), bzw. 20. November (Siegel) die 
Staatsprüfung im Hochbaufach abgelegt 
hatte, teilte ihm der Minister der Öffentli-
chen Arbeiten am 26. des Monats mit, dass 
er nun zum Regierungsbaumeister ernannt 
sei. Schon wenige Tage später übertrug ihm 
die Intendantur des XVII. Armeekorps die 
Bauleitung des Kasernenneubaus für das 
Infanterie-Regiment 128 auf Bastion Roggen 
in Danzig. Dort wurde er kurz vor Weih-
nachten in der Armee-Bauverwaltung mit 
gegenseitiger einmonatiger Kündigungsfrist 
angestellt. 225 Mark pro Monat im Voraus 
betrug sein Gehalt. 
Kurt Matern hatte erst am 17.12.1913 das 
Ministerium für Öffentliche Arbeiten von 
seinen Absichten in Kenntnis gesetzt, 
woraufhin dieses am 14.1.1914 positiv 
antwortete:

„Gegen Ihre Beschäftigung bei der Militär
bauverwaltung habe ich nichts einzuwenden. 
Zugleich teile ich Ihnen mit, daß Sie in der 
allgemeinen Bauverwaltung nicht beschäftigt 
werden können und daß Sie nunmehr in den 
hiesigen Listen nicht weiter geführt werden. 
Falls Sie im Dienste der Militärbauverwaltung 

nicht dauernde Anstellung finden, gelten Sie 
mit dem Zeitpunkte Ihres Ausscheidens 
daselbst als aus dem preußischen Staatsdienst 
entlassen. Im Auftrage. Hinckeldeyn.“

Zur selben Zeit muss Kurt Matern sich auf 
einen Tip hin initiativ bei dem Bischof von 
Ermland als Diözesanbaumeister beworben 
haben, da ihm, zu diesem Zeitpunkt wohn-
haft in der Hirschgasse 5 in Danzig, per Brief 
vom 31. Januar eine Absage erteilt wurde. 
Die Diözese könne sich zu diesem Zeitpunkt 
nicht einmal einen nebenamtlichen Diözes-
anbaumeister leisten. Interessanter Weise 
steht in einem Zeitungsartikel vom 13. Janu-
ar, der anlässlich seiner Ernennung zum 
Dom- und Diözesanbaumeister in Pader-
born 1915 erschien, er habe zuvor als Diö-
zesanbaumeister der Bistümer Kulm und 
Ermland gearbeitet. Angesichts der Fakten-
lage wird das wohl ein Missverständnis 
gewesen sein.

Im Sommer 1914 beantragte Kurt Matern 
seine Entlassung aus der Militärbauverwal-
tung, weil ihm zu diesem Zeitpunkt ein 
Stipendium (Preuk´sches Stipendium) für 
einen einjährigen Rom-Aufenthalt vom 
01.10.1914 bis 30.9.1915 durch das Kriegsmi-
nisterium zugesagt war. Die insgesamt 2000 
Mark sollten ihm vierteljährlich durch die 
Königliche Gesandtschaft ausgezahlt wer-
den. Kriegsbedingt konnte er das Stipen
dium leider nicht nutzen. Er war nun ein 
„stellungs- und beschäftigungsloser Regie-
rungsbaumeister“. Stattdessen machte ihn 
während eines Abendessens ein Bekannter 
auf eine Stelle als Diözesanbaumeister 
aufmerksam, die in der Zeitschrift „Germa-
nia“ annonciert war. Der Amtsinhaber, Jür-
gen Güldenpfennig, war gefallen. Jürgen 
Güldenpfennig war für seinen Vater, Arnold 
Güldenpfennig, eingesprungen, der nach 52 
Jahren im Amt am 23.9.1908 (übrigens dem 
24. Geburtstag Kurt Materns) verstorben 
war.
Dienstort sollte Paderborn sein.

„Paderborn? Das ist doch die Stadt, wo das 
bekannte Rathaus im Stil der deutschen 
Renässanc [sic] steht, danach wurdest Du 
doch im Diplomexamen gefragt, der große 
Giebel mit zwei kleinen Giebelchen davor, 
das ganze wie eine westfälische Landscheu-
ne mit einer großkotzigen Front vorn ange-
klebt … und der Dom? … Ja, richtig, der 
steht ja über einem Wasser, komische 
Geschichte!“

Am 15.12.1914 trug der bischöfliche Sekretär 
Wiehoff im Namen seiner „bischöflichen 
Gnaden Dr. Schulte“ dem Regierungsbau-
meister Matern die Stelle des Diözesanbau-
meisters an und bat um ein persönliches 
Gespräch. Zum 1. Januar 1915 trat Kurt 
Matern seine neue Stelle als Dom- und 
Diözesanbaumeister in Paderborn an.

Der Vertrag, der zwischen ihm und dem 
Bischof Karl-Joseph geschlossen wurde, 
umfasste folgende Hauptpunkte:

I
a)	 Schriftstücke, die das kirchliche Bau

wesen betreffen, sind sorgfältig und 
pünktlich zu erledigen. Vorgelegte Zeich-
nungen für Neu- und Umbauten, für die 
Anschaffung von Kircheninventar etc. 
soll er sachkundig prüfen.

b)	 alles muss in Sitzungen mit dem Bischof 
abgestimmt sein, er soll nur „im Sinne 
der Generalvikariatsbeschlüsse“ arbeiten.

c)	 Stillschweigen wird vereinbart.
d)	 Dienstreisen werden geregelt.
e)	 jedes Jahr sollen das Gebäude des Gene-

ralvikariats und weitere Bischöfliche 
Anstalten einschließlich des Palais und 
des Waisenhauses besichtigt werden und 
ihre Zustände in einem Revisionsproto-
koll festgehalten werden.

6766 K u r t  Ma t e r n  –  D o m -  und    Diözesan        b au m eis   t e r  in   Pade   r b o r n K u r t  Ma t e r n  –  D o m -  und    Diözesan        b au m eis   t e r  in   Pade   r b o r n



II
a)	 Das Jahreseinkommen beträgt 2400 

Mark und ist vierteljährlich auszahlbar.
b	 als Reisekostenerstattung stehen ihm  

12 Mark pro Tag zu.
c)	 4 Wochen Jahresurlaub werden gewährt.
d)	 die beidseitige Kündigungsfrist beträgt  

3 Monate.
e)	 Solange die Anforderungen unter Ia) 

erfüllt sind, hat er volle Freiheit für 
fachmännische Privatarbeiten.

Mit Fortschreiten des Krieges wurde Kurt 
Matern reklamiert. Er sollte von der Geist-
lichkeit begonnene Bauarbeiten fertig stel-
len. „Als meine Reklamation ‚rum war, wurde 
ich weiter reklamiert. Ich wurde infolge meiner 
Arbeit-fördernden Tätigkeit vom Heldentod 
bewahrt.“ Um auch weiterhin der Front fern 
bleiben zu können, bemühte er sich, bei 
irgendeinem Militärbaurat eine Anstellung 
zu finden, in dem er sich als Experte für die 
Errichtung von Räude-Baracken anpries.
Aus seiner Zeit bei dem Provinzialkonserva-
tor Ludorff kannte er den Militärbaurat 
Maske, der ihn dann auch bei sich in Han-
nover unterbrachte.

Die stellvertretende Intendantur des  
X. Armeekorps in Hannover schrieb am 
14.5.1917, dass der Regierungsbaumeister 
Kurt Matern als technischer Hilfsarbeiter bei 
der Intendantur mit Wirkung vom 1.5.1917 
auf Widerruf bis längstens zur Demobilisie-
rung mit einer planmäßigen Regierungs-
baumeisterstelle beliehen würde. Das An-
fangsgehalt betrug 250. Mark plus Woh-
nungszuschuss  und 90 Mark Kriegszulage.
„Mir war es da manchmal geradezu peinlich, 
wenn da ein müder verdreckter Urlauber von 
der Front kam, der schon seit Jahren dem Tot 
[sic] täglich ins Auge hatte sehen müssen und 
der nun mich stramm grüßen musste, von 
wegen meiner beiden Sterne auf der Schulter 
und dem langen Säbel, an dessen Stelle eigent-
lich eine Reißschiene hätte baumeln müssen.“
Trotz seiner verhältnismäßig komfortablen 

Situation waren alle Güter so rationiert, dass 
er und seine Familie bis zum Schluss hun-
gerten und froren. Da halfen auch die Koh-
len nicht, die er mittags und abends aus der 
Intendantur entwendete. Seine Karriere 
dort beendete Kurt Matern offenbar durch 
seine bewährte Strategie des Faktenschaf-
fens mit anschließender Rechtfertigung.

Am 21.11.1918 forderte ihn (wohnhaft in der 
Kilianstraße 26 in Paderborn) die Intendan-
tur auf, umgehend zum Dienst zurückzu-
kehren, von dem er sich am 10. des Monats 
eigenmächtig entfernt hatte. Ein Verbleib 
von vier Monaten nach der Demobilma-
chung war vereinbart.

In einem Schreiben vom 24.11.1918 rechtfer-
tigte der Architekt sein Verschwinden mit 
dringenden dienstlichen Angelegenheiten. 
Sein Vorgesetzter sei nicht greifbar gewe-
sen, also habe er sein Urlaubsersuchen am 
11. des Monats per Post losgeschickt. Der 
Brief müsse wohl verloren gegangen sein. 
Hier erhielten seine Vorgesetzten (nachträg-
lich) ein neues Ersuchen.

In der Konsequenz schied Matern mit dem 
26.11.1918 aus dem Dienst („Aufhebung Ihrer 
Beleihung mit der planmäßigen Stelle…“), 
musste aber ein Nachspiel fürchten: „Wegen 
Regulierung der für November begangenen 
Gebührnisse ergeht besondere Verfügung.“

Zu Beginn der 1920er Jahre verbesserte sich 
Kurt Materns Einkommen. Mit Wirkung zum 
01.1.1922 wurde die Teuerungszulage auf 
2400 Mark bemessen, so dass der Dom- und 
Diözesanbaumeister insgesamt 6000 Mark 
in Aussicht hatte.

Etwa zwei Jahre später, am 30.8.1924, wurde 
ihm eine Vertragsänderung vorgeschlagen. 
Rückwirkend zum 01.7. bekam er nun ein 
Gehalt von 2400 (Renten-) Mark (inklusive 
der Entschädigung als Dombaumeister), 
auch sollte er anteilig für seine drei Büro

räume 62 % der Friedensmiete von 250 
Mark bezahlen.  Zum 1.3.1925 betrug die 
ganze Miete dann 400 Mark (3 Räume à 100, 
2 Flure à 50 Mark). Hinzu kamen Nebenko-
sten, zu deren Deckung Matern 240 Mark 
jährlich für „Brand und Licht“ erhielt.
Am 3.1.1928 konnte ihm eine Gehaltserhö-
hung auf 3000 Mark, rückwirkend zum 
1.10.1927, zugesagt werden. Offenbar än-
derte sich das drei Jahre später erneut, 
allerdings zu Materns Ungunsten, da ihm 
das Generalvikariat am 18.1.1932 mitteilte, 
dass alle Angestellten und Beamten (mit 
Ausnahme der Heizer, die nur für 7 Winter-
monate beschäftigt seien) Gehaltskür-
zungen hinnehmen müssten.

Architektur
Den Aufzeichnungen Kurt Materns ist sehr 
wenig zum Thema Architektur zu entneh-
men. Er erwähnt darin nur einige wenige 
Arbeiten. Abgesehen von den vorgenann-
ten Gebäuden, dem Bahnhof in Rotenburg 

und der Bastion Roggen, entwarf Matern 
die Pläne für die St. Heinrichskirche in Neu-
mark (eingeweiht Anfang Dezember 1925) 
und das Priesterseminar in Braunsberg (um 
1932).

Aus der Zeit seiner Reklamation während 
des Ersten Weltkrieges erwähnte der Archi-
tekt nur eine Kirche in Greppin bei Bitter-
feld im Bistum Magdeburg. Dabei handelt 
es sich um die Heilig-Geist-Kirche, die zu 
Pfingsten 2017 ihr einhundertjähriges Jubi-
läum feierte und aufgrund einer schrump-
fenden Gemeinde gleichzeitig entweiht 
wurde. 

Heilig-Geist-Kirche in Greppin bei Bitterfeld im Bistum 
Magdeburg

Priesterseminar Braunsberg
Verwaltungsgebäude ehem. PESAG, Paderborn

Heinrichskirche Neumark

6968 K u r t  Ma t e r n  –  D o m -  und    Diözesan        b au m eis   t e r  in   Pade   r b o r n K u r t  Ma t e r n  –  D o m -  und    Diözesan        b au m eis   t e r  in   Pade   r b o r n



In den Zwanziger Jahren baute der Dom- 
und Diözesanbaumeister das Innere des 
Paderborner Doms um. Dafür dankte ihm 
das Domkapitel in einem Schreiben vom 
13.12.1926 und stellte einen Bonus von 3000 
Mark in Aussicht. Er habe seine Arbeit „…
mit großem Geschicke, mit feinem künstle-
rischen Empfinden und zugleich dem rech-
ten Verständnis für die glückliche Anglei-
chung des gegenwärtigen praktischen 
Bedürfnisses an die historische Überliefe-
rung…“ erledigt. Damit hatte er einiges revi-
diert, was sein Vorvorgänger im Amt, Arnold 
Güldenpfennig, in historisierender Weise ge-
schaffen hatte. Diesen erwähnt Matern nur 
in einem kleinen Seitenhieb. In einer Episo-
de kritisiert er dessen Entwurf zum Umbau 
der Kirche St. Katharinen in Plaßwich als 
angeblich misslungen.

Internetrecherchen zufolge hatte der Müns-
teraner Hilger Hertel die Umbaumaßnah-
men zur Verlängerungen des Chores von 

1881 bis 1884 geleitet. Güldenpfennig war 
zeitgleich in andere (westdeutsche) Projekte 
eingebunden.

1930 entwarf und errichtete Matern die 
Pfarrkirche St. Bonifatius in Paderborn, die 
1982 in einer Ausstellung des Diözesan
museums und dem dazu erschienenen 
Katalog aus Anlass des Abrisses dieser 
Kirche gewürdigt wurde.

1933 ging der Bund Deutscher Architekten 
in dem Fachverband für Baukunst der 
Reichskammer für Bildende Künste auf.
Am 15.11.1933 fand in München der 30. Bun-
destag des Bundesverbandes Deutscher 
Architekten statt.

Kurt Matern berichtet in seinen Lebenserin-
nerungen von einer Veranstaltung in Mün-
chen im Audimax, anlässlich derer er Josef 
Goebbels habe sprechen hören. Obwohl ein 
Auftritt Goebbels´ dort nicht erwähnt wird, 

kann es sich dennoch um dieselbe Veran-
staltung gehandelt haben. Matern hoffte, 
dass mit dem Pflichtbeitritt zur Reichskunst-
kammer dem Pfusch ein Ende gesetzt wür-
de. „Da hatte ich wirklich das Gefühl: der 
Mann (Goebbels, d. Verfasser) ist in Ord-
nung.“

Als er zurück in Paderborn seine Begeiste-
rung teilen wollte, wurde er insbesondere 
von einem Kollegen Happe ausgelacht: 
„Kollege, alles Schaumschlägerei und Bluff!!!“ 
profezeite [sic] er. Und er sollte Recht behalten. 
Es ist denn auch niemals etwas, auch nicht das 
Geringste von dem ganzen Schwindel in die 
Tat umgesetzt worden. Die Pfuscher fuschten 
[sic] genau so weiter wie bisher… und da hatte 
ich denn die Nase voll von den nationalsoziali-
stischen Versprechungen!“

Dass das Bauen sich in dieser Zeit nicht 
immer problemlos gestaltete, zeigt eine 
Episode, die, wie so oft bei Kurt Matern, an 
Abenteuer eines Don Quichotte oder Barons 
von Münchhausen erinnert.

Am kleinen Domplatz schritt der Bau eines 
Hauses voran, als bekannt gemacht wurde, 
dass nur noch Gebäude fertig gestellt wer-
den dürften, bei denen das Dach schon 
begonnen war.

„Da nahm ich mir ein paar Zimmerleute, 
Stangen, Bretter, Rundhölzer und zauberte 
gewissermaßen über Nacht ein Gebilde auf 
dem Haus zurecht, dass es ein Nichtfachmann 
hätte für einen Dachstuhl halten können. -  
Und er glückte, der Schwindel! Zur Besichti-
gung und Lokaltermin erschien auch der etwas 
zu klein geratene Ortsgruppenleiter von Pader-
born, ein kleiner Papierverkäufer, in meinen 
Augen aber ein großer Minusmann, von dem 
ich längst wusste, dass er mich für einen hal-
ben Pfaffen hielt und einen ganz gefährlichen 
Schädling der Partei, da keins meiner Kinder 
weder in der HJ noch im BDM war. Wie dieser 
Wichtigtuer auf mich zugespritzt kommt, und 

er mir schon von weitem die deutsche Hand 
zum deutschen Gruß mit viel „Heil Hitler“ 
zeigt, hob ich nur die Hand so ein bisschen 
und antwortete mit einem undeutlichen Heil-
Heil. „Sie sehen doch, dass der Dachstuhl 
schon steht, es fehlen nur noch die Pfannen, 
können Sie das denn verantworten, wenn…“ 
Nein, das konnte er nicht verantworten. Und 
so hatte ich dann die Lacher wieder mal auf 
meiner Seite. Das Haus wurde fertig, und 
natürlich später restlos zerbombt!“

In Wewelsburg sollte die Kirche abgerissen 
werden und der Neugestaltung des Dorfes 
durch die SS weichen. Kurt Matern wurde 
dorthin gebeten und beschreibt über fast 
vier Seiten, was er dort erlebte. Unter ande-
rem begegnete er auch einigen Häftlingen 
aus dem dazugehörigen Konzentrationsla-
ger, die im Steinbruch arbeiteten. Sein Ent-
wurf für eine neue Kirche, den er einreichte, 
wurde nie umgesetzt.

In Wewelsburg lebte auch eine Bekannte 
aus Braunsberg, über die er wiederum 
Kontakt zu einem anderen Braunsberger 
bekam, der in Rüthen bei einem Bauern 
arbeitete, aber gelernter Zimmermann war. 
Über solche Beziehungen war es möglich, 
dem Fachkräftemangel wenigstens etwas 
abzuhelfen. Unter anderem brauchte Ma-
tern ihn, um die Kriegsschäden an seinem 
Wohnhaus zu flicken. So improvisierte sich 
der Architekt ein Notdach, indem er den 
Schutt im Obergeschoss zu einer Schräge 
harkte, darauf die verbliebenen Schindeln / 
Schieferplatten platzierte und alles vermör-
telte. Zur Entwässerung dienten Löcher an 
den Seiten.

Kurt Matern musste zum Volkssturm, die 
Front blieb ihm erspart. Wie schon im Ersten 
Weltkrieg suchte er sich eine Tätigkeit, die 
ihn unabkömmlich werden ließ: er betreute 
jetzt Lazarett-Bauarbeiten.

Ausstellungspublikation / Fotodokumentation zur abgerissenen Bonifatius-Kirche in Paderborn, einem Matern-Bau

7170 K u r t  Ma t e r n  –  D o m -  und    Diözesan        b au m eis   t e r  in   Pade   r b o r n K u r t  Ma t e r n  –  D o m -  und    Diözesan        b au m eis   t e r  in   Pade   r b o r n



Ein letztes großes, eigenes Bauvorhaben 
entstand bis 1961 auf Langeoog. Dort errich-
tete Kurt Matern ein Ferienhaus, das er 
„Thalatta II“ nannte. Ein sehr sehenswertes 
Gästebuch rekapituliert die Namensfin-
dung, die Entstehungsgeschichte und die 
Nutzung durch die Familie und Freunde.

Malerei
Die Malerei war bereits zu Schulzeiten die 
große Leidenschaft Kurt Materns. „Ich muss 
eben malen, weil ich malen muss; irgendetwas 
im Inneren zwingt mich gerade zu dazu.“
Bereits als Primaner in Braunsberg bekam er 
vom Deutschen Flottenverein einen Preis 
für eine Ölskizze, die den Hamburger Han-
delshafen zeigte. Der wurde ihm in der Aula 
vor allen Schülern durch den Direktor über-
reicht. Freunde versorgten ihn zu dieser Zeit 
mit Inspiration und Materialien. Während 
Alfred Freund eine Kunstzeitschrift abon-
niert hatte, die er mitlas, fuhr ein anderer 
wöchentlich zum HNO-Arzt nach Königs-
berg und brachte ihm von dort aus einem 
Fachgeschäft gute Farben mit.

Welche Erfolge Kurt Matern als junger 
Student zu verzeichnen hatte, lässt er in 
einer Anekdote seinen Freund Theo erzäh-
len, dem er, geschickt Eigenlob vermeidend, 
folgende Worte in den Mund legt: „Du bist 
ja inzwischen ein doller Kerl geworden. In den 
Zeitungen, die mir von zuhause nachgeschickt 
wurden, wirst Du gerade als Berühmtheit 
gepriesen.“ 
Der „Meisterschüler“ des Professors von 
Brandis zeigte wohl besonderes Geschick im 
Aktzeichnen, schuf Plakate und das Ex-libris 
der Hochschulbibliothek, zeichnete den 
Badeprospekt für Zoppot sowie Kircheninte-
rieurs wie z.B. der Abteikirche in Oliva. Auch 
restaurierte er ein dort befindliches Gemäl-
de von Peter Paul Rubens. Ausstellungen 
Danziger Künstler in der „Peinkammer“, an 
denen er sich beteiligte, wurden in der 
Presse positiv besprochen, natürlich unter 
besonderer Hervorhebung seiner Beiträge.

Auch nach Beendigung seines Architektur-
studiums behielten die Malerei und die 
Grafik einen sehr hohen Stellenwert und 
blieben stets eine Einkommensquelle.

Zeichnung aus dem Gästebuch von Materns Ferienhaus Thalatta II Ex-libris der Hochschulbibliothek Aachen

Auftragsmalerei mit dem Thema „Industriearchtiktur in Cadinen“

Karikaturen

Am 23.8.1911 erhielt er 200 Mark für die 
Ausfertigung eines Verbandsplakates für 
den „Verband westfälischer Arbeitsnach-
weise“. In dieser Zeit, als Kurt Matern für die 
Eisenbahn baute, veranstaltete die Direktion 
einen Ball. Die Tischkarten zeigten Karika-
turen der Gäste aus der Feder des 
Regierungsbaumeisters. Anlässlich eines 
Herrenabends wiederholte er diesen Erfolg 
– nur dass es diesmal weibliche Akte waren, 
die die Tische zierten. Die Ausstattung der 
Wartesäle in Rotenburg mit Gemälden des 
Architekten ist bereits oben erwähnt.

Sein Mentor August von Brandis machte 
Kurt Matern am 28.6.1912 darauf aufmerk-
sam, dass an seinem Lehrstuhl eine Assis
tentenstelle im Freihandzeichnen zu verge-
ben sei, die dieser dann auch rund ein Jahr 
bekleidet haben muss.

Aus seiner Heimat, aus Cadinen, erreichte 
den Maler am 21.9.1912 die Bitte, er möge 
doch zwei panoramaartige Gemälde von 
Industriegebäuden und mehrere Interieurs 
anfertigen, die ggf. auf der Jubiläumsaus-
stellung gezeigt werden sollten. Cadinen 
war ein Privatgut des Kaisers Wilhelm II., in 
dem u.a. Kacheln hergestellt wurden. Zur 
Feier seiner 25-jährigen Regentschaft fand 
1913 in Berlin eine Sonderausstellung statt.
Vom 6. bis 8.10.1912 wurde eine Vorbespre-
chung der Arbeiten anberaumt. 

7372 K u r t  Ma t e r n  –  D o m -  und    Diözesan        b au m eis   t e r  in   Pade   r b o r n K u r t  Ma t e r n  –  D o m -  und    Diözesan        b au m eis   t e r  in   Pade   r b o r n



Am 4.12.1912 teilte man Matern mit, dass er 
sich für seine architektonischen Gemälde 
300 Mark von der Gutskasse abholen dürfe. 
Die Bilder seien für das königliche Schloss 
bestimmt. Der Verwalter des Gutes, Rüdiger 
von Etzdorf, schrieb am 21.1.1913 an von 
Brandis, dass die Bilder Kurt Materns bei 
seiner königlichen Majestät Beifall gefunden 
hätten und nun tatsächlich in der Jubilä-
umsausstellung gezeigt würden. Ein Bild 
(Arbeiterwohnhaus) schickte er mit, um es 
links aufhellen zu lassen, wie es in einem 
Begleitschreiben hieß.

Vier Monate später, am 23.5.1913, berichtete 
derselbe, diesmal an Matern direkt, der 
Kaiser habe in der Ausstellung das „Cadiner 
Modell“ besichtigt (wie aus der Zeitung zu 
entnehmen) und sich über seine Bilder 
unterhalten. Von Etzdorf gratulierte ihm zu 
diesem schönen Erfolg. Der dem Brief ur-
sprünglich beigelegte Zeitungsausschnitt ist 
nicht mehr vorhanden.

Zu Beginn des Ersten Weltkrieges beauf-
tragte der Karlsruher Architekturprofessor 
Friedrich Ostendorf Kurt Matern damit, 
Zeichnungen seines früheren Lehrers, des 
Architekten Carl Schäfer, zu restaurieren. Sie 
zeigten Entwürfe für das Heidelberger 
Schloss, wo er um 1900 den Wiederaufbau 
des Friedrichbaues geleitet hatte, was auf-
grund seiner historisierenden Herangehens-
weise zu heftigen Auseinandersetzungen 
mit der Denkmalpflege geführt hatte.
Die Restaurierung der Zeichnungen, die 
durch geborstenes Glas bei einem Transport 
beschädigt und abgeschabt worden waren, 
gelang „mit Spucke und Fliegendreck“ so 
gut, dass keine Lücke sichtbar blieb.

Aus der Nachkriegszeit des Ersten Welt-
kriegs berichtet Kurt Matern von Verkäufen 
von Gemälden nach Südamerika, weil die 
Inflation die Lage für Architekten ohne 
Bauaufträge erschwerte. Dasselbe Szenario 
beschreibt er auch vom Ende des Zweiten 

Weltkriegs, wo ein befreundeter Engländer 
ihm mit den Frachtpapieren behilflich war.

Im Jahre 1920 fertigte Matern für Karl 
Joseph Kardinal Schulte, zunächst Bischof in 
Paderborn, dann Erzbischof in Köln, ein 
prachtvolles Gemälde, das das Dominnere 
zeigt, dann einen Entwurf für dessen Kölner 
Wappen, später in dessen Auftrag ein kirch-
liches In- oder Exterieur als Geschenk für 
Professor Dr. Müller. 

Während der Zeit des Nationalsozialismus 
fand im Paderborner Rathaussaal eine 
große Gemäldeausstellung statt, für die der 
Dom- und Diözesanbaumeister die Darstel-
lung einer Frau in Ermländer Tracht abgab. 
Da in ihrem Hintergrund ein Kruzifix zu 
sehen war, musste er es gegen ein ähn-
liches mit glaubensneutraler Kaffeekanne 
eintauschen.

Ebenfalls in dieser Zeit widmete sich eine 
Schau des Künstlerhauses in Berlin der Mari-
nemalerei. Obwohl nun sein Bild „Blick auf 
die Reede von Tanger“ zwischen solchen 
„Größen wie Professor Willi Stöver und Hans 
Bohrt“  hing, wurde es bereits am zweiten 
Tag von der „Deutschen Seegeltungsgesell-
schaft“ gekauft.

Für den Speisesaal des Nebelhorn-Bahn
hotels in Oberstdorf fertigte er mehrere 
Gemälde an. Nach Kriegsende erhielt er 
dafür im Tausch ein Auto.

Obwohl die Malerei ihm so viel bedeutete, 
nahm Kurt Matern angesichts der Zerstö-
rung, die eine Luftmine an seinem Wohn-
haus angerichtet hatte, keine Rücksicht auf 
die Kunstwerke: Er rahmte ein paar Ölge-
mälde aus und legte sie zum Schutz der 
empfindlichen Furniere in einer Art Persen-
ning über die Möbel, die durch eindrin-
gendes Regen- und Tauwasser gefährdet 
waren.

Privates
Kurt Matern kam 1884 als Sohn des Kauf-
mannes Rudolf Matern (*1838 in Stabunken 
†17.12.1905 in Braunsberg) und Maria, gebo-
rene Hildebrandt, zur Welt. Kurt war das 
jüngste von acht Kindern: 

Anna (*/†1866), Elisabeth (*1867 in Berlin 
verheiratet mit Joseph Rommeler), Kathari-
na (1869–1898, Oberlehrerin in Rößel, ver-
heiratet mit Karl Bellgardt), Georg (1870–
1938), ab 1896 Hofkaplan des Bischofs von 
Ermland in Frauenburg, später Erzpriester 
mit Doktortitel), Margarete (*1871, lebte als 
„Mutter Liberata“ bei den Ursulininnen in 
Krefeld), Fritz (1875–1878) und Anna (*1881, 
verheiratet mit Jean Gilfels, einem Kauf-
mann in Heerlen in den Niederlanden). 

Mit dem Verfassen seiner Kindheitserinne-
rungen begann Kurt Matern in den Bom-
bennächten des Zweiten Weltkrieges, die er 
durchwachte. Er wollte sich und seiner 
Familie unnötige Zeit in Luftschutzkellern 
ersparen und sie rechtzeitig alarmieren, 
wenn er den Eindruck hatte, dass die Bom-
ber Paderborn auch tatsächlich angriffen 
und nicht nur überflögen.

Durch seine Aufzeichnungen, die er zur 
Veröffentlichung gedacht hatte, hoffte er, 
nachfolgenden Generationen seine verlo-
rene ostpreußische Heimat nahe bringen zu 
können. Dieses Vorhaben mündete nun in 
eine biographische Rückschau, deren Fokus 
nicht nur auf Malerei, sondern wenigstens 
bis zu Beginn des Ersten Weltkrieges auf 
Damenbekanntschaften liegt. Oft ist beides 
verknüpft, da sein malerisches Talent ihm 
dabei half, junge Damen auf sich aufmerk-
sam zu machen.

Beispielsweise gewährte ihm sein Chef 
während seiner Arbeit für die Eisenbahndi-
rektion einen 14-tägigen Wien-Aufenthalt. 
Auf dem Rückweg traf Kurt Matern in einem 
Abteil, das ansonsten nur mit alten, 

schweigsamen Mitreisenden besetzt war, 
eine reizende Frau. Offenbar wusste er sich 
eines Codes zu bedienen, den sie verstand: 
„Aber ich will sie mal antelefonieren, sage ich 
mir. Wo ist denn der kleine Fuß?“ Er drückte 
seinen an ihren Fuß, der adäquat antwor-
tete und eh er sich´s versah, standen beide 
plaudernd auf dem Gang. Sie beschlossen, 
den Tag und die Nacht in München zu ver-
bringen, wo sie wegen des Oktoberfestes 
nur noch eine Dienstkammer mit zwei 
Einzelbetten bekamen. Als beide bereits 
sittsam in ihren Betten lagen, stand sie 
wieder auf und näherte sich seiner Bettkan-
te, führte seine Hand an ihr Mieder – und er 
fühlte nur Ketten und Papier! So lernte er, 
dass sie eine ungarische Spionin war, die 
Geld und Wertgegenstände nach Paris 
schmuggelte, um von dort für die Unabhän-
gigkeit zu kämpfen. Das Korsett war wegen 
der Schmuggelware rückseitig verschlossen 
und die Dame bedurfte eines Gentlemans, 
um sich bequem hinlegen zu können. Viele 
solcher Geschichten lassen sich nachlesen, 
sind allerdings hinsichtlich ihres Wahrheits-
gehaltes mit äußerster Vorsicht zu bewer-
ten.

Ebenfalls aus der Zeit in Rotenburg, aus 
dem heißen Sommer 1911, berichtet der 
junge Architekt von einer Bekanntschaft mit 
einem Fräulein namens Erika, dem er in der 
Heide nicht nur die Malerei näher brachte.
Diese Episode liegt in zwei Versionen vor, 
die sich schon zu Beginn stark unterschei-
den. Die sittsamere Variante handelt davon, 
wie der Maler durch den Wirt der Pension, 
in der er und Erika mitsamt ihren Eltern 
wohnten, eine Ausstellung organisieren 
ließ, die ihre beabsichtigte Wirkung nicht 
verfehlte: Erikas Eltern traten an ihn mit der 
Bitte heran, der Tochter Zeichenunterricht 
zu geben. Unter diesem Deckmäntelchen 
konnte sich dann das weitere Kennenlernen 
entfalten. Die zweite Variante nennt Erika 
als eigentliche Initiatorin. Sie ließ bei einem 
Spaziergang einen Handschuh fallen, den 

7574 K u r t  Ma t e r n  –  D o m -  und    Diözesan        b au m eis   t e r  in   Pade   r b o r n K u r t  Ma t e r n  –  D o m -  und    Diözesan        b au m eis   t e r  in   Pade   r b o r n



Kurt Matern selbstverständlich aufhob. Da 
sie selbst ebenfalls zum Fundort zurückkam, 
konnten sich beide in ausreichender Entfer-
nung von den Eltern und ohne deren Ver-
dacht zu erregen, für später verabreden.
Dass er Erika nach diesem Sommer nicht die 
Ehe versprach, lag daran, dass er seit Beginn 
seines Studiums bereits eine andere Frau im 
Blick hatte. Dorothea Potrykus, die er 1915 
dann auch heiratete, war ihm erstmals in 
der Studentenvereinigung „Pruthenia“ be-
gegnet und offensichtlich ein starkes Argu-
ment für ihn, sich dieser anzuschließen. 
Darüber, ob und wie ein Kontakt in diesen 
zehn Jahren gehalten wurde, gibt es keine 
Auskünfte. Aus der Ehe gingen drei Kinder 
hervor. Rudolf wurde 1917 geboren und fiel 
am 15.1.1942, ein kaum zu verwindender 
Verlust. Ursula kam drei Jahre nach ihrem 
Bruder zur Welt und verstarb am 13.9.1993. 
Der jüngste Sohn wurde wiederum Kurt 
getauft. Er wurde am 30.9.1923 geboren und 
lebte bis zum 28.1.2015. So wie er das Büro 
seines Vaters weiterführte, übernahm seine 
Tochter Eva Matern das Zepter von ihm.

So selbstbewusst und keck sich Kurt Matern 
auch oft darstellte, gibt es doch auch Mo-
mente der Schwäche oder der Erschütte-
rung. Den Beginn des Zweiten Weltkriegs 
verkündete ihm seine Gattin, die ein Extra-
blatt mit nach Hause brachte. 
„Aber als meine Frau eines Tages mit dem 
Extrablatt in der Hand ins Zimmer kam und 
ganz traurig nur sagte: er hat angegriffen… in 
Polen fing er an… da, ja, ist es denn schlimm 
oder unmännlich, wenn ich sage: da bekam ich 
den ersten Weinkrampf in meinem Leben?“

Als die Bombenangriffe die Stadt zu zerstö-
ren begannen, wurden zu den Aufbauarbei-
ten Architekten „zusammengetrommelt“. 
Kurt Matern gehörte nicht dazu, weil ihm 
der Leiter des Hochbauamtes, Baurat 
Kreusch, das Vertrauen der Partei absprach.

Um an ausreichend Heizmaterial zu gelan-
gen, erfand der Architekt kurzerhand eine 
„Privatmann-Schule“, in der er vorgab, Jun-
gen und Mädchen Zeichenunterricht zu 
erteilen. So erhöhten sich die Rationen von 
Kohle und Koks.
1961 unternahm Kurt Matern als einer der 
wenigen Passagiere auf dem Tanker „Richard 
Kaselowski“ eine Reise zum Schwarzen 
Meer, nach Constanza. Dort sah er viele 
Orte, die er zuvor nur durch den Latein- und 
Griechischunterricht gekannt hatte.

Beziehungen zum Klerus
Aus den Unterlagen, die kaum in die Zeit 
nach dem Zweiten Weltkrieg hinein reichen, 
lassen sich keine Unstimmigkeiten mit der 
Geistlichkeit erkennen. Die erhaltenen 
Briefe zeugen von Wertschätzung seiner 
Arbeit, wie bereits oben erwähnt, und von 
einem guten Kontakt.

1954 gratulierte der Generalvikar Dr. 
Tuschen ihm zum 70. Geburtstag. Am 
10.11.1966 bedankte sich der Paderborner 
Erzbischof Lorenz Kardinal Jäger seinerseits 
für die Gratulation Kurt Materns zu seinem 
Amtsjubiläum. Lediglich sein Verhältnis zum 
Beten war seit früher Kindheit erschüttert. 
Er hatte einer Ordensschwester die Zunge 
heraus gesteckt und zur Strafe bei zusätz-
lichen Schlägen betend Besserung geloben 
müssen. Seitdem war Beten für ihn mit 
Strafe assoziiert. Dass das Zusammenarbei-
ten mit seinen Vorgesetzten in der katho-
lischen Kirche jedoch in keinster Weise 
ungetrübt war, zeigt sich bei näherer 
Betrachtung des Wiederaufbaus des Doms 
und der Domfreiheit nach dem Ende des 
Zweiten Weltkrieges.

Konflikte beim Wiederaufbau  
des Paderborner Doms

Bereits in den 1930er Jahren war Kurt 
Matern als Kläger und Beklagter in zwei 
Rechtsstreite involviert, die ich hier nur als 

Vorbereitung auf die Konflikte der Nach-
kriegszeit anreißen möchte. Im Mai und 
Juni 1931 hatte ein „trunksüchtiger Kommu-
nist“ offenbar Broschüren verfasst, in denen 
er Kurt Matern beleidigt haben soll. Die 
„Neue Paderborner Zeitung“ trug dann zur 
weiteren Verbreitung bei. Obwohl es bereits 
einen Prozess gegeben hatte, der in einem 
164 (!) Seiten umfassenden Urteil zu Gefäng-
nisstrafen des Täters und seines Verbünde-
ten geführt hatte, erwartete der Beklagte 
eine Rückerstattung der Kosten (Geschäfts-
einbußen und 4500 Mark für Aufwen-
dungen). Unter dem Betreff „Hetze eines 
Kommunisten und Beschwerde über das 
Versagen der marxistischen Regierung“ 
wandte sich Matern nun erneut in einem 
seitenlangen Schreiben an die Behörden. Er 
habe praktisch als Privatmann eigenhändig 
den Kommunismus in Paderborn schwer 
geschädigt, ihn „…aus eigenen Kräften und 
mit eigenem Kapital […] zur Strecke bringen 
müssen…“.

Daher „… beanspruche [ich] aber das gering-
ste, nämlich die Zurückerstattung meiner 
baren Auslagen und zwar setze ich dabei 
voraus, daß für derartige Zwecke Mittel aus 
beschlagnahmten Besitz der Kommunisten 
bzw. Sozialistischen Organisation zur Verfü-
gung stehen.“

Um keine Zweifel an seiner Vertrauens
würdigkeit aufkommen zu lassen, betont 
Matern zum Schluss noch, „… daß es wohl 
nach dem bisher gesagten unnötig ist, auf 
meine politische Einstellung besonders hinzu-
weisen.“. Sein Bruder sei ebenfalls deutsch-
national gesinnt. 

Der Akte ist nicht zu entnehmen, ob dem 
Ersuchen stattgegeben wurde. Der Brief 
macht aber sehr deutlich, dass Kurt Matern 
zur Durchsetzung seiner Ziele sehr ge-
schickt vorging und sich in seiner Anspra-
che dem Adressaten anpasste. 

In den Auseinandersetzungen mit dem 
Domkapitel wird er auch immer wieder 
Autoritäten anführen, die dem Adressaten 
übergeordnet sind, die aber angeblich 
Matern unterstützen.

Um 1935 forderten der Landrat Homann und 
das Staatshochbauamt die Einleitung eines 
Strafverfahrens gegen Kurt Matern. Offen-
bar hatte der Architekt für eine Dachkon-
struktion noch weitere statische Berech-
nungen beibringen sollen, was dieser mehr-
fach ignorierte. Stattdessen habe er die 
Beamten schwer beleidigt und diese Äuße-
rungen auch vor anderen wiederholt. „Wie 
aus weiteren beigefügten Schreiben des Dom-
baumeisters Matern vom 20. und 23.4.1935 
hervorgeht, hat Matern den Boden der Sach-
lichkeit verlassen und ergeht sich jetzt in belei-
digenden Äußerungen gegen das Staatshoch-
bauamt und auch gegen mich.“ schrieb der 
Landrat. Obwohl sogar der Regierungsbau-
rat auf beschleunigte Klageerhebung drang, 
endete dieser Konflikt in der Abgabe von 
Ehrerklärungen aller Beteiligten.

Auch wenn keine offiziellen Unterlagen des 
Erzbistums vorliegen, die von dem Wunsch 
zeugen würden, das Arbeitsverhältnis mit 
ihrem Dom- und Diözesanbaumeister zu 
beenden, erstaunt es doch, dass ein Herr 
Theodor Legge aus Arnsberg sich am 
18.9.1946 an den Dompropst wandte, um 
ihm einen Bekannten, Karl Freckmann, der 
gerade aus Brasilien, wohin er vor der Ge-
stapo geflohen war, zurückgekehrt war, als 
Leiter der Dombauhütte vorzuschlagen. 
Er fügt dann hinzu: „Natürlich halte ich ihn 
für einen guten Nachfolger des Herrn 
Dombaumeisters Matern.“ Die Dombauhütte 
wurde geschaffen, um dem kriegsbedingten 
Fachkräftemangel entgegenzutreten und 
Lehrwerkstätten für jungen Menschen der 
Umgebung anzubieten.

Aus einer handschriftlichen Anmerkung des 
Dompropstes Brockmann zu einem Brief 

7776 K u r t  Ma t e r n  –  D o m -  und    Diözesan        b au m eis   t e r  in   Pade   r b o r n K u r t  Ma t e r n  –  D o m -  und    Diözesan        b au m eis   t e r  in   Pade   r b o r n



Materns vom 24.12.1952 ist allerdings zu 
entnehmen, dass der Erzbischof ihn schon 
1947/48 entlassen wollte. 
Eine weitere Anmerkung am Rande eines 
Schreibens vom 28.10.1952 erklärt drasti-
scher „1945–1949 war Matern quasi abge-
setzt!“.

In dieser Zeit bat Matern das Generalvikariat 
um eine Bescheinigung für das Wohnungs-
amt, die wie folgt aussehen sollte:
„Herr K. Matern ist Dom- und Diözesanbau-
meister und bearbeitet als solcher sämtliche 
Baugesuche, die aus der Diözese uns zur 
Genehmigung eingereicht werden. Die für 
seine Tätigkeit benötigten Büroräume hat er 
bereits seit Jahren in seinem Wohnhaus in 
der Husenerstrasse 53 eingerichtet, da ihm 
andere Dienstzimmer in unserem Verwal-
tungsgebäude nicht zur Verfügung stehen. 
[…] Herr Matern ist auch freier Architekt 
und als solcher berechtigt, Privatbauten 
auszuführen.“
Durch rote Unterstreichung betont ist die 
Bezeichnung Dombaumeister. Bei einer 
Nachfrage des Wohnungsamtes wurde 
diese Bezeichnung benutzt, während das 
Generalvikariat in seiner Antwort lediglich 
von Diözesanbaumeister sprach: „Als Diö-
zesanbaumeister hat Herr Matern sämtliche 
Kirchenbauten der Erzdiözese Paderborn 
einschließlich aller Umbauten und Erneue-
rungsarbeiten (Fenster und dergleichen) zu 
bearbeiten und zu beurteilen. Für diese 
Arbeit sind eine gründliche Durchsicht der 
Entwürfe und in den meisten Fällen auch 
Umarbeitungen und Korrekturen nötig. Zu 
den einzelnen Entwürfen und Bauvorhaben 
muß er oft umfangreiche Berichte und 
Gegenvorschläge ausarbeiten, die in den 
Sitzungen des Generalvikariats vorgelegt 
werden. Unseres Erachtens hat Herr Diözes-
anbaumeister Matern wohl Anspruch auf 
einen besonderen Büroraum.“ 
Inwiefern die Dienstbezeichnungen be-
wusst gewählt und damit aussagekräftig 
sind, ist nicht nachzuprüfen.

Verschiedene Abschnitte des Wiederaufbaus 
des Domes führten schon 1949 zu Ausei-
nandersetzungen mit Baubehörden und der 
Denkmalpflege. Kurt Matern handelte eigen- 
mächtig, schuf Fakten und erkannte fach-
liche Autoritäten und Hierarchien nicht an.

Notdach, Kapitelsaal und Schatzkammer
Am 12.8.1949 informiert er die Baupolizei 
über die Pläne für ein Notdach auf dem 
Turm (am Tag davor angeblich in der Sit-
zung des Metropolitankapitels beschlossen) 
und weitere Pläne für den Innenausbau an 
Kapitelsaal und Schatzkammer.

Zum Notdach setzt er hinzu: „Da es sich um 
ein Provisorium handelt, ist die Stellungnahme 
der Denkmalpflege hierzu nicht erforderlich. 
Der Herr Provinzialkonservator wird jedoch 
von der beschlossenen Ausführung in Kenntnis 
gesetzt werden.“
Innen bliebe eigentlich alles beim Alten, 
lediglich über dem Kapitelsaal solle nun ein 
Musik- und Übungsraum für den Chor ent-
stehen. Die dort vorher befindliche Orgel 
würde über die Sängerbühne gerückt, das 
Schwellwerk müsste dann am Rundfenster 
der Ostwand zum Hassenkamp [sic] ange-
baut werden. Über der Schatzkammer wer-
de ein Raum für Paramente eingerichtet. 
„Die Denkmalpflege ist mit der Ausführung 
nach diesen Plänen einverstanden, worüber 
nachträglich [!] noch ein schriftlicher Nach-
weis beigebracht werden soll.“

Die Denkmalpflege, u.a. in Person des Lan-
deskonservators Dr. Rave war knapp zwei 
Monate früher gemeinsam mit weiteren 
Vertretern der Landesregierung (Ministerial-
rat Theegarten, Oberregierungsrat Bader), 
der Bezirksregierung (Regierungs- und 
Baurat Jacobs) und des Staatshochbau-
amtes in Höxter (Regierungsbaurat Einig) 
spontan auf der Baustelle erschienen und 
hatte dabei die Dachdeckung als unbefrie-
digend empfunden.

Für den Turm unterstützte Dompropst 
Brockmann in einem Brief vom 2. Juli wei-
terhin die Lösung eines Notdaches: „…hat 
sich das Metropolitankapitel nach Anhö-
rung maßgeblicher Fachleute […] dahin 
entschieden, ein einfaches Notdach zur 
Ausführung zu bringen. Es soll dadurch 
verhindert werden, dass der Bau eines end-
gültigen Turmes außer acht gelassen wird. 
Das Bild des Domturmes soll eine ständige 
Aufforderung an die Erzdiösese darstellen, 
dem zentralen Heiligtum recht bald einen 
entsprechenden würdigen Turm zu geben.“

Da es sich um eine Veränderung an einem 
historischen Gebäude handelte, musste der 
Bauantrag vom Regierungspräsidium in 
Detmold genehmigt werden. Während dies 
noch in Bearbeitung war, reichte Matern am 
29.8. neue Pläne ein, die auf neuen Erkennt-
nissen beruhten, welche in der Zwischen-
zeit bei Aufräumarbeiten zu Tage getreten 
waren. Auch diese Zeichnungen mussten 
durch das städtische Bauamt nach Detmold 
weitergereicht und dort offiziell genehmigt 
werden.

Als einen Monat später die Baustelle besich-
tigt wurde, stellte Herr Dibbert von der 
städtischen Bauaufsicht fest, dass die Arbei-
ten bereits ohne Baugenehmigung begon-
nen worden waren. Weil der Dombaumei-
ster nicht anwesend war, erteilte Dibbert 
den Handwerkern mündlich einen Bau-
stopp und bat sie, das auch ihrem Bauleiter 
zu kommunizieren. In seiner Stellungnahme 
vom 29. September stellte Matern eine 
umfassende mündliche Erläuterung in Aus-
sicht und legte auch detaillierte Pläne vor, 
die durch den Bauherrn, Dompropst Brock-
mann, gegengezeichnet waren – im Weite-
ren keine Selbstverständlichkeit.

Dem Wunsch der Denkmalpflege, in der 
Schatzkammer eine Balkontür durch ein 
Fenster zu ersetzten, wurde in der Ausfüh-
rung entsprochen.

Südgiebel Teil 1, Totenleuchte und Inschrift 
Anders verhielt es sich mit dem Südgiebel, 
genauer den Quergiebeln auf der Südseite. 
Dr. Rave schrieb dazu in seinem Bericht vom 
25.7.1949: „Die von mir am 10. Mai unter 
Angabe der Profile vorgeschlagene Verwen-
dung von Giershagener Muschelkalk für das 
Steingesims ist nicht berücksichtigt. Die 
Schrift ist noch zu hart. Die Abnahme von 
Proben für Gesims und Schrift vor [!] der 
Ausführung ist als Auflage zu machen. Da 
die Gedenktafel für die Opfer der ganzen 
Stadt angebracht wird, schlage ich vor, der 
Stadtverwaltung eine Beihilfe nahezulegen.“

Bereits Ende des Jahres 1948 war über eine 
Lösung für diese Giebel beschlossen wor-
den. Als Konsequenz aus den Verzierungen 
(Maßwerk, Triforien) der Nachbargiebel, die 
noch auf Güldenpfennig zurückgingen, 
sollte an diesem mittleren Giebel das Fen-
ster geschlossen und durch eine Toten-
leuchte ersetzt werden. Mit dieser und der 
darunter entlang laufenden Inschrift wollte 
man der Opfer der Bombenabwürfe im 
Zweiten Weltkrieg gedenken.

Ein Reisebericht der zuständigen Bau- und 
Denkmalbehörden in Anwesenheit des 
„derzeitigen [!] Dombaumeisters Architekt 
Matern“ vom 8.2.1950 drückt den Unmut 
über die Giebelgestaltung im Speziellen, 
aber auch die Gestaltung des Domes durch 
den Dombaumeister im Allgemeinen aus. 
Der Berichterstatter Bader spricht von einer 
„probeweisen Herstellung des mittleren 
Quergiebels“ und beanstandet deren künst-
lerische Ausführung: „Das Schriftband  
[anstelle des waagerechten Gesimses] ist viel zu 
schwach im Verhältnis zu dem wuchtigen 
frühgotischen Fenstermaßwerk darunter, abge-
sehen davon, dass zwischen den modernen 
Schriftformen und der sonstigen Architektur 
eine ganz erhebliche stilistische Disharmonie 
besteht.“

7978 K u r t  Ma t e r n  –  D o m -  und    Diözesan        b au m eis   t e r  in   Pade   r b o r n K u r t  Ma t e r n  –  D o m -  und    Diözesan        b au m eis   t e r  in   Pade   r b o r n



Weiter werden die „jugendstilartigen 
Fenster“ im neuen Obergeschoss über dem 
Atrium, die im Inneren sichtbare Balkenkon-
struktion („heterogenes Element“), die 
Orgelposition und der expressionistische 
Windfangentwurf als unpassend empfun-
den.

„Zusammenfassend ist zu sagen, dass die 
Entwürfe von Herrn Architekten Matern für 
die Wiederherstellung des Domes als 
unglücklich zu bezeichnen sind. Es ist überaus 
schwierig, eine Änderung herbeizuführen. Von 
dem Unterzeichneten, ORR. Prof. Dr. Bader 
wurde dem Herrn Dompropst vorgeschlagen, 
doch für einen jüngeren Bauleiter zu sorgen. 
Ferner scheint es dringend notwendig, dass 
auch Herr Architekt Karlinger vom Landeskon-
servator in Münster stärker eingeschaltet wird. 
[…] Es bedarf einer anhaltenden Bemühung 
auch des Landeskonservators in Münster, um 
den unerfreulichen Zustand der Bauführung 
am Paderborner Dom günstiger zu beeinflus-
sen. Das gleiche gilt für die Gestaltung des 
Domplatzes, an der Architekt Matern gleich-
falls beteiligt ist.“

Kreuzgang „Pürting“
Am 10.5.1950 sah Kurt Matern sich zur 
Rechtfertigung eines Gewölbesteinent-
wurfes genötigt, den nicht nur Dr. Rave 
kategorisch ablehnte. Er plante, angeblich 
nach Absprache mit dem Domkapitular Dr. 
Fuchs, beim Wiederaufbau des Kreuzganges 
einen Stein in Form eines Totenkopfes bzw. 
einer Bombe zu verwenden und damit 
erneut der Bombenzerstörung zu geden-
ken. Das Motiv sei nicht grausam, Gerippe 
befänden sich schließlich auch am Epitaph 
Dietrich von Fürstenbergs. Laien, denen er 
seine Idee vorgestellt hatte, hätten daran 
keinen Anstoß genommen: „Solche Erinne-
rungsmerkmale sollen aber volkstümlich 
ausfallen, deshalb schlug auch z.B. der Herr 
Dompropst für die Leuchte vor, den Wort-
laut in Deutsch und nicht Latein zu schrei-
ben, eben damit auch der einfache Mann, 

wenn er zu Libori in die Stadt kommt, das 
gut lesen kann.“

Als am 24.11.1950 Herr Dibbert die Baustelle 
besuchte, stellte er fest, dass an der Nord-
seite des Kreuzganges Arbeiten im Gange 
wären, für die wieder keine Genehmigung 
vorlag. Sechs Tage später wurde deshalb 
dem Metropolitankapitel und dessen Archi-
tekten eine Frist gesetzt. Sie verstrich unge-
nutzt, so dass eine zweite Aufforderung am 
7.2.1951 erfolgte. Am 16. Februar äußert sich 
Matern in einer knappen Notiz: „Zu dem 
Schreiben vom 30.ii.50 hatte ich bereits früher 
Stellung genommen. Unter anderem hatte ich 
bemerkt, dass die Arbeiten am Pürting von 
Vertretern der Regierung, der Denkmalpflege 
und des Kultusministeriums genehmigt wur-
den. In Anlage übersende ich durch Boten 7 
Blatt Zeichnungen in doppelter Ausfertigung.“

Der Dombaumeister hatte sich offenbar den 
Dienstweg gespart und sich stattdessen auf 
angeblich stattgefundene mündliche Abre-
den berufen. Eine erneute Baustellenbesich-
tigung vom 20.3.1951 stellte dann auch fest, 
dass der Rohbau bereits überall fertig war. 
Herr Dibbert bestand dennoch darauf, die 
fehlenden Unterschriften des Bauherrn 
unter den Plänen zu ergänzen und alles 
nach Detmold zur Genehmigung durch 
Herrn Jacobs zu schicken. Darauf reagiert 
Kurt Matern mit deutlicher Arroganz:
„Aus dem Schreiben vom 31.3. entnehme ich, 
dass dort anscheinend einige Vorgänge nicht 
bekannt sind. Die Entwürfe für den Aufbau 
des Pürtings entsprechen zunächst zu 99% 
genau dem Zustand vor dem Brand. Diese 
wurde vom Landeskonservator genehmigt und 
dann bei einer Ortsbesichtigung, an welcher 
ein Vertreter des Stadtbauamtes meiner Erin-
nerung nach nicht anwesend war, von Prof. 
Bader genehmigt. Danach fand nochmals eine 
Besichtigung durch einen Reg.-Baurat an Hand 
meiner Pläne statt, von der ich dann nichts 
weiter mehr gehört habe. Das alles war etwa 
Ende April 1950. Nach unserer allgemeinen 

Auffassung ist dies recht harmlose Bauvorha-
ben als von verschiedensten Stellen geprüft und 
nicht beanstandet; nachdem der Vertreter des 
Kultusministerium seine Zustimmung gegeben 
hat, legt man hier keinen Wert mehr auf eine 
nachträgliche Genehmigung durch die Regie-
rung. Für die dortigen Arbeiten dürften aber 
die von mir eingereichten Zeichnungen 
genügen.“ 

Wieder wendet Matern die bewährte Rheto-
rik an, hierarchisch höher Stehende als 
Referenzgrößen anzuführen, um seine Ei-
genmächtigkeit durch vermeintliche Ab-
sprachen zu rechtfertigen. Über Bauvor-
schriften und das Klein-Klein der Behörden-
vorgänge sieht er sich erhaben. Am Ende 
genehmigte Herr Jacobs (Bezirksregierung) 
nachträglich den Bau. Resigniert konstatiert 
er am 17.5.1951: „Ich habe nur deshalb zuge-
stimmt, weil die Bauarbeiten nahezu fertigge-
stellt sind und daher nichts mehr geändert 
werden kann.“ Die Baupläne sind daher auch 
mit Unterschriften des städtischen Bau-
amtes und des Detmolder Regierungspräsi-
diums versehen – die Unterschriften des 
Bauherrn fehlen weiterhin.

Dompropst Brockmanns Schreiben an den 
Prälaten Dr. Hengsbach vom 31.10.1952 
macht sehr deutlich, dass keine Absprache 
zum Umbau mit ihm stattgefunden hatte. 
Das Metropolitankapitel habe am zweiten 
des Monats Verwahrung beim Generalvika-
riat gegen den Kreuzgangumbau eingelegt, 
um eine bessere Lösung zu erarbeiten.

Südgiebel Teil 2, Matthiaskapelle
Am 20.8.1951 teilte Dompropst Brockmann 
einige Planänderungen mit. Die Matthiaska-
pelle sei gar nicht so unwiederbringlich 
zerstört, wie bisher angenommen. „Nach 
der Aufräumung stellte sich heraus, dass der 
Sockel bis zur Fensterbank mit dem reichen 
Barockschmuck in Sandstein ganz erhalten 
ist.“. Daraufhin befürwortete auch Dr. Rave 
die Wiederherstellung. Die erfolgte offenbar 

nicht im Sinn der Denkmalpflege. Vor der 
Auszahlung der Landesfördermittel musste 
(jedes Mal) zunächst durch alle Instanzen 
die korrekte Verwendung der Mittel unter 
Beachtung der Förderkriterien geprüft wer-
den. Eines dieser Kriterien bestand in ein-
vernehmlichem Arbeiten mit der Denkmal-
pflege.

Am 7.10.1952 schrieb Dr. Rensing in Vertre-
tung des Landeskonservators an das Regie-
rungspräsidium in Detmold, dass er „erst 
nach Feststellung der von Herrn Dombau-
meister Matern vorgenommenen Abwei-
chungen von der alten Bausubstanz (Erneu-
erung der südlichen Seitenkapelle) Stellung 
nehmen […]“ könne. 

Im folgenden Jahr entwickelte sich daraus 
ein Rechtsstreit. Das Metropolitankapitel 
warf dem Architekten vor, durch seine 
Eigenmächtigkeit den Verlust von 
Landeszuschüssen in Höhe von 25.000 DM 
verschuldet zu haben.

Im April 1953 nahm Kurt Matern, der zu 
diesem Zeitpunkt bereits von einem Anwalt 
vertreten wurde, Stellung zu den Beanstan-
dungen, die von dem Dompropst und 
einem Denkmalpfleger gemacht waren. Er 
habe die Matthiaskapelle genau so gestaltet 
wie die Nachbarkapellen, was der Landes-
konservator am 26.2.1951 nicht nur geneh-
migt, sondern auch gelobt habe. Der Dom-
propst antwortete darauf, dass der Landes-
konservator am 17.7.1952 die Baustelle 
besucht habe und von der aktuellen 
Umsetzung geschockt war. Die vorgefun-
dene Dachkonstruktion erlaube keinen 
Umbau in der besprochenen Art und Weise.
Anlässlich eines weiteren Termins im August 
desselben Jahres hatte Prof. Bader dann mit 
dem Versagen der Zuschüsse gedroht, 
wenn die Denkmalpflege weiterhin nicht 
beachtet würde.

8180 K u r t  Ma t e r n  –  D o m -  und    Diözesan        b au m eis   t e r  in   Pade   r b o r n K u r t  Ma t e r n  –  D o m -  und    Diözesan        b au m eis   t e r  in   Pade   r b o r n



Die Absetzung Kurt Materns  
als Dombaumeister

Die Konsequenzen für Kurt Matern waren 
immens. Am 21.4.1953 teilte die Bezirksregie-
rung, Herr Jacobs, die Bewilligung der  
Gelder für das Vorjahr und die neuen Aufla-
gen des Landeskonservators mit: „Zur Bewil-
ligung weiterer Beihilfen bitte ich folgende 
Bedingungen des Herrn Landeskonserva-
tors von Westfalen zu beachten: 
1. Nach dem Ausscheiden des bisher leiten-
den Architekten, ist ein neuer verantwort-
licher Bauleiter zu bestimmen, der die erfor-
derliche denkmalpflegerischer Erfahrung 
aufzuweisen hat.
2. Die im letzten Rechnungsjahr erhobenen 
Beanstandungen sind im Rechnungsjahr 
1953 zu beheben. […]“
Der Dompropst reagierte umgehend und 
schrieb am 2.5.1953 an das Kultusministeri-
um: „Die im oben angegebenen Schreiben 
geforderte Beauftragung eines neuen Bauleiters 
mit denkmalpflegerischer Erfahrung wird 
endgültig erfolgen, sobald die Anstellung eines 
Diözesanbaumeisters durch die Bistumsverwal-
tung geregelt ist. Der bisherige Dombaumeister 
Matern war vom Metropolitankapitel nur 
nebenberuflich beschäftigt. Inzwischen werden 
alle Arbeiten am Dom zu Paderborn in engster 
Fühlungnahme mit dem Herrn Landeskonser-
vator in Münster durchgeführt. Nach seinen 
Anweisungen werden für besondere Aufgaben 
Spezial-Fachleute herangezogen. Der Herr 
Landeskonservator hat eine besondere Bera-
tung und Betreuung bei den demnächst durch-
zuführenden Arbeiten bereitwillig zugesagt.“

Davon, dass diese „Auflage“ schon vor dem 
Schriftwechsel bekannt war, zeugt die Tatsa-
che, dass Kurt Matern zu diesem Zeitpunkt 
bereits seit mindest fünf Monaten entlassen 
war. 

Zunächst verwahrte sich Matern gegen 
seine Absetzung, die das Metropolitankapi-
tel offenbar im Dezember 1952 beschlossen 
hatte und in der er eine Intrige Dr. Baders 

sah, mit einem Schreiben vom 24.12.1952 an 
den Dompropst. Der Beschluss wäre noch 
nicht zu allen vorgedrungen, deshalb „wer-
de ich zunächst keine Eingabe, wie beab-
sichtigt, an das Kapitel machen. Ich verlan-
ge vielmehr vollkommene Aufklärung und 
Rehabilitierung in aller Öffentlichkeit. Das 
ist für mich Ehrensache!“
Am 17.1.1953 schrieb er, jetzt offensichtlich 
im vollen Bewusstsein der Tatsachen, an 
den Erzbischof und beklagte, vom Metropo-
litankapitel wegen Überschreiten der Alters-
grenze aus der Funktion des Dombaumei-
sters entlassen worden zu sein. Er bat, ihm 
die Stelle als Diözesanbaumeister so lange 
zu lassen, bis der Sohn auf eigenen Füßen 
stehen könne. „[Da ich] nicht pensionsbe-
rechtigt bin, und durch den Krieg fast 
[mein] ganzes Vermögen verloren habe, 
würde meine Familie sich im Falle einer 
zweiten Kündigung in einer geradezu kata-
strophalen wirtschaftlichen Lage befinden.“
Die Aufstellung der Ausgaben für das Rech-
nungsjahr 1952 / 53 nannte dann auch noch 
ein Honorar in Höhe von 12.300 DM an 
Matern für die Bauaufsicht, „sachlich richtig“ 
zeichnete seitdem aber der Architekt Aloys 
Dietrich, der von nun an den Wiederaufbau 
weiterführte.

Angriffe Kurt Materns auf den  
Dompropst Brockmann

Schon vor der expliziten Forderung nach 
seiner Entlassung schien Kurt Matern sich 
des schwindenden Rückhalts bewusst ge-
wesen zu sein, so dass er sich in mehreren 
langen Briefen über den Dompropst Brock-
mann beschwerte und ihn zu denunzieren 
versuchte.
In einem ersten Schreiben vom 26.8.1952 
drückte Matern seine Sorge um den Ge-
sundheitszustand des Propstes aus und 
führte wieder Zeugen an, die seine Ein
drücke angeblich teilen würden. Dann 
leitete er dazu über, dass Brockmann ihn 
ständig für Nichtigkeiten verantwortlich 
machen würde. „Das steht in direktem 

Gegensatz zu seiner Einstellung vor seiner 
Krankheit, wo wir in allerbester Harmonie 
jahrelang erfolgreich zusammengearbeitet 
haben.“

Im Weiteren intensivierte Matern dann die 
vermeintlich hinter ihm stehende Zeugen-
schaft, indem er Besprechungen mit dem 
Erzbischof teils wörtlich zitierte. U.a. solle 
dieser den Dompropst für überfordert 
angesehen haben: „ … er glaubt nur, er 
müsse alles selber machen, statt sich von seinen 
Mitarbeitern entlasten zu lassen …“. Es ist 
recht deutlich, dass der Dombaumeister 
hier seine eigene Auffassung einarbeitet, da 
mit „Entlastung durch die Mitarbeiter“ nur 
ein Arbeiten ohne Einmischung und nach 
Gutdünken gemeint sein kann. „Das [Bear-
beitung durch Brockmann] ist wenigstens 
dann nicht nötig, wenn man das einem Dom-
baumeister überlassen kann, der seit 1915 sich 
hier verhältnismäßig erfolgreich betätigt hat. 
Ob dieser Dombaumeister nun ein grosser oder 
nur ein kleiner Baukünstler ist, mögen andere 
entscheiden. Aber ich behaupte, dass ich sehr 
praktische Einfälle habe und das Gegenteil 
davon hat mir noch niemand nachweisen 
können.“
Im Weiteren lobte er seinen Einfallsreichtum 
weiter und ergänzte, dass zwar der Dom-
propst ihm keine Anerkennung gezollt 
hätte, unter vier Augen aber der Erzbischof 
(„einfach genial“). Von diesem Urteil, das 
einer Absolution gleichkommt, schwenkte 
Matern dann wieder hin zu den Laien.  
Sowohl solche wie der Generalvikar Rintelen 
und auch Geistliche anderer Gemeinden  
und Laienbauherren wie Dr. Bolten, für den 
er ein Haus am Pohlweg entwarf, würden 
ihm Vertrauen entgegen bringen und wären 
voll des Lobes.

Sein Nicht-Einhalten des Dienstweges über 
die Baukommission begründete er damit, 
dass zu dem Zeitpunkt niemand da gewe-
sen sei und er stattdessen den Generalvikar 
als Entscheider angesehen habe, „wozu er ja 

genau so berechtigt sein dürfte, wie sie der 
Herr Dompropst auch bezügl. aller Entschei-
dungen am Dom allein, ohne jede Baukom-
mission trifft.“ Ganz subtil schiebt Matern so 
Brockmann die Verantwortung für die 
Nichtbeachtung der Auflagen durch die 
Denkmalpflege zu.
Sich selbst beschrieb er als zur Handlungs-
unfähigkeit verdammt: „Bekanntlich hat mich 
der Herr Dompropst seit seiner Krankheit so 
gut wie ganz ausgeschaltet bei den Arbeiten 
am Dom, natürlich ohne jede Erklärung.“
Sein Schreiben endet mit dem Zitieren 
vermeintlich gleichgesinnter Zeugen, die in 
der Zusammenarbeit mit dem Dompropst 
dieselben Schwierigkeiten hätten.
Unmittelbar danach nahm Matern sich 
wieder selbst Urlaub („weil der Baufort-
schritt das gerade zulässt“), wie er in einer 
Notiz dem Generalvikariat mitteilte. Dass er 
sich erst nach vollendeten Tatsachen abmel-
dete, läge daran, dass weder der General
vikar, noch sein Vertreter anwesend waren.

Die Replik des Propstes fällt sehr sachlich 
aus: „Die Ausführungen des Herrn Dombau-
meisters vom 15.10.52 gehen an dem Kern der 
Sache vorbei. Das Kapitel interessiert sich nicht 
dafür, welche Stellen seinen Entwurf gebilligt, 
oder gelobt oder mit Beifall bedacht haben.  
Es will nur die Klarheit über die Rechtsverhält-
nisse sichern.“
Daraufhin wandte Kurt Matern sich am 5. 
November wieder an den Generalvikar Dr. 
Tuschen, „weil es dem Hochw. Herrn Erzbi-
schof nicht gleichgültig sein wird, wie man 
über seinen Sachbearbeiter [!] für Bausachen 
spricht.“ Matern gab sich also bewusst be-
scheiden und stellte sich als Opfer dar, 
indem er andere Vorfälle der Verleumdung 
anführte, die Angreifer auch durchaus ins 
Gefängnis gebracht hätten („Kommunist“). 
Natürlich stehe er darüber. „Bekanntlich sind 
es nicht die schlechtesten Früchte, an denen die 
Wespen nagen.“

8382 K u r t  Ma t e r n  –  D o m -  und    Diözesan        b au m eis   t e r  in   Pade   r b o r n K u r t  Ma t e r n  –  D o m -  und    Diözesan        b au m eis   t e r  in   Pade   r b o r n



In einer Fortsetzung der Stellungnahme 
vom 11. November sprach er den „Herren 
vom Kapitel“ die Expertise ab, über seine 
Arbeit befinden zu können: „Dieses sind nur 
einige Beispiele aus Paderborn, woran man 
zeigen kann, wie schwer es einem Nichtfach-
mann fallen wird, mir große bautechnische 
Fehler nachzuweisen.“
Anfang Dezember wurde dann offenbar die 
Idee ruchbar, weitere Fachkräfte in den 
Wiederaufbau einzubeziehen. Dagegen 
wehrte Matern sich in einer Antwort an den 
Dompropst vom 16.12.1952: „Nach dem Ver-
trag ist das Heranziehen von anderen Architek-
ten für Bauten des Kapitels nicht vorgesehen. 
Ich würde auch 1915 niemals einen Vertrag 
unterzeichnet haben und nach Paderborn 
gekommen sein, wenn man mir damals gesagt 
hätte: die Arbeiten im Dom leitet der Dom-
propst und bei Neubauten behalten wir uns 
das Recht vor, einen anderen Architekten da-
mit zu beauftragen. Dann wäre ich nämlich 
sofort nach Münster gegangen, wo mir die 
Stelle als Konservator, als Nachfolger von Lu-
dorf, angeboten wurde. Ich halte eine einseitige 
Abänderung des Vertrages zum Schaden des 
Partners für unmöglich, wenn dadurch die 
Grundlage für seine vor Jahrzehnten aufgebau-
te Existenz infrage gestellt wird.“
Die eingesehenen Unterlagen legen zu 
diesem Zeitpunkt nicht nahe, dass ein An-
gebot aus Münster tatsächlich vorgelegen 
hätte.

Fünf Tage nach diesem Brief kündigte Kurt 
Matern eine weitere mündliche Klarstellung 
auf der Sitzung des Metropolitankapitels an: 
„Da wird man aber überrascht sein zu hören, 
was für eine unglaubliche Blamage sich der 
Kunsthistoriker Bader durch seine unsachliche 
Kritik zugezogen hat auf einem Gebiet, auf 
dem er Laie ist.“
Die Überraschung über den Fortgang der 
Ereignisse wird dann auf Seiten des Diö
zesanbaumeisters gelegen haben.

Zusammenfassung

Kurt Matern war ein streitbarer Tausendsas-
sa, der sich nicht gerne durch Vorschriften, 
Hierarchien und Zweitmeinungen von sei-
nen Vorhaben abbringen ließ. So viel Hu-
mor auch aus seinen Zeichnungen, Karika-
turen und Lebensbeschreibungen spricht, 
so arrogant und manipulativ erscheint er im 
geschäftlichen Kontext. Nicht jeder Bauherr 
wird diese Seite zu spüren bekommen ha-
ben, solange ihm künstlerische Handlungs-
freiheit gelassen wurde. Dass Kurt Matern 
sehr interessante und durchdachte architek-
tonische Lösungen gefunden hat, die in 
Paderborn z.B. im Gebäude der PESAG oder 
im Priesterseminar zu bewundern sind, 
steht außer Frage. Wie er diese durchzuset-
zen vermochte, allerdings nicht.

Aus seinen Lebensbeschreibungen und den 
Akten lässt sich der konkrete Aufgabenzu-
schnitt seiner Tätigkeit nur schließen. Im 
Vertrag vom 1. Januar 1915 wird Kurt Matern 
als Dom- und Diözesanbaumeister einge-
stellt, dem „volle Freiheit für fachmännische 
Privatarbeiten“ gewährt wird, solange er 
vorrangig alle Aufgaben, die ihm seitens der 
Kirche obliegen, erledigt hat. In diesem 
Selbstverständnis arbeitete er dann auch 
fast vierzig Jahre lang. 

Als die Konflikte mit den Denkmal- und 
Baubehörden eskalierten, betonte der Dom-
propst Brockmann, dass der Dom- und 
Diözesanbaumeister nur nebenberuflich 
tätig gewesen wäre. Er gewichtete das 
Verhältnis von kirchlichen und privaten 
Aufträgen also eher umgekehrt.
Als es um die Notwendigkeit von Büroräu-
men ging, wurde deutlich, dass Kurt Matern 
aus seinem Privathaus heraus arbeitete. Ein 
gesonderter Raum innerhalb des Generalvi-
kariats schien ihm nicht zur Verfügung 
gestanden zu haben. Vertrag und Praxis 
unterschieden sich da offenbar voneinan-
der.

Im März 1951 gab es einen Briefwechsel 
zwischen dem bischöflichen Ordinariat 
Berlins und dem Generalvikar Dr. Rintelen. 
Die Berliner beschäftigten auch seit Grün-
dung des Bistums einen Diözesanbaurat mit 
ähnlichem Aufgabenzuschnitt wie Matern, 
allerdings ohne die Erlaubnis für Privat-
bauten. Zum Leidwesen des Ordinariats war 
der Baurat gleichzeitig sein eigener Auf-
sichtbeamter, was Probleme mit sich brach-
te. Deswegen wurde mit dessen Nachfolger 
eine andere Regelung vereinbart, die ein 
Festgehalt von monatlich 300 DM vorsah, 
für das er an drei Tagen in der Woche dem 
Ordinariat zur Verfügung stehen sollte. Als 
ausführender Architekt kirchlicher Bauten 
musste er einen Rabatt von 1/3 seines Ho-
norars gewähren. Da auch diese Konstellati-
on nicht ideal sei, wollten die in Berlin nun 
nach Erfahrungen in Paderborn fragen. 
Offenbar war die Aufgabe des Dom- und 
Diözesanbaumeisters nicht deutschlandweit 
einheitlich umrissen.

Dr. Rintelen antwortete, dass sich die Rege-
lung, ein jährliches Festgehalt in Höhe von 
4500 DM zu zahlen, bewährt hätte. Einen 
Einwand hatte er aber doch: „Es besteht nur 
eine gewisse Gefahr, daß ein solcher Diözesan-
baumeister bei den Plänen und Entwürfen 
anderer Architekten zuviel Schwierigkeiten 
macht, so daß der eine oder andere Kirchen-
vorstand sich veranlaßt sieht, um solchen 
Schwierigkeiten zu entgehen, gleich den Diöze-
sanbaumeister als Architekten zu nehmen. 
Solchen Tendenzen mußte der zuständige 
Baudezernent des Generalvikariats natürlich 
von vorneherein entschieden entgegentreten.“

Bereits ein Jahr vorher ist eine ähnliche 
Anfrage dokumentiert:
Als am 30.8.1950 der Bremer Dechant Ohr-
mann in Paderborn um eine Empfehlung 
für einen Kirchenbaumeister nachsuchte, 
sah sich Dompropst Brockmann außer Stan-
de, ihm zu helfen: „Ich komme nämlich in 
große Verlegenheit, wenn ich Ihnen einen 

Kirchenbauer von Format nennen soll. Jeder 
Architekt ist überzeugt, daß er ein tüchtiger 
Kirchenbauer ist, aber aufgrund unserer Erfah-
rungen kann ich Ihnen keine Empfehlung 
geben. […] Ich bin überzeugt, daß überhaupt 
ein wirklich namhafter Kirchenbauer noch 
nicht vorhanden ist bzw. noch nicht entdeckt 
ist. Ich kenne die Schwierigkeiten nur zu gut, 
die man heute mit Architekten ausfechten 
muss.“

Kurt Matern schien das bis zu seinem Le-
bensende anders gesehen zu haben. Dass 
seine Wahrnehmung von Ereignissen, bzw. 
deren Rekapitulation nicht immer der Reali-
tät entlehnt war, bzw. diese verklärte, zeigt 
ein Brief des fast 80-jährigen vom 23.12.1963, 
den ein Freund zitiert: „Auf Ihrem Briefum-
schlag ist ein großer Irrtum Ihrerseits ver-
zeichnet [der ist an den Diözesanbaurat a.D. 
adressiert]. Wie können Sie denn denken, 
daß ich schon in Ruhe wäre? Ich bin doch 
erst 79 Jahre alt. Ich bin seit dem 1.1.1915 
immer noch aktiv als anscheinend unent-
behrlicher Sachverständiger des Erzbischofs 
bei all den vielen Bauten der Erzdiözese.  
Ich baue selbst so viel, wie noch nie früher 
in meinem Leben, (zusammen mit meinem 
Sohn Dipl. Ing.), ich male Bilder im großen 
Atelier – immer eins besser als das andere 
– und in der Nacht, dann geht´s los mit der 
Schriftstellerei. Neulich sagte ich mir: als 
anständiger Mensch musst du doch mal 
dem Erzbischof sagen: Es ist vielleicht nun 
Zeit, daß ich mich zurückziehe? Darob 
große Demonstration und Protest bei den 
Schwarzen und Violetten: „Kommt gar nicht 
in Frage! Wir können nicht auf Ihre Gutach-
ten verzichten. Reden Sie keinen Unsinn! 
Alt? Man hält Sie doch allgemein für Ende 
60!“

8584 K u r t  Ma t e r n  –  D o m -  und    Diözesan        b au m eis   t e r  in   Pade   r b o r n K u r t  Ma t e r n  –  D o m -  und    Diözesan        b au m eis   t e r  in   Pade   r b o r n



Eigentlich ist die Kirche gerade erst reno-
viert worden, so war das Empfinden vieler 
Menschen. Die Farbgebung ist doch erst ein 
paar Jahre alt und die Lampen sind auch 
erst seit kurzem drin … Aber der große 
Wasserfleck an der Wand hinter dem Altar, 
der störte doch gewaltig. Er war für alle 
Gottesdienstbesucher sichtbar und er war 
ein Ärgernis. Die Vermutung lag nahe, dass 
Grundwasser in der Wand hochgezogen war 
und damit den zunächst hellen Putz ziem-
lich verunstaltet hatte. Bei genauer Prüfung 
der Dokumente stellte sich dann heraus, 
dass die letzte Renovierung schon fast 30 
Jahre zurücklag und nicht nur ein paar Tage.

Was zunächst nach einer einfachen Anstrei-
cherarbeit aussah, entwickelte sich bald zu 
einem großen Projekt. „Wenn wir den un-
teren Teil der Wand machen, dann sollten 
wir doch gleich die ganze Wand strei-
chen…“ „Und wenn wir schon die Rück-
wand im Altarraum streichen, sollte man 
dann nicht auch die Seitenwände mit ein-
beziehen?“ So wuchs in den Köpfen der 
Kirchenvorsteher und der Pfarrgemeinde-
ratsmitglieder das Projekt immer weiter.
Die nächste Frage war dann: Was machen 
wir mit dem Mosaik aus den 1960er Jahren? 
Es entspricht nicht mehr der aktuellen The-
ologie und Spiritualität. Zudem hängt es an 
der Wand viel zu hoch. Es war einst ange-
bracht worden, als es in der Kirche noch 
einen Hochaltar gab. Nach dem Entfernen 
des Hochaltars in den 70er Jahren war dort 
ein großer Tabernakel angebracht worden, 
der aber ebenfalls zu hoch hing. Insgesamt 
war diese ganze Rückwand ein problema-
tischer Bereich. Das bunte Mosaik war durch 
eine matte Lasur optisch zwar etwas zu-

„ecclesia semper reformanda“
Kath. Kirche St. Immaculata, Dortmund-Scharnhorst

Reinhard Bürger

rückgetreten, und ein großes dunkles Kreuz 
verdeckte das „unmoderne“ Mosaik. 

Was also war zu tun? Es wurde bald den 
Beteiligten klar, dass eine weitgehende 
Neukonzeptionierung der Kirche angesagt 
war. Zudem gab es weitere Unstimmig-
keiten, die sich im Laufe der Zeit eingeschli-
chen hatten:

�� das Taufbecken stand in einer kleinen 
Nische und war von den meisten Kir-
chenbesuchern nicht zu sehen. Man 
konnte nicht erahnen, dass die Taufe das 
grundlegende Sakrament der Kirche ist.

�� An den Wänden gab es zahlreiche 
Figuren von Engeln und Heiligen, die 
relativ willkürlich an Säulen und Wänden 
gelandet waren.

�� Die eigentlich symmetrisch angelegte 
Kirche wirkte durch einen nur einseitig 
angelegten Quergang unruhig und 
sorgte vor allem beim Kommunionemp-
fang oft für ein Durcheinander.

So taten sich immer mehr Fehlstellen auf 
und den Beteiligten wurde bald klar, dass 
aus der kleinen Anstreicherarbeit eine kom-
plette Kirchenrenovierung erwuchs.
Die schwierigste Frage war die Gestaltung 
der Chorrückwand. Die Möglichkeit, das 
Mosaik hinter einer Leichtbauwand zu ver-
stecken, wurde bald verworfen und es wur-
de entschieden, diese Kunst der 60er Jahre 
bewusst in das Gebäude zu integrieren. 
Mithilfe der Fachleute des Bistums wurde 
dann die jetzt ausgeführte Lösung entwi-
ckelt. Das Mosaik, das wie eine große Brief-
marke auf der Wand klebte, wurde durch 
die moderne Malerei von Anja Quaschinski 
aufgefangen und in das Gebäude integriert. 

Die Malerei nimmt die Farben des Mosaiks 
auf, das nun nach einer gründlichen Reini-
gung wieder in leuchtenden Farben er-
strahlt. Sehr geschickt wurden die Rück-
wand und die Decke über dem Altarraum 
farblich verbunden, so dass das Mosaik jetzt 
„geerdet“ ist und die Proportionen im Altar-
raum wieder stimmen. Tabernakel und 
Ambo sind neu und sehr dezent ausgeführt, 
für eine dazu passende Neugestaltung des 
Altars fehlte dann leider der Mut.
Durch die Wegnahme von zwei Bänken 
entstand ein zweiter Quergang, so dass die 
Symmetrie des Raumes wieder hergestellt 
ist und er auch viel lockerer und einla-
dender wirkt. So konnte auch das Tauf
becken in den Kreuzungspunkt von Mittel-
gang und Quergang aufgestellt werden und 
somit entspricht diese neue Aufstellung in 
der Mitte des Raumes viel eher der Bedeu-
tung des Taufsakramentes. 
 
Die sehr unruhige frühere Farbgebung 
wurde komplett übermalt und ist jetzt de-
zent in Weiß gehalten, das zur Decke hin ins 
Grau wechselt. Optisch zurückhaltende 
neue LED-Lampen geben ein erheblich 
besseres, dimmbares Licht als die alten 
Leuchten. 

Die bisherigen dunklen Beichtstühle und 
der alte Beichtraum wurden entfernt und 
durch einen kleinen Beichtraum ersetzt, der 
in den Eingangsbereich integriert ist. An der 
Stelle der bisherigen Beichtstühle wurden 
das bisherige Altarkreuz und die Figuren 
von Maria und Josef angebracht, unter dem 
Kreuz das Gedenkbuch für die Verstorbenen 
der Gemeinde und unter „Maria und Josef“ 
das Erinnerungsbuch mit den Namen der 
Getauften.

Nicht zu retten unter den aktuellen Sicher-
heitsbedingungen war die alte Orgel. Sie 
wurde verkauft und erfreut jetzt hoffentlich 
in einer Weltgegend mit geringeren Anfor-
derungen an die Sicherheit die feiernden 

Gläubigen. Als guten Ersatz konnte die 
Gemeinde eine passende gebrauchte Orgel 
aus dem bisherigen Lutherhaus in Dort-
mund-Derne erwerben, auch ein schönes 
ökumenisches Zeichen. 

Während der Arbeiten konnten wir die 
Sonntagsgottesdienste in der evange-
lischen Auferstehungskirche feiern und wir 
haben diese Gastfreundschaft gern in An-
spruch genommen. 

Von der Gemeinde ist die neugestaltete 
Kirche äußerst positiv angenommen wor-
den. Vor allem die Gestaltung des Altar-
raumes ist von Anfang an auf hohe Zustim-
mung gestoßen. Hier gab es zunächst 
durchaus Bedenken, ob die gewagte Farb-
gebung in einer eher traditionellen Gemein-
de ankommt.

Mit der später erfolgten Erneuerung des 
Außengeländes präsentiert sich jetzt die 
Immaculata-Kirche gut aufgestellt. Man hat 
keineswegs den Eindruck, dass Kirche „von 
gestern“ ist. Gute Ideen, mutige Schritte 
und auch eine nicht immer reibungsfreie, 
aber fruchtbare Kooperation von Kirchen-
vorstand, Pfarrgemeinderat, Erzbistum, 
Architekt und Künstlerin haben uns ein 
gutes Ergebnis beschert, das bei aller Tradi-
tion doch in die Zukunft weist. Wir sind sehr 
stolz auf unsere Kirche.

8786 „e  cc lesia      se  m pe  r  r ef  o r m anda“   86



Die Kirche im ständigen Wandel
Kath. Kirche St. Immaculata, Dortmund-Scharnhorst

Anja Quaschinski

Die kath. Kirche St. Immaculata in Dort-
mund-Scharnhorst wurde nach ihrer Zerstö-
rung in den Kriegswirren im Jahr 1954 an 
neuem Ort wiederaufgebaut. 

Im Zuge der zwischen 2014 und 2016 vorge-
nommenen Innenrenovierung der Pfarrkir-
che wurde ich von der Kirchengemeinde 
mit Entwurfsarbeiten zur Umgestaltung des 
seit den siebziger Jahren unverändert ge-
bliebenen Altarraumes beauftragt. Die di-
rekte Auseinandersetzung mit dem Ort und 
gleichermaßen der kontinuierliche Dialog 
mit den Mitgliedern der Gemeinde war ein 
langer, gleichwohl fruchtbarer Prozess. Die 
grundsätzliche Frage, ob das an der durch 
Feuchtigkeit beschädigten Chorwand 
befindliche, aus der Zeit der letzten Umge-
staltung stammende Mosaik (ca. 1960) in ein 
neues gestalterisches Gesamtkonzept ein-
bezogen oder alternativ hinter einer vorge-
setzten Wand verborgen werden sollte, 
beschäftigte die Kirchengemeinde schon 
sehr lange. 

Es stellten sich weitere Fragen: Der vorhan-
dene, in die Wand eingelassene Tabernakel 
erschien deutlich überdimensioniert und 
der Ambo auf den Treppenstufen wirkte viel 
zu mächtig. Als Sedilien dienten dunkle 
Hocker. Die mit Profilhölzern verkleidete 
Decke war dunkel gestrichen und die Wän-
de im Kirchenschiff waren teilweise mit 
einer ornamentalen Ausmalung versehen. 
Die Kirche wirkte insgesamt düster und 
erdrückend.

Mein Entwurfskonzept umfasste neben 
einer neuen Raumfassung des Kirchen-
schiffs auch die Neugestaltung des Ein-
gangsbereiches. Dieser ist nun mit Türen 
und Trennwänden aus beidseitig mat-
tiertem Floatglas lichtdurchflutet. Unter 
Einsatz der gleichen Materialien, welche 
Rückzugsmöglichkeit und eine gewisse 
Abgeschiedenheit bieten, entstand beim 
Eingang zudem ein kleiner Beichtraum.
Die Holzdecke wurde in einem hellen lich-
ten Grauton gestrichen, in einem etwas 
dunkleren Grau abgesetzt die Verstre-
bungen. Die Wände im Kirchenschiff er-
hielten über den Rundbögen ebenfalls 
einen hellen Grauton. Die Ausstattung mit 
weißen Zylinderleuchten im Kirchenschiff 
ist bewusst dezent.

Das auf der Chorrückwand aufgebrachte 
markante Mosaik mit dem Motiv der Got-
tesmutter als zweiter Eva sollte auf Wunsch 
der Gemeinde am Ende sichtbar bleiben 
und in die neue Gestaltung integriert wer-
den. Da die nachträglich eingezogenen 
Deckenschrägen das Mosaik jedoch optisch 
erdrückten, bedurfte es hier einer kreativen 
Lösung. Als eine solche erwies sich die Idee, 
die Malerei auf der Chorwand in die Decke 
hinein fortzusetzen und bis zum ersten 
Jochabschnitt zu erweitern. Durch die Ein-
beziehung der gesamten Decke eröffnet 
sich dem Bild nun einen neuer Wirkungs-
raum.

89Die    K i r c h e  i m  s tä ndigen       Wandel    88



Der Chorraum

Die künstlerische Gestaltung im Chorraum 
nimmt mit einem warmen, leuchtenden 
Grün eine im Mosaik vorhandene Farbe auf. 
Das changierende Grün erscheint auf der 
Wand in großflächig angelegten Formen, 
deren Grenzen teilweise fließend sind. Zwi-
schen diesen Flächenformen steht - wie in 
einem vorgestellten Hintergrund - ein wol-
kiges zartes Grau. Versetzte Segmentbögen 
in zurückhaltender Farbigkeit umringen das 
Wandmosaik und unterstreichen seine zen-
trale Position. Auf lichtem, changierenden 
Grund erscheinen freie Farbflächen sowie 
geometrische Formen („Bänder“) in Grün 
und Gelb. Der Kontrast der Farben und 
Formen evoziert Bewegung und erzeugt 
eine farbräumliche Wirkung, die den Chor-
raum zu erweitern scheint, ihm Tiefe gibt 
und gleichzeitig die durch die Decke verkör-
perte räumliche Grenze nach oben hin 
optisch aufhebt. 

Die Gestaltung der sechs schmalen Pfeiler 
ist eine formale Fortsetzung der Chorwand 
auf den Seitenwänden des Raumabschnit-
tes. Die Körperhaftigkeit der Pfeiler, ihre 
Präsenz im Raum, wird durch die Malerei 
betont und gleichzeitig hinterfragt. Die 
auch hier auftretenden breiten grün-grauen 
Bänder, wieder in rhythmischem Verlauf 
gemalt, nehmen das Mosaik noch einmal in 
die  Mitte. Chorraum und Chorwand zusam-
men bilden so gleichsam einen realen und 
imaginären Raum.

Die liturgischen Orte Ambo und Tabernakel-
stele sind in sachlichen Formen aus matt 
geschliffenem afrikanischen Granit gearbei-
tet. Die Tabernakelstele ist mittig hinter 
dem vorhandenen Altar mit Abstand vor 
der Wand platziert. Der aufgesetzte Taber-
nakel ist mit sechs Karat Weißgold vergol-
det. Der neue Ambo steht auf der Altarinsel 
vor der Stufenanlage etwas zurückgesetzt. 
Die Sedilien sind als dreisitzige Bänke in 
lichtem Grau aus Holz gefertigt, wobei der 

Priestersitz durch eine niedrige Lehne aus-
gezeichnet ist.

Der vorhandene Taufstein bleibt erhalten 
und wird auf der Raumachse neu platziert. 
Er steht so auf einer Linie mit der Taberna-
kelstele. Die alte Taufschale mit Haube aus 
Metall wird durch eine neue transparente 
Taufschale aus Glas ersetzt. Deren Gestal-
tung greift partiell das Blau der Decke im 
Chorraum noch einmal auf.
Das Kreuz aus einem schmalen, in dunklem 
Grau lackierten Vierkantholz gefertigt, wird 
zusätzlich mit einem vorhandenen kleinen 
Kreuz aus Bronze versehen. Es findet seinen 
Platz neben dem Altar. 
Die Verwirklichung des Gestaltungskon-
zeptes wurde von Seiten der Kirchenge-
meinde über den gesamten Zeitraum der 
Arbeiten mit großem Engagement beglei-
tet.

Mein Dank dafür gebührt allen, die an die-
sem Prozess beteiligt waren.

91Die    K i r c h e  i m  s tä ndigen       Wandel    90 Die    K i r c h e  i m  s tä ndigen       Wandel   



Die städtebauliche situation ist geprägt von 
drei eng zueinanderstehenden gebäuden 
–  der kirche, dem pfarrhaus und dem ju-
gendheim, ein kleines ensemble kirchlicher 
bauten auf engstem raum und in unter-
schiedlichster architektonischer ausprä-
gung. Kirche und pfarrhaus sind denkmal-
geschützte, historische gebäude. Die ört-
liche situation mitbestimmend ist auch die 
topographische höhenentwicklung des 
gesamtareals, pfarrhaus und jugendheim 
stehen auf einer unteren ebene, während 
die kirche mit dem alten friedhof sich auf 
einem höheren, durch eine historische 
mauer abgestützten plateau befindet.

Im jahr 2012 wurde durch die katholische 
kirchengemeinde st. Margaretha in margre-
tenhaun ein planungswettbewerb ausge-
lobt für einen neuen veranstaltungssaal 
nebst den dazugehörigen nebenräumen 
wie küche, lager, sanitäre anlagen und foyer.
Die neuen räume sollten als begegnungs- 
und versammlungsstätte dienen. Zukünftig 
sollte es auch möglich sein, die neuen 
räumlichkeiten funktional eng mit der kir-
che, z.b. als raum für den kindergottesdienst 
während der regulären messe etc. zu ver-
knüpfen.

Durch die notwendigkeit dieser engen 
verknüpfung mit der auf dem höher gele-
genen plateau befindlichen kirche wurde 
die behindertengerechte erschliessung der 
neuen gemeinderäume zu einem den ge-
samten entwurf bestimmenden kriterium.
Die notwendige erweiterung erfolgt sinnfäl-
lig, der neue gemeindesaal einschliesslich 
der dazugehörigen nebenräume wurde als 
neues obergeschoss auf dem bestehenden 

Umbau und Erweiterung des Jugendheimes in  
Petersberg-Margretenhaun
Hartmut Walter

gebäude des jugendheimes platziert. Durch 
die aufstockung des jugendheims wird die 
für die erweiterung in anspruch genom-
mene fläche auf dem areal auf ein mini-
mum reduziert und eine direkte erschlie
ßung der neuen gemeinderäume vom 
oberen plateau, dem standort der kirche, 
ermöglicht.

Um eingriffe in die topographie des auf 
dem oberen plateau befindlichen histo-
rischen friedhofes zu reduzieren und die 
behindertengerechte erschliessung des 
veranstaltungssaales zu gewährleisten, 
wurde zwischen dem vorhandenen erdge-
schoss des jugendheimes und dem neuen 
obergeschoss ein niedriges zwischenge-
schoss eingefügt. Das jetzt neu geformte 
haus sucht nicht die anpassung, verschmel-
zung der formensprache oder anbiederung 
an die architektonischen gegebenheiten, 
sondern eine eigene artikulation, welche 
das neu entstehende gebäude als neue 
adresse, selbstbewusst und doch im mitei-
nander mit dem vorhandenen markieren 
soll, ein eigenständiger baustein des drei-
klangs aus kirche, pfarr- und gemeindehaus.

Vor allem die sichtbeziehung zu den beiden 
denkmalgeschützten bauwerken bestimm-
ten den entwurf. Durch ein grosses fenster, 
eine verglaste wand, welche sowohl den 
veranstaltungsraum als auch das foyer 
einnimmt, wird eine grösstmögliche sicht-
beziehung zu kirche und pfarrhaus herge-
stellt. Die nutzer der neuen räumlichkeiten 
sollen immer den ganzen ort erfahren. Ein 
offenes, ein freundliches haus soll es sein, 
durch das grosse fenster abends leuchten, 
weithin sichtbar, festlich strahlend.

(Die durchgehende 
Kleinschreibung ist 

als vom Verfasser 
gewollt beibe

halten worden.)

92 9392



Um 1000 n. Chr. bestätigte Kaiser Otto III. 
den Bau eines Kanonissenstiftes auf dem 
Oedingerberg im Sauerland. Im Jahr 1533 
wurde das Stift durch den Kölner Erzbischof 
aufgelöst. Die alte Pfarrkirche auf dem Oe-
dingerberg ist im 30-jährigen Krieg verfal-
len, die Reste der noch erhaltenen Kloster-
kirche sind 1670 eingestürzt. Seitdem verla-
gerte sich die Ansiedlung in das anliegende 
Tal, es gründete sich das Dorf Oedingen, 
eine Kapelle wurde als Pfarrkirche St. 

Renovierung der katholischen Kirche  
St. Burchard in Oedingen
Guido Ringelhan

Burchard neben einem aus dem 11. Jahrhun-
dert stammenden Westturm des Vorgänger-
baus errichtet. 1832 wurde die baufällige 
Kapelle abgerissen und das heutige Kir-
chengebäude an den mittelalterlichen Turm 
angebaut. Das Kircheninnere ist im klassizis-
tischen Stil als Hallenkirche mit zwei Reihen 
dorischer Säulen errichtet. Die Säulen tra-
gen eine flache, mit Sichtbalken gegliederte 
Holzdecke und vermitteln dem Besucher 
den Eindruck eines dreischiffigen Kirchen-

raumes. Wie die Gestaltung und Ausmalung 
des Kirchenraumes zur Erbauungszeit aus-
gesehen hat, ob nach protestantisch-preu-
ßischen Vorbildern weiß und schlicht ge-
fasst oder farbenintensiver, lässt sich nicht 
mehr nachweisen. Befunde aus dieser Zeit 

sind nicht mehr erhalten. Auch, wie die für 
das Sauerland sehr seltene klassizistische 
Raumgestaltung nach Oedingen gekom-
men ist, ist nicht nachzuvollziehen.
Um die Zeit des 1. Weltkrieges war der Kir-
chenraum im Stil des 19. Jahrhunderts mit 
vielen Ornamenten und figürlichen Darstel-
lungen sehr farbintensiv ausgemalt. Dies 
belegen ein altes Foto und Farbbefunde an 
der Holzdecke. In dieser Zeit wurden ein 
Hochaltar, zwei Seitenaltäre und eine Kan-
zel in den Raum eingefügt, die aber bei 
einer weiteren gestalterischen Veränderung 
und stark vereinfachten Gestaltung des 

Kirchenraumes in den 50er Jahren wieder 
entfernt wurden.

Die Renovierung des Kirchenraumes 2016/17 
sollte neben den rein bau- und haustech-
nischen Erneuerungen den Kircheninnen-

raum wieder in seinen klassizistischen Ur-
sprung zurückführen. Dabei war für die an 
der Planung Beteiligten die Frage zu erör-
tern, ob der Klassizismus in der Oedinger 
Kirche in der Tradition der protestantisch 
rein weiß gestalteten Kirchen der preu-
ßischen Ära stehen sollte, oder mehr farbin-
tensiven Beispielen aus der Schinkelschen 
Zeit folgen sollte. Hier standen sich als 
Beispiel die prominenten klassizistischen 
Kirchen St. Nikolai in Leipzig und St. Ludwig 
in Celle als Diskussionsvorlage gegenüber.

9594 Ren   o vie   r ung    de  r  ka t h o lis   c h en   K i r c h e   S t.  Bu  r c h a r d  in   Oedingen       94



Geschichtliches

Die Geschichte der Drolshagener Kirche 
reicht weit ins Mittelalter, bis in das 11.  
Jahrhundert zurück. Der Kölner Erzbischof 
Anno II. ließ hier die erste Kirche errichten.

Der Raum war damals als flach gedeckte 
Saalkirche mit einer halbrunden Apsis ge-
baut. Nach der Gründung eines Zisterzien-
serklosters im Ort im Jahr 1235 wurde die 
Kirche dann zu einer Basilika im roma-
nischen Stil umgebaut. Seitdem diente das 
Gotteshaus als Pfarr- und Klosterkirche. 
Die pfeilerverstärkten Mauern des Kirch
altbaus, die ein Kreuzgratgewölbe tragen, 
wurden erhöht. Durch den Anbau von Sei-
tenschiffen mit Apsiden wurde die bisherige 
Kirche nun zum Mittelschiff. Später wurde 
die Basilika noch um den einjochigen Chor-
raum, in Kleeblattform gestaltet, erweitert. 
Die Kalotte des Chores wird von vier Säulen 
aus römischem Kalksinter gestützt. Es han-
delt sich nach diesen baulichen Erweite-
rungen um eine insgesamt dreischiffige, 
fünfjochige Pfeilerbasilika im Stil der rhei-
nischen Prozessionsbasiliken. Typischerwei-
se wurde bei der Klosterkirche zunächst auf 
einen Turm verzichtet. Den mächtigen West-
turm erhielt die Kirche später im Zuge des 
Baus der Stadtbefestigung, dieser diente 
auch als Wehrturm.

Mit zunehmendem Wachstum der Gemein-
de entstand der Wunsch nach einer Vergrö-
ßerung des Kirchenraums. In den 1960er-
Jahren wurde durch den modernen Anbau 
nach den Plänen des Kölner Architekten 
Karl Band eine beträchtliche Erweiterung 
vorgenommen. 

Der nach Nord-Süd ausgerichtete Neubau 
ist nun durch vier große Rundbogenöff-
nungen in der Seitenschiffwand mit dem 
alten Kirchenteil verbunden.

Bei den Bauarbeiten der 1960er-Jahre wurde 
der komplette Innenputz entfernt und 
erneuert. Beklagenswerterweise fielen bei 
dieser äußerst grob durchgeführten Maß-
nahme auch die bis dahin erhaltenen mit-
telalterlichen Wandfresken in den Seiten-
apsiden teilweise zum Opfer. Ebenso 
wurden durch die Öffnungen zum neuen 
Kirchenteil sieben der wertvollen, aus dem 
18. Jahrhundert stammenden Kreuzweg
reliefs abgeschlagen und damit unwiderruf-
lich zerstört, was damals wie heute einen 
großen Verlust darstellt.

Die seinerzeit angelegte schlichte Farbfas-
sung wurde bei einer weiteren Renovierung 
in den 1980er-Jahren recht plakativ deckend 
aufgebracht und in fragwürdiger Weise mit 
einer Art „geringelten“ Pfeilerquaderung 
versehen. Den Charakter einer angemessen 
ausgestalteten Pfeilerbasilika hatte die 
Kirche dadurch eher nicht erhalten.

Konzept der Renovierung  
und Umgestaltung

Bei Gottesdienstfeiern, die im neuen 
Kirchenteil zelebriert werden, versammeln 
sich Besucher nach wie vor auch in dem 
nach Osten ausgerichteten romanischen 
Teil. Die Gemeinschaft der Gläubigen wird 
so räumlich voneinander getrennt, dies 
sorgt für Unmut unter den Liturgen.
Bei der bevorstehenden Renovierung der 
Pfarrkirche wurde daher nach einem 

Erneuerung im historischen Kontext
Die Renovierung der katholischen Kirche St. Clemens zu Drolshagen

Jürgen Hessel

Aus dieser Diskussion heraus wurden alle 
Wände und die dorischen Säulen in ge-
decktem Weiß gestrichen. Als Kontrast, um 
den Raum lebhafter gestalten zu können, ist 
die flache Decke mit einer hellblauen Lasur 
versehen worden, wobei die Deckenbalken 
wieder in Weiß belassen sind. Architektur-
teile, wie Fensterumfassungen, Friese, Kapi-
telle und Säulenbasen sind mit einem zu-
rückhaltenden Grünton gefasst. Einige 
Goldbänder begleiten die Kapitelle, Basen 
und Mäanderfriese. 

Der stark beschädigte Fußboden aus fast 
schwarzem Natursteinmaterial wurde durch 
einen hellen Dolomit ersetzt. Die Kirchen-
banktypen wurden vereinheitlicht, für be-
quemeres Sitzen umgebaut und haben 
Eichenholzpodeste erhalten.

Durch den Hinweis des Kunstschreiners 
Johannes Röbbecke aus Rüthen konnten 
die seit den 50er Jahren verschollenen Ein-
richtungsgegenstände im damaligen Kunst-
lager des Erzbistums Paderborn in Harde-
hausen ausfindig gemacht werden. So 
wurde die Idee geboren, zumindest den 
Hochaltar wieder an seinen alten Platz im 
Chorraum zurückzuführen. Der Hochaltar 
wurde nach einem alten Foto rekonstruiert, 
Retabel, Altarbilder und Tabernakel wurden 

aus verschiedenen Orten wieder zusam-
mengebracht, und aus vorhandenen Teilen 
der Mensa der Seitenaltäre wurde mit neu-
zeitlichen Ergänzungen der komplett feh-
lende Predella- und Altarunterbau rekon-
struiert.

Weitere bedeutendere Ausstattungsstücke, 
wie die vier Evangelisten des Bildhauers 
Johan Sasse (Ende 17. Jahrh.), die barocke 
Strahlenkranzmadonna, der barocke Tauf-
brunnen sowie der spätgotische Korpus mit 
Kreuzreliquie wurden im Kirchenraum neu 
platziert.

Durch eine sich in den letzten Jahrzenten 
gebildete starke Herz-Jesu Verehrung unter 
den Gemeindemitgliedern in Oedingen war 
eine vorgesehene Umplatzierung der den 
Chorraum sehr dominierenden, großen 
Herz-Jesu-Figur, trotz intensiver Diskussi-
onen leider nicht möglich.

Die Renovierungsarbeiten im Kirchenraum 
wurden im Frühjahr 2017 abgeschlossen 
und in der Osternacht der erste Gottes-
dienst in der Kirche gefeiert.

Drolshagen St. Clemens – Erneuerung im historischen Kontext

9796 Ren   o vie   r ung    de  r  ka t h o lis   c h en   K i r c h e   S t.  Bu  r c h a r d  in   Oedingen        97



Konzept gesucht, das die beiden nie zuvor 
tatsächlich verbundenen Kirchenteile ab-
trennt und damit eine separate Nutzung 
und auch Beheizung ermöglicht.
In einem ersten Bauabschnitt wurde die 
Restaurierung und Renovierung des alten 
romanischen Kirchenteils geplant. 
Die Konzentration auf den historischen Teil 
zu legen, bewirkte eine starke Motivation in 
der Kirchengemeinde, da die Identifikation 
mit dem kostbaren Bauwerk hoch ist. 

Chorraum

Das Höhenniveau des gesamten Chorraums 
wurde im letzten Jahrhundert um etwa 45 
cm abgesenkt. Später fand im Zuge des II. 
Vatikanischen Konzils eine Reduzierung der 
Ausstattung statt. Auf einen Hochaltar wur-
de von nun an verzichtet, stattdessen er-

Scheinarchitektur erhalten sollten. Bewusst 
wurde ein wolkig changierender Farbauf-
trag gewählt.

Die Kapitellzonen erhielten eine gliedernde 
Gestaltung unter Einbeziehung der noch 
zum Teil erhaltenen, wertvollen ausgearbei-
teten Köpfe. In den Gewölben werden 
durch leichte Gratbänder und Schlußstein
ummalungen sowie durch die lichtgraue 
Fassung der aufsteigenden Bogenarchitek-
tur feine Betonungen erzielt.

Ausrichtung, Umbau und Ausstattung

Einen wichtigen Aspekt bei der Gesamtre-
novierung stellte die Schaffung einer Nord-
Süd-Achse dar, um eine eindeutigere Korre-
spondenz beider Kirchenteile zu ermögli-
chen. Der Blick aus der neuen Kirche sollte 
auf den Sebastianusaltar fallen. Dieser Altar, 
der seinen Platz vormals in der nördlichen 
Seitenschiff-Konche hatte, wurde also an 
die Außenwand versetzt.

Der damit freigewordene Raum in der Kon-
che bot nun Platz für die künstlerische 
Ausgestaltung, gleichzeitig wurde auf die 
Wiederaufstellung der Kirchenbänke in 
beiden Seitenschiffen verzichtet, um hier 
frei zugängliche Zonen zu schaffen. Die 
zuletzt verschlossenen Fenster in beiden 
Seitenschiffen wurden wieder geöffnet und 
mit Glasintarsien aus geschliffenen Onyx-
platten versehen. Ein natürlicher dezenter 
Lichteinfall ist hierdurch wieder gewährlei-
stet.
 
Durch den Verzicht auf das Gestühl in den 
Seitenschiffen ist auch das Begehen des 
Kreuzweges wieder uneingeschränkt mög-
lich. Die verloren gegangenen sieben Stati-
onen wurden in Glasmaltechnik rekonstru-
iert und komplettieren den Bestand auch 
hinsichtlich ihrer ursprünglichen Positionie-
rung. Hier fand eine Einbeziehung in die 
neu angelegten Glaselemente der Bögen im 

Kirchenmaler Clemens Hillebrand die Aufga-
be, für den Chorraum, die Seitenapsiden 
und den Wandbereich über dem Triumph-
bogen ein Ausmalungskonzept zu erarbei-
ten.
Die vorhandenen fragmentarisch erhal-
tenen, mittelalterlichen Malereien in den 
Seitenapsiden galt es angemessen einzube-
ziehen. Zu erkennen ist hier noch ein Säu-
lenmotiv. Weitere Malereien stammen aus 
dem 15. Jahrhundert. Sie zeigen den Heili-
gen Stephanus.

Hillebrand fertigte Entwürfe und Modelle 
zur Entscheidungsfindung an, die im Zuge 
der Renovierung durch einen langen, auf-
wendigen Malprozess vom Künstler umge-
setzt wurden.

Die neue Bemalung umfasst ausschließlich 
die Wandzonen im Sockelbereich der Chor-
apsis und der Seitenapsiden. Um ausrei-
chend Distanz und Raum für die historische 
Ausmalung zu belassen, wurden lokale 
Hintergrundtöne gewählt, die die Wirkung 
der wertvollen, fragmentarisch erhaltenen 
Fresken unterstützen.
Bei der Farbigkeit wählte Hillebrand die für 
die Romanik typischen Erdtöne Ocker, Terra 
de Siena, Caput-Mortuum und Oxidrot.
Die ornamentale Gestaltung gliedert die 
Malereifläche in Wandteppiche, in diese legt 
der Künstler figürliche Darstellungen und 
biblische Szenen aus dem Alten und aus 
dem Neuen Testament sowie Motive mit 
regional zugeordneten Heiligen und Wohl-
tätern an deren Wirkungsstätten.

Die Farbigkeit der Raumschale wurde eben-
falls über Entwurfspräsentationen und auf-
wändige Bemusterungen mit den beteilig
ten Kirchenmalern und dem Künstler erar-
beitet. Dabei wurde aus dem Farbkanon 
Hillebrands ein Konzept für die architekto-
nische Gliederung des Raumes gewählt. Der 
Schwerpunkt liegt hier auf roten und grau-
en Halbsäulen, die eine neue großformatige 

hielt der Raum einen Zelebrationsaltar.
Um die Bedeutung des Chorraumes zu 
unterstützen, wurde ein neuer Bodenbelag 
aus Ruhrsandstein verlegt. Die Präsenz des 
Altars wurde verstärkt durch umlaufende 
Bänder aus Schiefer, die in den neuen Bo-
denbelag eingearbeitet wurden.
Das zurückhaltende wandhängende Kreuz 
an der Chorraumapsis wurde zu einem 
Standkreuz, ein kraftvolles und in der Höhe 
deutliches Zeichen, farblich angepasst an 
die Neugliederung.

Ausmalung und Gestaltung

Es galt, ein neues farbliches Gesamtkonzept 
unter Einbeziehung aller Architekturele-
mente sowie der historischen Malerei
substanz zu entwickeln.
Zunächst erhielt der Kölner Künstler und 

Haupteingang

9998 D r o ls  h agen    S t.  Cle   m ens    –  E r neue    r ung    i m  h is  to r is  c h en   Ko n t e x t D r o ls  h agen    S t.  Cle   m ens    –  E r neue    r ung    i m  h is  to r is  c h en   Ko n t e x t



südlichen Seitenschiff statt. Mit Entwurf und 
Umsetzung konnte der Esloher Künstler 
Thomas Jessen beauftragt werden. Jessen 
zeigt hier illusionistische Malerei, die die 
Form der ursprünglichen Fenster aufgreift. 
Die Flächen sind in weißen und ultramarin-
blauen Tönungen gestaltet, in ihnen sind 
außer den Kreuzwegen auch biblische Sze-
nen integriert.

Die Öffnung zum neuen Raum wird durch 
eine doppelflügelige Türanlage in der Nord-
Südachse sowie eine einflügelige Tür im 
Bereich der Westseite hergestellt. Ein wei-
terer Zugang zum Raum wird durch die 
Wiederaktivierung des ehemaligen West-
portals als behindertengerechter Zugang 
mit einer Außenrampe hergestellt. Ebenfalls 
wurde die Tür der neuen gläsernen Wind-
fanganlage als automatisch öffenbar 
konstruiert.

Ein wichtiger Aspekt bei der Planung der 
zukünftigen Beschallung durch die Kirchen-
orgel war eine Änderung der Positionie-
rung. Der Spieltisch sollte nach vorne zum 
Kirchenraum versetzt werden, hierfür wurde 
eine Erweiterung der Empore notwendig. 
Zu Zeiten der Zisterzienser existierte ein 
Nonnenchor, der über zwei Joche in den 
Kirchenraum gebaut war. Ein Aspekt, der 
die Idee der Erweiterung der Empore ge-
schichtlich unterstützte. 
 
Der Zustand der historischen Kirchenorgel 
mit dem barocken Gehäuse aus dem Jahr 
1787 stellte sich mittlerweile als dringend 
instandsetzungsbedürftig heraus.
Nach einer umfassenden Restaurierung des 
barocken Prospekts und Erneuerung der 
gesamten Technik ist der neue Spieltisch 
nun im Bereich direkt hinter der Brüstung 
angeordnet. Der Organist hat damit einen 
deutlich verbesserten Zugang zum Kirchen-
raum und mehr Kontakt zu den Gottes-
dienstbesuchern.

Um die Übertragung des Orgelschalls auch 
in den neuen Kirchenteil zu unterstützen, 
wurden im Bereich des Obergadens im 
Mittelschiff fünf elektrisch öffenbare Fen-
sterflügel eingebaut. Eine zweite – defekte 
– Orgel im neuen Kirchenteil soll ausge-
tauscht werden und durch moderne Steue-
rungstechnik das parallele Bespielen beider 
Orgeln möglich sein.

Zur weiteren Ausstattung gehört die baro-
cke Kanzel aus dem 18. Jahrhundert sowie 
der Taufstein aus Trachytstein aus dem  
13. Jahrhundert. Letzterer stand bislang in 
der südlichen Seitenschiffapsis. Im Zuge der 
Renovierung findet er eine neue, zentrale 
Position in der Mitte des südlichen Seiten-
schiffs. Eine spätgotische Pieta erhält den 
Platz in der Apsis des nördlichen Seiten-

schiffs. Gegenüber in der südlichen Konche 
befindet sich die Skulptur des Heiligen 
Anno, Erbauer der Urkirche.
Eine lebensgroße Figur, des Heiligen Clemens, 
des Schutzpatrons der Drolshagener Kirche, 
befindet sich im Chorraum.

101D r o ls  h agen    S t.  Cle   m ens    –  E r neue    r ung    i m  h is  to r is  c h en   Ko n t e x t



Im Zentrum des Ortsteiles Opherdicke in 
Holzwickede bilden Kirche, Pfarrhaus, Kü-
sterhaus, Pfarrheim und Schule ein
schlüssiges, ortsbildendes historisches 
Gebäudeensemble, das im Laufe der Jahre 
nach wechselnden, unterschiedlichen
Nutzungen und Umbauten zum Ende des 
Jahrtausends dringend eine umfassende 
Sanierung erforderte.

Die Kirchengemeinde mit rund 760 Seelen 
konnte diese Mammutaufgabe selbst unter 
der Voraussetzung einer möglichen Förde-
rung durch das Bistum nicht stemmen.

Nach langwierigen Abwägungen und Über-
legungen waren die Gebäude Pfarrhaus 

Stephanushaus Opherdicke – altes Pfarrhaus neu 
Hans–Jochen Kirchner

und Pfarrheim zu diesem Zeitpunkt nicht 
aufzugeben, da sie genutzt wurden. Das 
Schulgebäude diente nur als Abstellraum 
und war im Ensemble technisch im schlech-
testen Zustand. Das Küsterhaus wurde 
unsaniert verkauft. 

Die Kirchengemeinde beantragte den Abriss 
des Schulgebäudes, dem die Denkmal
behörde widersprach. Im Klageverfahren 
gegen diesen Bescheid unterlag die 
Gemeinde vor dem Verwaltungsgericht.
Somit blieb viele Jahre die vorhandene 
Situation unverändert, trotz immer wieder-
kehrender Verkaufsverhandlungen mit 
unterschiedlichsten Investoren, die die 
hohen denkmalgerechten Sanierungkosten 

scheuten. 2009 wurde das Gebäude ver-
kauft. Während der Planungsphase verstarb 
zwischenzeitlich der Investor und das Ver-
fahren mußte wiederholt werden. Letztend-
lich wurde ein Ehepaar als neuer Investor 
gewonnen, Schulgebäude und altes Pfarr-
heim zu Mietwohnungen umzunutzen und 
denkmalgerecht zu sanieren.

Im Zuge der Neuordnung der Pfarrverbün-
de 2010 stand das historische Pfarrhaus 
ebenso zur Disposition, und es wurde vom 
Kirchenvorstand als neues Pfarrheim mit 
einer vermieteten Wohnung im Oberge-
schoss zur Umnutzung bestimmt. Die Lage 
des Hauses am Südhang des Haarstranges 
mit phantastischem, unverbautem Blick in 
das Ruhrtal und ins Sauerland, ließen eine 
gute Vermietbarkeit erwarten, so daß ganz 
bewußt das gesamte Obergeschoss zu einer 
großzügigen Wohnung zusammengeführt 
wurde. Dies bestätigte sich durch eine un-
problematische Vermietung. Somit konnten 
die Sanierungsarbeiten und Investitionen 
auf ein Gebäude reduziert werden. 
Das alte Urpfarrhaus Baujahr 1703 als kleiner 
quadratischer Bau ohne Fachwerkgiebel 
hatte in seiner Standzeit eine wechselhafte 
Geschichte an Erweiterungen, Umbauten 
und Sanierungen zu verkraften. Der Gebäu-
deachse folgend wurden 1820 ein  

2. Abschnitt und 1926 ein 3. Abschnitt ange-
fügt. Unterschiedliche Nutzungen erfor-
derten Umbauten, die dem Zeitgeschmack 
geschuldet waren und sich nicht immer als 
verträglich für das Gebäude erwiesen.  
Fensteröffnungen waren willkürlich vergrö-
ßert bzw. verkleinert worden und Fassaden-
flächen mit Asbestplatten in den 1970er 
Jahren verkleidet worden. Vordringlich galt 
es, das vorhandene Gebäude denkmalver-
träglich auf die neue Nutzung als Pfarrheim 
mit Wohnung umzugestalten sowie energe-
tisch und brandschutztechnisch aufzu-
werten. 

Der Haupteingang zum Pfarrheim verblieb 
auf der Ostseite im direkten Gegenüber 
zum Hauptportal der Kirche.

Der Kirchplatz, der als Zufahrt zu den Stell-
plätzen des Ensembles dient, blieb unverän-
dert. Angegliedert wurde diesem ein erwei-
terter, neu gestalteter Vorplatz des Pfarr-
heimes. Als zentraler Punkt des Vorplatzes 
wurde die Marienstatue auf einer neuen 
Podest- und Stufenanlage mit der Inschrift 
„Meine Seele preist die Größe des Herrn“ so-
wie vier Säuleneichen platzbegrenzend 
angeordnet. 

dorfst
rasse

pfarrheim

schule

küsterei

altes pfarrhaus

kirche

103102 S t ep  h anus    h aus   Op  h e r di  c ke   –  al t es   Pfa  r r h aus   neu   102



Die Fensteröffnungen wurden in ihrer An-
ordnung und Größe in die jeweiligen Ur-
sprungsformate zurückgebaut. Die Fenster 
der Ost- und Nordseite mit ihrer Sprossen-
teilung wurden nicht ausgetauscht, da diese 
erst eine Standzeit von 10 Jahren vorwiesen 
und technisch in Ordnung waren. Auf der 
Südseite sind alle Fenster auf Grund ihres 
desolaten Zustandes erneuert worden, 
jedoch ohne Sprossenteilung. Wir konnten 
dem LWL hier deutlich machen, dass diese 
Bauteile 2014 neu eingefügt wurden. 

Die Fassaden der Bauabschnitte 2 und 3 
wurden energetisch mit einer gedämmten 
Romben-Holzverkleidung aus sibirischer 
Lärche durchlaufend im homogenen, wil-
den Verband, Stöße dicht gestoßen, Ober-
flächen unbehandelt, verkleidet. Die Fassa-
denflächen werden im Lauf der Standzeit 
durch Bewitterung eine natürliche silber-
graue Färbung annehmen und bedürfen 
keiner weiteren Pflege. Mit der Fassadenver-
kleidung konnten die unterschiedlichen 
Bauabschnitte in eine geordnete homogene 
Struktur neu gefaßt und dem Ursprungbau 
architekturverträglich angepaßt werden. 

Bei der Neuordnung des Erdgeschosses 
zum Pfarrheim konnte durch eine Entker-
nung des ursprünglichen Gebäudes ein 
großzügiges Foyer mit WC-Anlagen und ein 
2 Stufen höherliegender Raum als Pfarrbüro 
geschaffen werden, das von außen über 
einen Zugang mit Rampe und innen über 
zwei Podeststufen aus dem Foyer zu errei-
chen ist. Die höhenversetzte Raumebene ist 
durch den darunter liegenden historischen 
Kellerraum vorgegeben. 

Die sich anschließenden beiden Räume 
(Abschnitt 1 + 2) blieben im Zuschnitt erhal-
ten, wurden aber durch große Öffnungen 
miteinander verbunden. Auf den Einsatz 
industriell gefertigter mobiler Trennwände 
wurde bewußt verzichtet. Zur Ausführung 
kamen handwerklich gefertigte Rahmenfalt-

türen mit Massivholzfüllungen, die den 
noch vorhandenen Zimmertüren nachem
pfunden wurden. Alle anderen Normaltüren 
erhielten stilistisch abgespeckte profilierte 
Bekleidungen mit glattem Futter und Tür-
blatt. 

Im Pfarrbüro und dem Foyer konnten die 
beiden letzten erhaltenen, sogenannten „ 
„Kölner Decken“ saniert werden. Die ande-
ren Decken wurden in den vorangegan-
genen Umbauten zerstört. 

Der Heizraum wurde zur Küche umgebaut. 
Sofern die beiden Versammlungsräume 
gleichzeitig getrennt genutzt werden, ist 
der Zugang über die großzügige Terrasse 
und einen separaten Eingang möglich. 

Das gesamte Erdgeschoß erhielt, brand-
schutztechnisch erforderderlich, eine dop-
pelte abgehängte Akkustik-Lochdecke mit 
umlaufendem Fries, die gleichwohl für 
Anforderungen Sprache und Musik zufrie-
denstellende Ergebnisse liefert. 

Alle Bodenflächen wurden mit Industrie
parkett aus Roteiche belegt. 

Im Obergeschoss wurden die drei Bauab-
schnitte zu einer 135 m² großen Wohnung 
zusammengeführt und ein Stahlbalkon mit 
Wendeltreppe als Zugang zum südlichen 
Außengelände und der der Wohnung 
zugeordneten Gartenparzelle errichtet. Das 
Treppenhaus mit seiner Holztreppe, den 
gedrechselten Geländerstäben und dem 
Handlauf wurde farbig dem historischen 
Keramikboden angepasst und mehrfarbig 
ausgelegt.

Das gesamte Gebäude wurde konstruktiv 
aufwendig denkmalgerecht saniert und die 
technischen Anlagen komplett nach heu-
tigen Standards ersetzt. 

105104 S t ep  h anus    h aus   Op  h e r di  c ke   –  al t es   Pfa  r r h aus   neu   S t ep  h anus    h aus   Op  h e r di  c ke   –  al t es   Pfa  r r h aus   neu   



Kirche der Jugend in Hardehausen
Johannes Schilling

In einem Beitrag zu Band 48, 2014 in „Alte 
und Neue Kunst“ wurde das Gesamtkonzept 
zur Neuordnung der Jugendkirche Harde-
hausen unter der Überschrift „Findet mich 
die Kirche“ ausführlich beschrieben.
Die Kirche wurde am 5. Februar 2017 durch 
Erzbischof Hans-Josef Becker eingeweiht, es 
ist Zeit für eine Vorstellung des fertigen 
Ergebnisses.

Rückblick

Dem Entwurf für die Kirche der Jugendbil-
dungsstätte des Erzbistums Paderborn in 
Hardehausen waren intensive inhaltliche 
Diskussionen vorausgegangen zwischen 
Teilnehmern mit ganz unterschiedlichen 
Kompetenzen und Erfahrungen. Mitgewirkt 
haben unter anderem Liturgiewissenschaft-
ler, Theologen, Jugendseelsorger, Sozialpä-
dagogen, Kunstwissenschaftler, Künstler, 
Architekten, Studierende der Architektur 
und der Theologie sowie selbstverständlich 
Kinder und Jugendliche. Ein wichtiges Ziel 
wird durch das Jugendhaus so formuliert: 
„Diese Kirche der Annäherung soll insbe-
sondere jungen Menschen neue Glaubens-
wege eröffnen.“

Vor dem Hintergrund der Frage, wie junge 
Menschen die Welt erfahren, wie sie über 
den Sinn ihres Lebens denken und einen 
Bezug zu Gott finden, war es eine lohnende 
und spannende Aufgabe, gemeinsam über 
das Wesen und die Eigenschaften eines 
sakralen Raums nachzudenken. Bei allen 
Überlegungen spielte auch eine Rolle, dass 
die Kirche des Jugendhauses den umlie-
genden Gemeinden als einladendes Gottes-
haus für die Eucharistiefeier zur Verfügung 
steht und zusätzlich der ebenfalls vor Ort 
befindlichen Landvolkshochschule als 
Kirche dient.   

Gemeinschaft erfahren,  
Schöpfung erfahren

Das Angebot des Jugendhauses beinhaltet 
unter anderem Schwerpunkte wie die Erfah-
rung von Gemeinschaft und die Erfahrung 
der Schöpfung. Bei einem „Youngmission“–
Wochenende am Vorabend der Einweihung 
der neu gestalteten Kirche beantworteten 
Jugendliche auf einer Zettelwand die Frage 
„Was ist dir heilig?“. Sehr häufig las man 
Antworten wie: Meine Familie, meine 
Freunde, Momente der Ruhe an der Nord-
see, Zeit in der Natur, Reisen und Gesund-
heit.

Bei vorausgegangenen Symposien und 
Workshops wurden räumlich-architekto-
nische Fragen im Zusammenhang mit 
Themen liturgischer Bedeutung diskutiert.
So entwickelten beispielsweise fünf Teams 
aus jeweils zwei Architekturstudenten und 
zwei Theologiestudenten Vorschläge für die 
Umgestaltung der bestehenden Kirche.  
Es entstanden Konzepte, welche wertvolle 
Ideen und Diskussionsbeiträge lieferten.

Neben räumlichen Lösungen zur litur-
gischen Ordnung, zur Lichtführung, zur 
Verbindung zwischen innen und außen 
oder die Atmosphäre spielten das 
Gemeinschaftsgefühl eine große Rolle; die 
Möglichkeiten zur Meditation oder der 
Bezug zur Natur waren Schwerpunkte bei 
der Frage nach der Ausgestaltung von Sa-
kralräumen für junge Menschen.

Es wurde intensiv und produktiv diskutiert. 
Dabei wurde auch die vielschichtige und 
wichtige Frage, welche Rolle die Bildende 
Kunst im Sakralraum spielen kann, ausführ-
lich behandelt.

Kirche Hardehausen vor und nach dem Umbau

Pläne und Visualisierungen, siehe auch Beitrag zur Planung  
des Umbaus in Alte und Neue Kunst 2014

107106 K i r c h e  de  r  J ugend      in   Ha  r de  h ausen   106



Junge Absolventinnen und Absolventen der 
Kunstakademie Düsseldorf machten dazu 
mutige, schöne und interessante Vorschlä-
ge, welche mit teilweise sehr eigenstän-
digen Ansätzen zu lebhaften Diskussionen 
beitrugen.

Letztendlich wurde die Frage der „Künst
lerischen Ausstattung“ nach engagierten 
Diskussionen über einen Künstlerwettbe-
werb entschieden. Die Entscheidung fiel für 
Arbeiten von Lutzenberger + Lutzenberger 
(Prinzipalien), André Yuen (Projektionen und 
Textinstallation) und Brody Neuenschwan-
der (Videoinstallation).  

Erste Skizze

Die erste Skizze vom 25.2.2012 zeigt eine 
Transformation des vormals klar umgrenz-
ten geometrischen Kirchenraums zur Kern-
zelle eines komplexen Ensembles aus Orten 
mit unterschiedlichen Widmungen und 
Bezügen.

Der Zugang erfolgt nicht wie bisher in der 
Mittelachse, sondern weiter östlich vom 
zentralen Kreuzgang des ehemaligen Zister-
zienserklosters aus. Der bisherige Kirchen-
raum wird durch einen Umgang erweitert, 
der sich zu dem östlichen Vorplatz mit den 
Resten des mittelalterlichen Vorgängerbaus 
weit öffnet. Gleichzeitig wird im Zentrum 
von Süden nach Norden eine Sakrale Achse 
entwickelt, welche den Ort der Verkündi-
gung (Ambo), den Ort des Abendmahls 
(Altar) und in einer nördlich angebauten 
Kapelle das Allerheiligste (Tabernakel) bein-
haltet. Östlich wird ein turmartiger konzen
trierter Raum angegliedert, westlich bildet 
ein durch eine hohe Mauer eingefasster 
Gartenhof als Teil des Kirchenraums den 
Abschluss.

Die Skizze mit ihrer Beschriftung ist auch 
der Versuch einer Zusammenfassung der 
vielen Diskussionsbeiträge, Vorschläge, 

109108 K i r c h e  de  r  J ugend      in   Ha  r de  h ausen   108



Arbeitsergebnisse und Erkenntnisse zu 
einem räumlichen Ganzen, welches mehr 
sein könnte als die Summe seiner Einzelas-
pekte. Es ist der Versuch, einen Raum zu 
denken, der über sich selbst hinausweist, 
indem er die Sorgen, Hoffnungen und Be-
dürfnisse der jungen Menschen ernst- 
nimmt und vermittelt, dass sie auf Gott 
vertrauen können. Die Skizze enthält neben 
anderen Hinweisen die Notiz: „0–Gestik“. Ein 
Zeichen, dass die Sakralität des Raums 
durch dessen authentische Eigenschaften 
und nicht durch inszenierte „Klischees“ 
erzeugt werden soll.

Die Realisierung

Der Baubeginn erfolgte nach einem inten-
siven Planungs-, Genehmigungs- und Vor-
bereitungsprozess mit vielen Beteiligten in 
unterschiedlichen Funktionen im November 
2015, die Fertigstellung im Januar 2017.
Der ursprüngliche Baukörper aus den sech-
ziger Jahren wurde zu den Seiten hin geöff-
net und durch neue Strukturen ummantelt. 
Dadurch ergeben sich vielschichtige Raum-
situationen, die miteinander in Beziehung 
treten. Die Eigenschaften des liturgischen 
Raums, seine liturgischen Bezüge und Be-
deutungen werden erfahrbar.

Vom Vorplatz mit den Spuren des roma-
nischen Vorgängerbaus her gesehen, 
erscheint die Kirche nahezu transparent.  
Zur Landschaft hin entwickelt der Bau aus 
handwerklich bearbeitetem Beton eine 
starke Skulpturalität, welche den inneren 
Raumfolgen nach außen einen authen-
tischen Ausdruck verleiht.

Die Geschichte und die Vergangenheit 
dieses besonderen Orts werden sichtbar 
und gleichzeitig ist es ein heiliger Ort, der 
über seine physische Präsenz hinausweist – 
ein Gotteshaus mit einer langen Tradition.

111110 K i r c h e  de  r  J ugend      in   Ha  r de  h ausen   110



112 K i r c h e  de  r  J ugend      in   Ha  r de  h ausen  



Möglichkeiten zur Verortung –  
Die Künstlerin Ingrid Moll-Horstmann und ihr Kunstschaffen
Mira van Leewen

Möglichkeiten zur Verortung – Ingrid Moll-Horstmann

Die Künstlerin Ingrid Moll-Horstmann ist 
eine Reisende. Ihre Bilder zeugen nicht nur 
von der Bewegung, sondern auch vom 
Innehalten. Zwei Aspekte des Menschseins: 
Wir suchen, sind unterwegs, nehmen Ein-
drücke und Erlebnisse auf und sammeln 
Erfahrungen. Gleichermaßen bedürfen wir 
der Stille um uns zu erden, machen mal 
Pause, sinnen nach und orientieren uns in 
Ruhe. Das Auf-dem-Weg-Sein des Men-
schen in der Welt, zwischen Geburt und 
Tod, wirft viele Fragen auf. Ingrid Moll-
Horstmann spürt diesen offenen Fragen in 
ihrem künstlerischen Schaffen nach. 

Moll-Horstmann eine der wenigen, die sich 
dem Holzschnitt schließlich über Jahrzehnte 
hinweg gewidmet und dabei eine ganz 
eigenständige Bildsprache entwickelt ha-
ben. Ihr künstlerischer Ausdruck ist zum 
einen eng verknüpft mit der Technik und 
den Möglichkeiten des Holzschnitts, zum 
anderen mit ihrem eigenen Naturerleben 
und ihrem umfassenden Naturverständnis, 
welches den Menschen auf seiner Reise 
durch das Leben einschließt.

Den Holzschnitt kennt man in Europa seit 
dem Ende des 14. Jahrhunderts. Einmal 
abgesehen von seinem Vorläufer, dem 
Zeugdruck, ist er die älteste grafische Tech-
nik. Seine Druckerzeugnisse verweisen 
mehr als jede andere Drucktechnik auf das 
Ausgangsmaterial Holz. Es sind Produkte 
eines mehrteiligen Arbeitsprozesses, der im 
Atelier einen hohen Zeitumfang in An-
spruch nimmt. Immer wieder aufs Neue 
wird das Schnittmesser angesetzt und lang-
sam durch das Holz geführt. Gleich einer 
Schatzsuche wird am Ende ein Schatz ge-
borgen: das Bild. Ingrid Moll-Horstmann hat 
sich genau genommen 42 Jahre lang inten-
siv in diesem Medium bewegt. Ausgehend 
von ersten Drucken, die in Schwarz-Weiß 
und mit der Vermischung von Linien- und 
Flächenschnitt entstehen, über den Einsatz 
mehrerer Druckplatten und die Einbringung 
von Farbe, entwickelt die Künstlerin schließ-
lich einen eigenen Stil, bei dem die Tren-

nung von Linie und Fläche immer mehr 
aufgehoben wird. Schließlich verschmelzen 
in ihren Druckgrafiken große Farbflächen 
und Formen ineinander und führen im 
späten Holzschnittœvre zu Werken von 
hoher malerischer Wirkung. 

Für Ingrid Moll-Horstmann bedeutet die 
künstlerische Arbeit an einem Holzschnitt, 
dass sie mit Ruhe und voller Bedacht an 
einem Werk arbeiten kann. In dieser Manier 
des Nachsinnens, bevor wieder Fahrt auf
genommen wird, entstehen jüngst auch 
ihre Gemälde. Stehenlassen oder Weg-

Die 1936 in Herne geborene Künstlerin 
absolviert von 1956 – 1960 ein Studium 
an der Hochschule für Bildende Künste 
in Düsseldorf. Dort entstehen ihre ersten 
skizzenhaften Zeichnungen, als sie mit 
Klappstühlchen durch die Rheinwiesen 
zieht. Es sind Eindrücke der erlebten 
Landschaft, die sie auf dem Papier fest-
hält. Doch nicht lang bleibt es allein 
beim Zeichnen. Ihre große Bewunderung 
für den Holzschneider Otto Pankok, der 
zu ihren Lehrern gehört, weckt ihre Lei-
denschaft für diese künstlerische Tech-
nik. Unter den Zeitgenossinnen ist Ingrid 

Ingrid Moll-Horstmann in ihrem Atelier

Abb. 0ben: 
Schöpfungs
geschichte. 
Nachdem Gott 
sein ganzes Werk 
vollbracht hatte, 
ruhte er am 
siebten Tage. 
Diesen segnete 
er und erklärte 
ihn für heilig, 
2015/16, Acryl 
und Öl auf Lw

Abb. 1  Am Niederrhein, 1965, Holzschnitt Abb. 2  Allee (Provence), 1974, Zeichnung

Abb. 3  Die große Gletscherwand I, 1972, Holzschnitt

115114 Mögli     c h kei   t en   zu  r  V e r o r t ung    –  Ing   r id   M o ll  - H o r s t m ann  114



schneiden hieß es über Jahre, bis der Rü-
cken den kraftintensiven Druckvorgang 
nicht mehr mitmachte. Seitdem knüpft 
Ingrid Moll-Horstmann mit ihren Gemälden 
an den im Holzschnitt entwickelten Aus-
druck an. Es werden Schichten angelegt, 
häufig beginnt sie damit, reliefartige Struk-
turen auf die Leinwand zu bringen. Farbe 
und Sand werden gemischt, manchmal 
kommen Fundstücke hinzu. Das Werk ent-
steht im Prozess und dieser steht im Span-
nungsverhältnis von handwerklich-schöpfe-
rischer Aktion und geistig-schöpferischer 
Reflexion. Aus dieser Arbeitsweise entsteht 
eine unverkennbare Bildsprache, nie wirken 
die Bilder schnell gemacht, informell oder 
von der eigenen inneren Bewegtheit gelei-

tet, vielmehr darf alles einfließen, aber 
nichts geschieht unbedacht. Die Begren-
zungen der Darstellungsmöglichkeiten, 
welche die Holzschnitttechnik dem Künstler 
insbesondere bei der Formfindung aufer-
legt, haben bei Moll-Horstmann zu einem 
reduzierten, prägnanten und zeichenhaften 
Ausdruck geführt. Die Künstlerin hat sich 
von einem rein figurativen und gegenständ-
lichen Blick auf die Welt gelöst.

Damit steht sie in der Tradition des 20. 
Jahrhunderts. Insbesondere nach den 
Schrecknissen des 1. Weltkrieges drängte es 
die Künstler zu einem Neuanfang. Auf der 
Suche danach wurden die alten Formen 
und Wege der Kunst durchbrochen, die Welt 
wurde neu gedeutet und die bisherigen 
Kunstelemente wurden umgangen. In 
Deutschland waren es vor allem die Expres-
sionisten, die schon um die Jahrhundert-
wende einen neuen Ausdruck im Holz-
schnitt fanden und damit ein ganzes 
Medium für die nachfolgenden Künstlerge-
nerationen wiederbelebten. Der Künstler 
war wieder Zeichner und Handwerker. Ähn-
lich wie um 1800, als die Romantik auf den 
Rationalismus reagierte, versuchten die 
expressionistischen Künstler mit ihren Wer-
ken die Kluft zwischen Verstand und Gefühl 
zu überbrücken. Mensch und Natur wurden 
in einem großen Seinszusammenhang 
gesehen, jedoch ging es nicht darum, das 
Sichtbare abzubilden, sondern in Hinwen-
dung zum Geistigen ein absolutes Wesen 
der äußeren Dinge sichtbar zu machen . 
Thematisch widmeten sie sich in ihren 
schwarz-weißen und zumeist spontan und 
schnell bearbeiteten Druckplatten dem 
modernen Menschen, seinem Innenleben 
und seinen Bedrohungen. Ebenso wurden 
biblische Themen etwa von Karl Schmitt-
Rottluff einbezogen, nicht als Illustrationen, 
sondern unter dem Aspekt, den Menschen 
auf der Ebene des Gefühls in seinem Sein zu 
erfassen und zu hinterfragen.

Auch Ingrid Moll-Horstmann widmet sich, 
neben Werken, in denen die landschaft-
lichen Aspekte sowie das menschliche See-
lenleben im Vordergrund stehen, explizit 
biblischen Themen. Einzelnen Protagonisten 
und Begebenheiten wie dem Sonnenge-
sang von Franz von Assisi oder dem Kreuz-
weg Jesu Christi versucht die Künstlerin 
nachzuspüren. Es geht darum, den Kern 
einer Geschichte auf der sichtbaren Ebene 
des Bildes zu fassen. Thematisch unabhän-
gig schöpft sie dafür immer wieder aus 
einem Fundus von erinnerten Erlebnissen 
und verinnerlichten Naturbildern. Land-
schaftseindrücke werden für die Übernah-
me ins Werk auf einzelne Elemente ihrer 
Erscheinung reduziert wie beispielsweise 
bei den Werken Die große Gletscherwand I 
(1972) oder Das Wasser bricht hervor I (1977, 
Abb. 4). Neben solchen Landschaften ent-

stehen auch Bilder, in denen sich schemen-
hafte Figuren zeigen, die mit der abstra-
hierten Landschaftsszene in spannungs-
reiche Beziehungen treten. Hier werden 
essentielle Erfahrungen des Menschseins 
präsent, wie beispielsweise in dem Holz-
schnitt In der Not (1977, Abb. 5).

Ihre Druckgrafiken und Gemälde behaupten 
stets ihre Einmaligkeit, da sie sich nicht in 
bekannte Darstellungsmodi einreihen las-
sen. Es entstehen Werke, deren Zeichenhaf-
tigkeit etwas von religiösen Ikonen hat. Sie 
haben etwas Gültiges und Entschiedenes, 
eine Gestalt, die sich wie ein Zeichen lesen 
lässt und darüberhinaus einen Gehalt ver-
mittelt. Als Bildzeichen sind sie mehr als ein 
abstraktes Arrangement im Sinne der L‘art 
pour l‘art. Durch die Verwendung von Sym-
metrien, Ornamenthaftem und durch kleine 
Wiederholungen erscheinen die Werke wohl 
geordnet. Manchmal lässt Ingrid Moll-Horst-
mann durch serielle Variationen eine Reihe 
entstehen, die eigenen Bildregeln folgt. Zu 
einem bestimmten formalen wie inhalt-
lichen Thema entwickelt sie nach und nach 
eine Werkgruppe wie zum Beispiel bei den 
sechs Werken der Reihe Rot-Glut-Fluss 
(1995) oder den elf Gemälden zur Schöp-
fungsgeschichte (2015/16). Im Vergleich zu 
Werken der Künstlerin aus den 70er und 
80er Jahren wirken die Druckgrafiken aus 
der Reihe Rot-Glut-Fluss auf den ersten Blick 
etwas freier und spontaner geschnitten. Es 
sind Holzschnitte, die als malerisch bezeich-
net werden können. Die Spuren des 
Schnitts ziehen sich wie feine Verästelungen 
durch die rot-orange-gelbe Bildfläche, die 
wenig formdefiniert ist, und wirken dabei 
wie zufällig gesetzt. Der ergänzende Einsatz 
von grauen Flächen in verschiedenen Ton
abstufungen schafft eine zusätzliche Tiefen-
wirkung. Bei der Zusammenschau der Reihe 
entsteht schnell der Eindruck eines feurigen 
Stroms, der sich unbändig seinen Weg 
durch ein Gestein oder durch ein Flussbett 
sucht. Von Bild zu Bild setzt sich ein System Abb. 5  In der Not, 1977, HolzschnittAbb. 4  Das Wasser bricht hervor I, 1977, Holzschnitt

117116 Mögli     c h kei   t en   zu  r  V e r o r t ung    –  Ing   r id   M o ll  - H o r s t m ann   Mögli     c h kei   t en   zu  r  V e r o r t ung    –  Ing   r id   M o ll  - H o r s t m ann 



aus konstanten und variablen Elementen 
fort, welches in bildlogischer Ordnung ein 
Thema von größter Dynamik ersichtlich 
werden lässt. Die Reihe der Schöpfungs-
bilder widmet sich vor allem inhaltlich 
einem Themenkomplex, nämlich der Schöp-
fungsgeschichte, in der Gott die Welt er-
schafft. Bild für Bild orientiert sich die 
Künstlerin am Buch Genesis. Die so entstan-
denen großformatigen Leinwandgemälde 
können zwar als Werke einer Reihe gesehen 
werden, jedoch präsentieren sie sich auch 
als Einzelwerke in sich schlüssig, da sie 
lediglich durch ihr übergeordnetes Sujet, 
die Schöpfungsgeschichte, lose miteinander 
verbunden sind. Es sind keine Bilder, welche 
konstant einem formalen Prinzip folgen, 
ebenso wenig sind sie illustrativ zu verste-
hen. Die Wahl der Farben und ihr formaler 
Einsatz verweisen vielmehr auf die vier 
Grundelemente und ihre unterschiedlichen 
Erscheinungsformen, wobei die jeweils 
zugeordnete Passage des Schöpfungsbe-
richts den Ausgangspunkt bildet. Jedes 
Einzelwerk knüpft an ein nachvollziehbares 
Naturerleben an. Als Bilderzyklus betrachtet, 
zeigt sich ein umfassendes Naturverständ-
nis, welches sich in Erscheinung, Entfaltung 
und Wandel darstellt und damit zugleich 
eine Art Urprinzip ersichtlich werden lässt, 
doch nicht erklärbar macht.

Während christliche Bilder ihren Anfang als 
Symbole und Darstellungen aus dem Leben 
Jesu nehmen, schließt sich über Jahrhun-
derte eine bewegte und kultur-politisch 
geprägte Geschichte an, welche immer 
neue Bildfindungen hervorbringt. Im Pen-
deln zwischen Bildverehrung und radikaler 
Ablehnung von Bildern etabliert sich den-
noch eine Art christliches Bildprogramm, 
was wir gemeinhin als christliche Ikonogra-
fie bezeichnen. Rückblickend gibt es vom 
12. Jahrhundert an die Tendenz, das 
Menschliche an Christus in den Vordergrund 
zu rücken, worin sich der aufbrechende 
europäische Individualismus und Subjekti-
vismus spiegelt. In mehreren Schüben 
nimmt eine Entwicklung ihren Anfang, die 
in unsere Gegenwart führt und zurück zu 
unserer Künstlerin. 

Ingrid Moll-Horstmann hat eine höchst 
individuelle Bildsprache in einem traditions-
reichen Medium entwickelt und setzt diese 
nun in der Malerei weiter fort. Ihre religi-
ösen Werke sind kunstgeschichtlich eher 
dort zu fassen, wo das Religiöse uns in 

anderen Zusammenhängen als in der über-
lieferten abendländischen Malerei begeg-
net. Tradierte religiöse Symbole wie bei-
spielsweise das Kreuz oder der siebenar-
mige Leuchter werden von der Künstlerin 
nicht grundsätzlich für die visuelle Eröff-
nung eines Themas umgangen, jedoch wird 
das Bekannte und Tradierte der eigenen 
künstlerischen Bildsprache nachgestellt. Seit 
den letzten zwei Jahrhunderten, beginnend 
mit Caspar David Friedrich und William 
Turner, wird das Religiöse insbesondere 
wieder in der Natur angesiedelt. So vermag 
es gerade die Landschaft, welche bereits 
seit der Renaissance zu einem selbststän-
digen Sujet geworden ist, dem sogenann-
ten „Erhabenen“ Ausdruck zu verleihen. 
Ingrid Moll Horstmanns Werke erhalten 
durch den Einbezug des Landschaftlichen 
vor allem ihre Weltimmanenz, aber zugleich 
kann der Betrachter ihre formale Gestaltung 
als Hinweis auf Transzendenz verstehen.

Die spezifische Faszination von Bildern geht 
von ihrem sinnlichen Charakter aus, welcher 
den Betrachter betroffen macht. Sowohl das 

Abb. 6, 7, 8
Rot-Glut-Fluss II, III, IV, 1995, Holzschnitte

Abb. 11  Schöpfungsgeschichte. Gott schuf 
den Menschen als sein Abbild, als Mann 

und Frau. Er gab ihnen die Erde als 
Unterpfand, die Erde zu hegen und zu 

pflegen. Er gab sie ihnen als Aufgabe. Er 
herrsche über Tiere und Erde,2015/16, 

Acryl und Öl auf Lw

Abb. 9  Schöpfungsgeschichte. Genesis 
1,1-2,4a (Die Erschaffung der Welt), 

2015/16, Acryl und Öl auf Lw

Abb. 10  Schöpfungsgeschichte. Dann sprach Gott: 
Ein Gewölbe stehe mitten im Wasser und es 

scheidet das Wasser unterhalb des Gewölbes vom 
Wasser oberhalb des Gewölbes. Und so geschah 

es. Er nannte das Gewölbe Himmel, 2015/16,  
Acryl und Öl auf Lw

119118 Mögli     c h kei   t en   zu  r  V e r o r t ung    –  Ing   r id   M o ll  - H o r s t m ann  118



Machen als auch das Betrachten eines 
Kunstwerkes ist ein sinnlich-geistiger Akt . 
Für den Betrachter der Werke von Ingrid 
Moll-Horstmann bieten sich Anknüpfungs-
punkte an Bekanntes durch die Verwen-
dung landschaftlicher Elemente und ihrer 
spezifischen Farbigkeit sowie die Einbezie-
hung semifigurativer und geometrischer 
Grundformen oder aber durch das Aufgrei-
fen christlicher Symbolik. Vielleicht lösen die 
Bilder Erinnerungen an eigene essentielle 
Emotionen aus. Das alles ermöglicht dem 
Betrachter über die Kunstgeschichte hinaus 
eine Verortung der Bilder im Weltgeschehen 
und die selbstreflexive Einbeziehung. Zu-
gleich zeigen die Bilder etwas Neues und 
erscheinen erhaben. Der Betrachter wird 
mit ihm unbekannten Darstellungsweisen 
konfrontiert und von einem neuartigen 
optischen Erlebnis ergriffen. Ein Erlebnis, 
welches nicht auf der wahrnehmungsphysi-
ologischen Ebene verbleibt. Es geht nicht 
um einen Aha-Effekt des Wiedererkennens 
und nicht um ein Flirren der Augen. Es geht 
nicht darum, eine Geschichte nachzuerzäh-
len, den Versuch, eine Wirklichkeit einzufan-
gen und auch nicht um ein Fenster zur Welt. 
Vielmehr verweisen die Zeichenhaftigkeit, 
die Reduktion, die konsequente Weiterfüh-
rung einzelner Formen, die Farbe, die Wie-
derholungen, die Reihen, Serien und Zyklen 
auf eine Ganzheit und bekräftigen die 
Gültigkeit aller möglichen menschlichen 
Ausprägungen.

So zeigt sich der christliche Gedanke in den 
Werken von Ingrid Moll-Horstmann nicht als 
bloßes Glaubensbekenntnis, welches an-
hand von ikonografischen Symbolen und 
Zeichen ins Bild gesetzt wird, die auf das 
Credo verweisen. Sondern vielmehr als 
transzendete Bildschöpfung, die einen 
Diskurs über die Natur als natura naturans 
und über den Menschen in seinem So-Sein 
in Gang setzt. Dabei wird die Umwelt als 
Mitwelt verstanden und der Betrachter der 
Werke ist Dialogpartner. Es kann eine 

Abb. 12  Zum roten Kreuz, 1995, Holzschnitt

Abb. 14  Der blaue und orangene Engel. 
Zeichen für das Ende dieser Zeit, 2011,  

Acryl auf Holz

Abb. 13  Fragen ’84 „Warum?“, 1984, 
Holzschnitt

Abb. 16  Sturm auf dem Fjell, 1977,  
Holzschnitt

Abb. 15  Pfingsten. Einbruch des Geistes, 1975,  
Holzschnitt

Begegnung stattfinden. Insbesondere die 
größeren Bildformate behaupten ihren Platz 
im Raum nicht allein durch ihre Größe. 
Vielmehr dadurch, dass sie uns unabhängig 
vom Raum erscheinen, sie passen sich nicht 
an die Architektur an oder ordnen sich als 
dekorative Beigabe unter. Durch ihre bildlo-
gische eigene Ordnung sind sie als eine Art 
Einheit im Raum präsent. Es geht etwas 
Manifestes und Prächtiges von ihnen aus. 
Das Allein-sein vor dem Bild wird zu einem 
All-eins-sein. Der Rezipient von Ingrid Moll-
Horstmanns Werken kann Orientierung 
finden. In diesem versöhnlichen und hoff-
nungspendendem Gehaltenwerden vor 
dem Bild zeigt sich eine christlich-huma
nistische Auffassung, die letztlich keiner 
christlich-religiösen Sujets bedarf. Eine 
Aussöhnung mit den offenen Fragen des 
Lebens und die Möglichkeit, an das stete 
Auf-dem-Weg-Sein zu glauben, werden in 
Ingrid Moll-Horstmanns Werken gewahr.

Fotos: Ansgar Hoffmann, Schlagen

121120 Mögli     c h kei   t en   zu  r  V e r o r t ung    –  Ing   r id   M o ll  - H o r s t m ann   Mögli     c h kei   t en   zu  r  V e r o r t ung    –  Ing   r id   M o ll  - H o r s t m ann 



„Alte und neue Kunst“ in unmittelbarer 
Verknüpfung und als ganz wörtlich zu neh-
mende künstlerische Aufgabenstellung 
ergaben sich mit der Neugestaltung des 
Chorraumfensters in der Kirche St. Nikolaus 
und Valentin in Petersberg-Steinhaus bei 
Fulda. Die historistische Figurenwelt des 19. 
Jahrhunderts trifft hier mit einer abstrakten, 
linearen Farbgestaltung des Münchener 
Künstlers Thierry Boissel aus dem Jahr 2017 
zusammen.

Chorraumfenster für St. Nikolaus und Valentin  
in Petersberg-Steinhaus
Martin Matl

Die „alte“ Kunst in diesem Aufeinandertref-
fen ist jedoch nicht einfachhin alt, sondern 
ihrerseits aus einstigen Neuheiten und in 
nachfolgender Konfrontation mit späterem 
Neuem zusammengesetzt. Erst in der Rück-
schau ist sie das Alte, deshalb muss zu-
nächst kurz ihr eigener Entstehungsprozess 
beleuchtet werden.

Der neugotische Kirchenbau von 1891 war 
um 1955 nach Westen erweitert und im 
Chorraum verändert worden. Die histori-
stische Ausstattung und Ausmalung wur-
den weitgehend entfernt. Anstelle des neu-
gotischen Hochaltars wurde die Altarrück-
wand mit einem Christkönigsbild von Alois 
Schiffhauer versehen. Das große nach Osten 
gerichtete Fenster wurde vermauert, zur 
Belichtung des Altarraumes wurden in den 
Seitenwänden jeweils drei kleine, hochlie-
gende Rundbogenfenster eingesetzt. Die 
figürlichen Elemente des ausgebauten 
Chorraumfensters, eine Gottesmutter, die 
dem Hl. Dominikus den Rosenkranz über-
reicht, sowie die Kirchenpatrone Valentin 
und Nikolaus, wurden in eine einfache 
Rechteckverglasung eingefügt und im hin-
teren Joch des erweiterten Hauptschiffes als 
Seitenfenster verwendet.
1974 stellte der Diözesankonservator Dom-
kapitular Pralle eine „unbefriedigende Lee-
re“ und ein „schwaches Bildwerk“ im Altar-
raum fest. Im Zuge der folgenden Restaurie-
rung des Innenraumes wurde ein 
eingelagerter Hochaltar aus Wolferts umge-
arbeitet und als Sakramentsaltar an der 
Ostwand aufgestellt. Den kubischen Zele-
brationsaltar von Johannes Kirsch aus dem 
Jahr 1969 (heute vor der Westfassade) 

ersetzte ein Altar, der aus Teilen eines ehe-
maligen neugotischen Seitenaltars zusam-
mengesetzt wurde. Für das neue Orgelwerk 
wurde ein neugotisches Prospekt von der 
evangelischen Kirche in Hirzenhain ange-
kauft.

Die prächtige Holzkassettendecke des Kir-
chenschiffes (sie war 1955 unter einer Ver-
kleidung verborgen worden) wurde freige-
legt und nach Befund von Restaurator Kiel 
aufwändig gefasst. Auf die zuvor schlichte 
Decke des Kirchenanbaus von 1955 wurde 
nun angleichend eine Kassettierung aufge-
malt. Für die Ornamentik auf den Wandflä-

chen orientierte man sich an kurz zuvor 
andernorts restaurierten neogotischen 
Innenräumen.

In weiteren drei Jahrzehnten reifte in der 
Kirchengemeinde der Wunsch einer Wieder-
herstellung des ehemaligen Chorraumfen-
sters unter Verwendung der noch vorhan-
denen figürlichen Glasmalereien.
Mit den zwischenzeitlichen Veränderungen, 
die der Kirchenraum erfahren hatte, musste 
die Öffnung des Fensters, dessen Maßwerke 
noch im Mauerwerk vorhanden waren, 
jedoch Widersprüche hervorrufen: Der 
eigentlich ortsfremde Hochaltar würde die 

123C h o r r au m fens    t e r  fü  r  S t.  Nik  o laus    und    Valen    t in    in   Pe  t e r s b e r g - S t ein   h aus



untere Fensterzone verdecken, ein im Chor-
bogen installiertes Hängekruzifix würde in 
der Blickachse „stören“. Welche Bedeutung 
sollten die späteren seitlichen Chorfenster 
bekommen – und vor allem: Würde der 
Priester am Zelebrationsaltar nicht in ein 
blendendes Gegenlicht getaucht?
Im Hinblick auf diese „Ungereimtheiten“ 
eines rekonstruierenden räumlichen Eingriffs 
bekam eine konzeptionelle Fragestellung 
besonderes Gewicht: Würde die Gestaltung 
des Fensters auf die komplette Wiederher-
stellung eines teilweise verlorenen, teilweise 
seines Kontextes beraubten, aber immerhin 
auf Schwarzweißfotos dokumentierten Be-
standes abzielen? Damit wäre die spätere 
Umgestaltungsgeschichte negiert worden, 
die eine kleine (noch ungeschriebene) Ge-
schichte der Moderne und der Postmoderne 
in einer Dorfkirche ist. Die Kirchengemeinde 
ließ sich auf diesen Diskussionsprozess ein, 
der auch denkmalbehördlich unterstützt 
wurde. So wurde der Weg frei für einen 
Gestaltungsansatz, der eine Verwendung der 
erhaltenen Fensterfragmente ermöglicht 
und deren Fehlstellen zum Anlass eines 
neuen künstlerischen Beitrags macht. Dieser 
kann die in den vergangenen Jahrzehnten 
entstandene Raumsituation berücksichtigen 
und einbeziehen.

Mit dem Münchener Glasgestalter Thierry 
Boissel konnte ein Künstler gewonnen wer-
den, der besonderes Interesse für die Aufga-
benstellung mitbrachte. Er entwickelte eine 
Reihe von Entwürfen, die eine ganze Band-
breite von verschiedenen Farbintensitäten 
und Strukturen aufzeigten und auch die 
ästhetischen Probleme einer solchen engen 
Verbindung von alt und neu erkennen lie-
ßen. Nach Abschluss der Beratungen wurde 
ein Entwurf favorisiert, der mit kräftigen 
blauen Grundtönen das von Osten einfal-
lende Licht dämpft und gleichzeitig die 
intensiven Rot- und Grüntöne der neugo-
tischen Glasmalerei zum Leuchten bringt. 
Ein dichtes Liniengeflecht mit starker Beto-

nung der Senkrechten bindet die vorhan-
denen Figuren ein, verknüpft die drei Fen-
sterbahnen sowie die drei nach oben ab-
schließenden Rundfenster untereinander 
und lässt die kleinteilige Strukturierung 
historischer Fenster durch ein Bleinetz an-
klingen. Kleine andersfarbige Einspren-
gungen geben der Fläche Lebendigkeit im 
Detail. Die sieben Malschichtebenen des 
Entwurfs wurden auf zwei Scheiben über-
tragen. Für jede Malschicht wurden separat 
die Schmelzfarben im Airbrushverfahren 
aufgebracht und anschließend aufgebrannt. 
Später wurden die Scheiben zu einem Ver-
bund laminiert.  Die äußere Schutzvergla-
sung wurde ebenfalls in das Gestaltungs-
konzept einbezogen und nimmt in der 
thermisch strukturierten Oberfläche die 
Entwurfselemente auf. Der wohlüberlegte 
Schichtenaufbau erzeugt Überlagerungen, 
Farbschattierungen und räumliche Tiefen-
wirkung des Liniengeflechts. Raum- und 
Lichtwirkung dieser Glasgestaltung sind 
nun neben die neogotischen Heiligenfi-
guren gesetzt, die mit den klassischen Mit-
teln der Glasmalerei ausgeführt sind: Farbi-
ge Antikgläser, Schattierungen und Orna-
mente in Schwarzlotmalerei, Bleifassungen. 
Alt und neu sind mit scharfer Konturlinie 
getrennt, doch die gestalterischen Fein-
heiten ziehen das Auge in gleicher Weise 
an. Beide sind aufeinander bezogen und 
steigern gegenseitig ihre Wirkung. Das 
durchscheinende Licht tut ein Übriges, die 
verschiedenen Teile miteinander zu ver-
schmelzen.

Nicht nur im Hinblick auf immer neue Mög-
lichkeiten der zeitgenössischen Glaskunst, 
sondern auch in dem Sicheinlassen auf 
einen gegebenen Raum und schließlich in 
der Verschiedenheit von Alt und Neu, dem 
Verknüpfen anstelle des Vereinheitlichens, 
zeigt die Arbeit Thierry Boissels in Steinhaus 
die großen Potenziale objektbezogen ge-
bundener und dennoch freier Kunst im 
Kirchenraum.

125124 C h o r r au m fens    t e r  fü  r  S t.  Nik  o laus    und    Valen    t in    in   Pe  t e r s b e r g - S t ein   h aus  125



Kapelle des Diözesanverbandes Paderborn  
der Deutschen Pfadfinder in Rüthen 
Hubert Krawinkel

Pfadfinder-Kapelle des Diözesanverbandes Paderborn in Rüthen 

Der Standort der Kapelle befindet sich, wie 
bei vielen anderen Kapellen, auf einer An-
höhe. Diese Höhenlage erlaubt eine Sicht-
verbindung, für die der große Sturm Kyrill 
„behilflich“ war, mit den Städten Rüthen im 
Norden und Kallenhardt im Süden. Beide 
Städte sind geprägt durch ihre prägnante 
topographische Lage und durch ihre mittel-
alterliche Struktur. Die direkte Umgebung 
wird gekennzeichnet durch eine hügelige 
Landschaft mit einer Vielzahl kleinerer Ge-
bäude für die Unterkunft und Versorgung 
der Besucher der Einrichtung „Diözesanzen-
trum dpsg“, die zeitweise von mehreren 
hundert Personen aufgesucht wird. Beide 
genannten Punkte: Ausblick und Einbin-
dung haben den Entwurf der Kapelle mitge-
prägt. 

Die funktionellen Anforderungen an das 
Bauwerk sind vielfältig. Ein würdiger intro-

12
,0

05

A
A

B OBERLIC
HT

2,5
0/2

,50
m

OBERLICHT

BULLERJAN

Schornstein

GRUNDRISS 5m

KAPELLE
BF: 144,77 m2

KAPELLE
BF: 58,76 m2

ABST.
BF: 4,96 m2

ENTREE
BF: 24,59 m2

Entree Kapelle

SCHNITT A-A

Lichtband

Oberlicht

SCHNITT B-B

vertierter Kapellenraum stellt den Schwer-
punkt des Gebäudes dar. Er ist durch einen 
separaten Zugangsraum von außen auch 
für Pilger oder Wanderer begehbar. Dieser 
Kapellenraum wird ergänzt durch einen 
zweiten großflächigen Gemeinschaftsraum, 
der mehreren Aufgaben zu dienen hat. Er 
ist Kirchraum und deswegen durch eine 
große Verbindungstür mit der Kapelle ver-
bunden, er ist aber auch unabhängiger 
Versammlungsraum für eine große Gruppe 
der Pfadfinder oder andere Besucher. 
Gleichzeitig soll er aber auch geeignet sein 
für sportliche Aktivitäten. 

Die hier beschriebene Dreiheit der Räum-
lichkeiten spielte bei der Findung der Kon-
zeption und der Entwicklung der Grundidee 
durch die RSK Architekten Rehermann, 
Scherhans, Krawinkel (Paderborn) eine 
große Rolle. Die Öffnung der Kapelle auch 

127126 Pfadfinde        r - K apelle       des    Diözesanve          r b andes      Pade   r b o r n  in   Rü  t h en  126



für Wanderer und Besucher des Waldge-
bietes sollte diese Bedeutung und Aufgabe 
des Gebäudes durch die eingeschnittene 
Kreuzform für Tür und Fenster am Eingangs-
raum wahrnehmbar machen. 

Die Kapelle als Andachtsraum ist symbo-
lischer und tatsächlicher Mittelpunkt des 
Gebäudes. Eine allseits geschlossene Hülle 
bildet einen introvertierten Raum, der durch 
ein hochliegendes Fenster belichtet wird 
und so eine Verbindung zu höheren Sphä-
ren signalisiert. Die hier in den Vordergrund 
gestellte Dreiheit der Raumnutzung gilt 
auch für die Findung der Gesamtgestaltung. 
Drei Würfel sind ineinander gefügt und 
bilden eine vielgestaltige Form, die aber 
dennoch die funktionellen Inhalte ablesbar 

macht. Die Dreiheit soll in diesem Kapellen-
bau eine Überhöhung erfahren, die an die 
theologisch begründete Dreiheit aus Gott 
Vater, Gott Sohn und Gott Heiliger Geist 
erinnert. Die Pfadfinder haben inzwischen 
zusätzlich eine neue Ausdeutung gefunden: 
Glaube, Liebe und Hoffnung haben sie den 
drei Bauteilen zugeordnet. 

Die Fügung der drei Würfel soll aber auch 
kenntlich machen, dass die Öffnung nach 
außen gewünscht ist und dass der Raum 
des Glaubens und der Gemeinschaft sich 
gegenseitig stützen und ein vertieftes Ge-
meinschaftsgefühl erzeugen.

Die Konstruktion und die sichtbaren Teile 
des Gebäudes sind der Lage dieses Gebäu-
de im waldreichen Sauerland geschuldet. 
Die tragende Konstruktion besteht aus 
gefügten Brettern, die Innen- und Außen-
verkleidung aus kleinteiligen Hölzern und 
Holzplatten. Selbstverständlich spielte bei 
den konstruktiven und gestalterischen 
Überlegungen auch die Nachhaltigkeit eine 
große Rolle, die sich die Mitglieder der 
Pfadfinderschaft ohnehin auf ihre Fahne 
geschrieben haben. Dass bei der Errichtung 
der Kapelle die Eigenleistung der Pfadfinder 
eine große Rolle gespielt hat und in dieser 
Gruppierung eine Selbstverständlichkeit 
war, soll hier erwähnt werden. 

Die Ausstattung der Kirche oblag zwei 
Künstlern. Der Bildhauer Werner Schlegel 
formte den Altar und die Hocker aus grob 
gearbeiteten Hölzern. Die streifenförmigen 
Fenster wurden von der Glaskünstlerin 
Roswitha Drees farbig abstrakt gestaltet.  
Mit der Kapelle an einem topographisch 
ausgezeichneten Ort ist eine überzeugende 
Raumkonzeption in einem beeindru-
ckenden Gebäude entstanden, das der 
lebendigen Arbeit der Pfadfinderschaft 
einen geistigen Mittelpunkt verschafft und 
der Öffentlichkeit die herausragende Arbeit 
der jungen Menschen deutlich macht.

129Pfadfinde        r - K apelle       des    Diözesanve          r b andes      Pade   r b o r n  in   Rü  t h en  128 Pfadfinde        r - K apelle       des    Diözesanve          r b andes      Pade   r b o r n  in   Rü  t h en  



Es ist mir eine Ehre, mit Anmerkungen zu 
der Installation in der St. Bartholomäus-Ka-
pelle meinen kleinen Beitrag zur Tausend-
Jahr-Feier der Bartholomäus-Kapelle zu 
leisten. Obgleich ich mich in meinem beruf-
lichen Alltag mit der amerikanischen Kunst 
um die Mitte des vorigen Jahrhunderts 
befasse, sehe ich doch einen Berührungs-
punkt zu dem, was wir hier heute feiern.

Der Maler Barnett Newman begann 1958 
eine Bilderserie mit dem Titel „The Stations 
of the Cross. Lema Sabachthani“. Als jener 
abstrakte Kreuzweg-Zyklus 1966 im New 
Yorker Guggenheim Museum ausgestellt 
wurde, stieß er auf Unverständnis und Ab-
lehnung. Die Tatsache, dass der Maler jü-
dischen Glaubens war und sich an dieses 
christliche Thema gewagt hatte, hat seiner-
zeit wohl auch eine Rolle gespielt. Nur 
zwanzig Jahre später aber – posthum – 
wurde der Zyklus, der inzwischen als New-
mans Hauptwerk gilt, von der Nationalgale-
rie in Washington erworben. Heute ist er in 
einem eigens dafür konzipierten Raum 
permanent installiert. An jedem Karfreitag 
versammeln sich Menschen dort zur Medi-
tation, darin geleitet von einem katho-
lischen Geistlichen, der diese Tradition be-
gründet hat.

Wenn wir auch heutzutage mit abstrakter 
Kunst anders umgehen können, als das vor 
50 Jahren der Fall war, so wird vielleicht 
auch Christa Henn angesichts ihrer Arbeiten 
hier in das eine oder andere fragende Ge-
sicht schauen. Wie gut, dass wir sie und ihre 
Antworten in unserer Mitte haben.

Fest – Klang – Krone 
Installation von Christa Henn zum 1000-jährigen Bestehen der Bartholomäus-Kapelle in  
Paderborn

Einführung zur Ausstellungseröffnung von Heidi Colsmann-Freyberger

Ich darf vorlesen, was die Künstlerin über 
ihren ersten Besuch in Paderborn zu Libori 
2016 niedergeschrieben hat:

„Die Bartholomäuskapelle in Paderborn –  
der Kaiser legt sein Festgewand an

Bei meinem ersten Betreten der Bartho-
lomäuskapelle in Paderborn hat mich die 
klare Schönheit des Raumes mit dem stillen 
Klang von Zeit tief berührt. Die wohltuen-
den Proportionen, das ehrliche Material, die 
qualitätvolle, handwerkliche Ausführung 
aller Elemente der Kapelle - es galt dies in 
bewegter Achtung wahr-zu-nehmen. Diese 
stimmige Einheit hatte in meinem ersten 
Erfassen weder Bedarf noch Raum für eine 
weitere Berührung. Doch dann betraten 
Besucher den Raum und brachten sich mit 
Tönen in die offensichtlich auch für ihr 
Klangvermögen bekannte Kapelle ein. Diese 
Wahrnehmung, kombiniert mit der Informa-
tion über das tausendjährige Bestehen der 
Bartholomäuskapelle im nächsten Jahr hat 
dann doch eine Idee in mir hervor gebracht 
-  die sich klar vor meine Augen und heftig 
vor meinen künstlerischen Schaffensdrang 
gestellt hat. Eine Festkrone, die wie eine 
Materialisierung von Tönen im Raum 
schwebt – wie ein Schmuckstück, ein Ge-
schenk zu einem besonderen Anlass.“

Klang im Kirchenraum – Orgel und Stimme, 
übertragen in Röhren geformt aus Röntgen-
bildern, die im Raum mit den schlanken 
Säulen korrespondieren. Die Röhren bilden 
einen Kreis – vom einzelnen Rund zum 
nächst größeren, gemeinsamen Rund.
Platziert zwischen den Säulen, die die Wöl-
bungen der Kapellendecke dem Himmel 
entgegen tragen, ist der Kranz mit Bändern 

angebunden – das Fest und die Schönheit 
zu krönen. Meine erste, zunächst indirekte 
Berührung mit der St. Bartholomäus-Kapelle 
liegt ein halbes Jahrhundert zurück: in sei-
ner Vorlesung dozierte der Marburger 
Kunsthistoriker Usener über das architekto-
nische Erbe des Bischofs Meinwerk und 
pries dieses Juwel, die älteste erhaltene 
Hallenkirche nördlich der Alpen. Als ich 
nach so manchen Umwegen und inzwi-
schen von einem anderen Kontinent kom-
mend den ehrwürdigen Raum dann zum 
ersten Mal betrat, war auch meine Begeg-
nung von Klängen begleitet. Ich wusste 
noch nicht von dem außergewöhnlichen 
akustischen Phänomen und seiner Anzie-
hungskraft. Als ich die Tür öffnete, war wohl 
der einzige Besucher in der Kapelle gerade 
dabei gewesen, mit geschulter Stimme die 
außergewöhnliche Akustik zum Schwingen 
zubringen. Er muss dann sofort innegehal-
ten haben, so dass ich ihn zunächst nicht in 
Verbindung brachte mit den von draußen 
gehörten gregorianisch anmutenden Klän-
gen. Dass sie “live” produziert sein mussten, 
wurde mir klar, nachdem ich den Raum 
betreten hatte. Von dem Moment an aber 
schlug mich die edle Architektur in ihren 
Bann mit ihren klaren Linien und – unver-
hofft – maurischem Einschlag, der wohl – 
wie vielleicht auch die reich verzierten Kapi-
telle – den oft zitierten „graecos operarios” 
zu verdanken ist. Hinzu kam die ehrfurcht-
gebietende tausendjährige Geschichte 
dieses Gemäuers.

Nach einer Weile fiel mein Blick auf die 
Skulptur des Heiligen über dem Eingang: 
Bartholomäus mit seinem Marterwerkzeug, 
dem Schindermesser, in der rechten Hand 
und dem Symbol seiner Marter, der abgezo-
genen Haut, über dem linken Arm.

Haut! – das war genau das Thema, um das 
Christa Henns Arbeiten kreisten, als wir 1992 
in einer New Yorker Galerie vor dem Bild 
eines jungen Leipziger Malers zum ersten 

Mal ins Gespräch kamen. 
Haut als die Begrenzung des Körpers nach 
außen hin. Der Beginn einer Übergangs
phase in ihrem Werk – „Hautphase” hat die 
Künstlerin sie einmal genannt – fällt 1989 
zusammen nicht nur mit Grenzverschie-
bungen auf nationaler Ebene sondern auch 
mit Grenzen ideologischer Art sowie mit 
einer einschneidenden Veränderung in 
ihrem persönlichen Leben. Beschäftigung 
mit Begrenzung im weitesten Sinne be-
stimmte nun ihr Werk. 

Dazu Zitat Christa Henn:
„Um mich in diesem [neuen] Raum bewegen 
zu können, beschloss ich, die Haut, die den 
einzelnen Körper umhüllt, als einzige festste-
hende Begrenzung in der zwischenmensch
lichen Begegnung stehen zu lassen. Ich fing an, 
Hautstrukturen zu bauen.“

Sie arbeitete mit Pergamentpapieren, die 
sie schichtete, bemalte und dann durch 
Wegkratzen transparent machte, was ir-
gendwie schon voraus weist auf die bald 
darauf einsetzende Faszination mit dem 
Material Röntgenfilm. 

1992 wird zum ersten Mal ein Röntgenbild 
in eine Komposition eingebettet. Das Werk 
trägt den Titel „Kreuzung“: verschieden 
eingefärbte Pergamente in Verbindung mit 
Acrylfarbe und Leim werden auf einer Lein-
wand übereinandergeschichtet und bilden 
eine Kreuzform. Das opake Pergament-
Objekt wird durch das Röntgenogramm in 
seinem Zentrum transparent und gibt Ein-
blick in das bisher verborgene Innere. Das 
“Darunter” beschäftigt die Künstlerin: Ske-
lette, Knochen und ihre Konfiguration. 

Es verbinden sich hier Röntgenbild – häufig 
entstanden in einer Grenzsituation des 
Lebens, in der lebenswichtige Entschei-
dungen getroffen werden müssen – und 
Kreuzmotiv mit seinen Assoziationen zu 
Tod, Auferstehung und Erlösung.

131Fes   t  –  K lang     –  K r o ne  130



1995 entsteht mit Sacre Coeur ein weiteres 
Werk, in dem Röntgenbilder in Pergament-
häute eingefügt sind und dessen Titel (“Hei-
lig Herz” bedeutend) einen religiösen Bezug 
herstellt.

Christa Henn hat sich dazu geäußert:  
„Der Titel Sacre Coeur stand schon, bevor die 
Arbeit fertig war. Es ist die erste Arbeit, bei der 
die Zellen aus der Mitte heraus angeordnet 
sind, was an gotisches Maßwerk erinnert. Vom 
Namen jener neugotischen Pariser Kirche gibt 
es zudem noch die Verbindung zu dem Herzen. 
Obwohl ich keine Herz-Röntgenbilder verwen-
det habe, habe ich die trotzdem so verstanden 
und so angelegt, dass es ganz sanft zu pochen, 
pumpen scheint.“

Seit 1992 also befasst sich Christa Henn 
intensiv mit einem Medium, das selten 
Eingang in die Kunst findet. Es fallen einem 
nur wenige Beispiele ein: Etwa Meret Op-
penheims spätes Selbstportrait basierend 
auf einer Röntgenaufnahme ihres Schädels 
oder eine Collage von Robert Rauschen-
berg, in der das Skelett zitiert wird. Wie die 
Neo-Dadaisten bezieht sie nicht mehr Ver-
wendbares in ihre Kunst ein, in ihrem Fall 
eben Abfallprodukte aus dem naturwissen-
schaftlichen Bereich.

In diesen Körperbildern von Menschen 
verschiedensten Alters erkennt man Wirbel-
säulen und andere Skeletteile; sie legen 
unser Innerstes dar und erinnern uns an 
unsere Vergänglichkeit. Ein zeitgenössisches 
„memento mori!“. 

Christa Henn entdeckt die ästhetische 
Komponente von aussortierten, anonymen 
Röntgenbildern, die ihre Funktion erfüllt 
haben und nun in Collagen gelebtes Leben 
widerspiegeln. Sie spricht von “inneren 
Portraits, die das Gleiche in jedem Men-
schen zeigen, egal ob groß oder klein, egal 
welche Hautfarbe.”

Ich zitiere dazu aus einem Gespräch, das wir 
vor zwanzig Jahren miteinander geführt 
haben:

Heidi Colsman-Freyberger 
Das im wesentlichen Gleiche?

Christa Henn
Ja, und wenn Du gut hinsiehst, zeigt es 
wiederum auch den Unterschied, der uns zu 
Individuen macht. Es teilt also nicht mehr in 
Gruppen ein; vielmehr sind im Wesentlichen 
alle gleich und jeder einzeln auch wieder 
ein bißchen anders. Und diese Zusammen-
setzung fand ich sehr schön. Da habe ich 
angefangen, die Haut mit den Röntgenbil-
dern zu kombinieren. Zunächst habe ich 
Knochen und vorrangig Wirbelsäulen ge-
nommen und so richtige innere Gerüste 
gebaut und mit Haut als objektiver Begren-
zung umgeben.

Heidi Colsman-Freyberger 
Wenn Du solche Aufnahmen in einer Kom-
position zusammengestellt hast, hatten 
diese einzelnen Bildelemente ursprünglich 
etwas miteinander zu tun? War es für Dich 
wichtig, daß es Aufnahmen sind, die sich 
auf einen Körper beziehen oder spielt das 
keine Rolle?

Christa Henn
Spätestens seit den Arbeiten, in denen die 
Platten in Zellen geschnitten und zu großen 
Gebilden zusammengefügt worden sind, ist 
es gerade wichtig, dass diese Zellbausteine 
von verschiedenen Körpern zusammenkom-
men. Der Gedanke, der dabei wichtig war: 
Dass Zelle und Zelle eigentlich für ein kom-
plettes Lebewesen stehen, dass ganz viele 
zusammenkommen und wieder etwas 
Neues formen. In diesem Sinne sind meine 
Arbeiten ganz positiv, eher optimistisch.

Heidi Colsman-Freyberger 
Damit hast Du meine nächste Frage bereits 
vorweggenommen. Ich kenne Dich als 

einen außergewöhnlich positiven und kon-
struktiven Menschen, und deswegen hat 
mich die Wahl des Gestaltungselementes 
Röntgenogramm zunächst verblüfft, weil es 
eben negativ besetzt ist. Solche Aufnahmen 
werden gemacht, wenn wir uns unserer 
physischen Verletzlichkeit akut bewusst 
sind. Sie lösen angstvolle Assoziationen aus.

Christa Henn
Das Röntgenfoto bildet nur eine Realität ab, 
mit der unser Körper sowieso schon lebt, 
aber natürlich bleibt die Verbindung mit 
Krankheit und Existenzangst in unserem 
Kopf nicht aus.

Heidi Colsman-Freyberger 
Für den Laien ist das doch wohl die einzige 
Assoziation.

Christa Henn
Aber wenn man es schafft, sich davon zu 
befreien, wenn man Bewegung nicht nur 
physisch begreift – ich sprach anfangs von 
meiner Arbeit über Bewegungsmöglich-
keiten – wenn man das alles ein bißchen 
freier oder philosophischer in seinem Kopf 
zu sammeln schafft, zu begreifen und mit 
dem Material auch ein bißchen vertraut 
wird, dann konzentriert es sich anders, dann 
werden Erkenntnisse zu Möglichkeiten; es 
entstehen Bewegungsräume.

Ihr ausgeprägtes Gespür für den Raum 
hatte Christa Henn einmal mehr bewiesen, 
als sie 2006 einen 18 Meter hohen Turm im 
Max-Planck-Haus in München gewisser
maßen mit einer Haut aus Röntgenbildern 
überzog. Nun hat sie einen einmaligen 

133132 Fes   t  –  K lang     –  K r o ne  Fes   t  –  K lang     –  K r o ne  



Raum in der St. Bartholomäus-Kapelle ge-
funden, und ihre Installation ist eine Vernei-
gung vor dem ganz besonderen genus loci. 

Die Form der Fest-Klang-Krone erinnert an 
karolingische Radleuchter, deren Kranz 
bekanntlich das himmlische Jerusalem 
symbolisiert. Diese Krone ist mittig zwi-
schen den Säulenreihen angebracht.  Sie ist 
aus 24 Röhren zusammengesetzt, jede mit 
einem Durchmesser von 24 cm. 

Es lassen sich in der mittelalterlichen Kunst 
so manche Darstellungen der Vierundzwan-
zig finden und auf ihre christliche Symbolik 
zurückführen. So spielt die doppelte Zwölf 
eine Rolle in Bezug auf das alte und neue 
Testament: Sie stehen für die zwölf Stämme 

Israels beziehungsweise für die zwölf Apo-
stel. Die Röhren der Fest-Klang-Krone sind 
je aus etwa 100 Teilen zusammengesetzt. 
Jedes der im Ganzen an die 2.500 Bilder ist 
ein unwiederholbares Unikat, von der 
Künstlerin mehrkantig spitz zugeschnitten 
und in einer Komposition aus lichten Bil-
dern mit ausgesprochen kristallinem Cha-
rakter zusammengefügt. Je nach Lichteinfall 
sind die Nähte mehr oder weniger deutlich 
auszumachen. Sie gliedern die Oberfläche 
der frei schwebenden Komposition so wie 
Bleistege eine Glasmalerei. 

Zwischen den Säulen hängt ein feiner Me-
tallkranz, an dem die 24 Röhren der Krone 
außen herum mit Magneten gehalten sind. 
Eben so wie Christa Henn sich das vorge-

stellt und zu Libori 2016 niedergeschrieben 
hatte: “Klang im Kirchenraum – Orgel und 
Stimme, übertragen in Röhren, geformt aus 
Röntgenbildern, die im Raum mit den 
schlanken Säulen korrespondieren. Die 
Röhren bilden einen Kreis – vom einzelnen 
Rund zum nächst größeren, gemeinsamen 
Rund.
Platziert zwischen den Säulen, die die Wöl-
bungen  der Kapellendecke dem Himmel 
entgegen tragen, ist der Kranz mit Bändern 
angebunden – das Fest und die Schönheit 
zu krönen.”

Während des Installationsprozesses war die 
Kapellentür offengeblieben, so dass Besu-
cherkommentare die Arbeit begleiten ha-
ben. Dazu die Künstlerin: „Die meisten Besu-
cher der Bartholomäuskapelle wissen um das 
besondere ‘Klangvolumen’  der Kapelle. Sie 
treten ein und singen, summen - sie bringen 
Töne, die durch den Raum klingen, aus ihren 
Körpern hervor - so wie die Röntgenfotos 
Bilder aus den Körpern hervorholen. Es ist die 
gleiche Bewegung – von innen nach außen 
– wie Pulsieren, Atmen, Öffnen – und wir 
stehen mitten im Geheimnis - anonym und 
intim zugleich.“

Unter den Reaktionen ist wiederholt diese: 
Der Betrachter erkennt sich irgendwie in 
den Röntgenbildern wieder und wird sich 
seiner Verletzlichkeit bewusst, fühlt, dass es 
„um einen selbst geht.“ Und ich denke, 
genau das ist ein Anliegen der Künstlerin, 
der es in ihrer Arbeit in erster Linie immer 
um den Menschen geht. 

Und schließlich sei noch eine ganz spezi-
fische Reaktion auf die Fest-Klang-Krone 
zitiert: Der Ausspruch eines alten Mannes, 
der seine Gedanken nur mühsam in Worte 
fassen konnte: “sieht aus wie das himm-
lische Jerusalem -- in heutiger Form.”  
(Eben: das Konzept des karolingischen 
Radleuchters.)

Alle aber, welche die St. Bartholomäus-Ka-
pelle betraten, haben erlebt, dass die Einbe-
ziehung des zeitgenössischen Kunstwerkes 
sie den Raum neu erfahren ließ.

Eine Ausstellung im nördlichen Kreuzgang 
begleitet die Installation in der Kapelle.

Christa Henns Ausstellungsgeschichte be-
ginnt 1989 und setzt sich aus Einzel-Ausstel-
lungen beziehungsweise Ausstellungsbetei-
ligungen im In- und Ausland zusammen, 
darunter Ausstellungen in Galerien sowie 
Installationen in verschiedensten räum-
lichen Situationen – einschließlich in Sakral-
bauten. 

Die 1967 in Köln geborene Künstlerin be-
gann ihre künstlerische Ausbildung mit 
einem Architekturstudium an der Kunst-
hochschule Bremen, das in ein Kunststudi-
um an der Kunsthochschule Köln überleite-
te. Zwischen 1993 und 1996 gab es Arbeits-
aufenthalte in New York mit Ausstellungen 
1995 an der Academy of Sciences in New 
York und im Binghampton University Art 
Museum. Erwähnt seien auch die Einzelaus-
stellungen im Städtischen Museum Offen-
burg (1996), im Maternushaus Köln (2000) 
und eben in der Max-Planck-Gesellschaft 
München (2006).

Die Auswahl der Exponate für diese Pader-
borner Ausstellung war bestimmt von der 
spezifischen räumlichen Situation und stellt 
gewissermaßen eine Mini-Werkübersicht 
über zwei Jahrzehnte Schaffen dar: Arbeiten 
von 1995 bis heute. Im Gegensatz zu der im 
Raum frei schwebenden Krone handelt es 
sich hier um Wandobjekte. Von 1995 an 
gesellen sich zu den Röntgenogrammen 
Silikon, Spiegel, Filz, Goldlack, Wachskreide 
wie auch Zement, ein Baustoff übrigens, 
den die Künstlerin sehr schätzt und der in 
ihren Augen “für Erdoberfläche, Architektur 
und daraus definierten Räumen steht.”

135134 Fes   t  –  K lang     –  K r o ne  Fes   t  –  K lang     –  K r o ne  



Christa Henns Experimentierfreude, nicht 
nur in Bezug auf die Werke sondern auch 
bei ihrer Präsentation im hiesigen Kreuz-
gang, ist unübersehbar. Hier treten zeit
genössische Werke in einen Dialog mit in 
das Mauerwerk eingelassenen geschichts-
trächtigen Epitaphen, ruhen auf einem 
Betschemel, zeichnen den Verlauf des 
Kreuzganges nach und werden dezent 
erleuchtet vom Tageslicht aus dem Innen-
hof. 

So das Werk mit dem Titel „Konnex“: es setzt 
sich aus vielen Zement-Tafeln zusammen, in 
die zellförmige Röntgenbild-Ausschnitte 
eingelassen sind. Sie werden zu einem 
reliefartigen  Feld zusammengefügt, das 
sich auf den jeweiligen Raum einlässt. Das 
heißt, die Komposition ist veränderlich. 

Die Künstlerin kommentiert:
„Aus der Wahrnehmung zunehmender Bevöl-
kerungsdichte und der Befragung von Raum, 
in körperlichem wie geistigen Sinn, entstand 
zwischen 1996 und 1998 Konnex – eine Instal-
lationsarbeit aus 294 Einzelteilen. [Einschub: 
Eine Installation 1996 im Städtischen Muse-
um von Offenburg setzte sich aus 144 Tafeln 
zu einer Fläche von etwa 12 Quadratmetern 
zusammen. Jede Platte hat aber auch ein-
zeln Bestand. Man könnte nur drei oder 
auch dreißig, sogar sich auf eine einzelne 
beschränken. Wie mit Bausteinen kann man 
damit spielen.] In den einzelnen Teilen – es 
sind 24 x 30 cm große Zementtafeln, die jeweils 
für den Lebensraum einer Person stehen – ist 
immer die Computertomographie eines Men-
schen eingebracht. So gestaltet sich jede ‘Le-
benstafel’ mit den zellförmig geschnittenen und 
in den Zement eingelegten Innenbildern eigen 
und einzigartig. Angepasst an den jeweiligen 
Ausstellungsraum entstehen aus dem Zusam-
mensetzen von mehreren Tafeln Installationen 
– Gemeinschaften – kleine Gruppen, Paare 
oder große Felder. Und so wie ich viele Lebens-
tafeln versammelt habe, um auch über die 
Größe der Arbeit die Dichte und Fülle von 
Existenz erfahrbar zu machen, gebe ich nun 
die Tafeln an Menschen zurück – weiter.“

Zu den in N.Y. entstandenen Werken gehört 
die „Basic Scapes“ Serie, die wohl mit  
Christa Henns Architektur-Studium in Ver-
bindung gebracht werden kann. Waren 
vorher Strukturen unter anderem mit Klebe-
band definiert worden, die Röntgenbilder in 
ihrer rechteckigen Form in Rastern fixiert 
hatten, so wurden nun Baumaterialien 
entsprechend eingesetzt. Die Röntgeno-
gramme werden zu Ovalen geschnitten, die 
sich überlappen. So werden transparente 
gegen opake Flächen gesetzt. Überdies 
verwehren Beschneidungen den Einblick in 
das Menscheninnere, den das Material 
ursprünglich ermöglichte. 

Basic Scapes IIs

Basic Scapes VIIs

„Konnex“ – Allerheiligenkirche Frankfurt

137136 Fes   t  –  K lang     –  K r o ne  Fes   t  –  K lang     –  K r o ne  



Neubau der Kirche St. Peter und Paul  
im Erzbischöflichen Priesterseminar Paderborn
Christoph Stiegemann und Msgr. Michael Menke-Peitzmeyer

Befragt, wie sie auf den Titel „Homo Ludens“ 
kam, antwortete die Künstlerin: „Das ist eine 
Arbeit, wo die Knochen und die Gelenke an-
ders aneinandergesetzt sind als beim normalen 
Bewegungsapparat. Es sieht ein bißchen aus 
wie eine Maschine oder irgendwas, das sich 
bewegen kann. Und es kann sich halt anders 
bewegen als der Mensch das normalerweise 
tut. Das habe ich als Spielen mit Bewegungs-
möglichkeiten empfunden und so bin ich auf 
den Titel gekommen. Ich kann zwar kein La-
tein, aber es hat mir gefallen, diesen wissen-
schaftlich oder klassisch klingenden Ausdruck 
mit meinem Forschen oder auch meinem 
handwerklichen Austesten zu verbinden.”
 
Die beiden Arbeiten Licht-Führung I und 
Licht-Führung II entstanden als Beitrag zu 
einer Ausstellung von mittelalterlichen 
Dreikönigsdarstellungen sowie Beispielen 
zeitgenössischer Beschäftigung mit diesem 
Thema, die im Kloster Steinfeld in der Eifel 
stattfand.
 

Homo Ludens

Christa Henn erläutert:
„Die heiligen drei Könige sind dem Stern ge-
folgt, also von dem Licht zur Krippe geführt 
worden. Ich habe die x-rays (ohnehin basie-
rend auf Licht-Strahlen = Beleuchtungsvor-
gang) mit einem Schnitt geteilt, der mit der 
Anmutung einer fremden Schrift verläuft. 
Schiebt man die beiden Teile ganz leicht ver-
setzt wieder ineinander, kommt die Schrift wie 
Lichtblitze hervor. Das Licht ist also innen –  
es kann lichtführen, wenn wir dazu durch
dringen.”

Und schließlich „Spiegelbilder“:
Drei Werke mit diesem Titel sind hier zu 
einem Triptychon vereint und so installiert 
worden, dass sie die Struktur der dreiglied-
rigen Wand-Öffnung darüber wiederholen, 
um deren beiden Würfelkapitell-Säulchen 
geschickt die improvisierte Aufhängung 
geführt ist.

Ungewöhnlich dunkle Röntgenbilder sind 
hier auf Spiegel aufgelegt und lassen mich 
unwillkürlich an eine Stelle im ersten Brief 
des Paulus an die Korinther denken, mit der 
ich abschließen möchte: “Wir sehen jetzt 
durch einen Spiegel ein dunkles Bild; dann 
aber von Angesicht zu Angesicht. Jetzt 
erkenne ich stückweise; dann aber werde 
ich erkennen, wie ich erkannt bin.”

139138 Fes   t  –  K lang     –  K r o ne  139



Am 29. Juni 2017 wurde die neue Seminar-
kirche, das Herzstück des Anbaus im Erzbi-
schöflichen Priesterseminar zu Paderborn, 
durch Erzbischof Hans-Josef Becker feierlich 
konsekriert. Sie steht, wie die Vorgängerkir-
che im Altbau, unter dem Patronat der 
Apostel Petrus und Paulus.

Die Seminarkirche ist im rechten Winkel zur 
Nord-Süd-Passage des neu geschaffenen 
Eingangsbereiches zwischen dem Altbau 
des Priesterseminars und dem Erweite-
rungsbau zwischen Leokonvikt und Priester-
seminar angeordnet – und so schon durch 
ihre Lage in besonderer Weise exponiert 
und ausgezeichnet. Der über längsrecht
eckigem Grundriss entwickelte Neubau ist 
eingeschoben zwischen den Altbau des 

Leokonvikts auf der Nordseite und den 
parallel dazu in dunklem Ziegel errichteten 
Erweiterungsbau auf der Südseite. Von 
beiden hebt er sich außen – in seiner Höhe 
das Foyer deutlich übersteigend – als weiß 
verputzter Quader ab.

Das flach gedeckte neue Foyer mit seinen 
schlanken Säulen ist auf der Nord- und 
Südseite ganzflächig verglast. Man erreicht 
es von der Leostraße aus über eine eben-
falls neu geschaffene Treppenanlage. Nach 
Süden öffnet es sich in die weitläufigen 
Gartenanlagen des Priesterseminars. Betritt 
man das Foyer, so liegt der weiß verputzte, 
kubisch strenge Baukörper der Kapelle auf 
der rechten Seite. Die Eingangsfront ist mit 
großen Türen aus hellem Holz einladend 

LAGEPLAN BESTAND

II

II

I

I

Abbruch Graben

Flurstück

91
Grundstücksgröße

1939m²

151,35m ü NHN
OK First

156,51m ü NHN
OK First

Bestand

21 Stellplätze

Bestand

32 Stellplätze

Bestand

6 Stellplätze

Bestand

11 Stellplätze

Bestand

4 Stellplätze

III

III

III

IV

III

I

I

I

I

A R 4- L

-
IM/ JF

1:250 Genehmigungsplanung13.02.2014

C 0 -

Lageplan Abbruchmaßnahmen

1189 x 841

Baunull = OK FFB EGProjekt:

Bauherr:

Bauteil/ Blatt:

Entwurfsverfasser: BIELINGARCHITEKTEN Poststraße 25
D-20354 Hamburg
Tel. +49 40 23 51 499-0
Fax. +49 40 23 51 499-15

Freigabe

Freigabe

Datum/Unterschrift

Datum/Unterschrift

Standort:

Übersichtsplan:

Planverfasser:

Druseltalstraße 25
D-34131 Kassel
Tel. +49 561 93 555 - 0
Fax. +49 561 93 555 - 55

Maßstab: Planstand: Index:

Datum:

Format [mm]:

Gezeichnet:

Plan-Nr.:

Legende Plan-Nr.: Verfasser Planphase Planart Bereich Index

± 0,00 = 135,00 mü NHN
UmbauErweiterung
Erzbischöfliches Priesterseminar

Paderborn

Hamburg Kassel

Projektnr.

NS

NK

NP

Legende

Neubau Schwesternhaus

Neubau Kirche

Neubau Priesterseminar

Abbruch, entsprechend Abbruchantrag

Neuplanung

Bestand

Baum Bestand Ausmaß durch Vermessungsingenieur

Baum Fällung

Baum Neupflanzung, Laubbaum heimisches Gehölz

Höhenkote Bestand m ü NHN

Höhenkote Neuplanung m ü NHN

Baum Bestand

Vordach/ Außkragung

befestigte Fläche, wasser- und
luftdurchlässig, Plattenbelag
befestigte Fläche, wasser- und
luftdurchlässig, Verbundpflaster
Fläche versiegelt, Asphalt o.ä.

Grundstücksgrenze

Flurstücksgrenze

ERZBISCHÖFLICHES PRIESTERSEMINAR Leostr. 19
33098 Paderborn

vertreten durch: Generalvikar Hardt Tel. +49 5251 1250

A

N

0023

N

B

UMBAU - ERWEITERUNG
ERZBISCHÖFLICHES PRIESTERSEMINAR

PADERBORN

Kapelle

I

IV

III

I

I

Zentrale Müllsammelstelle

Priesterseminar

II

II

I

I

Steigung Rampe

4.5%

Katholische Hochschule

Neubau Schwesternhaus

Theologenkonvikt Südflügel

Anlieferung

Neubau Priesterseminar

135,00m ü NHN
± 0,00 m

133,50m ü NHN
-1,50 m

135,00m ü NHN
± 0,00 m

135,00m ü NHN
± 0,00 m

132,80m ü NHN
- 2,30 m

132,60m ü NHN
- 2,30 m

131,32m ü NHN
- 3,68 m

131,87m ü NHN
-3,13 m

135,00m ü NHN
± 0,00 m

145,70m ü NHN

OK Attika

151,35m ü NHN
OK First 144,84m ü NHN

OK Traufe

139,31m ü NHN

OK Attika

Innenhof

134,00m ü NHN
-1,00 m

Höhe prüfen!

132,67m ü NHN
-2,33 m

135,45m ü NHN
+ 0,45 m

Schotterrasen

Schotterrasen

01
barrierefrei

02

03

04

05

06

07

08

09

10

11

12

13

14

15

Grünfläche

Grünfläche

Grünfläche

Anschluss

Oberfläche Bestand

Anschluss

Oberfläche

Bestand

Anschluss

Oberfläche

Bestand

Anschluss

Oberfläche Bestand

Anschluss

Oberfläche

Bestand

Verbindungs-

gang

Theologenkonvikt

Anschluss

Bestandsflächen

nach Abbruchmaßnahme

wiederherzustellende Grünfläche

nach Abbruchmaßnahme

wiederherzustellende Grünfläche

nach Abbruchmaßnahme

wiederherzustellende Grünfläche

151,35m ü NHN
OK First

156,51m ü NHN
OK First

138,80m ü NHN

OK Attika

16

Gründach

Kiesfläche

7

11

1

2

3

5

4

6

8

9

10

12

13

14

15

16

17

18

19

20

21

Neuordnung Stellplatzanlage Theologenkonvikt

21 Stellplätze

Bestand

21 Stellplätze

Bestand

32 Stellplätze

Bestand

6 Stellplätze

Neuordnung Stellplatzanlage Priesterseminar

17 Stellplätze

Bestand

11 Stellplätze

Bestand

4 Stellplätze

Anschluss

Oberfläche

Bestand

138,80m ü NHN

OK Attika

138,80m ü NHN

OK Attika

10
Fahrradstellplätze

Anschluss

Oberfläche

Bestand

Anschluss

Oberfläche

Bestand

Böschung

Böschung

Grünfläche

Anschluss

Oberfläche

Bestand

III

III

III

IV

139,31m ü NHN

OK Attika ÜZ

144,77m ü NHN

OK Attika

Versorgungsschacht

Bestand

Versorgungsschacht

Bestand

Dachausstieg

Aufzugsüberfahrt

Dachaufsicht Neubau Priesterseminar

Flachgeneigtes Metalldach 3° G
efälle

17

Erweiterung

15 Stellplätze

03

01

02ba
rri

er
ef

re
i

04

05

06

07

08

09

10

11

12

13

14

ba
rri

er
ef

re
i

18

19

20

21

22

23

24

25

26

27

A R 4- L

-
IM/ JF

1:250 Genehmigungsplanung04.02.2014

C 0 -

Lageplan Abstandsflächen

1189 x 841

Baunull = OK FFB EGProjekt:

Bauherr:

Bauteil/ Blatt:

Entwurfsverfasser: BIELINGARCHITEKTEN Poststraße 25
D-20354 Hamburg
Tel. +49 40 23 51 499-0
Fax. +49 40 23 51 499-15

Freigabe

Freigabe

Datum/Unterschrift

Datum/Unterschrift

Standort:

Übersichtsplan:

Planverfasser:

Druseltalstraße 25
D-34131 Kassel
Tel. +49 561 93 555 - 0
Fax. +49 561 93 555 - 55

Maßstab: Planstand: Index:

Datum:

Format [mm]:

Gezeichnet:

Plan-Nr.:

Legende Plan-Nr.: Verfasser Planphase Planart Bereich Index

± 0,00 = 135,00 mü NHN
UmbauErweiterung
Erzbischöfliches Priesterseminar

Paderborn

Hamburg Kassel

Projektnr.

NS

NK

NP

Legende

Neubau Schwesternhaus

Neubau Kirche

Neubau Priesterseminar

Abbruch, entsprechend Abbruchantrag

Neuplanung

Bestand

Baum Bestand Ausmaß durch Vermessungsingenieur

Baum Fällung

Baum Neupflanzung, Laubbaum heimisches Gehölz

Höhenkote Bestand m ü NHN

Höhenkote Neuplanung m ü NHN

Baum Bestand

Vordach/ Außkragung

133,50m ü NHN
-1,50 m

befestigte Fläche, wasser- und
luftdurchlässig, Plattenbelag
befestigte Fläche, wasser- und
luftdurchlässig, Verbundpflaster
Fläche versiegelt, Asphalt o.ä.

Grundstücksgrenze

Flurstücksgrenze

ERZBISCHÖFLICHES PRIESTERSEMINAR Leostr. 19
33098 Paderborn

vertreten durch: Generalvikar Hardt Tel. +49 5251 1250

A

N

0023

N

F

LAGEPLAN ERWEITERUNG

UMBAU - ERWEITERUNG
ERZBISCHÖFLICHES PRIESTERSEMINAR

PADERBORN

Situation vor dem Neubau 

Blick auf den Altar mit Rückwand Richtung Südwest

Lage des Kirchenneubaus

Die Planung wurde ausführlich in Alte und Neue Kunst 2016 vorgestellt.

141140 Neubau der Kirche St. Pe ter und Paul  im Erzbischöflichen Priesterseminar Paderborn Neu   bau de  r K i r c h e S t. Pe  t e r und   Paul   i m E r z b is  c h öfli    c h en  P r ies   t e r se  m ina   r Pade   r b o r n



gestaltet. Im Innern wird die Kapelle in ihrer 
Längsachse von einem steinernen „Teppich“ 
durchzogen, der sowohl nach Osten wie 
nach Westen in den Außenbereich ausgreift. 

Das pergamentfarben-warmtonige Steinma-
terial des Fußbodenbelags aus Dietfurter 
Kalkstein ist in den Randbereichen geschlif-
fen, im Bereich des quer durch das Foyer 
geführten Steinteppichs jedoch gebeilt. Am 
östlichen Ende bildet der Teppich in ganzer 
Breite eine niedrige bankartige Steinstufe 
aus. Vor den Eingangstüren ist in der Mitte 
des gebeilten Steinteppichs das als schlich-
ter Quader geformte Weihwasserbecken 
aufgestellt. Es erhält sein Licht durch eine 
Fensteröffnung im Dach.

Der steinerne Teppich, der die Grundlinie 
des Kirchenbaus vom Foyer bis hin zum 
Innenhof durchzieht, symbolisiert eine sich 
entfaltende „Thora-Rolle“ und damit den 

143142 Neubau der Kirche St. Pe ter und Paul  im Erzbischöflichen Priesterseminar Paderborn Neu   bau de  r K i r c h e S t. Pe  t e r und   Paul   i m E r z b is  c h öfli    c h en  P r ies   t e r se  m ina   r Pade   r b o r n



Weg der göttlichen Offenbarung in Raum 
und Zeit. So wird im christlichen Gottes-
raum die Brücke vom Alten zum Neuen 
Bund Gottes mit den Menschen geschlagen: 
Besucher des Kirchenraums fühlen sich 
erinnert an das Versprechen und die Bitte 
des Psalmbeters: 

„Ich will laufen den Weg deiner Gebote, denn 
mein Herz machst du weit.  
Weise mir, HERR, den Weg deiner Gesetze!  
Ich will ihn bewahren bis ans Ende.“ 
(Ps 119, 32f.)

Betritt man die Kapelle durch den niedrigen 
Eingangsbereich unter der Orgelempore, so 
überrascht der hochaufsteigende, gestreck-
te Innenraum. Umlaufend sind die oberen 
zwei Drittel der Wände und ebenso die 
Decke mit rautenförmig strukturierten Holz-
lamellen aus Esche verkleidet, die dem 
Raum einen bergenden Charakter verleihen. 
Die Lichtöffnungen in der Decke, ebenso 
die Raumbeleuchtung mit LED bleiben 

hinter dieser mit Abstand der Wand 
vorgeblendeten Gitterstruktur verborgen. 
Auch die Orgel ist durch das Lamellenraster 
den Blicken entzogen. 

Dieses zieht sich ebenso vor der gänzlich 
verglasten Westwand des Kapellenbaus 
hindurch. An den seitlichen Wänden unter-
halb der Holzverkleidung sind durchlaufen-
de Bänke angeordnet. Sie können bei Be-
darf mit Einzelbestuhlung zum Innenraum 
hin erweitert werden.

Das Besondere der gestalterischen Konzep-
tion des Raums liegt darin, dass im hinteren 
Teil der Kapelle der Steinteppich aus der 
Fläche gleichsam in die Höhe wächst und 
damit dreidimensional in Wandstärke aus-
gebildet ist. Er bildet nicht nur die Rück-
wand des Altares, sondern scheidet selbst 
einen kleineren Gebetsbereich vom 
Gesamtraum aus, der, durch seitliche Türen 
verschlossen, dem Beichtgespräch dienen 
soll. Die Wände sind durch locker in der 

Fläche verteilte horizontal bzw. vertikal 
angeordnete Lichtöffnungen gegliedert.

Eine Nische auf der Rückseite des Einbaus 
nimmt das bedeutende spätgotische Ves-
perbild des Priesterseminars auf. Es ist das 
einzige Kunstwerk, das die kriegsbedingte 
Zerstörung des Priesterseminars 1945 über-
dauert hat. Dieser abgeschiedene Raumteil 
zum Innenhof hin dient so der Marienvereh-
rung und dem stillen Gebet. 

Der durch den ganzen Kirchenraum sich 
entfaltende Dreiklang von natürlichem 
Lichteinfall (durch das Glasdach von oben 
und seitlich) sowie die Materialien Holz und 
Stein führt zu einem eindrucksvoll harmo-
nischen Gesamteindruck und gibt dem 
Raum durch die schwebende Hülle der 
lichtdurchlässigen Holzkonstruktion eine 
geradezu kosmische Leichtigkeit. Sie sym-
bolisiert das Zusammenwirken der Schöp-
fung Gottes und seines Gnadenhandelns 
und damit das lichtvolle Wirken Gottes im 
Leben der Welt und des Menschen. Der 
glaubende Mensch antwortet im Kirchen-
raum auf Gottes „Vor-Gabe“ und betet: 
„Sende dein Licht und deine Wahrheit, 
damit sie mich leiten.“ (Ps 43,3) und „Gott, 
der Herr, erleuchte uns.“ (Ps 118,27) Für die 
Beter, die sich dem Licht des Herrn ausset-
zen, bedeutet dies: „Wenn wir aber im Licht 
leben, wie er im Licht ist, haben wir Ge-
meinschaft miteinander.“ (1 Joh 1,7) Hier ist 
eine Gemeinschaft im Blick, die sich sowohl 
im Gottesdienst als auch im täglichen Le-
ben der Studenten des Priesterseminars 
realisiert und dem einzelnen dabei hilft, 
seine Berufung und Sendung im Dienst der 
Kirche zu entdecken.

Vor der Wand, die dem Betrachter wie eine 
„heilige Mauer“ begegnet, in die mittig der 
rechteckige Tabernakel mit seiner metal-
lenen Front eingelassen ist, sind entlang der 
Längsachse des Raumes nächst des Ein-
gangs der Ambo und im Westen der Altar 

positioniert. Die Prinzipalien stellen aus 
dem Kubus bzw. dem Quader entwickelte 
kompakte Körper dar. Ebenso wie das Weih-
wasserbecken vor der Kapelle sind sie aus 
Dietfurter Kalkstein gearbeitet.

Der Ambo, in seiner Formgebung ganz 
schlicht, weist oben eine leichte Schräge 
auf, und erhält damit seinen Bezug in den 
Raum und auf den Altar hin. Er zeigt in 
seiner Formgebung, dass die Verkündigung 
des Wortes Gottes stets gerichtet ist und 
immer den Adressaten im Blick hat, der von 
sich sagen kann: 
„Dein Wort ist meinem Fuß eine Leuchte.“  
(Ps 119,105)
Der aus mehreren Werksteinen gefügte und 
aus Dietfurter Kalkstein gearbeitete Altar-
block besitzt auf der Oberseite eine „ge-
spannte“ Fläche, das heißt seine Mensa, in 
welche die Reliquien des Bistumspatrons, 
des Hl. Liborius, eingelassen sind, zeigt eine 
subtile Wölbung, die im Gegensatz zu den 
Seitenflächen hochglänzend poliert ist.  
Das Steinmaterial ist hier wie verwandelt, 
scheint unter Spannung gesetzt, verliert  
alle Schwere. Die sich andeutende Meta-  
morphose der Mensafläche verweist auf das 
Geheimnis der „Transsubstantiation“, d. h. 
der Wandlung, die sich in der Eucharistie
feier unter den Gestalten von Brot und Wein 
auf dem Altar vollzieht. 

In ihrer äußerst konzentrierten Ausprägung 
gehen die Prinzipalien gut mit der Architek-
tur zusammen, die sich durch ihre gelun-
gene Gesamtkonzeption, durch die ausge-
suchte Materialität, die Wertung der Details 
und ihre Transparenz auszeichnet. Die Semi-
narkirche wurde im Rahmen des Umbaus 
des Erzbischöflichen Priesterseminars von 
Prof. Dipl.-Ing. Thomas Bieling, Kassel, ent-
worfen. Die Prinzipalien und das Weihwas-
serbecken vor dem Eingang schuf der Aa-
chener Bildhauer Thomas Torkler.

145144 Neubau der Kirche St. Pe ter und Paul  im Erzbischöflichen Priesterseminar Paderborn Neu   bau de  r K i r c h e S t. Pe  t e r und   Paul   i m E r z b is  c h öfli    c h en  P r ies   t e r se  m ina   r Pade   r b o r n



Ordinariatsrat i.R. Theodor Steinhoff, † 11. Juni 2018
Ein Nachruf auf den früheren Vorsitzenden des Vereins für Christliche Kunst

Theodor Ahrens

Zum Tode des Ehrendomherrn  
Theodor Steinhoff

Theodor Steinhoff starb am 11. Juni 2018 
nach 88 Lebensjahren im Westfalenhof in 
Paderborn. Hinter der nüchternen Nachricht 
verbirgt sich auch die Trauer des Vereins für 
Christliche Kunst in der Kirchenprovinz 
Paderborn, denn der Verein hat ihm viel zu 
verdanken. Von 2002 bis 2009 engagierte er 
sich in seinem Amt als Vorsitzender und gab 
dem Verein viele Impulse.

Theodor Steinhoff war für diese Tätigkeit 
geradezu disponiert, denn literarisch und 
künstlerisch gebildet, malte und zeichnete 
er auch selbst. Seine Beiträge in der Zeit-
schrift unseres Vereins regten zur Reflexion 
über das Verhältnis von Kunst und Kirche 
an, ein Verhältnis, dass nicht immer span-
nungsfrei war und ist, aber dennoch von 
großer Bedeutung für die Kirche ist. Davon 
war Theodor Steinhoff überzeugt, muss 
doch der Glaube eine sichtbare Gestalt auch 
durch die Kunst finden, denn sogar das 
Leben selbst ist ja eine Kunst, Lebenskunst 
eben, wie manche sagen. Sowohl die Kunst 
wie der Glaube leben von der Inspiration. 
Deshalb gab Rat Steinhoff dem Kunstverein 
die Aufgabe, Menschen zu suchen, die 
„Lust spüren, sich mit Künstlern in Gespräche 
einzulassen, Menschen, die selber künstlerisch 
experimentieren, ... Menschen, die glauben, 
dass die Künste eine prophetische Botschaft 
haben,...Menschen, die den Mut haben, dem 
Unmöglichen einen Ort zu geben, ... die kri-
tisch sind, um zu sehen, ob Kunstwerke zum 
Staunen verführen ...“

Theodor Steinhoff betonte in manchem 
Gespräch, dass die gegenwärtige Situation 
der Kirche nach Menschen verlange, die 
prophetisch wirken. Dies traute er auch den 
Künstlern zu und denen in der Kirche, die 
die Sprache der Kunst verstehen und ihre 
„Texte“ zu lesen imstande sind. Denn auch 
der Glaube ist buchstäblich auf „Wahrneh-
mung“ angewiesen, wie er meinte.

Theodor Steinhoff wurde am 11. November 
1929 in Lennestadt/Grevenbrück geboren. 
Nach dem Abitur in Werl studierte er Theo-
logie und Philosophie in Paderborn und 
München und wurde am 10. Mai 1956 in 
Magdeburg, das damals noch zum Erzbi-
stum Paderborn gehörte, zum Priester ge-
weiht. Nach der „Wende“ entschied er sich, 
im Bistum Magdeburg zu bleiben. Bischof 
Leo Nowak beauftragte ihn 1990, in den 
turbulenten Zeiten, mit dem Aufbau der 
Hauptabteilung Schule und Erziehung im 
Bistum Magdeburg. Hier hat er die Weichen 
gestellt für die Gründung der Gymnasien in 
kirchlicher Trägerschaft in Magdeburg, Halle 
und Dessau. 

147146 Neubau der Kirche St. Pe ter und Paul  im Erzbischöflichen Priesterseminar Paderborn 147



Gerade die Bildung verlangt ja eine wache 
und kritische Wahrnehmung der „Zeichen 
der Zeit“. Kein Wunder, dass Theodor Stein-
hoff nach seiner Pensionierung im Jahre 
2002 den Vorsitz des Vereins für Christliche 
Kunst in der Kirchenprovinz Paderborn 
übernahm und sich in manchen Gesprächs-
kreisen geistlich mit den Zeitläuften und 
den kirchlichen Entwicklungen auseinan-
dersetzte.

Der Kunstverein schließt sich dem Dank des 
Magdeburger Bischofs für das Lebenswerk 
Theodor Steinhoffs an. 

Der Bischof schrieb anlässlich des Begräb-
nisses: „Theodor Steinhoff war ein Mann des 
Glaubens und des Heiligen Geistes. Er war 
theologisch auf der Höhe der Zeit und nahe 
bei den Menschen und ihren Fragen … Sein 
pastorales Handeln ließ er bestimmen und 
korrigieren von dem Pauluswort   
„Es ist nicht so, dass wir über euren Glauben 
Herr sein wollen. Wir wollen vielmehr zur 
Freude am Glauben helfen“ ... 

Jetzt hat Gott sein „Amen“ gesprochen.“

rechts: Kreuz im Chor der Kirche Maria im Weinberg, Warburg

148 O r dina    r ia t s r at  i . R .  T h e o d o r  S t ein   h o ff ,  †  11.  J uni    2018



Theodor Ahrens
*1938, Domkapitular, seit 2010 Vorsitzender des 
Vereins für Christliche Kunst

Heinz-Josef Algermissen
*1943, Bischof von Fulda

Sabine Angenendt M.A.
* 1976 in Lübeck, Kunsthistotikerin

Reinhard Bürger
*1954, Pfarrer in Dortmund

Mechthild Clemens
*1961, seit 1993 Architektin im Büro  
Clemens und Maas, Arnsberg

Prof. Leonhard Helten
*1956, seit 2009 apl. Professor an der  
Martin-Luther-Universität Halle-Wittenberg

Jürgen Hessel
*1969, Maler und Restaurator

Dr. phil. Dirk Höhne
*1968, seit 2016 Referent im LDA  
Sachsen-Anhalt

Hans-Jochen Kirchner
*1948, Architekt in Holzwickede

Evelyn Körber
*1959, freie Künstlerin, Erfurt

Dr. phil. Heidemarie Kolsmann-Freyberger
*1942, Direktorin der  
Barnett Newman Foundation, New York

Hubert Krawinkel
*1934, seit 1965 Architekt in Paderborn

Mira van Leewen
*1985, Kunsthistorikerin, Essen und Paderborn

Barbara Maas
*1969, seit 1993 Architektin  
im Büro Clemens und Maas, Arnsberg

Martin Matl
*1972, Dipl. Ing. im Diözesanbauamt Fulda

Msgr. Dr. Michael Menke-Peitzmeyer 
* 1964, Regens im Priesterseminar Paderborn

Prof. Dr. Dieter Mersch
*1951, Mathematiker und Philosoph, seit 2013 
Leiter des Institut für Theorie (ith) der Züricher 
Hochschule der Kunst

Anja Quaschinski
*1961, Malerin und Glasbildnerin, Düsseldorf

Guido Ringelhan
*1965, Architekt in Gerlingen

Dr. Ing. Peter Ruhnau
*1943, 1985–2008 Diözesanbaumeister  
im Erzbistum Paderborn

Johannes Schilling
*1956, seit 1984 freier Architekt, Professor an der 
Fachhochschule in Münster

Prof. Dr. Christoph Stiegemann
*1954, Kunsthistoriker, seit 1992 Direktor des 
Diözesanmuseums Paderborn

Sina Stiebler
*1966, seit 1993 Architektin in Magdeburg mit 
dem Schwerpunkt Denkmalpflege

Hartmut Walter
*1959, Architekt in Fulda

Verzeichnis der Autoren

150150



Verein für Christliche Kunst 

in den Bistümern der 

Kirchenprovinz Paderborn e.V.

Paderborn · Erfurt · Fulda · Magdeburg


