Kunst

und neue

alte

Band 48 - 2014



alte und neue Kunst
Band 48 - 2014

Periodische Berichte des

Vereins fir Christliche Kunst

in den Bistiimern der

Kirchenprovinz Paderborn e.V.,
Paderborn - Erfurt - Fulda - Magdeburg
Herausgeber, © 2014

Die Abbildungen in diesem Band wurden,
wenn nicht anders angegeben, von den Autoren
bzw. von den Kiinstlern zur Verfligung gestellt.

Druck, Verarbeitung
Erhardi Druck Regensburg

Design
onebreaker.de, Paderborn

Adresse

Verein fir Christliche Kunst e.V.
Domplatz 3 - 33098 Paderborn
www.verein-christliche-kunst.de

DWW

Inhalt

5 Vorwort
Peter Ruhnau

6 Kirche und Kunst nach dem Konzil
Peter B. Steiner

23 ,Zeichen der Zeit” und die Kunst in der Kirche
Theodor Ahrens

32 Die Zeit und der Miill
Friedhelm Ost

38 Uber den Umgang mit christlicher Kunst
des Mittelalters - Teil 2: Konkrete Beispiele
Josef Mense

50 Forschungsprojekt Bildweiten — Weltbilder
Figlrliche Wandmalerei in der Romanik
Dirk Strohmann

54 SanierungsmafBnahmen an der
Abteikirche Corvey
Albert Henne

60 Genius Loci - der Umgang mit,obsoleten”
Kirchenbauten als Chance fiir Offnung
und Weiterentwicklung
Muck Petzet

64 Die evangelische Christuskirche in Heinsberg
Ludwig Rongen

71 Innenrenovierung St. Maria Himmelfahrt,
Borgholzhausen mit neuer Glaswand
Hans Joachim Kruse, Stefan Terbrack, Christine Jung

76 Eichsfelder Kirche im Wandel
Cornelia Schimek, Matthias Riippel,
Marie-Luise Dédhne

84 Klaus Nerlich - Bildraume - Panografie
Susann Ortmann

88 Der Nahtisch der Maria
Mechthild Werner

94 Bonifatius im Garten des Dommuseums Fulda
Martin Matl

96 Geistige Mitte -
Neugestaltung HI. Kreuz in Bergen-Enkheim
Norbert Radermacher

98 Der Altartisch ist in die Mitte gerlickt
Meinrad Ladleif

101

106

110

116

121

130

134

137

139

145

148

153

162

164

166

Die Kapelle im Bildungshaus St. Ursula, Erfurt
Evelyn Kérber

Zwei Wandbilder im Bistum Fulda
Stefan Pietryga

Zwischen Himmel und Erde
Wolfgang Sandner

Die Wandmalereien von Michael Mohr
in St. Mariae Himmelfahrt zu Rommerz
Gotz J. Peiffer

Renovierung der Kath. Pfarr- und
Wallfahrtskirche St. Josef in Marienloh
Martin Brockmeier, Peter Schubert,
Heinz-Josef L6ckmann

Die Innenrenovierung und Umgestaltung
der Pfarrkirche St. Alexander in Schmallenberg
Mechthild Clemens und Barbara Maas

Verworfene Neustrukturierung der
Herz-Jesu Kirche in Hamm
Deen Architects

Pfarrkirche St. Antonius in Eisborn
Mechthild Clemens und Barbara Maas

Findet mich die Kirche?

Das Architekturkonzept zur Neuordnung
der Jugendkirche Hardehausen
Johannes Schilling

Kinstlerische Verglasung der Fensterachsen
St. Bonifatius, Hamm-Werries
Wilhelm Teigelkétter

Marienkirche in Unna-Massen
Thomas Kesseler

Linie, Farbe, Bildzitat —
zum druckgrafischen Werk von Christina Simon
Falko Bornschein

Lioba Munz - Benediktinerin, Kiinstlerin
Burghard Preusler

Katholischer Sakralbau in der SBZ
und in der DDR
Wolfgang Lukassek

Verzeichnis der Autoren




Vorwort

Peter Ruhnau

Uber das Il. Vatikanum und dessen Folgen
fur die Kunst in der Kirche soll in diesem
Buch nachgedacht werden. Der Aufsatz von
Peter B. Steiner ist eine Bilanz, welche die
Zeit nach diesem Zweiten Vatikanischen
Konzil in den Blick nimmt, sehr subjektiv
und fordernd. Aus go-jahriger Berufserfah-
rung beschreibt Peter Steiner das Verhaltnis
zur Kirche, auch das ,roll-back” der Entwick-
lung, und stellt die Unterschiedlichkeiten
der einzelnen Bistiimer im Umgang mit
Kunst heraus.

Reform-Papste des 20. Jahrhunderts:
HI. Johannes XXIII. (1881—1963) leitete das II. Vatikanische Konzil ein.
Paul VI. (1897—1978) dffnete die katholische Kirche fiir die moderne Kunst.

Das Ganze mindet in ein fast resignatives
Pladoyer fur die Freiheit, die Freiheit der
Kunst in der Kirche und die Freiheit der
Kirche, die Kunst zu instrumentalisieren.
Der Theologe stellt anschlieend seine Sicht
der Dinge dar, die Perspektive eines Theo-
logen, der ein unabhédngiges Zugehen auf
Kunst sich bewahrt hat. Die Spannung
zwischen der Kunst und der Kirche wird
dabei nicht ganz so hoffnungslos beschrie-
ben. In einigen Beispielen, die auch die
Bilder zum Aufsatz von Peter Steiner illus-
trieren kdnnten, gibt der Verfasser ganz
konkrete Beispiele fiir das Uberraschend-
Offene, das jeder Kunst zugehért ... und
fur die Schwierigkeiten, die solchen Werken
der Kunst entstehen kdnnen.

Die Aneignung von oder die Auseinander-
setzung mit Kunst ist in dem Rede-Beitrag
von Friedhelm Ost zu lesen. Den Vortrag,
den Friedhelm Ost zur Er6ffnung einer
Ausstellung von HA Schult in Paderborn
gehalten hat, geben wir in einer gering-
flgig bearbeiteten Version wieder. Der Kreis
zur Sicht des Theologen auf das Geringe
und Verachtete, auf das Gebrochene und
sogar Hassliche schlieBt sich.

Ganz weit zurlick in die Vergangenheit
begibt sich Josef Mense mit seinem Aufsatz
Uber den Umgang mit christlicher Kunst
des Mittelalters. Es handelt sich hier um die
Fortsetzung eines Textes, dessen ersten Teil
wir in Band 47 von ,alte und neue Kunst”
veroffentlicht haben. Erneut geht es darum,
aus der Sicht von heute Bilder von damals
zu lesen. Daf3 dies nicht ganz leicht ist und
gelegentlich Hypothetisches einflieft, ist
offenkundig.

Endgiiltig in die alte Welt taucht Dirk Stroh-
mann ein mit seinem Aufsatz Gber roma-
nische Wandmalerei in Westfalen. Hier geht
es um reine Wissenschaft, also nicht in
erster Linie um das, was ,Kirche” damals
meinte, als solche Bilder gemacht wurden,
sondern um ,die Schéarfung des kulturellen
Profils Westfalens” heute. Immerhin.

»Corvey” gehort auch in diese Rubrik, in der
das kulturelle Profil des Landes gescharft
werden soll. Wenn dieses Buch erscheint,

ist die Entscheidung der UNESCO, ,Corvey”
als Weltkulturerbe zu wirdigen, gefallen.
Auch ohne dieses ,Glitesiegel” ist das
Kloster (SchloB) und vor allem die Kirche ein
herausragendes Stilick Architektur, um das
sich immer wieder Menschen gemiiht ha-
ben, was auch in dem Aufsatz von Albert
Henne zum Ausdruck kommt.

Es ist zu hoffen, daf3 dieses Buch, das neben
den genannten Beitragen zahlreiche weitere
Beispiele des Bemiihens um die Kunst und
die Kirche enthilt, geneigte Leser findet;
Widerspenstiges und Miratenes oder nicht
Gelungenes wird neben den erfolgreichen
Versuchen sichtbar, unter anderem die
Frage, wie mit obsoleter (Kirchen-) Architek-
tur umgegangen werden kann und mug.

Ob die Linien vom Il. Vatikanum bis heute
und deren Folgen fiir die Kunst deutlich
werden, ist die spannende Frage.

VORWORT

Ein thematischer Schwerpunkt in diesem Band
sind neue Konzepte fiir die Verdnderung von
Kirchengebauden: Umnutzung,
Verkleinerung, Raum-im-Raum

5



Kirche und Kunst nach dem Konzil

Peter B. Steiner

50 Jahre Welt - Kunst - Geschichte

In den 50 Jahren seit dem Konzil haben sich
Welt, Kunst und Kirche verandert. Ohne
eine Kultur- oder Gesellschaftsgeschichte
auch nur skizzieren zu wollen, sei an einige
Ereignisse und Jahreszahlen erinnert:

1968 Kulturrevolution im Westen, die man
nicht auf Pille, Sex und Drogen reduzieren
darf, denn zumindest in Deutschland war
sie auch ein Aufstand gegen die Altnazis

in Verwaltung, Justiz und Universitat.

In diesem Jahr wurde zum ersten Mal
Strom aus einem Kernkraftwerk ins
deutsche Elektrizitatsnetz eingespeist.

1972 Olympische Spiele in Miinchen, tiber-
schattet vom Attentat der PLO (Palastinen-
sische Befreiungsorganisation) gegen
israelische Sportler,

Club of Rome veréffentlicht,,Grenzen des
Wachstums”. Im Jahr darauf erste Olkrise
und forcierter Ausbau von Kernkraftwerken.
1983 Aids zum ersten Mal beschrieben,
Personalcomputer zum ersten Mal Laptop
genannt,

1990 Zusammenbruch der Sowjetunion
(der ,Zweiten Welt"), Wiedervereinigung
Deutschlands, ab 1995 Verbreitung

des kommerziellen Internets und der
Mobiltelefonie,

2001 Beginn des islamistischen Terrors in
New York; Kriege in Irak und Afghanistan.
Weltweite Uberwachung des Internets zur
+Abwehr des Terrors” durch amerikanische
und britische Geheimdienste. Auch dieser
Text entsteht am Laptop und wird per Mail
an die Redaktion gesandt, die NSA liest mit.
2011 Nuklearkatastophe von Fukushima.
Deutschland steigt aus der Atomenergie
aus.

In diesen Jahren entfalten sich in der Kunst
der abstrakte Expressionismus, Pop Art,

Op Art, Minimalismus, Arte Povera und eine
neue figurative Malerei. Neben die Malerei,
die sich von Georg Meistermann 1963 zu
Gerhard Richter und Neo Rauch 2013 neu
erfunden hat, sind Aktionskunst, Installa-
tionen, Happenings, Performances, Land
Art, Photographie und Videokunst getreten
und dominieren seither das Ausstellungs-
wesen. Kunst kritisiert die Gesellschaft, wird
sich bei Joseph Beuys, Jannis Kounellis,
Christian Boltanski und vielen anderen ihrer
prophetischen Kraft bewusst, greift z.B.
okologische Probleme lange vor der Politik
auf, macht auf soziale Missstande aufmerk-
sam, entwirft ein neues Bild vom Menschen
und von der Gesellschaft. Japanische, chine-
sische, indische Klinstler(innen) wirken im
Westen. Durch Ausstellungen und Kunst-
markte in Kassel, Venedig, Tokio, Sao Paolo,
Basel, Miami, Honkong, Shanghai u.a. Orten
wird Kunst global propagiert und ausge-
tauscht. Kiinstlerinnen haben an ihrer tra-
ditionellen Rolle als Modell und Muse der
Kinstler nicht mehr genug; sie konkurrieren
mit ihren mannlichen Kollegen, bestreiten
die Herrschaft des méannlichen Blicks,
machen die Kunst weiblicher. Heute bauen
Videokiinstlerinnen Altére’. In den Video-
arbeiten von Bill Viola, Mark Wallinger u.a.
werden Grundfragen unserer Existenz auf-
geworfen und Elemente der Offenbarung in
Bilder von heute (ibersetzt. Die Verdnde-
rungen der Kunst machen an den Kirchen-
tiren nicht halt, wenn auch die Kirche ins-
gesamt sich in den 50 Jahren weniger ver-
andert hat als die Kunst und die Welt. Kunst

1 Susanne Wagner in Eching bei Landshut, siehe Das
Miinster, 2014, Heft 1;

KIRCHE UND KUNST NACH DEM KONZIL

und Religion, Kunst und Kirche sind in ein
neues Spannungsverhaltnis getreten.

«Die Religion gehoért auch der Kunst”.

Im Vergleich zu diesen Daten der Welt-
Kunst-Geschichte mit ihren grundstiir-
zenden Umwalzungen scheint der Aus-
schnitt dieses Beitrags minimal, aber viel-
leicht doch nicht bedeutungslos. Denn die
Kirche muss sich mit der Kunst ihrer Zeit
auseinandersetzen, wenn sie Uberleben will.
Ob die Kunst auch die Kirche zum Uberle-
ben braucht, kann man bezweifeln, denn es
gab seit 30 000 Jahren noch nie eine Gesell-
schaft ohne bildende Kunst und ohne
Musik. Religion ist zwar noch élter, aber die
Kirche gibt es erst seit knapp 2000 Jahren.
Wie konnte sie ohne Kunst, ohne das Werk
der Architekten, Maler, Bildhauer, Musiker,
Licht der Welt sein?

Konzil, Kunst und Kiinstler
Im Jahr 1966 verdffentlichte Urban Rapp
OSB ein Biichlein ,Konzil, Kunst und
Kiinstler“2. Rapp, der seit 1934 der Benedik-
tinerabtei Minsterschwarzach angehdrte,
war promovierter Kunsthistoriker mit Lehr-
auftrag an der Universitat Wiirzburg, seit
1965 Direktor des Missionsarztlichen Insti-
tuts Wiirzburg und Prasident der Deutschen
Gesellschaft fir christliche Kunst, ein viel
beschaftigter Mann, der genau wusste,
wovon er sprach und sich kurz fasste. Da-
rum kann man heute von seiner Schrift
ausgehen, wenn man uber Kirche und Kunst
nach dem Konzil 50 Jahre nach seiner Eroff-
nung schreiben soll. Der Blickwinkel ist
dabei auf die Bundesrepublik Deutschland
verengt, mit nur kleinen Ausblicken tiber
die Grenzen, z.B. nach Wien, wo der 1954
ernannte Domprediger und Akademiker-
seelsorger Otto Mauer eine Galerie griinde-
te. Sie hiel3 zuerst ,Galerie St. Stefan”, muss-
te dann aber auf Initiative des Domkapitels
in ,Galerie nachst St. Stefan” umbenannt
werden, denn sonst hatte man meinen
koénnen, die verriickten Sachen, die dort
2 Urban Rapp, Konzil, Kunst und Kiinstler, Frankfurt 1966

gezeigt wurden, hdtten die Billigung der
Amtskirche. (Auch dies ein Wort, erfunden
von Karl Rahner, das wir der Konzilszeit
verdanken.) Die verriickten Sachen waren
Arbeiten des Wiener Akademieprofessors
Herbert Bockl und dann von Studenten und
jungen Kunstlern wie Josef Mikl, Wolfgang
Hollegha, Arnulf Rainer, Friedensreich Hun-
dertwasser, Markus Prachensky. Kardinal
Franz Konig, seit 1956 Erzbischof von Wien,
lernte sie dort kennen. Otto Mauer ergriff
Partei fur seine Kiinstler(innen), aber seine
Parteinahme schloss auch aus die Pop Art,
den Wiener Phantastischen Realismus. Sein
Engagement ging aus von der Uberzeu-
gung, dass Christentum etwas Kreatives
sein misse. ,Wenn die Kirche sich mit der
zeitgendssischen Kunst einldsst, kommt
Charismatik in der Kirche hoch. Also nicht
mehr nur Ordo, nicht mehr nur Hierarchie!3

Der zweite Blick tiber die Grenze geht nach
Besancon. In diesem Erzbistum zwischen
Jura, Burgund und dem Elsass gewannen
die Dominikaner Pie Régamey und Alain
Couturier mit ihrer Zeitschrift L Art sacré”
von 1945-54 grof3en Einfluss. Sie konnten
Kinstler wie Fernand Léger, Germaine
Richier, Henri Matisse, Alfred Manessier,
Georges Rouault, Le Corbusier und andere
fiir Arbeiten in Kirchen gewinnen4. Welt-
beriihmt wurde die Wallfahrtskirche Unsere
Liebe Frau auf der Héhe in Ronchamp. Die
Bewegung L’Art sacré beruhte erstens auf
Kenntnis von und Verstandnis fir zeitgends-
sische Kunst in Frankreich (Couturier war
selbst Maler) und zweitens auf den Ein-
sichten in die Geschichtlichkeit des Glau-
bens der Nouvelle Theologie von Yves
Congar, Jean Daniélou, Henri de Lubac.

Der Nuntius in Paris von 1944 bis 53, Angelo
Roncalli, erlebte diesen Aufbruch von Theo-
logie und kirchlicher Kunst in Frankreich.

3 Otto Mauer, Christentum muss doch etwas Kreatives
sein. Nachdruck in Zs Kunst und Kirche 1974 S. 186

4 Pie Régamey, Kirche und Kunst im XX.Jahrhundert,
Graz, Wien, Kdln, 1954




KIRCHE UND KUNST NACH DEM KONZIL

Er berief zwei Monate nach seiner Wahl zum
Papst das 2. Vatikanische Konzil ein. Kardinal
Konig beriet ihn bei der Vorbereitung. Die
kinstlerischen Impulse von Besangon und
Wien gehoren in die Vorgeschichte des
Konzils, ebenso wie die Liturgische Bewe-
gung und die Griindung Liturgischer Insti-
tute in Deutschland und Osterreich 1947.
Im Konzil selbst spielte Kunst keine Rolle.
Sie kommt nur als ein Aspekt von Liturgie
vor, im 7. Kapitel der Liturgiekonstitution.
Die theologische Einleitung, welche die
sakrale Kunst der Kirche als die hochste
bezeichnet, hélt einem kritischen Blick auf
die europdische und die Weltkunst nicht
stand. Aber in Absatz 123 steht:,Die Kirche
hat niemals einen Stil als ihren eigenen
betrachtet, sondern hat je nach Eigenart
und Lebensbedingungen der Vélker und
nach den Erfordernissen der verschiedenen
Riten die Sonderart eines jeden Zeitalters
zugelassen und so im Laufe der Jahrhun-
derte einen Schatz zusammengetragen, der
mit aller Sorgfalt zu hiiten ist.” Hier wird
eine Verantwortung angesprochen, die als
kirchliche Denkmalpflege in den deutschen
Bistimern mit unterschiedlichem Einsatz
wahrgenommen wird. Die kirchlichen
Museen und Schatzkammern tragen dazu
Wesentliches bei.

Der nachste Satz:,Auch die Kunst unserer
Zeit...soll in der Kirche Freiheit der Aus-
Ubung haben” wird vorsichtig einge-
schrankt: ,sofern sie nur den Gotteshausern
und den heiligen Riten mit der geblih-
renden Ehrfurcht und Ehrerbietung dient”...
Hier klingt die alte Vorstellung von der
Kunst als Dienerin, als Magd der Theologie
auf. Ubersehen wird, dass die Magd langst
gekiindigt hat. Erst 1980 hat Papst Johannes
Paul . die Autonomie der Kunst anerkannt,
in seiner Miinchner Rede an die Kiinstler,
zugleich aber darauf hin verwiesen, dass die
Kirche die Kunst brauche. Darauf, wie sich
Brauchbarkeit und Autonomie zu einander
verhalten, ging er nicht ein.

In Kapitel 124 steht, die Bischéfe sollten bei
der Pflege ,wahrhaft sakraler Kunst...mehr
auf edle Schonheit bedacht sein als auf
bloBen Aufwand”. Und sie sollten von Got-
teshdusern solche Werke fernhalten, ,...die
kinstlerisch ungeniigend, allzu mittelmaBig
oder kitschig sind.” Von dieser Forderung
zeigten sich viele Bischofe Gberfordert. Sie
sind, von Ausnahmen abgesehen, Uber die
Méglichkeiten zeitgendssischer Kunst nicht
informiert, weil dsthetische Erziehung wah-
rend des Theologiestudiums nur ganz am
Rande oder Giberhaupt nicht vorkommt5. Als
Beispiel fur bischofliche Fehlleistungen in
asthetischen Fragen genligt es, an das Buch
zu erinnern, das der Herder Verlag 2008
herausgab unter dem Titel ,Die Bilder der
Katholiken”. Der Vorsitzende der Deutschen
Bischofskonferenz hat dafiir die Schénstatt-
madonna ausgewadbhlt, der Vorsitzende der
Osterreichischen Bischofskonferenz die
Herz-Jesu-Vision der hl. Faustina Kowalska.
In Kapitel 126 wird die Einrichtung von
diozesanen Kunstkommissionen gefordert
bzw. vorausgesetzt. Im Jahre 2002 fiihrte
das Liturgische Institut in Trier eine Umfrage
zur Frage der Zustandigkeit fiir zeitgen0s-
sische Kunst in den deutschen Bistiimern
durch. Aus dem Restimee® sei zitiert:,,19
von 27 Bistiimern haben geantwortet, da-
von haben 16 Kunstkommissionen. Bei zehn
fallen die Entscheidungen im Sitzungssaal
nach Planen und Modellen, zwei tagen
immer in der betreffenden Kirche, sieben
gelegentlich. Eine Zusammenarbeit der
Kunstkommission mit der Liturgiekommis-
sion findet in drei Bistimern selten statt, in
5 Josef Meyer zu Schlochtern, Zeitgendssische Kunst in
der Aus- und Fortbildung von Theologen, in, Jahrbuch
des Vereins Ausstellungshaus fiir christliche Kunst,
2002/03, 5.88-96; Die Arbeitshilfe 115 der Deutschen
Bischofskonferenz mit dem Titel ,Kunst und Kultur in der
theologischen Aus- und Fortbildung”, Bonn 1993 ist
vielleicht die am wenigsten beachtete Drucksache der
Bischofskonferenz. Der Bologna-Prozess an den Univer-
sitdten und die dkonomische Betriebsberatung an den
Ordinariaten haben sie ausgehebelt.

6  Jahrbuch des Vereins Ausstellungshaus fiir christliche
Kunst 2002/2003, 5.128

KIRCHE UND KUNST NACH DEM KONZIL

den Ubrigen nie, wie wenn ,Liturgie mit
anderen Augen gesehen wiirde als die
Werke der bildenden Kunst” ... und ,als ob
Liturgie in ihrer Wahrnehmung unabhangig
wadre von den Rdumen und den visuellen
Zusammenhdngen, in denen sie sich entfal-
tet....Insgesamt erscheint das Engagement
der katholischen Kirche in Deutschland auf
dem Gebiet der zeitgendssischen Kunst sehr
differenziert, weit gestreut und umfang-
reich. Statistisch ist sie mit ihren Akademien,
Museen, Hochschulen, Bildungswerken und
den vielen engagierten Gemeinden ein
ganz wichtiger Vermittler von Kunst in der
Gesellschaft, durch ihre Auftrage ein (le-
bens?)wichtiger Partner von Kinstlern. Fir
die Kirche selbst ist gerade in einer Zeit, in
der immer mehr Kiinstler sich mit existen-
ziellen, ethischen und religiésen Fragen
beschéftigen, eine aufmerksame Auseinan-
dersetzung, ein behutsames Fragen und
Antworten, ErschlieBen und Férdern lebens-
wichtig”

Paul Corazolla (*1930) fiihrte als betroffener
Kinstler selbst eine Umfrage durch, tiber
die er unter dem Titel: ,Wie kommt Kunst in
die Kirche?” berichtete’. Er kam zu dem
Schluss: ,der heute so geringe Einfluss der
Kirchen im Raum zeitgendssischer Kunst
und Kultur ist zu einem guten Teil auch
durch den Kompetenz-Verlust begriindet,
der sich aus dem Umgang mit Kunst fir
Gotteshauser in der Verantwortung haufig
nicht fiir diese Aufgaben vorbereiteter Ge-
meinden herleitet” Er forderte deshalb eine
Novellierung kirchlicher Bauordnungen mit
dem Ziel professioneller Auftragsverfahren.
In Kapitel 129 steht: ,Die Kleriker sollen
wahrend ihrer philosophischen und theolo-
gischen Studienzeit auch lber Geschichte
und Entwicklung der sakralen Kunst unter-
richtet werden”. Hier begegnet wieder der
Begriff der ,sakralen Kunst”, als ob es diese
geben kénnte ohne dauernden Austausch
mit den profanen Kiinsten. Aber kunstge-
schichtliche Studien wurden in den Studien-
7 Paul Corazolla, Jahrbuch wie Anm. 8 S. 111-115

planen der Theologen ohnehin seither
eingespart. Asthetische Erziehung entfillt,
von wenigen Ausnahmen abgesehen8.

Asthetische Bildung
Zu ihnen gehort als erster der Theologe
und Philosoph Aloys Goergen (1911—2005).
Er ist als Sohn eines Architekten in Saarlouis
geboren, studierte in Trier, Fulda, Miinchen,
Salzburg und Wien Philosophie und Theolo-
gie, promovierte in beiden Fakultdten, wur-
de 1936 zum Priester geweiht und in Berlin
Assistent von Romano Guardini, den er von
der Burg Rothenfels her kannte. 1940 zur
Wehrmacht verpflichtet, 1945 kurzzeitig
Rektor der Universitat Wien, dann Katechet
in Miinchen und geistlicher Leiter einer
integrierten Gemeinde. 1963 als Professor
fir Kunsttheorie und Asthetik an die Akade-
mie der Bildenden Kiinste in Miinchen
berufen, deren Prasident er von 1969 bis 75
war. Er kritisierte die Uberstlrzte Durchfiih-
rung der Liturgiereform und ihre konser-
vativen Gegner. Fiir diese hatte er die Be-
merkung:,Ich habe Mitleid mit den Konser-
vativen wegen ihrer Unbildung, denn sie
wissen nicht wie jung das ist, was sie als
uralt heilig verteidigen”. Mit Alfred Lorenzer
aber sah er kritisch die ,Kulturzerstdrung
des Zweiten Vaticanums”9, den Abbruch
von Tabernakeln und Retabeln, das Sprie-
3en von Mikrofonen, Hockern und Gummi-
baumen in leeren Presbyterien, den Kahl-
schlag in so vielen Kirchen: ,Dort wo bisher
das Allerheiligste war, sitzt jetzt der Pfarrer”
hat der Kunsthistoriker Wolfgang Braunfels
den Unwillen dartiber ausgedriickt. Gegen
die , Kitsch- und Kiimmerformen” der

8  Josef Meyer zu Schlochtern, Zeitgendssische Kunst in
der Aus- und Fortbildung von Theologen, in Jahrbuch
des Vereins Ausstellungshaus fiir christliche Kunst
2002/2003, 5.88-96; Peter B. Steiner, Asthetische
Uberwaltigung, Zeitgendssische Kunst als MaBstab einer
zeitgendssischen Glaubensasthetik, in, Jahrbuch des
Vereins Ausstellungshaus fiir christliche Kunst 2007-
2010, S.137f.

9 Alfred Lorenzer, Das Konzil der Buchhalter, Die Zersto-
rung der Sinnlichkeit, eine Religionskritk, Frankfurt
1981, 5.290




KIRCHE UND KUNST NACH DEM KONZIL

Liturgie, die Martin Mosebach 2007 kriti-
sierte, hat Goergen von Anfang an ge-
kampft. 1977 griindete er die Landakademie
Rattenbach in Niederbayern als Ort, an dem
die dsthetische Dimension des Religitsen
erlebt werden konnte.,Denn ohne die Mit-
wirkung der Kiinstler bleiben die tiefen
Kréfte des Glaubens, bleibt, das was uns
halt und tragt, unaufgedeckt’, wie es in der
Begriindung seiner Ehrenpromotion durch
die Universitdt Bamberg heif3t. Fiir Aloys
Goergen war das lebenslangliche Engage-
ment fir Liturgie und zeitgendssische Kunst
untrennbar und zwar auf hochstem Niveau.
Dies machte ihn zu einem Ausnahmeprie-
ster, einem Einzelgdnger. ,Wenn sich ein
katholischer Priester fiir zeitgendssische
Kunst interessiert, halten ihn seine Mit-

briider fiir einen Spinner.™

Pfarrer Karl Josef MaB3en, der seit 1973 zuerst
die Gemeinde, dann 1978 die Kirche Pax
Christi in Krefeld aufbauen konnte, hat
dieselbe Erfahrung gemacht, als er begann
seine Vorstadtkirche mit Werken zeitgends-
sischer Kunst nicht auszustatten, sondern zu
konfrontieren und zwar auf Dauer, nicht als
voriibergehende Buf3tibung in der Fasten-
zeit. Das ,Tor zur Ewigkeit”, eine wandhohe
schwarzpolierte Granitplatte von Klaus
Rinke, in der sich der Betrachter spiegelt,
verweigert traditionelle Himmelsbilder,
ebenso wie Klaus Staecks Abendmahl eben
nicht an Leonardo da Vinci ankniipft. 33
Werke von 24 der besten Kiinstlerinnen und
Kinstler sind in Pax Christ versammelt zu
einem Ort der Besinnung und der Hoffnung
aus dem Geist der Gegenwart'.

10 Martin Mosebach, Haresie der Formlosigkeit, Miinchen
2007; Rezension in Zs. Christ in der Gegenwart 21,2007

11 Goergen wirkte mehr durch das gesprochene Wort und
das Beispiel als durch Drucksachen, ein Biichlein faBt
einige seiner Aufsdtze zusammen: Aloys Goergen,
Glaubensdsthetik, Aufsdtze zu Glaube, Liturgie und
Kunst. Hg. Von Albert Gerhards, und Heinz R. Schlette,
Miinster 2005

12 Im Dialog, Kunst und Kirchenfiihrer, hg. Von Pax Christi
Krefeld 2009

Auch die drei Jesuiten Herbert Schade,
Herbert Muck und Friedhelm Mennekes
flihlten sich alleingelassen, als sie in Mln-
chen, Wien, Frankfurt und spater Kéln be-
gannen, Kirche und zeitgendssische Kunst
zusammen zu bringen. Herbert Schade SJ
(1922-88) nahm in der Zeitschrift ,Stimmen
der Zeit” seit 1956 Stellung zu Fragen, Aus-
stellungen und Ereignissen zeitgendssischer
Kunst. Er organisierte Ausstellungen mit
materialreichen Katalogen zum Werk der
Maler Karl Caspar und Johannes Molzahn
und lehrte Kunstgeschichte an der Hoch-
schule der Jesuiten. Im Brennpunkt seines
Interesses stand die Frage nach dem Got-
tesbild, nach christlicher Bildsprache und
christlicher Kunst.

Fir Herbert Muck (1924-2008), der 1973-94
das Institut flr Kirchenbau und sakrale
Kunst an der Kunstakademie in Wien leitete,
war weniger das Bild als der Raum das
Zentrum seines Interesses. Durch zahlreiche
Beitrdge in der Zeitschrift,,Kunst und
Kirche” sowie Vortrdge und Vorlesungen
pragte er die Diskussion um Kirchenbau,
Raum und Liturgie'3. Wahrend er mit dem
Begriff und den Kriterien christlicher Kunst
rang, warf Friedhelm Mennekes sie iber
Bord: ,Es gibt nur Kunst und nicht Kunst”.
Friedhelm Mennekes SJ (*1940) begann
nach seinem Studium neben seiner Tatig-
keit als Professor fiir Religionssoziologie an
der Hochschule St. Georgen als Seelsorger
eine engagierte Vermittlungsarbeit zwi-
schen Kunst und Religion, zuerst in Frank-
furt Nied, dann am Frankfurter Hauptbahn-
hof und 1987-2008 an der Kirche St. Peter in
K&In. Den Anlass bildete seine Erfahrung,
dass vor neuen Bildern in der Kirche ein
sonst stummes Publikum beredt wurde, die
Kirchgénger zum Gespréach, zur Diskussion
fanden. In KéIn baute er eine Kunststation

13 Herbert Muck, Die Gestaltung des Kirchenraums nach
der Liturgiereform, 1966; Herbert Muck, Der Raum,
Baugefiige, Bild und Lebenswelt, Wien 1986;Herbert
Muck, Gegenwartsbilder, Kunstwerke und religiose
Vorstellungen des 20. Jahrhunderts in Osterreich, Wien
1986;

KIRCHE UND KUNST NACH DEM KONZIL

im Spannungsfeld von Religion und Kunst
auf, fur die er Kiinstlerinnen und Kinstler
von Weltruf gewinnen konnte™. Auch er
selbst gewann Weltruf und wurde zu Gast-
professuren an Universitdten in Deutsch-
land, Osterreich, England und USA und
Vortrdgen in aller Welt eingeladen. Er ge-
horte zu den ersten Jahrgangen, der nicht
mehr vor seiner Priesterweihe den 1910
eingefiihrten und 1967 aufgehobenen Anti-
modernisteneid ablegen musste. Indem
Papst Paul VI. diesen Eid, der alles Moderne
unter Generalverdacht stellte, aufhob, brach
er einen groBBen Stein aus dem Schutzwall,
mit dem sich die katholische Kirche tiber
100 Jahre (1864-1967) ,in defensiver Krafte-
konzentration” (Hubert Jedin) eingemauert
hatte. Mennekes entwickelte seine Arbeit
im Dialog mit den Kiinstler(inne)n. Die
meisten der Gber 160 Dialoge wurden als
InterviewbUcher und -artikel veroffentlicht.
Heute charakterisiert er seinen Standpunkt
so:,Kunst hat mit der inneren Wahrneh-
mung des Menschen zu tun. Treibend ist
dabei die Erkenntnis, dass die Welt, wie

sie der Mensch mit seinen Augen sieht,
wesentlich von den Formen bestimmt ist,
deren er sich mittels seines Verstandes
bedient. Kunst gibt mit Paul Klee nicht das
Sichtbare wieder, sondern macht sichtbar.
Sie konstruiert Formen aus der Begegnung
mit dem Leben in Raum und Zeit.

Der religiose Glaube ist vielfaltiger Ausdruck
des Inneren. Er lebt aus der Liturgie, im
Gebet und im gemeinschaftlichen Bekennt-
nis. Der Glaubige birgt sich in Gott hinein
und gibt Gott Raum im Dickicht von Dun-
kelheit und Licht, von Zweifel, Anfechtung
und Zustimmung. Glaube ist Kreativitat, die
aus Inspiration und Begeisterung flief3t, die
sich vom Ursprung des Lebens gespeist und
gehalten weiB/1>

14 Guido Schlimbach, Fiir einen lange wéhrenden Augen-
blick: Die Kunststation Sankt Peter in Koln im Span-
nungsfeld von Religion und Kunst, Regensburg 2009

15 Zitiert nach der Website Friedhelm Mennekes,
25.1.2014

Museum der Nachdenklichkeit
In derselben Zeit, als Friedhelm Mennekes
die Kunststation St. Peter aufbaute, wandel-
te sich in der Nachbarschaft das Erzbischof-
liche Di6zesanmuseum zu ,Kolumba®“, dem
+Museum der Nachdenklichkeit”. Das ,Kunst-
museum des Erzbistums KoIn” wurde 2007
an seinem neuen Standort bei St. Columban
in Koln eroffnet. Das Geldnde im alten
Stadtzentrum ist eine archdologische Fund-
grube mit den Ruinen einer gotischen
Kirche, die Gottfried Bobhm 1949 zu der
eindrucksvollen Gedenk- und Andachtsstat-
te ,Madonna in den Trimmern” umgebaut
hat. Dieser Ort wurde vom Erzbistum als
neuer Standort des Di6zesanmuseums
bestimmt. Es ist mit seiner Griindung 1853
eines der dltesten und eines der kleineren
kirchlichen Museen in Deutschland. Die
enormen Sammlungen kirchlicher Kunst,
welche die Geistlichen Wallraf und Schniit-
gen angelegt haben, sind in die Museen der
Stadt Koln integriert, und die Schéatze Alt-
kolner Tafelmalerei aus sakularisierten Kir-
chen, welche die Briider Boisserée in der
Sakularisation zusammengetragen haben,
finden sich in Miinchen und Bamberg als
Erwerbungen Konig Ludwigs I. von Bayern.
Das Di6zesanmuseum hat sich seit den
achtziger Jahren unter seinem Direktor
Joachim Plotzeck, einem Mediaevisten,
sekundiert von Katharina Winnekes und
Stephan Kraus als Spezialisten zeitgends-
sischer Kunst, zum ,Museum der Nachdenk-
lichkeit” gewandelt, in dem Weltkunst in
einem ,dsthetischen Labor” gesammelt und
in anthropologischen Zusammenhangen
erforscht wird. Die Grundfragen mensch-
licher Existenz, Leben, Tod, Hoffnung,
Verzweiflung, Liebe, Leid, die in den hier
versammelten Werken mit den Mitteln der
Kunst behandelt werden, sind auch religi-
ose Fragen und deshalb ist es angemessen,
dass Kirche mit einem erheblichen finanzi-
ellen und wissenschaftlichen Aufwand diese
Kunst weltweit sammelt und zeigt. Das
Kunstmuseum des Erzbistums Koln erfillt in




KIRCHE UND KUNST NACH DEM KONZIL

Portable ocean, 1969, Paul Thek (1933-88)

(leider) einzigartiger Weise einen weltkirch-
lichen Auftrag: es sucht in der Kunst der
Gegenwart Beitrdge zu den existentiellen
(und damit auch religidsen) Fragen der Zeit.
Die Sammlung wuchs mit einer dichten
Folge von Ausstellungen; gezeigt (und
gesammelt) wurden Weltstars der Kunst wie
Andy Warhol, Joseph Beuys, Richard Serra,
Paul Thek, Wolfgang Laib, aber auch Kiinst-
ler von spezifischer Bedeutung fiir KéIn wie
Hildegard Domizlaff, Monika Bartholomé,
Stephan Baumkotter. Dabei wurden nie
Einzelbeispiele aus dem Werk eines Kiinst-
lers ausgewahlt, sondern jeweils ein
Komplex mehrerer Arbeiten, der es dem
Betrachter erlaubt, sich in die spezifische
Arbeitsweise einzusehen. Uber dem verhilt-
nismafig kleinen, aber hochbedeutenden
Kern der historischen Museumssammlung
entstand so in 30 Jahren ein Labor der Welt-
kunst, dem die angestammten Raume am
Roncalliplatz (Domsudseite) zu klein
wurden.

1997 gewann der Schweizer Architekt Peter
Zumthor den Wettbewerb fiir ein neues
Museum, das nun vollendet und bezogen
wurde. Der Bau mit seiner zeichenhaften
Form und seinen 16 Salen gewinnt auch um
seiner selbst willen gro3e Aufmerksamkeit.
Hier sei nur auf die besondere Leistung der
Museumsarbeit und der Sammlung hinge-
wiesen. Ein Beispiel muss hier dafiir stehen:

,Portable ocean”, 1969, von Paul Thek (1933-
88) [Abb. 1.]. Die kleine Arbeit besteht aus
blau bemaltem Kinderspielzeug. Kinder
kénnen im Spiel Berge und Meere verset-
zen, kénnen Holzstlicke als Mutter und
Vater zum Leben erwecken und sie kdnnen
ihren ,Karren an einen Stern binden”. Paul
Thek zitiert hier Leonardo da Vinci, denn
fur ihn ist, wie flr Paul Klee, die Arbeit des
Kinstlers Spiel, Spiel der Hande, der Augen,
der Gedanken und Wiinsche. Das Blau ist
nicht nur Farbe des Wassers, sondern auch
der Ferne und Sehnsucht, der Stern Zei-
chen der Hoffnung und des Himmels; auch
fur den, ,der Himmel und Erde gemacht hat".

Zur Arbeit von Kolumba aber auch zum
Erfolg der Kunststation St. Peter trug we-
sentlich ein Wandel im Verhaltnis von Kunst
und Religion in den Jahrzehnten von 1970-
1990 bei. Religion wurde nach der Kulturre-
volution von 1968 und dem Ausbruch des
Wirtschaftsliberalismus unter Margaret
Thatcher und Ronald Reagan von Kiinstlern
und Kunsthandlern nicht mehr als ge-
schaftsschadigend angesehen, sondern als
Bereicherung von Kunst verstanden. Ent-
wicklungen in ganz unterschiedlichen
Bereichen der Gesellschaft trugen dazu bei.
Die Paradiesesversprechen der Moderne
wurden nicht erfiillt. Weder das Paradies
der Arbeiter im Osten, noch dasjenige der
sexuellen Befreiung im Westen, noch die
Abschaffung der Arbeit durch technischen
Fortschritt, noch die Erweiterung des Be-
wusstseins durch Drogen bewirkten das
Gliick der Menschheit. Sie wurde vielmehr

KIRCHE UND KUNST NACH DEM KONZIL

gerade in ihren intellektuell und kiinstle-
risch flihrenden Persoénlichkeiten mit Leid
und Tod konfrontiert, ausgel&st durch einen
Virus, der das menschliche Immunsystem
zerstort. Er wurde 1983 als HIV | zum ersten
mal beschrieben und hat eine weltweite
Pandemie ausgeldst. Die Ubrig gebliebenen
Baderparadiese, Urlaubsparadiese oder
Wintersportparadiese sind Symptome eines
immer leichtfertigeren Umgangs mit Begrif-
fen und Bildern aus religidsen Kontexten in
Werbung und Warenwelt.

Mit dem Erfolg von Kolumba sind wir
schon in der Gegenwart angekommen, aber
die Geschichte von Kunst und Kirche seit
dem Konzil spielt nicht nur in KéIn. Wenn
auch dort besonders wegen des hohen
Kirchensteueraufkommens des Erzbistums,
wegen der Ndhe der Kunstakademie in
Dusseldorf mit ihren Lehrern Rudolf
Schwarz, Joseph Beuys, Gerhard Richter,
Rupprecht Geiger u.a., wegen der vielen
Kunstsammler und Kunsthandler in der
Nahe, wegen der Kélnischen Tradition br-
gerlicher Stiftungen, wegen der Nahe der
Technischen Hochschule Aachen und der
Universitat Bonn und weil die Kdlner Erzdio-
zesanbaumeister Willy Weyres (1946-56),
Willi Schlombs (1956-83), Josef Rienauver
(1983-2001, zuvor in Paderborn) und Martin
Struck (seit 2001) hohe Anspriiche an die
Quialitat von Architektur und Kunst im Kir-
chenbau stellten. Férdernd kommt noch die
Aktivitat der Kinstler Union Kéln und der
Kiinstlerseelsorge unter ihren Leitern Franz
Tack, Friedhelm Hoffmann, Ludwig Schoel-
ler und heute Josef Sauerborn hinzu.

Aus einem anderen Di6zesanmuseum, dem
von Freising, soll ein Text vorgestellt wer-
den, der 1997 eine Ausstellung begleitete:

Religion gehort der Kirche nicht
Unter diesem Titel baute der evangelische
Theologe und Bildhauer Thomas Lehnerer
(1955-95) eine Vitrine, die heute im Museum
Weserburg in Bremen steht. Dazu schrieb er

einen Text, der den Wandel im Verhaltnis
von Kunst und Religion so ausdriickt: ,Mei-
ne Uberzeugung (ist), dass die Kirche kein
Monopol auf Religion hat, sondern dass die
Kunst - auf ihre Weise, in ihrer Logik, in ihrer
absoluten Freiheit — mit religidsen und
existentiellen Problemen zu tun hat und
diese zum Teil sinnfélliger und eindring-
licher an den Menschen bringen kann, als
es die Kirche tut. Die Kirche sehe ich als
Organisation, in der bestimmte Aussagen
und Bekenntnisse, die Betonung auf be-
stimmte festgeschrieben werden. Nur so
kann sich eine kirchliche Gemeinschaft
orientieren und jeweils ihre Spezifik haben.
Die Kunst dagegen besteht darin, alle még-
lichen und verschiedenen, eben nicht nur
bestimmte, Uberzeugungen in ihre Bilder
und Werke hineinzunehmen. Man muss mit
aller Radikalitdt sehen, dass Kunst und
Kirche ganz verschiedenen Prinzipien und
Methoden folgen. Auf der anderen Seite will
ich durch meine Arbeit zeigen, dass beide
das gleiche Thema haben kénnen. Die Reli-
gion gehort der Kirche nicht, will sagen: Die
Religion gehort ,auch” der Kunst. Themen
wie Liebe, Tod, Leid, Leben...sind Fragen
von so grundsatzlicher Natur, dass sie nicht
von der Kirche allein behandelt werden diir-
fen und konnen, sondern wieder Themen
der Kunst werden miuissen. Darin liegt mein
Impetus. Man muss alle religiésen Fragen

- und das sind die zutiefst existentiellen,
menschlichen - in die Kunst einbeziehen.
Ich nehme mir die Freiheit, diese Ideen
durchzuspielen und mit ihnen zu spielen.
Diese Freiheit hat die Kirche nicht. Sie muss
immer eine bestimmte Idee oder einen
Ideenzusammenhang sanktionieren und
muss sagen, das ist das, was wir bekennen,
andere Kirchen bekennen anderes"'.

Das Freisinger Didzesanmuseum, das Kar-
dinal Doépfner 1974 erdffnet und Kardinal
Marx 2013 (hoffentlich nur vorlaufig)
geschlossen hat, war ein anderer Ort der

16 Thomas Lehnerer, Lesebuch, Kataloge und Schriften des
Didzesanmuseum Freising Bd. 18, 1997, S.66

13



KIRCHE UND KUNST NACH DEM KONZIL

Auseinandersetzung mit Kirche und Kunst
nach dem Konzil, vor allem durch seine
Ausstellungen zum Millennium ,Geistes-
Gegenwart” 1998, ,Schopfung” 1999,
,Himmelfahrt” 2000, durch Symposien,
Wettbewerbe z. B. Marienbild 2004, Kreuz
2005, und Kolloquien, zuletzt durch die
Ausstellungsreihe ,Junge Kunst”.

In Wiirzburg konnte Domkapitular Jirgen
Lenssen neben einer ganzen Reihe von
kleineren Museen und Schatzkammern der
Kulturgeschichte Mainfrankens 2003 das
»,Museum am Dom” er6ffnen. Aus Mitteln
einer didzesanen Kunststiftung erwirbt es
Werke zeitgendssischer Kunst und konfron-
tiert diese mit den Werken der historischen
Sammlung unter theologischen Begriffen.

Zeichen des Glaubens -

Geist der Avantgarde
Zu den Katholikentagen in Berlin 1980 und
1990 kuratierte Wieland Schmied zwei
grof3e Ausstellungen von Kunstwerken des
20. Jahrhunderts, mit denen er auf die reli-
gidsen und spirituellen Tendenzen in der
Revolution der modernen Kunst, der heute
sogenannten ,klassischen Moderne” und
der Gegenwartskunst hinwies'. Sie trugen
wesentlich zu einem tieferen Verstandnis
moderner Kunst bei und halfen Vorurteile
bei Kiinstlern, in der Kunstkritik und im
katholischen Milieu zu vermindern, aber
nicht aufzuheben. Denn das zweite vatika-
nische Konzil war keine kunstpadagogische
Veranstaltung. Die Bannfliiche gegen die
Moderne wurden zwar aufgehoben, aber
die asthetischen Vorlieben der Kirchenlei-
tungen doch kaum verdndert. Dadurch war
ein Phanomen entstanden, das zwar der
Moraltheologe Richard Egenter in seinem
Buch ,Kitsch und Christenleben” schon 1950

17 Wieland Schmied, Zeichen des Glaubens-Geist der
Avantgarde, Religiose Tendenzen in der Kunst des 20.
Jahrhunderts, Berlin 1980; Wieland Schmied, Gegen-
wart-Ewigkeit, Spuren des Transzendenten in der Kunst
unserer Zeit, Berlin 1990

als ethisch verwerflich gekennzeichnet
hatte, das aber bis heute fortlebt'® und wie
Martin Mosebach meint, haufig die Liturgie
Uberwuchert.

Katholikentage, Papstbesuche
Als der Autor zur Vorbereitung des 6kume-
nischen Kirchentags in Miinchen 2010 einen
Vortrag zu dem Titel ,Religion demonstrie-
ren, Zur Asthetik kirchlicher GroBveranstal-
tungen” halten sollte, hoffte er auf reich-
haltiges Material von den Veranstaltern.
Aber es stellte sich heraus, dass die Frage,
wie Papstbesuche und Katholikentage aus-
sehen, noch nie gestellt worden war. Nach
Recherchen bei Instituten, Bibliotheken und
Presseagenturen ergab sich, dass das &sthe-
tische Niveau des Kdlner Katholikentags
von 1956 (Rudolf Schwarz hatte hier drei
Baukréne eine Dornenkrone (iber dem
zentralen Altar tragen lassen) und des Eu-
charistischen Weltkongresses in Miinchen
1960 (mit einer 10 m hohen runden Altar-
insel in der Mitte und dem Zeltdach von
Frei Otto dariiber, dem Vorldufer des Olym-
piadaches von 1972) nie mehr erreicht wur-
de. Warum sind Katholikentage nach dem
Konzil asthetisch weniger iberzeugend als
die vorigen? Ein Grund dafur ist, dass die
Mitte, der Tisch in der Mitte der Welt (Aloys
Goergen), wieder an den Rand gedrangt
wurde, wegen Sicherheitsbedenken und der
Telekratie. Das Fernsehen, das die Ereignisse
Uibertragen soll und will, stellt seine Bedin-
gungen an optische Winkel, Licht- und
Tonfuhrung. Firr das Fernsehen ist das Ge-
schehen auf einer Biihne leichter auf Bild-
schirme zu Ubertragen, als ein Rundumge-
schehen. Dies wird verstarkt durch Wiinsche
der Kirchenmusiker; die Chore und vor
allem ihre Dirigenten wollen im TV gesehen
werden. Da der menschliche Mund Laute in
einer Richtung abgibt, steht der Sanger wie
bei jedem klassischen Konzert Gblich am
18  Peter B.Steiner, Kunst in der Kirche heute, in AK Initia-

tiv Kunst Kirche, Miinchen 1995, S.40-43; Richard
Egenter, Kitsch und Christenleben, Ettal 1950;

KIRCHE UND KUNST NACH DEM KONZIL

besten dem Horer gegendiber. Es ist eine
bestimmte Auffassung von Musik, die aus
dem Konzertsaal in die Kirche und von dort
auf den Festplatz ibertragen wird. Flr Ken-
ner der Miinchner Kirchen kann ich hinzufi-
gen: die Auffassung von Kirche als Konzert-
saal hat in der Herz-Jesu-Kirche zu einem
gerichteten Raum gefiihrt, der dem Wesen
heutiger Liturgie widerspricht. Aus Sicher-
heitsgriinden inszeniert man Ferne, einen
grof3en Abstand zwischen dem Volk und
den Priestern, die zusammen mit den San-
gern im Fernsehen gesehen werden wollen.
Darum wird die Gemeinsamkeit aller Fei-
ernden, Ziel jeder christlichen Liturgie,
aufgelost zugunsten einer Theatersituation,
die das passive Publikum von den aktiven
Schauspielern raumlich trennt. Gleich ob wir
den Abstand zwischen Volk und Priestern
als Festungsgraben oder als Bihnengraben
sehen, das Ergebnis bleibt gleich. Der Gra-
ben kann dsthetisch kaum Uberbriickt wer-
den. Eine feiernde Gemeinde und ein tber-
zeugendes Bild ihrer Feier entstehen dort
nicht, wo sich aktive und passive Teilnehmer
gegenliber stehen.

Bildtheologie
Der Theologe Alex Stock (*1937), der an der
Universitat KéIn Theologie und ihre Didaktik
1980-2002 lehrte und dort eine Bildtheolo-
gische Arbeitsstelle einrichtete, hat in bisher
neun Banden eine ,Poetische Dogmatik”
vorgelegt.

Poetische Dogmatik ist Theologie, gewon-
nen aus den poetischen Quellen des Chri-
stentums, aus Liturgie, Dichtung, Kunst,
Liedern, Gebeten, Gedichten und Bildern.
Dem Autor, der die Bande bei ihrem Erschei-
nen verschlungen und sie jetzt fir diesen
Beitrag noch einmal mit Gewinn gelesen
hat, steht es als Kunsthistoriker nicht zu, die
Theologie des Professors fiir Religionsdidak-
tik zu beurteilen. Aber als Leser und als
Christ ist er ihm dankbar fiir die Fiihrung zu
den poetischen Quellen des Christentums.

Allein dieses Wort ,Poesie als Quelle des
Christentums”! Die meisten Theologen,
Religionslehrer wie Kardinéle, sehen Bilder
und Lieder nur als (entbehrlichen) Schmuck,
didaktisches Hilfsmittel oder Gefiihlspolster.
Sie machen sich taub und blind, weil sie in
jedem Kunstwerk nur Liturgietauglichkeit
und Lehrsétze suchen, in der dogmatischen
Aussage den harten Kern vermuten, dessen
Umhiillung unwesentlich ist. Alex Stock
stellt diese Vermutung auf den Kopf.

Sein groBBes Werk ist bisher in neun Banden
aufgebaut: Christologie in vier Banden: 1.
Namen, 2. Schrift und Gesicht, 3. Leib und
Leben, 4. Figuren, und Gotteslehre in drei
Banden: 1. Orte, 2. Namen, 3. Bilder.
Schopfung bisher 2 Bande.

Band 1 hebt an mit der Liturgie des Festes
»Namen Jesu’, das von 1721 bis 1969 von der
katholischen Kirche gefeiert wurde. Stock
stellt die Hymnen, Lesungen, Cantica, Ge-
bete dieses Namenstages aus dem Missale
und dem Breviarium Romanum zusammen
und hebt damit einen Schatz christlicher
Literatur, z.T. in neuen poetischen Uberset-
zungen. Der zweite Teil des Buches, Antho-
logie genannt, wird eingeleitet von Petrarca:
Die Poesie steht durchaus nicht im Gegen-
satz zur Theologie. Fast mdchte ich sagen,
die Theologie sei eine von Gott kommende
Poesie. Wenn Christus bald Lowe, bald
Lamm, bald Wurm heif3t, was ist das, wenn
nicht poetisch? In seinem doppelten Durch-
gang stoBt Alex Stock auf die vielen Namen
Jesu im Johannesevangelium: Lamm Gottes,
Rabbi, Messias, Sohn Josephs aus Nazareth,
Sohn Gottes, Kdnig Israels, Menschensohn
(Joh. 1, 35-51), auf einen Hymnus des
Clemens von Alexandria (140-215), auf die
Predigten des hl. Bernhard (1091-1153), auf
eine spate Radierung von Rembrandt zur
Heilung des Lahmen im Namen Jesu (Apg.
3,1-11), auf ein Gedicht von Pablo Neruda
(1904-1973). Zwei poetische Anfange seien
zitiert:

15



KIRCHE UND KUNST NACH DEM KONZIL

Clemens von Alexandria:
Ziigel der jungen Pferde
Fliigel zielsicherer Vogel,
Steuerruder der Schiffe,
Hirte der Konigsldmmer....
Christus Fiihrer der Kinder

Pablo Neruda:

Die Namen Gottes und besonders

die seines Reprisentanten Jesus

oder Christus geheifSen,

wie Texte und Miinder bezeugen,

man hat sie gebraucht, verbraucht

und liegen lassen

am Ufer zahllos verstromenden Lebens
wie die leeren Schalen einer Molluske...

Und jedem dieser Werke von der Radierung
bis zum Lied wird Stock wissenschaftlich
(kunsthistorisch, literargeschichtlich, kir-
chengeschichtlich) gerecht, anders als Urs
von Balthasar, Romano Guardini und viele
andere Theologen, denen es nur allgemein
um Asthetik und Kunst geht, ohne sich je
auf die konkrete Gestalt eines Kunstwerks
einzulassen. Und ganz anders als die heute
Ubliche Kirchenpadagogik, die ihre Schiiler
mit Geschichte nicht belasten will. Von den
Psalmen tber Clemens von Alexandria zu
Bernhard von Clairvaux, Rembrandt und
Pablo Neruda : poetische Dogmatik, das ist
der Fuhrer zum christlichen Weltkulturerbe
und eroffnet zahlreiche Wege zur Kunst der
Gegenwart.

Stock hat Schule gemacht, aber Giberwie-
gend in der Schule, weniger in der ,Amts-
kirche”. Zu nennen ist an erster Stelle der
Lehrstuhl furr systematische Theologie und
ihre Didaktik in Miinster, den Reinhard
Hoeps seit 1993 innehat. Er leitet auch

die Arbeitsstelle fiir christliche Bildtheorie,
theologische Asthetik und Bilddidaktik. Er
hat die Bildtheologie 2013 dargestellt in der

Herder Korrespondenz'® und in zahlreichen
Publikationen entfaltet. Eine zweite Spur
fuhrt von Stocks Kélner Lehrstuhl nach
Graz, wo Alois Kolbl und Johannes Rau-
chenberger am Lehrstuhl fiur christliche
Kunst und Hymnologie tétig sind. Rauchen-
berger leitet seit 2000 das Kulturzentrum
bei den Minoriten, das mit seinen Ausstel-
lungen, Lesungen, Konzerten zu den inter-
essantesten Kultureinrichtungen Oster-
reichs gehort. 2011 flihrte Rauchenberger
zusammen mit Philipp Harnoncourt und
Birgit Plzl das Projekt 1+1+1=1 TRINITAT
durch, das sich der Liturgiewissenschaftler
Philipp Harnoncourt zu seinem 8o. Ge-
burtstag gewiinscht hat.2° Ein erstaun-
liches, mutiges Projekt, die Dreifaltigkeit
Kiinstlern heute als Thema abzuverlangen,
nicht in drei Ausstellungen wie in Freising
1998-2000 Geist, Schopfer und Himmel
sondern hart am Dogma,Drei in Einem”
mit vielen Beitragen aus Osteuropa.

Deutsche Gesellschaft fiir christliche Kunst
Zu den Akteuren auf dem Feld von Kunst
und Kirche gehdrt auch die 1893 in Min-
chen gegriindete Deutsche Gesellschaft fiir
christliche Kunst. lhre Mitglieder sind
Kinstler, Theologen und Kunstfreunde, die
sich von Anfang an fir die Veranderungen
durch das 2. Vaticanum engagierten. Das
Buch ihres spateren Prasidenten Urban
Rapp?" ist nur ein Beispiel. Prasidenten der
Gesellschaft waren Architekten wie Franz
Gértner und Willy Groh. Zwischen 1972
und 1998 wirkte der Historiker Gebhard
Streicher im Vorstand, auch als Prasident.
Er kuratierte 1973 eine grof3e Ausstellung
im Stadtmuseum Miinchen ,Kirchenbau in

19 Reinhard Hoeps, Jenseits der Nostalgie, Was ist Bild-
theologie, in Herder Korrespondenz Spezial, April 2013
$.29-33; Reinhard Hoeps; Nach der Abstraktion, Bild-
theologische Herausforderungen in der Kunst der
Gegenwart, in Jahrbuch des Vereins Ausstellungshaus
fiir christliche Kunst 2007-2010, S. 89-101

20 P Harnoncourt, B.Polzl, J.Rauchenberger, 1+1+1=1
TRINITAT; Edition Korrespondenzen Wien 2011

21 Siehe Anm. 1

KIRCHE UND KUNST NACH DEM KONZIL

der Diskussion” und 1995 die Ausstellung
Jnitiativ Kunst Kirche” im Museum fiir ange-
wandte Kunst in Miinchen, beide mit viel
beachteten Katalogen, dazwischen jahrlich
vier bis finf Ausstellungen in der Galerie an
der Minchner Finkenstrafle und an anderen
Orten in Deutschland. Der Gesellschaft fur
christliche Kunst blies damals der Wind ins
Gesicht. Sie hatte wenig Mittel, Religion galt
im Kunstbetrieb als geschaftsschadigend
und ,christliche Kunst” hatte einen schlech-
ten Ruf, wurde von Devotionalienkitsch
kaum unterschieden. Darum nannte sich
der Kunstverein Giberwiegend abgekiirzt
DG. Das hat sich grundlegend gedndert.
Heute sind viele Kiinstler(innen) an der
Zusammenarbeit mit der Kirche, an Ausstel-
lungen in Kirchen interessiert. Fir Jannis
Kounellis z. B. 6ffnet Kirche eine ,vertikale
Perspektive”, die Gber das hinaus reicht, was
Kunstrdume wie Galerien und Museen bie-
ten kdnnen?2, Seit 2000 wird die Deutsche
Gesellschaft fiir christliche Kunst vom Verein
Ausstellungshaus fiir christliche Kunst mit
einem Betrag unterstiitzt, der eine haupt-
amtliche Geschéftsfiihrung und die Heraus-
gabe stattlicher Publikationen erlaubt.

Kirchenbau
Im deutschen Kirchenbau haben Gedanken
des Konzils zur Gestaltung der Liturgie und
ihrer Riume schon lange vor 1963 gewirkt23.
In die Liturgiekonstitution flossen Ideen der
franzosisch-belgisch-deutschen Liturgischen
Bewegung ein, von Romano Guardini, Pius
Parsch, Andreas Jungmann u.a.
Architekten wie Rudolf Schwarz und Domi-
nikus Bohm oder Kunstkritiker wie Hugo

22 Jannis Kounellis im Gesprach mit Friedhelm Mennekes,
in AK Jannis Kounellis, Kunststation St. Peter Kdln,
Dizesanmuseum Freising, Bd 25 der Kataloge und
Schriften des DMF, K6In 2001, S.41

23 Fiir die geschichtliche Entwicklung: Wolfgang Jean
Stock (Hg) Europdischer Kirchenbau 1950-2000, Miin-
chen, 2002 Architekturfotografie Klaus Kinold, grundle-
gende Beitrdge von Albert Gerhards, Wolfgang Pehnt,
Friedrich Achleitner, Fabrizio Brentini, Horst Schwebel
u.a.

Schnell standen in enger Beziehung zur
Liturgischen Bewegung. Miinchen, der
letzte Wirkungsort von Romano Guardini,
spielte hier eine besondere Rolle durch die
Kirchen von St. Laurentius (Architekt Emil
Steffan 1954) und St. Johann Capistran
(Architekt Sep Ruf,1960) und den Eucharis-
tischen Weltkongress 1960. Bei allen dreien
stand der Altar in der Mitte, um den (und
nicht mehr in Hinblick auf den) sich die
Gemeinde versammelte. Albert Gerhards,
Liturgiewissenschaftler der Universitat
Bonn, der sich am meisten und nachhal-
tigsten fir dsthetische Aspekte engagiert,
hat die Veranderungen im deutschen Kir-
chenbau aus theologisch-liturgischer Sicht
zusammengefasst?4. Die wichtigsten waren:
Konzentration auf einen freistehenden Altar,
Trennung von Altar und Aufbewahrungsort
der Eucharistie, Einflihrung eines Orts der
Wortverkiindigungen (Ambo) in der Nahe
des Altars, Einflihrung eines festen Priester-
sitzes. Dies fuhrte zu einer neuen Konzep-
tion von Kirchen, die nach 1963 gebaut
wurden, aber auch zu schweren Eingriffen
in beinahe alle bestehenden, und zu zwei
Bilderstirmen: einem, der Bilder und Reta-
bel aus den Kirchen hinaus wehte in den
60/70 er Jahren, und einem, der die Bilder,
soweit sie nicht zerstort waren, wieder
hinein blies seit 1980. Abschreckende
Beispiele sind der Miinchner Dom seit 1994,
aber auch die Ausmalung der Apostelkirche
in K6In 1993. In beiden Féllen wurde Ge-
schichte mit ihren Zerstérungen wegdeko-
riert, in Miinchen mit alten Bildern, in K& In
mit neuen. Auf die Zahl der neugebauten
Kirchen hatte das Konzil keinen Einfluss, die
kirchliche Bauwelle in Deutschland, veran-
lasst durch Umschichtung der Bevélkerung
als Folge von Vertreibung und Industrialisie-
rung und das Wirtschaftswunder, dauerte
von 1955 bis 1975. Die erste Olkrise von 1973
fihrte langsam zu einem Umdenken, das
Technik und Bauweise von Kirchen betraf.

24 Albert Gerhards, Radume fiir eine tatige Teilnahme, in
Wolfgang Jean Stock siehe Anm.23, S. 24




KIRCHE UND KUNST NACH DEM KONZIL

Aber erst der Priestermangel nach dem
Einbruch bei den Ordinationen seit 1972
fihrte zu einem Nachdenken Gber die sinn-
volle Groe von Pfarreien und die Zahl der
fur die Seelsorge notwendigen Kirchen-
bauten, schlieBlich am Ende des Jahrhun-
derts zur Aufgabe, Umnutzung und dem
Verkauf von Kirchengebiuden?>,

In dem ausgezeichneten Buch von Kerstin
Wittmann-Englert tber Kirchenbauten der
Nachkriegsmoderne26 kommt das Konzil als
Einschnitt im kirchlichen Bauwesen nicht
vor, statt dessen die Bauideen von Zelt und
Schiff, die von 1925 bis 1975 immer wieder
durchgespielt wurden, als Firstzelte, Spitz-
zelte, Faltdacher und hangende Schalen, als
Arche (so nannte Le Corbusier die Wall-
fahrtskirche von Ronchamp), oder als para-
belartige Apsis, die sich wie ein Schiffsbug

25 Kerstin Gothe, Theresia Giirtler Berger (Hg), Kirchen-
raume neu denken, in, Zs Forum Stadt 4 2012

26 Kerstin Wittmann-Englert, Zelt Schiff Wohnung, Kirchen-
bauten der Nachkriegsmoderne, Lindenberg 2006

Kirche als Farbraum — Konzept von Rupprecht Geiger fiir die Ludwigskirche in Ibbenbiiren

in die Hohe streckt. In den 7oer Jahren
setzte sich ,die Profanierung der Form als
Konzept” durch. Katholische (und evange-
lische) Kirchen wurden zunehmend nicht
mehr als stadtebaulich dominante Sakral-
bauten konzipiert, sondern als Bauten der
Gemeinde, eingebettet in die Wohnsied-
lung, mit ihr kommunizierend durch Kinder-
garten, Jugendrdume, Sozialzentrum, Pfarr-
saal. Beispiele sind St. Thomas Apostel in
Minchen 1973, St. Agnes in Berlin Kreuzberg
1967, St. Adelheid in K6ln Neubriick 1969.
Nicht wenige dieser kirchlichen Gemeinde-
zentren wurden spater durch Kirchtlirme
auflen und Bilder innen sakral nachgeristet.
Der Horror Vacui, die Angst vor der Leere,
bestimmt heute die meisten katholischen
Kirchen?’. Rdume, in denen gestaltete Leere
als Ort der Theophanie erlebt werden kann,
sind selten oder werden nur kurze Zeit
ausgehalten.

27 Peter B. Steiner, Glaubensasthetik, Wie sieht unser
Glaube aus, Regensburg 2008, S.42

KIRCHE UND KUNST NACH DEM KONZIL

Der Miinchner Maler und Professor der
Dusseldorfer Akademie, Rupprecht Geiger
(1908-2009) hat 1962 mehrere Entwiirfe von
Kirchen als Farbraume skizziert. Die Farben
sollten sich mit Kult und Feier, Andacht und
Verkiindigung verbinden, ein Entflammen
des Herzens, einen Weg zum Licht, ein
Feuer des Geistes bedeuten. 1972 konnte er
in Zusammenarbeit mit dem Architekten
D.G. Baumewerd in der Ludwigskirche von
Ibbenbiren eine groBe Wandmalerei reali-
sieren, Bild 2. Dieses gerundete Rot an der
Wand hinter dem Altar wird von der fei-
ernden Gemeinde mit dem Sakrament
zusammen gesehen. Es spiegelt sich im
weil} gefliesten Boden, es durchstromt das
Altarkreuz aus Plexiglas. Der Bauherr, Pfarrer
Bernhard Honsel (1926-2013), hat Uber die
Arbeit und ihre Wirkung in der Gemeinde
ein Buch geschriebenzs, in dem er die Um-
briiche der Konzilszeit vor Ort darstellt. Die
mit demselben Architekten geplante und
ausgefiihrte monochrome Malerei in Blau
von Rupprecht Geiger in der Heilig Geist
Kirche in Emsdetten wurde vom Nachfolger
des Bauherrn als Pfarrer beseitigt. Damit ist
eine Bandbreite flir das Verstandnis zeitge-
ndssischer Kunst in der katholischen Kirche
nach dem Konzil angedeutet9.

Im Zuge der ,Profanierung als Konzept”
wurden die Beziige des Kirchenbaus zum
Sonnenlauf und damit zu Kosmos und
Schopfung aufgegeben. Nicht mehr die
Orientierung, das Gebet in Richtung des
Sonnenaufgangs, sondern die Anbindung
an das urbane Wegenetz bestimmten die
Lage der Eingdnge und, gegeniber, des
Altars. Auch die Tirme verloren jede Erinne-
rung an Sonnenlauf und Schatten und
wurden nur mehr als in die Hohe ge-
stemmte Glockenbehdlter verstanden.

28 Bernhard Honsel, Der rote Punkt, eine Gemeinde unter-
wegs, Diisseldorf 1983

29 Die Bezeichnung des Kolner Domfensters von Gerhard
Richter durch Kardinal Meissner als ,entartet” ware ein
anderes Beispiel.

Seit 1990 werden nur mehr wenige Kirchen
neu gebaut. Aber diese sind meist von
hoherer Qualitdt mit einer Tendenz zur
Einfachheit, Monumentalitdt und einer
Lichtfiihrung, die sie von Profanbauten
unterscheidet und eine Transzendenz-
erwartung andeutet.

Neue Liturgie in alten Rdumen
Die Anpassung alter Kirchen an die neue
Liturgie geschah seit 1963 meistens nach
dem Mitte-Halblinks-Schema: ein Blockaltar
wurde auf die Mittelachse gesetzt, halblinks
davor ein Ambo. Halbrechts-Lésungen sind
seltener und noch seltener die Lésungen,
bei denen Altar und Ambo einander gegen-
iber stehen wie die Brennpunkte einer
Ellipse, die sogenannte Communio-Lésung.
Auf schlichte Tische und Pulte in der ersten
Phase folgten an die historische Gestalt
angepasste Losungen, vergoldeter Press-
spanbarock, und schliellich kiinstlerische
Losungen wie sie Klaus Gutmann, Ulrich
Riickriem, Klaus Simon und andere Bild-
hauer gestalteten. In ihnen wird deutlich,
welchen Wert die heutige Gemeinde der
Eucharistiefeier zubilligt und wie viel ihr
der Uberlieferte Raum, seine Gestalt und
Geschichte wert sind.

Die gréBten Schwierigkeiten bereitet immer
der Sitz fir den Vorsteher der Liturgie.
Schon der Ausdruck ,Sitz flr Steher” hat es
in sich. Er soll nicht wie eine bischofliche
Kathedra aussehen und noch weniger wie
ein Thron. Ein besonderes Hindernis fiir eine
Neugestaltung sind die Kirchenbanke, in
denen seit der Reformation die Teilnehmer
am Gottesdienst als Zuhorer ruhig gestellt
werden. Wenn die Banke gefillt sind, kann
mangels Bewegung niemand tatig am
Gottesdienst teilnehmen. Wenn sie halbleer
sind, erinnert jeder leere Platz schmerzlich
daran, wie viele Gemeindemitglieder auch
diesmal fehlen. Die Reduzierung der
Sitzpldtze und der Einsatz von beweglichen
Sitzen im Bedarfsfall konnen hier helfen.




KIRCHE UND KUNST NACH DEM KONZIL

Ein anderes Hindernis ist die Kommunion-
bank, urspriinglich eine abgespaltene Kante
vom Tisch des Herrn (mit halbem Tischtuch).
Sie verhindert, dass Laien das Presbyterium
betreten, und ermdglicht trotzdem, die
Kommunion zu empfangen. Besonders in
Barockkirchen war die Kommunionbank
eine kiinstlerisch gestaltete Raumzasur.
Wenn sie weggenommen wird, fehlt etwas
in der Raumwirkung, das Bild der Kirche
wirkt beschadigt. Da jeder Kirchenbau ein
Gottesbild impliziert, darf man das nicht auf
die leichte Schulter nehmen. Es fehlt aber
nicht nur eine Raumgliederung, sondern
auch ein Ort fir die Kommunion. Diese
wird, gerade an Festtagen, irgendwo ausge-
teilt und sieht dann auch so aus. Kein Hin-
dernis, weil im Luftraum, ist die alte Kanzel,
die durch den Ambo Uberflissig wurde.
Aber abgesehen von ihrem kiinstlerischen
Schmuck und seiner religidsen Bedeutung:
wer schon einmal von einer Kanzel aus
sprechen durfte, weil3, wie viel besser man
von ihr aus seine Horer(innen) im Blick hat
und wie viel besser diese ihn sehen kdnnen.
Darum sollten die Kanzeln erhalten und
einmal im Jahr auch benitzt werden, zum
Beispiel um zu erkldren, dass wir heute die
Homilie als Teil der Eucharistiefeier verste-
hen, wahrend friiher die Predigt eine geson-
derte Veranstaltung war. Dies ware auch die
Gelegenheit, daran zu erinnern, dass Kirche
dauernd erneuert (semper reformanda)
werden und dabei aber mit sich und ihrer
Geschichte seit Jesus identisch bleiben
muss.

Viele, vielleicht die meisten, Eucharistiefei-
ern finden im Altarraum, auf der Altarinsel,
statt. Sie erscheinen als Schauspiel des
Altardienstes vor Publikum. Dass in der
erneuerten, eigentlich uralten, Liturgie alle
feiern, wird selten anschaulich, weil nicht
der ganze Kirchenraum in die Feier einbe-
zogen wird, sondern nur die ,Insel”. Formen
der Feier, die den Raum und damit alle
Anwesenden erfassen, miissten wieder

eingefiihrt werden.3° Eine katholische
Kirche soll fuir die Wortverkiindigung ein
Horsaal sein, flr die Eucharistie ein Speise-
saal, fiir den Gottesdienst ein Kultraum und
flir das personliche Gebet ein Andachts-
raum. Kein bestehender Kirchenbau erfullt
diese Bedingungen gleichermalien. Wir
missen weiter suchen, mit héchstem An-
spruch3’, bis wir in der Stadt des Himmels
keinen Tempel mehr brauchen32, Oder liegt
das spezifisch Katholische in der Aufstellung
von Tabernakel, Madonna und den Kreuz-
wegbildern? Der evangelische und der
katholischen Kirchenbau haben sich einan-
der angendhert. Im evangelischen Kirchen-
bau gibt es eine lange Tradition des Hor-
saals, in dem der Redner von allen Anwe-
senden gehort und gesehen werden kann.
In den reformierten Kirchen Hollands war es
iblich, zur Abendmabhlfeier umzuziehen,
aus dem Langhaus, dem Ort der Predigt, in
den Altarraum, denn in einem Horsaal kann
man nicht Mahl halten. Andacht ermdglicht
nicht nur das Andachtsbild, sondern ebenso
der Raum, sein Licht, seine Gewdlbe, die
den Blick nach oben ziehen. Am schwie-
rigsten ist der Charakter des Kultraums zu
bestimmen. Er soll zum Erlebnis des Heili-
gen flhren, das Rudolf Otto als ,mysterium
tremendum et fascinans” bestimmt hat33,
Wir sollen Gott zugleich furchten und lie-
ben. Damit kommen wir an die Grenzen des
mit Vernunft und Sprache Mitteilbaren und
da beginnt die Kunst, die, wie Paul Klee
1920 sagte, unwissend die letzten Dinge
erreicht34,

30 Weihwasser und Weihrauch fiir alle, das Evangeliar vom
Kircheneingang abzuholen, wie vom Verfasser in der
Zeitschrift Gottesdienst 2014 Heft 1-4 vorgeschlagen,
konnte ein Anfang sein.

31 Peter B. Steiner, Mit aller Kraft, Kirchenbau stellt den
hdchsten Anspruch, in, Kirchengestaltung in der Didzese
Regensburg, 2011, S.14-19

32 Apk.21,22

33 Rudolf Otto, Das Heilige, Breslau, 1917

34 Paul Klee, Schriften, hg. v. Christian Geelhaar, KdIn
1976, 5.122

KIRCHE UND KUNST NACH DEM KONZIL

Orte der Diskussion
Das Aussehen unserer Kirchen, von auf3en
und von innen, ist keine Frage des person-
lichen Geschmacks, sondern die sichtbare
Seite von Glaube und Kirche. Sie muss des-
halb im Bewusstsein hochster Verantwor-
tung diskutiert werden vor jedem Eingriff,
jeder Neuanschaffung und prinzipiell. Dies
geschieht z.B. an den katholischen Akade-
mien, die es in beinahe jedem Bistum gibt.
Viele davon zeigen auch Kunstausstel-
lungen, aber oft wird die Kunst an der Wand
dort nur als Wechseldekoration gesehen,
muss sich in ihrer Wirkung dem Vortrags-
betrieb unterordnen. Diesen unwiirdigen
Umgang hat der Autor an vielen Orten
erlebt. Am meisten Uberzeugt ihn die Art
mit Kunst umzugehen im Franz Hitze Haus
in Minster bei Ausstellungen und Ta-
gungen33, Im Bistum Rottenburg-Stuttgart
gibt es zwei Spielorte, in Stuttgart Hohen-
heim und in Weingarten. An beiden werden
anspruchsvolle Ausstellungen und Ta-
gungen veranstaltet. Die katholische Akade-
mie in Miinchen hat nach einer langen
Tradition von Wechseldekorationen seit
2000 ein engagiertes Programm von Kunst-
ausstellungen. Neben einzelnen
Kinstler(inne)n werden regelméfig auch
Klassen der Akademie der Bildenden Kiinste
zu Gemeinschaftsausstellungen eingeladen.
Fur viele der Kunststudent(inn)en ist dies ihr
erster Kontakt mit der Institution Kirche.
Daraus erwdchst eine Chance, aber auch
eine besondere Verantwortung, schon bei
der Vereinbarung eines Themas. Aber die
Akademie ladt nicht nur Kiinstler(innen) in
ihr Haus ein, sondern auch zu Fahrten zur
Documenta nach Kassel, zur Biennale nach
Venedig.

Zeitschriften
,Das Minster, Zeitschrift fur christliche
Kunst und Kunstwissenschaft”, wurde von

35 Thomas Sternberg, Kunst ,en passant” und zum Thema
gemacht, in, Jahrbuch des Vereins Ausstellungshaus fiir
christliche Kunst 2002/03 5.97-103;

Hugo Schnell 1947 gegriindet und von ihm
bis 1972 als Schriftleiter (er lehnte die Be-
zeichnung Redakteur ab) verantwortet. Ihm
folgten in der Redaktion der Kunsthistoriker
Hans H. Hofstatter (1973-93, er war seit 1974
auch Direktor des Augustiner Museums
Freiburg ), dann Gregor Lechner OSB, seit
2008 Simone Buckreus. Hugo Schnell, der
aus dem politischen Katholizismus zum
Widerstand gegen die Ideologie des Natio-
nalsozialismus gekommen war und das
Dritte Reich mit Hilfe von Kirchenfiihrern3®
Uiberlebt hatte, propagierte eine Erneue-
rung von Kirchenbau, kirchlicher Kunst und
JChristlicher Kunstwissenschaft”. Er verof-
fentlichte beispielhafte Werke, versuchte sie
in der Ausstellung ,Arte liturgica in Germa-
nia“, Rom 1956, auch international bekannt
zu machen, nahm zu den Konzilsdekreten
ausfuhrlich Stellung und fasste seine wich-
tigsten Erkenntnisse in dem Buch ,Der
Kirchenbau des 20. Jahrhunderts in
Deutschland” 1973 zusammen. Dort beklag-
te er auch ,die allzu foderative Einstellung
der katholischen Bistumsleitungen...die
den dringend notwendigen Erfahrungs-
austausch” behinderte und die restaurative
Haltung der Verantwortlichen.3” Den gera-
dezu missionarischen Anspruch der friihen
Jahrgédnge konnte ,Das Miinster” unter
Schnells Nachfolgern nicht mehr halten,
trotzdem ist es als Publikationsorgan zu
Kirchenbau und Kunst bis heute unent-
behrlich.

Die 6kumenische Zeitschrift ,Kunst und
Kirche” entstand 1971 aus einer Vereinigung
der Christlichen Kunstbldtter des Bistums
Linz mit der evangelischen Zeitschrift Kunst
und Kirche. Heute wird sie herausgegeben
vom Présidium des Evangelischen Kirchbau-
tages in Verbindung mit dem Institut fur

36 Nicht von Bischdfen sondern von kleinen Heften.
Vgl. Peter B. Steiner, Kirchenfiihrer gegen den Fiihrer,
Oberbayerisches Archiv 2014

37 Hugo Schnell, Der Kirchenbau des 20. Jahrhunderts
in Deutschland, Miinchen/Ziirich 1973, 5.76

21



KIRCHE UND KUNST NACH DEM KONZIL

Kirchenbau und kirchliche Kunst der Gegen-
wart an der Philipps Universitat Marburg
und dem Didzesankunstverein Linz in Ver-
bindung mit dem Institut fiir Kunstwissen-
schaft und Philosophie, Katholisch-Theolo-
gische Privatuniversitat Linz. 1971 waren es
die Theologen Rainer Volp (evangelisch)
und Glnther Rombold (katholisch), die mit
dem Architekten Lothar Kallmeyer die Re-
daktion bildeten. Heute stellen Prof. Thomas
Erne in Marburg und Prof. Monika Leisch-
Kiesl in Linz im Auftrag der Herausgeber

in Zusammenarbeit mit einem hochqualifi-
zierten Beirat immer wieder neue Redakti-
onen fiir einzelne Themen zusammen:
2011/1 Regionen, Orientierung im landlichen
Raum; 2012/3 Material; 2013/1 Postsakular,
zum Beispiel Tschechien,/2 Konfessionskul-
turen ,/3 schén und gut, Kunst und soziales
Handeln. Im Anschluss an die Aufsatze
folgen in jedem Heft aktuelle Kurzbeitrage
(3-5) Uber Ausstellungen, Kirchenneubauten
oder —umgestaltungen oder Neuerschei-
nungen.

Organisationen
Hugo Schnell beklagte den zu geringen
Erfahrungsaustausch zwischen den Bis-
timern. Inzwischen gibt es die Jahrestreffen
der Didzesanbaumeister, der Arbeitsge-
meinschaft kirchlicher Museen und Schatz-
kammern, der Kiinstlerseelsorger u.a., z.T.
wird dabei ernsthaft ber Bau und Kunst
diskutiert. Aufgehoben wurde ersatzlos
2000 die Arbeitsgruppe Kirchenbau und
sakrale Kunst der Liturgiekommission der
Deutschen Bischofskonferenz, eingespart
wurde die Zentralstelle Bildung bei der
Bischofskonferenz, die mit Eckhard Nord-
hofen hervorragend besetzt war. Einen
gewissen Ersatz bildeten die vom Verein
Ausstellungshaus in den Akademien von
Berlin, Miinster, Miinchen, Stuttgart und
Bad Honnef 2000- 2009 durchgefiihrten
Symposien, die in den Jahrbiichern des
Vereins dokumentiert sind. Trotzdem arbei-
ten die 27 di6zesanen Kunstabteilungen mit

mehr oder weniger engem Tunnelblick vor
sich hin. Die Klage ist deshalb immer noch
berechtigt. Ein standiges Forum, wie es die
Evangelische Kirche in Deutschland in
Marburg hat, fehlt. Auch fiir den Bereich
von Kirchenbau und Kunst gilt die Frage
Arnold Stadlers ,Wie soll ich von einer
Kirche Heil erwarten, die ihr Heil bei den
Unternehmensberatern sucht?”

Dieser Ruckblick, den ein Rentner nach 40
Jahren im Dienst der Kirche und der Kunst
schreibt, kann weder vollstandig noch ob-
jektiv sein. Der Vollstandigkeit kdnnte sich
nur eine standige Arbeitsgruppe annahern.
Objektivitat aber erstrebt der Autor nicht,
weil er den subjektiven Zugang, die person-
liche Auseinandersetzung, flir den einzig
sinnvollen Weg zur Kunst halt. Darum muss
er sich auch bei allen, die erwédhnt hatten
werden missen, entschuldigen.

Das Blichlein von P. Urban Rapp endet mit
den Satzen: ,,Die Tore, die in die Zukunft fiih-
ren, sind gedffnet. Es gilt den Mut zu haben,
sie zu durchschreiten”. In der katholischen
Kirche Deutschlands ist dieser Mut un-
gleichmaBig verbreitet.

,Die Zeichen der
und die Kunst in
der Kirche
Theodor Ahrens

II. Vatikanisches ,, Am Abend sagt ihr: Es kommt schones
Konzil

Wetter, denn der Himmel ist rot und triib. Das
Aussehen des Himmels konnt ihr beurteilen,
die Zeichen der Zeit aber nicht.*, so antwortet
Jesus denen, die ihn aufforderten: ,,Lass uns ein
Zeichen vom Himmel sehen.“ (MATTH 16,1-3).

Die Pastoralkonstitution des Il. Vaticanum
hat vielleicht auch an dieses Jesuswort
gedacht, als sie formulierte: ,Zur Erflllung
ihres Auftrages obliegt der Kirche allzeit die
Pflicht, nach den Zeichen der Zeit zu for-
schen und sie im Licht des Evangeliums zu
deuten ... So kann man (heute) schon von
einer wirklichen sozialen und kulturellen
Umagestaltung sprechen, die sich auch auf
das religiose Leben auswirkt...”( Gaudium
et spes, Nr. 4).

Es lohnt sich, den ,Spitzensatz’, mit dem die
Konstitution beginnt, hier in Erinnerung zu
rufen: ,Freude und Hoffnung, Trauer und
Angst der Menschen von heute, besonders
der Armen und Bedrdngten aller Art, sind
auch Freude und Hoffnung, Trauer und
Angst der Jinger Christi. Und es gibt nichts
wahrhaft Menschliches, das nicht in ihrem
Herzen seinen Widerhall fande

Es ware seltsam, wenn man von diesem
+Widerhall” im Raum kirchlicher Kunst und
im Verhaltnis von Kunst und Kirche nichts
spuren konnte, haben sich doch gerade in
der Kunst im Laufe der letzten Jahrzehnte
und Jahrhunderte wichtige Wandlungen
vollzogen, die man gleichsam als Seismo-
graphen fiir die ,Freude und Hoffnung,
Trauer und Angst der Menschen von heute”
ansehen konnte. Ein Besucher habe, so
berichtet eine Anekdote, Papst Johannes
XXIIl. gefragt, welche Erwartungen er an das
Konzil habe. Der Papst sei darauf an das
Fenster seines Arbeitszimmers gegangen,
habe es gedffnet und gesagt: ,Wir erwarten
vom Konzil, dass es frische Luft hereinlasst”
(Pesch 59). Mancher befiirchtete, dass man
sich dabei auch erkélten konnte. 50 Jahre
wird die Kirche brauchen, um sich von den
Irrwegen Johannes XXIII. zu erholen®, soll
der Erzbischof von Genua, Kardinal Siri,
gesagt haben (Pesch 52). Schon bald aber
wurde ,aggiornamento’, das schwer zu
Uibersetzende Wort, zum Schlagwort fiir den
Impuls des Konzils.

Die Pastoralkonstitution des Konzils ist nicht
nur der ldngste Text des Il. Vatikanums, sie



+~DIE ZEICHEN DER ZEIT”

stellt auch ein eindrucksvolles Zeugnis fiir
den Dialog dar. Schon, dass man diesen
Dialog in die Form einer ,Konstitution”
gegossen hat, war nicht selbstverstandlich,
denn gewohnlich versteht man unter einer
Konstitution ,die verbindliche Darlegung
einer Lehre bzw. eine verbindliche diszipli-
nare Weisung” (Pesch 315). Hier aber ist von
durchaus wunderbaren, konkreten ,Zeichen
der Zeit" die Rede und von der Botschaft
des Evangeliums, das in allem Wandel kon-
kreter Umstande dasselbe bleibt. Mehr als
jedes andere Dokument des Konzils hat sich
die Pastoralkonstitution von den vorberei-
teten Entwiirfen gel6st, so dass man sagen
kann, der Text habe seinen Ursprung im
Konzil selbst (Rahner/Vorgrimmler 424).

Mit Erstaunen nimmt der Leser der Pastoral-
konstitution zur Kenntnis, dass hier eine
Sprache gesprochen wird, die nicht nur
Jkirchliche Insider” zu verstehen in der Lage
sind. So war ,die Frage des Stils” durch alle
Phasen des Entstehungsprozesses der Kon-
stitution von grof3er Bedeutung. Eine solche
Frage betrifft auch die Kunst im Raum der
Kirche ganz wesentlich, gewinnen doch der
Glaube und das Leben der Kirche gerade in
diesem Bereich eine wahrnehmbar zeichen-
hafte Gestalt, die das ,Herz" der Menschen
erreicht — mehr als der Verstand. Nicht von
ungefahr waren daher Bilder und Kunst-
werke im Laufe der Geschichte der Kirche
oft heftig umstritten, angefangen vom
Bilderstreit des 8. Jahrhunderts (iber den
Bildersturm wahrend der Reformation bis
zum Streit um die Kirche von Ronchamp
und dem Fenster von Gerhard Richter im
Kdélner Dom.

Eine neue Perspektive

Hatten Papst Pius IX. und Pius X. das Ver-
haltnis zur Welt hauptsachlich unter die
Frage gestellt, wo sich die Welt und die
Gesellschaft irren (vgl.,Syllabus errorum®),
so sucht das Il. Vaticanum den Dialog und
will auch verstanden werden von denen, die

UND DIE KUNST IN DER KIRCHE

nicht zur Kirche gehdéren. Es will die Versoh-
nung mit der Welt, ohne faule Kompromisse
zu machen. Deshalb formuliert die Pastoral-
konstitution: ,Als Zeuge und Kiinder des
Glaubens des gesamten in Christus geein-
ten Volkes Gottes kann daher das Konzil
dessen Verbundenheit, Achtung und Liebe
gegenuber der ganzen Menschheitsfamilie,
der dieses ja selbst eingefligt ist, nicht be-
redter bekunden als dadurch, dass es mit
ihr in einen Dialog eintritt iber all diese
verschiedenen Probleme; dass es das Licht
des Evangeliums bringt und dass es dem
Menschengeschlecht jene Heilskréfte bietet,
die die Kirche selbst...von ihrem Griinder
empfangt... Dabei bestimmt die Kirche kein
irdischer Machtwille” (Gaudium et spes, Nr. 3).

Konsequent erkennt das Konzil die Freiheit
und ,Eigengesetzlichkeit der Kultur” an und
formuliert: ,dass die menschlichen Kiinste
und Wissenschaften bei ihrer Entfaltung,
jede in ihrem Bereich, jede ihre eigenen
Grundsatze und ihre eigene Methode
gebrauchen” ( Gaudium et spes, Nr. 59).

Die Kinstler sollen den Eindruck gewinnen
kdnnen, als eigene Autoritat von der Kirche
anerkannt zu werden (Gaudium et spes, Nr.
60). Von ,neuen Formen der Kunst” und von
der Eigenart verschiedener Volker und
Lander ist die Rede, denn es geht der Kunst
wie der Kirche um die Menschen, um ihre
+Probleme und ihre Erfahrungen... (und
um den Versuch), sich selbst und die Welt
zu erkennen und zu vollenden; sie gehen
darauf aus, die Situation des Menschen in
Geschichte und Universum zu erhellen, sein
Elend und seine Freude, seine Not und
seine Kraft zu schildern und ein besseres
Los des Menschen vorausahnen zu lassen”
(Gaudium et spes, Nr. 62). Die Kunst hat es
also nicht allein mit,,Wahrem, Gutem und
Schénem” zu tun, vielmehr auch mit Versto-
rendem, Gebrochenem und sogar Hass-
lichem. Denn: ist nicht das Kreuz das
Zeichen des christlichen Glaubens? Freilich
hat es einige Jahrhunderte gedauert, bis die

~DIE ZEICHEN DER ZEIT”

Kunst im Raum der Kirche zur Darstellung
des Kreuzes fand. Im Gegensatz zur Ostkir-
che, die zum Beispiel in der Ikonenmalerei
die alten Traditionen unverandert bewahrte,
wandelte sich im Westen die kiinstlerische
Gestaltung der Architektur und der Bild-
werke durch die Zeitlaufe vielfaltig.

Briiche und Spannungen

Nicht lange nach Beendigung des Konzils
schon sprach Papst Paul VI. von dem ,Drama
unserer Zeitepoche”:,Der Bruch zwischen
Evangelium und Kultur ist ohne Zweifel das
Drama unserer Zeitepoche, wie es das auch
anderer Epochen gewesen ist” Das schrieb
er 1974 in seiner Enzyklika ,Evangelii nun-
tiandi”. Besonders galt dies auch fiir das
moderne Verhdltnis zwischen Kunst und
Kirche. ,Wie wenige andere zur Nachkonzils-
zeit bedauerte Paul VI. diesen Bruch von
Herzen und machte sich die Besserung des
Verhéltnisses zwischen Kirche und Kunst
zum eigenen pastoralen Anliegen ( van
Bihren, 329). Vorausgegangen war eine
Bischofssynode zum Thema ,Evangelisation
in der Welt von heute”. Aber solche Krisen
auch im Verhdltnis von Kunst und Kirche
durchziehen ihre gesamte Geschichte. Be-
sonders signifikant aber scheinen sie in der
Moderne zu sein. Hans Maier berichtet von
einem privaten Gesprach mit einem Kiinst-
ler, der sagte: ,Wenn wir ,Kirche” horen,
rufen wir ,Hilfe” (Maier, 9).,Die Religionen
irren sich sehr, wenn sie glauben, dass die
Kunst bei ihnen einfach nach Brot gehe’,
heif3t es bei Jacob Burckhardt schon 1905
(Maier, 9).

Die Kunst hat, wie das Vaticanum Il ja auch
bemerkt hat, ihre eigenen Gesetze. Der
erste, der dies in seiner Aesthetik ,auf den
Punkt” brachte, war Alexander Gottlieb
Baumgarten (1714—1754). Fur ihn hat die
Kunst einen eigenstandigen Erkenntnisauf-
trag. Nicht allein tber Verstand und Ver-
nunft oder Glaube gelangen Menschen zur
Wahrheit und zu umfassender Bildung,

UND DIE KUNST IN DER KIRCHE

sondern auch durch die Kunst, die die Sinne
scharft fir den ,Sinn des Lebens” Damit hat
Kunst einen ganz eigenen Auftrag, den sie
nicht von anders woher in Empfang nimmt.
Hans Belting hat in seiner gro3 angelegten
»Geschichte des Bildes vor dem Zeitalter der
Kunst” darauf aufmerksam gemacht, dass
die Moderne von der Vorstellung des auto-
nomen Kiinstlers ausgeht und somit unter
anderem Bildwerke ganz neuer Art ent-
stehen. Die alten Bilder haben ihre Macht
verloren, und es entsteht das autonome
Kunstwerk. ,Zeichen der Zeit” ware dann
gerade die Entfremdung zwischen Kunst
und Kirche, die Papst Paul VI. beklagte.

Die Krise hat jedoch schon eine ldngere
Geschichte, wie der Bilderstreit des 8. Jahr-
hunderts und die Kirchentrennung zwi-
schen Ost- und Westkirche zeigen. Im Jahre
1054 legte der Kardinal Humbert von Silva
Candida die Bannbulle auf den Altar der
Hagia Sophia in Konstantinopel. Ein Vorwurf
gegen die Byzantiner betraf auch die Kunst.
Christus werde von den Byzantinern tot am
Kreuz dargestellt. Damit wiirde der Anti-
christ inthronisiert, schimpfte der Kardinal,
weil er darin eine antichristliche Vermensch-
lichung sah, die das Géttliche nicht mehr
erkennen lief3 (vgl. Schrade, 252).

Soweit also darf sich Kunst im Raum der
Kirche nicht herablassen, dass sie nur das
Menschliche zeigt. Religiose Kunst fiihrt in
eine andere Welt hinein und nicht in die
Niederungen und Dunkelheiten dieser Welt.
Interessant ist, dass sich im 20. Jahrhundert
der Streit zu wiederholen scheint. 1950 z.B.
erging der Auftrag an Germaine Richier,
neben anderen fiihrenden Kiinstlern Frank-
reichs an der Ausgestaltung der Kirche in
Assy mitzuwirken. Ihr Bronzekruzifixus, der
hinter dem Altar aufgestellt wurde, erregte
einen Sturm der Entriistung. Man sprach
von einem ,Exzess des Realismus” von
,Deformation” und ,Neuerungssucht” und
nannte den Korpus ein ,skandal6ses und

25



+~DIE ZEICHEN DER ZEIT”

Kruzifixus von Germaine Richier in der Kirche von Assy (Haute Savoie)

unchristliches Ding". Richier hatte den Ge-
kreuzigten ohne Antlitz mit schrundigem
Korper, als ein absterbendes Leben darge-
stellt. Sogar der Vatikan schaltete sich ein.
Das Kreuz wurde aus der Kirche entfernt.
Heute steht es wieder hinter dem Altar. Die
Kranken eines Lungensanatoriums von Assy
nahmen offentlich Stellung: ,Es war unser
Christus’, schrieben sie ,bejammernswert
und barmherzig, wir hoffen, dass Sie uns
den Christus wiedergeben.” André Malraux
schrieb, der Kruzifixus sei der einzige mo-
derne Christus, vor dem man beten kénne
(vgl. Schwebel, 32). Spater erst sprach das
Vorwort der Pastoralkonstitution des Vatica-
nums Il davon, dass,...Trauer und Angst
der Menschen von heute”... ihren Widerhall
im Herzen der Jiinger Christi finden. Schon
wahrend des Konzils wollten einige Konzils-

UND DIE KUNST IN DER KIRCHE

vater in ihren Diskussionen den ,Bruch”
erwahnt haben, der, nicht ohne Schuld der
Manner der Kirche, in neuerer Zeit, vor
allem seit dem 19. Jahrhundert, zwischen
Kunst und Kirche entstanden sei (Tucci,
479).

Der Streit um das Kunstwerk in der Kirche
von Assy zeigt eine Vermischung von aes-
thetisch-kunstlerischen, religidsen und sehr
menschlichen Argumenten. Mit einem Mal
aber wird deutlich, dass die Bereiche von
Kirche und Kunst eben doch nicht herme-
tisch voneinander getrennt werden kénnen
und auch die ,Zeichen der Zeit", wie das
Konzil es verlangt, im ,Licht des Evange-
liums” gedeutet werden kénnen und missen,
wenn Menschen wirklich angeriihrt werden
sollen und der Bruch, von dem Paul VL. in
seiner Enzyklika schrieb, Gberwundern
werden soll.

Johannes Paul Il. schrieb 1999 in einem Brief
an die Kinstler: ,Jede echte Form von Kunst
ist, jeweils auf ihre Art, ein Zugang zur
tiefsten Wirklichkeit des Menschen und der
Welt.” Die Kirche, so meinte er, hat ,weiter-
hin eine hohe Achtung fiir den Wert der
Kunst als solcher. Diese hat namlich, wenn
sie echt ist, auch jenseits ihrer typisch religi-
6sen Ausdrucksformen eine innere Nahe zur
Welt des Glaubens..., selbst wenn er (der
Kiinstler) die dunkelsten Tiefen der Seele
oder die erschiitternsten Seiten des Bésen
ergriindet” (zitiert nach Verdon, 130).

Kunst und Liturgie

Die Liturgie tragt,in hochstem MaRle dazu
bei, dass das Leben der Glaubigen Ausdruck
und Offenbarung des Mysteriums Christi
und des eigentlichen Wesens der Kirche
wird” (Liturgiekonstitution, Nr. 2). Das ist
furwahr ein hoher Anspruch, dem das Kon-
zil noch hinzufuigt: ,Die Liturgie ist der
Hohepunkt, dem das Tun der Kirche zu-
strebt, und zugleich Quelle, aus der all ihre
Kraft stromt” (Nr. 10). ,Ausdruck und Offen-

+~DIE ZEICHEN DER ZEIT” UND DIE KUNST IN DER KIRCHE

barung” — damit hat es auch die Kunst zu
tun, und vielleicht hat die Kirche deshalb
nicht nur am Rande etwas mit ihr gemein-
sam. Das Konzil legt deshalb den Bischofen
nahe, neben einer Kommission fir die Litur-
gie auch eine Kunstkommission einzurich-
ten. Nur konsequent ist es, dass gerade in
der Liturgiekonstitution auch wichtige und
folgenreiche Aussagen liber Verhaltnis von
,Kunst und Kirche” zu finden sind.

Schon eines der ,bedeutendsten Haupter”
der liturgischen Bewegung’, Romano Guar-
dini, schrieb - nachdem er 1918 vom ,Geist
der Liturgie” gesprochen hatte — einen
wichtigen Aufsatz mit dem Titel ,Die Kirche
erwacht in den Seelen” (1922). Offenbar
hingen fir Guardini das Verstandnis der
Kirche und ihr Ausdruck in der liturgischen
Feier wesentlich zusammen. So wundert es
nicht, dass er sich auch Gedanken machte
Uber kiinstlerische Ausdrucksformen und
Stilfragen. Rudolf Schwarz, einer der grof3en
Architekten und Kirchenbaumeister, arbeite-
te mit Romano Guardini eng zusammen
und schrieb 1938 ein wichtiges Buch tiber
den ,Bau der Kirche’, in dem er Grund-
formen der Kirche und der liturgischen
Versammlung darstellte. Die Aussagen des
Il. Vaticanums scheinen nicht unbeeinflusst
zu sein von den ,Vorarbeitern” der litur-
gischen Bewegung und ihrem Verstandnis
von Kirche.

JTatige Teilnahme” (participatio actuosa) ist
das wichtigste Stichwort fur die Liturgie der
Kirche, die eben nicht allein eine ,Veranstal-
tung des Klerus” ist, bei der die Gemeinde
nur Zuschauer ist, vielmehr ist sie ,Ausdruck
des Wesens der Kirche”. Das verdandert auch
die Gestalt der Architektur und der Gbrigen
Kiinste. Die Liturgiekonstitution formuliert
das so:,Bei der Férderung wahrhaft sakraler
Kunst mégen die Ordinarien mehr auf edle
Schoénheit bedacht sein als auf bloBen Auf-
wand. Das gilt auch fir die heiligen Gewan-
der und die Ausstattung heiliger Orte. Die

Bischéfe mogen darauf hinwirken, dass von
Gotteshausern und anderen heiligen Orten
streng solche Werke von Kiinstlern fernge-
halten werden, die dem Glauben, den Sitten
und der christlichen Frommigkeit wider-
sprechen, ... weil die Werke kiinstlerisch
ungeniigend, allzu mittelmaBig oder kitschig
sind. Beim Bau von Kirchen ist sorgféltig
darauf zu achten, dass sie fiir die tatige
Teilnahme der Glaubigen geeignet sind”
(Nr. 124).

In der Diskussion erinnerten die Konzils-
vater daran, dass es nicht darum gehe, in
der Weise antiker oder alttestamentlicher
Tempel zu bauen. Vielmehr ginge es um die
versammelte Gemeinde, die Gottes Tempel
sei, fUr die der duflere Bau das Gehause sei
(Jungmann, 102). Und wieder wird mit an-
deren Worten auf die ,Zeichen der Zeit”
angespielt, wenn vom ,Respekt vor der
Sonderart eines jeden Zeitalters” und von
der ,Eigenart der Volker” die Rede ist. Auch
wird betont, dass die Kirche ,niemals einen
Stil als ihren eigenen betrachtet” hat. Damit
bekennt sich die Kirche auch zur Freiheit
und Autonomie der kiinstlerischen Mittel.

Die Folgen

Viele Gberzeugende Beispiele der Architek-
tur und Kunst im Raum der Kirche haben
versucht, dem Selbstverstandnis der Kirche
und ihrer Aufgabe ,in der Welt von heute”
Ausdruck zu geben. Einer der Pioniere
modernen Kirchenbaus ist Rudolf Schwarz
(1887-1961). Sein letzter Entwurf fiir einen
Kirchenbau wurde 1965-1967 in Soest
verwirklicht. Die grof3e, einfache Form des
Raumes der HI. Kreuz-Kirche war nicht un-
umstritten. Eine Apsis — freistehend und
umgehbar im letzten Drittel des Raumes
mit einer leeren, bildlosen Wand - das
entsprach nicht den normalen Sehgewohn-
heiten fir einen Kirchenraum. Das konstruk-
tive Gerst: Betonpfeiler und -Trager, blei-
ben sichtbar. Das Licht stlrzt von oben in
den Raum durch ein umlaufendes Fenster-




28

+~DIE ZEICHEN DER ZEIT”

Heilig Kreuz-Kirche (1965/67) von Rudolf Schwarz in Soest

band unter der Decke. Die Sonne leuchtet
durch dieses Lichtband und wird den
ganzen Tag Uber von der Apsis aufgefan-
gen, denn der Kirchenraum ist bewusst
nach Norden ausgerichtet. Rudolf Schwarz
verstand diesen Raum als ein Gehduse, in
dem die Gemeinde als wanderndes Volk
Gottes die Apsis als Mitte umschreitet und
dabei die Orte der Begegnung mit Gott
beriihrt, die Sakramente der Taufe, der
Eucharistie und der Beichte. So ist der Bau
zuerst als Ausdrucksgestalt fiir den Weg der
Kirche in der Welt entworfen und dann erst
als Versammlungsraum. Das Volk Gottes ist
zwischen zwei Orte als Symbole des Ewigen
gestellt, die Apsis in der Mitte und die durch
das Lichtband aufgerissenen AuBenwand.
Dabei bildet die Leere des Apsisrundes den
Kontrast zur modernen Bilderflut und deu-
tet auf das unfassbare Geheimnis Gottes

UND DIE KUNST IN DER KIRCHE

hin. Der Altartisch ist dabei auf die Grenze

zwischen Gemeinderaum und Apsis gestellt.

Die Kirche wurde noch vor dem |l. Vatica-
num entworfen und nach dem Konzil
errichtet.

In Porta Westfalica-Hausberge, am Ful3e des
Wesergebirges, schuf Emil Steffan in den
Jahren 1966-70 einen herausragenden
Kirchenbau fiir eine Diasporagemeinde.
Nach auBBen verrat nichts, dass es sich hier
um eine Kirche handelt. Die grof3en Kuben
von Kirche und Gemeindehaus bauen sich
entlang der Neigung des Gebirges auf. Nur
ein Schild an der Stral3e verrat, dass es sich
hier um eine Kirche handelt. Man muss
schon hineingehen - stufenweise, um die
Kirche von innen zu erleben.

+~DIE ZEICHEN DER ZEIT” UND DIE KUNST IN DER KIRCHE

Kath. Kirche St. Walburg in Porta Westfalica-Hausberge von Emil Steffan, 1966—70 mit Gemeindezentrum

29



+~DIE ZEICHEN DER ZEIT”

Steinsichtige Wande aus ockerfarbenem,
wenig behauenem Bruchstein umgeben das
Geviert des Kirchenraumes, in dem sich die
Gemeinde zur Eucharistie versammelt.
Durch ein schmales Lichtband fdllt das Licht
von oben in den Raum und malt Leuchtzei-
chen auf die Wand. Der einfache Blockaltar
versammelt die Gemeinde im Halbkreis um
sich, und nichts verstellt den Blick auf diese
Mitte, zu der sich der Boden sanft hinab-
senkt. Darliber schwebt eine Lichtkrone, die
wie mit einem Gespinst ihre Lichter tanzen
lasst. Der Tabernakel wurde hervorgehoben
in die Wand einer Seitenkapelle eingelassen,
sodass die Raume der Anbetung und der
Feier der Eucharistie als eigenstandig und
dennoch nicht als von einander getrennt
erlebt werden koénnen. Ein Wandbehang an
der Altarwand wechselt - je nach der Zeit
des Kirchenjahres - seine Motive.

Der Kirchenraum macht in gro3er Schlicht-
heit und Ausdrucksstarke sichtbar, wie
Kirche sich in der Welt versteht und verwirk-
licht mit kiinstlerischen Mitteln die Impulse
des Konzils, das von der,tdtigen Teilnahme”
an der Liturgie sprach.

Emil Steffan baute schon in den 1950er
Jahren wegweisende Kirchen im Sinne der
liturgischen Bewegung in Miinchen (St.
Laurentius) und in Dortmund (St. Bonifati-
us). Flr die Sakramentskapelle der Dort-
munder Bonifatiuskirche schuf Hans Kaiser,
der Soester Kiinstler, 1968 ein riesiges Glas-
fenster. Nur relativ dicht kann man in der
kleinen Sakramentskapelle vor diesem von
glihenden Farben sprithenden Fenster
stehen, so dass man gleichsam in das Feuer
des ,brennenden Dornbusches” (Titel des
Werkes) hineingerat. Licht” war das grof3e
Thema des Kiinstlers, angefangen von sei-
nen ,Brandbildern” bis zu den Mosaiken
und Glasfenstern. Das Glas scheint hier
zersplittert in unendlich viele kleine
Scherben, die unzdhlige Male das Licht der
Sonne brechen und dann selbst zu leuchten

UND DIE KUNST IN DER KIRCHE

scheinen: in tiefem Blau an den Randern
Uiber Variationen des Rot bis zum Weil3.

Das Licht der Sonne, in das man nicht direkt
hineinschauen kann, ohne zu erblinden,
wird zerlegt in alle Farben des Spektrums.
Auch ohne dass man den Titel ,Brennender
Dornbusch” kennt, teilt sich ,die Botschaft”
unmittelbar mit. Hier wird nicht einfach die
biblische Botschaft illustriert, sondern eine
eigene, kiinstlerische Gestalt gefunden.
Genau darum ging es den Vétern des Il.
Vaticanums, als sie von der Eigengesetzlich-
keit der Kunst sprachen und vom Respekt
vor der kiinstlerischen Aussage. Hier fugt sie
sich - eigenstandig und bruchlos - in einen
kirchlichen Raum. Hinter dem Tabernakel
leuchten die gliihenden Farben durch eine
Maueroffnung in den grofRen Kirchenraum
hinein und signalisieren den Ort der sakra-
mentalen Gegenwart durch eine Darstel-
lung des Undarstellbaren. Kunst gibt eben
nicht das Sichtbare wieder, sondern sie
macht sichtbar, wie Paul Klee schrieb.

Nach dem Bruch zwischen Evangelium und
Kultur (Paul VI.) und dem Bruch zwischen
Kunst und Kirche, der von einigen Konzils-
vatern in der Diskussion der Liturgiekonsti-
tution beklagt wurde, zeigt sich, dass Kirche
und Kunst mehr gemeinsam haben und
deshalb zueinander finden kdnnen, wenn
beide in gegenseitigem Respekt um der
Menschen willen der ,Freude und Hoffnung,
der Trauer und Angst der Menschen von
heute” Giberzeugenden Ausdruck geben.

~DIE ZEICHEN DER ZEIT”

Literatur
Schwarz, Rudolf, Denken und Bauen, Heidelberg 1963
Schrade, Hubert, Die romanische Malerei, KdIn 1963
Schwebel, Horst, Das Christusbild in den Bildern der
Kunst der Gegenwart, GieBen 1980
Pesch, Otto Hermann, Das Zweite Vatikanische Konzil,
Wiirzburg 1993
Verdon, Timothy, Kunst im Leben der Kirche, Regenshurg
2011

UND DIE KUNST IN DER KIRCHE

Fenster-Kunstwerk ,Brennender Dornbusch” in der
Bonifatiuskirche Dortmund von Hans Kaiser, Soest

Rahner, Karl, Vorgrimmler,Herbert,

Kleines Konzilskompendium, Freiburg im Breisgau 1986
van Biihren, Ralf, Kunst und Kirche im 20. Jahrhundert,
Paderborn 2008

Jungmann, Josef Andreas, Einleitung und Kommentar
zu,,Sacrosanctum Concilium”, Freiburg i. Br. 1966

Maier, Hans, Die Kirche und die Kiinste, Regensburg 2008
Tucci, Roberto, Einleitung und Kommentar zu
,Gaudium et spes”, Freiburg i. Br. 1968

Majetschak, Stefan, Klassiker der Kunstphilosophie,
Miinchen 2005

31



32

Die Zeit und der Mull

Trash-Kunst und Konsumkritik

Friedhelm Ost

Rede von Staatssekretar a. D.
Friedhelm Ost anldsslich der Vernissage
im Di6zesanmuseum Paderborn am

22. Februar 2013

Der hier wiedergegebene Text bildet
das gesprochene Wort ab, ist also der
Redetext.

Erdffnung der Ausstellung HA Schult - Die Zeit und der Miill am 22.2.2013 im

Viele, ja vielleicht alle, die heute zu dieser
Vernissage gekommen sind, werden sich
fragen: Was hat denn der Aktionskinstler
HA Schult mit dem heiligen Franziskus zu
tun? Wo gibt es denn da Gemeinsamkeiten,
Parallelen oder zumindest gewisse Affini-
taten?

Francesco d’ Assisi lebte vor rund 800 Jah-
ren; er verpflichtete sich als ,Minderer Bru-
der” zum Dienst an den Menschen und der
Kirche in Armut und BuBe. Uber die Jahr-
hunderte war er ein faszinierender Inspira-
tor flr die Kunst.

Man denke nur an die zahlreichen zykli-
schen Darstellungen aus dem Leben dieses
Heiligen in Assisi oder Florenz oder an das
herrliche Glasfenster im Chor der ehe-
maligen Klosterkirche Kénigsfelden, das
Franz von Assisi bei der Vogelpredigt zeigt.
Franz von Assisi war ein Mann, der der
Schopfung Gottes, der Natur, der Welt

der Pflanzen und Tiere, insbesondere den
Menschen verbunden war. Ob er heute ein
wertkonservativer Griiner oder ein griiner
Wertkonservativer ware, das kdnnte noch
von klugen Wissenschaftlern erkundet
werden.

HA Schult ist ein Mann, der uns seit Jahr-
zehnten als Aktions- und Objektkiinstler an
die urchristliche Botschaft erinnert: Memen-
to homo quia pulvis es et in pulvere rever-
teris — gedenke Mensch, dass Du aus Staub
bist und wieder Staub wirst! In seinen ver-
schiedenen Werken macht er biologische
Prozesse in der Art von Biokinetik deutlich
und sichtbar. Seit Jahrzehnten setzt er sich
kritisch mit der modernen Konsumwelt und

der Umweltzerstérung auseinander. Alle
seine Werke und Aktionen sind Mementos:
Mahnungen an die Menschheit Gottes
Schopfung zu bewahren.

Als Professor Stiegemann vor einiger Zeit
den Kiinstler HA Schult durch die Ausstel-
lung ,Franziskus — Licht aus Assisi” flihrte,
entdeckten beide ganz spannende und
enge Beziige sowie kontrdre Interdepen-
denzen - etwa zwischen der neugotischen
Heiligenfigur und einem der Trash People,
zwischen den wunderbar anmutenden
Landschaften Italiens und den biokine-
tischen Landschaften, zwischen Kathedralen
und Klostern des Mittelalters und dem
Millhotel, das HA Schult im Jahre 2010
unterhalb der Engelsburg in Rom prasen-
tierte und inszenierte.

So wurde bei dem Rundgang durch die
Franziskus-Ausstellung hier in Paderborn

— gewiss dank der Hilfe des Heiligen Geistes
- die Idee flr diese einzigartige Werkschau
geboren, eine Schau auf unsere Epoche, auf
unsere Zeit globaler 6kologischer Vernich-
tung vor allem durch die Wohlstandsgesell-
schaft, die Mill produziert wie keine Gesell-
schaft zuvor in der Menschheitsgeschichte.

Das Thema dieser Ausstellung ist so gese-
hen von hochster Aktualitdt und grundsétz-
licher Bedeutung. Denn es geht um nicht
weniger als um Gottes Schépfung, um un-
sere Welt, die Gott uns treuhdnderisch tber-
lassen hat, in der wir leben, die wir als Erben
und Auftrag tbernommen haben, die wir
jedoch nicht verleben und - auf Teufel
komm heraus - verbrauchen oder gar
vernichten durfen.

Die Trash People stehen als einzigartige
Symbolfiguren - von Kiinstlerhand aus Muill
geformt und geschaffen. Sie sind als Pro-
dukte unserer Wohlstandsgesellschaft die
Inkarnation eines grenzenlosen Konsumrau-
sches in ganz verschiedenen Facetten.

DIE ZEIT UND DER MULL

Sie stehen zugleich beispielhaft dafiir, dass
aus Mull Kunst geworden ist — Kunst, die
ganz besonders ist, Kunst, die AnstoB erre-
gen soll, Ansto zur Nachdenklichkeit, zum
Uberdenken unseres Lebensstils und zur
Umkehr bei manchen allzu lieb gewor-
denen und vielfach allzu selbstverstand-
lichen Konsum- und Wegwerfgewohn-
heiten.

Nahezu alle Werke von HA Schult sind
Mahnmale, die dem Betrachter eine Hal-
tung nahebringen kdnnen, welche einst
Immanuel Kant zu seinem kategorischen
Imperativ bewogen haben mag: Handle so,
dass die Wirkungen deiner Handlungen
vertrdglich sind mit der Permanenz echten
menschlichen Lebens auf Erden, um so die
Schopfung Gottes zu ehren und zu bewah-
ren! Ein solcher Imperativ erschopft sich
indessen nicht allein dadurch, dass wir
Deutschen inzwischen Weltmeister des
Maullsortierens mit grauen, braunen, gelben,
blauen und griinen Abfalltonnen geworden
sind. Vielmehr ist eine ethische Neuorientie-
rung tber Werte, Wachstum, Wohlstand,
Okologie und Kultur sowie Verantwortung
dringend erforderlich.

Durch das Recycling des Miills, den viele
von uns in der Wegwerfgesellschaft produ-
zieren, entsteht vollig Neues - hier konkret
neue Kunst. In anderen Bereichen spielt
dieses Recycling eine immer bedeutendere
Rolle: Urban Mining ist ein ganz neuer
Sektor der Okologen und Okonomen ge-
worden. Wertstoffe werden aus dem Mill
mit komplexen Anlagen, mit Sensoren und
Magneten, heraussortiert, etwa Metalle aus
Millionen alter Handys, Computer und Elek-
tronik. Bauschutt wird gemahlen und fir
den StraBenbau aufbereitet. Altpapier wird
gesammelt und fiir neue Kartonagen und
Verpackungen zubereitet. Abwasser werden
gefiltert und wieder aufbereitet. Klarschlam-
me und Restmill werden in Mullkraftwer-
ken fiir die Erzeugung von Strom und

33



34

DIE ZEIT UND DER MULL

Warme eingesetzt. Die sogenannte Kreis-
laufwirtschaft lauft seit einiger Zeit auf
vollen Touren: Mill ist dafiir der Roh- und
Wertstoff.

Trotzdem bewegen sich noch langst nicht
alle Zeitgenossen auf diesem Tugendpfad
zur ,Bewahrung der Schopfung Gottes” -
weder bei uns hier in Deutschland noch in
den Wohlstandsgesellschaften wie etwa in
den USA.

Dabei leben wir alle — die reichen Industrie-
staaten ebenso wie die armen Entwick-
lungslander - auf ein und derselben Erde.
Diese Erde gibt es nur einmal, sie ist wirk-
lich einzig. Doch derzeit produzieren und
konsumieren die etwa 7 Milliarden Men-
schen auf dieser Erde in einer Art und Wei-
se, als ob es diese Erde gleich mehr als
zweimal gdbe. Die Energiequellen, die
Rohstoffressourcen, Wasser und Luft sowie
Natur wie Walder und Felder werden mehr
als doppelt so stark ausgebeutet, wie es mit
dem Prinzip der Nachhaltigkeit, mit Riick-
sicht auf die schwacheren und armeren
Lander dieser Welt, mit Blick auf die uns
nachfolgenden Generationen verantwort-
lich ware.

Erzbischof Hans-Josef Becker hat diesem
Di6zesan-Museum vor einiger Zeit ,eine
wichtige Funktion als pastorales Werkzeug”
attestiert, ,das in den Zeugen der christ-
lichen Kunst die Spuren des transitus

Ausstellungsimpressionen ,HA Schult - Die Zeit und der Miill“ Diézesanmuseum Paderborn Februar bis Mai 2013

domini deutlich werden ldsst und so Brii-
cken zur kirchlichen Verkiindigung schlagt”
Hier im Schatten des groBartigen Doms ist
dieses Museum zum einen eine Statte, die
die vielfaltigen Themen aus Kirche, Kunst
und Kultur prasentiert, die zum anderen
einen Bildungsauftrag wahrnimmt und eine
wichtige pastorale Herausforderung erfiillt.
Gewiss ist es richtig, wenn Professor Stiege-
mann diesen Funktionen gerade ,in unserer
sakularen, zunehmend entchristlichten
Gesellschaft” eine zentrale Bedeutung
zumisst.

Hier in diesem herrlichen und einzigartigen
Di6zesanmuseum, das anfangs wegen sei-
ner Architektur nicht bei allen Paderborner
Burgern die grofte Begeisterung entfachte,
gab es wirklich groBartige Ausstellungen,
die weit Gber die Grenzen des weiten Erz-
bistums Paderborn hinaus hochste Beach-
tung fanden. Bei fast allen Expositionen
wurde ich in meiner Zeit als Bundestags-
abgeordneter fiir den Kreis Paderborn, das
im Ubrigen das schénste und ehrenvollste
Mandat meines Lebens war, an ein Wort
von Karl Rahner erinnert: ,Wir spielen immer
die unvollendete Symphonie der Ehre
Gottes, und immer ist nur Generalprobe.”

Die Geschichte unseres lebendigen Chri-
stentums spiegelt die 2000jdhrige Entwick-
lung unseres europaischen Abendlandes
wider, zeigt Zeugnisse dieser Vergangenheit
und erdffnet zugleich Zukunftsperspek-

tiven. In diesem Riickspiegel finden wir bei
allen Irrungen und Wirrungen in den ver-
schiedenen Epochen hoffnungsvolle christ-
liche Orientierung auf dem Weg nach vorne
- zu unserem grof3ten Endziel, ndmlich zu
Gott, dem Herrn. Auf diesem Kurs erkennen
wir immer wieder Weggabelungen: Hier
mussten sich nach Kriegen und Katastro-
phen, nach schrecklichen Verirrungen und
Verwirrungen die Menschen immer wieder
neu orientieren, bekehren und umkehren,
um auf den Pfad christlicher Tugenden
zurlickzukehren, um wieder die Orientie-
rung und Hinwendung zu Gott zu finden.
Ohne Zweifel bietet die Kunst dabei eine
groBe Hilfe. Manche Ausstellung in diesem
Museum ist darauf ausgerichtet, Besinnung
bei Besuchern und Betrachtern zu erzeugen,
Impulse fir Orientierung oder auch Neuori-
entierung zu geben, Hinweise oder gar
Anleitung fiir die Neujustierung des inneren
Navigationssystems zu vermitteln. Beim
heiligen Franziskus sind wir von seiner radi-
kalen Lebenswende fasziniert — namlich von
seinem Wandel vom ruhmreichen Kriegs-
mann und wohlbetuchten Kaufmannssohn
zum Mann der Aussatzigen, Elenden und
Armen, zum Protestler gegen die Vernut-
zung der Erde und gegen die Zerstérung
der Natur-Ressourcen. Franziskus, so hat es
Professor Stiegemann analysiert, ,hat in der
Kunst eine unvergleichliche Bildgeschichte
ausgelost. Im Tiefsten ist er selbst Kiinstler,
als ganzheitlicher Denker des Herzens und
Imitator Christi.”

HA Schult entdeckte spannende Beziige zu
dem, was er in der Franziskus-Ausstellung
hier in diesem Museum sah. Seine kiinstle-
rischen Werke, die in den letzten 45 Jahren
entstanden, verinnerlichen geradezu den
Protest gegen die Vernutzung unserer Erde,
gegen den Raubbau an unseren natirlichen
Ressourcen, gegen eine sinnlose Wohl-
standsgesellschaft und gedankenlose Weg-
werfgesellschaft. HA Schult agiert, ja er ist
mit seiner Kunst ein Aktionist und Agitator,

DIE ZEIT UND DER MULL

er 6ffnet unsere Augen und Sinne, er provo-
ziert uns, unser Leben und Handeln, un-
seren Konsum und Wohlstand kritisch zu
Uberpriifen und zu bedenken, dass der
Schopfer uns diese Erde mit all ihren Schat-
zen nicht zur Verwiistung, nicht zum
+Kaputtmachen”, auch nicht zum Verzehr
geschenkt hat.

Seine Picture Boxes, die bio-kinetischen
Landschaften und die Trash People richten
sich gegen die globale Umweltvernichtung,
gegen die vielen ,Todsiinden” an der Schop-
fung Gottes. Ob im New Yorker Guggen-
heim-Museum, ob auf der Chinesischen
Mauer, dem Roten Platz in Moskau oder vor
dem Koélner Dom - Uberall hat HA Schult
mit seinen Werken und Aktionskiinsten
grof3e Beachtung gefunden. Dabei wollte
und will er nicht mit kiinstlerischer Schén-
heit einfach gefallen oder liebliche Verzau-
berung hervorrufen. Nein, HA Schult insze-
niert den Mull, den wir alle erzeugen, in
seinen Installationen zu einem Symbol des
Verfalls zivilisatorischer Errungenschaften
und zur Fassade einer im hochsten gefdhr-
deten Gesellschaft. Dadurch provoziert er
mit seiner Kunst, indem er sie revolutionar
mit dem Gedanken der Okologie verbindet.
Die Kunstwerke von HA Schult, die aus Mull
entstanden sind, sorgen dafir, dass wir
Menschen Miill aus einer véllig neuen Per-
spektive sehen. Miill ist eben nicht mehr
nur Abfall und Dreck, der stort, sondern
Kunst — Kunst in verschiedenen Objekten —
als Skulpturen, bio-kinetischen Prasenta-
tionen oder auch in Glasfenstern. Diese
Objekte sind schon, kreativ, facettenreich
und aussagekréftig. Sie sprechen an, ja sie
provozieren auch, sie machen nachdenklich
und wirken auch aufriittelnd. Dieser vom
Kinstler inszenierte Mill, diese Wandlung
vom dreckigen Abfall zum Kunstobjekt lasst
den Mull in ganz anderem Licht erscheinen:
Mll ist so gesehen dsthetisch. Aus diesem
Wegwerfmaterial macht der Kiinstler Mll-
kunst oder Kunstmdill, indem er das, was

35



unsere Gesellschaft wegwirft, transformiert.
Das mag schockieren oder irritieren: Auf
jeden Fall sorgt er fur Aufmerksamkeit und
fur intensive Diskussionen.

Dominik Maria Meiering, Mitglied der Kunst-
kommission des Erzbistums Koéln, hat vor
einiger Zeit auf die Frage ,Braucht Glauben
Kunst?” kurz gefasst so geantwortet: ,Kunst
und Musik sind in der Kirche Mdglichkeiten,
die Existenz Gottes auf eine Art und Weise
wahrzunehmen, die jenseits von mathema-
tischem Beweis und rationaler Erkenntnis
liegen und dennoch sehr real von einer
Wirklichkeit erzédhlen, die zu unserem Leben
unlosbar dazugehort!” HA Schults Kunst
visualisiert einen Teil unseres Lebens, un-
seres Wirtschaftens, unseres Produzierens
und Konsumierens — also des Lebens von
Menschen, von denen der Mill kommt.

HA Schult ist damit ein konstruktiver Kritiker
unserer Zivilisation — und zwar nicht als
Mann im stillen Malerwinkel, sondern als
agent provocateur, als jemand, der mit
fulminanten Aktionen immer wieder einen
lauten Aufschrei erzeugt. Ja, er wollte Seher
und Mahner, Visiondr und Gestalter sein —
und will es auch weiterhin sein. Wen wun-
dert es da, dass er inzwischen eine Spezies
von Lieblingskiinstler nahezu aller Umwelt-
minister national und international gewor-
den ist? Dabei ist er keineswegs ein simpler
Griiner, sondern ein global orientierter
Kunst-Philosoph, der mit seinen Werken
wachritteln will - ndmlich zu einer leben-
digen Gesellschaft in einer lebenswerten
Umwelt.

,Das Vergessene, Weggeworfene, Uner-
wiinschte erfahrt eine sublime Umdeutung’,
so heiflt es in der Ankiindigung dieser Aus-
stellung. Die Zeit und der Miill: Schaut man
genauer hin, so werden in den Arbeiten von
HA Schult in der kiinstlerischen Uberhé-
hung des Geringen und Verachteten zentra-
le Motive manifest, die etwa in der Bot-

DIE ZEIT UND DER MULL

schaft des heiligen Franziskus aus Assisi ihre
unmittelbare Parallele haben.

In der Tat gilt es ganz genau hinzuschauen,
Anstol3 zu nehmen, sich zu besinnen und
sich auseinander zu setzen, sich hinein zu
vertiefen und nachdenklich zu werden.

Es geht letztlich darum, dass jeder mit der
Versdhnung von Okonomie und Okologie,
mit dem schonenden Umgang mit den
Ressourcen unserer Erde, mit umwelt-
bewusstem Konsum bei sich selbst beginnt.
In seinen Aktionen, mit seinen Trash People
und biokinetischen Landschaftskasten, in
denen wir unter anderem morbide, apoka-
lyptische Mdllhalden, giftige Gaswolken am
leuchtend gelb-braunen Himmel erkennen,
thematisiert HA Schult die gro3en Probleme
von Umwelt und Konsum, von Okologie
und Okonomie, von Natur und Mensch

- Probleme, die fiir uns in Deutschland
ebenso wie fiir die anderen 7 Milliarden
Mitbewohner unserer Erde wirklich existen-
tiell sind und deshalb geldst werden mus-
sen. Daflir gilt es unsere Sinne zu scharfen
und das Bewusstsein eines jeden Erden-
birgers zu wecken, um neue Wertvorstel-
lungen zu schaffen.

Es geht um nicht weniger als darum, Gottes
Schopfung zu bewahren - fiir uns heute
und fir die Generationen von morgen.
Dazu soll diese Ausstellung hier einen
heftigen AnstoR3 geben, dass wir alle dem
+~Memento homo quia pulvis es” folgen -
getreu einer Anleitung des heiligen Franz
von Assisi, die da lautet:,Tu erst das Not-
wendige, danach das Mdgliche; dann wird
auch das Unmaogliche méglich.”

37



Josef Mense

»Geschichte ist die Summe der Erinne-
rungen, aus denen unterschiedlichste Tra-
gergruppen immer wieder Bilder der Ver-
gangenheit konstruieren”, schreibt G. Alt-
hoff in einer Rezension des Bandes ,Die Welt
des Mittelalters. Erinnerungsorte eines Jahr-
tausends” und wiirdigt die Arbeit der He-
rausgeber grundsatzlich sehr positiv, spart
aber auch nicht mit Kritik an dem immer
noch unterschwellig oder offen verbreiteten
Klischee vom ,finsteren Mittelalter” Teilzu-
nehmen an diesem Prozess der erinnernden
Konstruktion von Geschichte ist auch der
Kirche aufgegeben, gerade wenn ihr Riick-
halt und ihre Prasenz in der Offentlichkeit
schwindet. Sie hat das Potenzial aufzuzei-
gen, dass das Mittelalter neben den dii-
steren Obsessionen, gedanklichen Verstie-
genheiten und Gewaltexzessen, die nie-
mand leugnet, auch voll ist von
intelligenten Sinnkonstruktionen, leiden-
schaftlicher Wahrheitssuche und lebensori-
entierter Glaubenskraft und dass vieles von
den gedanklichen Entwiirfen geradezu
modern anmutet. Wir haben ein Kapital,

fuir das wir uns nicht schamen mussen und
das nicht verloren gehen darf. Und tber

die Kunst sind auch kirchenferne Menschen
ansprechbar fir die tradierten Werte und
die christlichen Anschauungen von der Welt
und vom Menschen. Freilich ist uns die
Bildsprache des Mittelalters weitgehend
fremd, was nicht nur am zeitlichen Abstand
und der verdnderten Mentalitdt liegt, son-
dern auch an den Bildern selbst, die oft
mehrdeutig oder mehrschichtig sind. Dies
hangt u.a. mit den verschiedenen Traditi-
onen zusammen, aus denen sie stammen
und die oft gegenlaufige Bedeutungen mit
sich fiihren. Vorrangige Quelle ist nattrlich

die Bibel gewesen, aber sie ist selbst ein
Buch aus vielen Biichern, ihre Bilder sind
situationsgebunden. Der Léwe kann bei-
spielsweise Metapher des drohenden Todes
(Ps 22,14) oder sogar Bild des Teufels sein

(1 Pet 5,8), aber auch Wappensymbol des
Stammes Juda (Gen 49,9) sowie ,Emblem”
des apokalyptischen Christus (Offbg 5,5).
Wahrend die Bibel bis ins hohe Mittelalter
absoluten Sakralcharakter besaf3, entwi-
ckelten sich parallel dazu volkstiimliche
Literaturen: Heiligenlegenden (Legenda
Aurea), moralische Abenteuer-Geschichten
(Alexanderroman) und Naturkunde-Biicher
wie der Physiologus sowie die daraus sich
entwickelnden Bestiarien, die — aus der
Antike kommend - unterhaltsame Tierge-
schichten mit allegorisch-moralischer Sinn-
gebung boten. Die Kenntnis dieser und
noch einiger anderer Quellen ist sehr hilf-
reich, manchmal unabdingbar zur Erschlie-
Bung von Bildprogrammen. Dabei kann oft
nur aus dem Gesamtkontext heraus ent-
schieden werden, um welchen Bedeutungs-
aspekt eines Symbols es sich handelt.
Dennoch ist dieses Bemihen nicht aus-
sichtslos. Dass wir grundsatzlich nicht wis-
sen kénnten, was unsere Vorfahren gedacht
und gefiihlt haben und in ihren Bildern
darstellen wollten, ist eine heute oft ge-
horte pessimistische Formel, die ihre eige-
nen ideologischen Implikationen hat. Zum
einen sind wir durch die Geschichtswissen-
schaften ja doch gut unterrichtet tber die
sozialen und politischen Zusammenhdnge
sowie Uber Frommigkeitsformen und theo-
logische Entwicklungen, zum anderen muss
man nicht ausgehen von einem totalen
Traditionsbruch oder gar -abbruch wie
etwa bei der Maya-Kultur. Auch sind die

Menschen des Mittelalters keine ,ganz
anderen” Menschen gewesen, die man
wie ,Aliens” wahrzunehmen hétte, trotz
gewisser Mentalitats-Verschiebungen.

Im Folgenden soll gezeigt werden, wie sich
zunachst sehr fremd wirkende oder gar
fragmentarische Bildprogramme Schritt fir
Schritt erschlieBen lassen, wenn man ge-
naue Beobachtung mit fundierten Kenntnis-
sen verbindet und auch einige Spielregeln
beachtet, die auf einer archaisch struktu-
rierten Psychologie beruhen. Haupthinder-
nis fir eine angemessene Wahrnehmung
mittelalterlicher Symbolik ist unser inzwi-
schen durchrationalisiertes Bewusstsein, das
+Wahrheit” nur in bindren Denkprozessen
fur feststellbar halt. Mittelalterliche Bilder
und Symbole sind aber nicht nur mehrdeu-
tig, wie oben knapp angefiihrt, sondern oft
in sich ambivalent oder bewusst als ,flie-
Bend” gestaltet: Die grotesken Wasserwesen
auf der Umrahmung der Holzdecke in Zillis
reprasentieren als Verkérperungen der
Chaosmaéchte sowohl das Gefahrlich-Ab-
grindige als auch das Zeugend-Vitale.
Wenn auf einer Grabplatte der Verstorbene
mit offenen Augen und z.B. im vollen Prie-
sterornat dargestellt wird, Kelch und Hostie
in den Handen haltend (Klosterkirche Kas-
sel-Nordshausen), also zugleich als ,lebend
Aufgebahrter” und als ,tot Stehender” ge-
staltet ist?, handelt es sich um ein doppel-
wertiges Bild. Wenn in einer Pfingstszene
die Taube des Heiligen Geistes so liberdi-
mensional gro3 und mit gespreizten Federn
ausgefiihrt wurde, dass sich der Eindruck
eines Adlers einstellt (Tympanon Alt-Rho-
den), dann ist dieses Bild durch die Uber-
blendung zweier ,Folien” mehrschichtig
geworden, um auf diese Weise aussagen zu
kdnnen: Der Geist, den Christus sendet, ist
die Schechina, Gegenwart des Vaters, ent-
sprechend den Adler-Metaphern des Alten
Testaments. Darliber hinaus ist gelegentlich
mit hintergriindigem Witz und feiner Ironie
zu rechnen, wie ja Uberhaupt auch die

Variation der Formen und Figuren als Lust
am Spiel und somit als Gegenmacht zur
allgegenwartig bedriickenden Angst noch
viel zu wenig gewdirdigt wird.

Im Ubrigen sind die Gemeinden sehr dank-
bar fiir die theologische ErschlieBung bisher
unbeachteter oder als unzugdnglich gel-
tender Bildprogramme, nicht nur als Berei-
cherung von Predigt und Katechese, son-
dern auch als tiefere Verwurzelung in der
Geschichte. Das gilt zunehmend auch fir
die evangelische Kirche. Bischof Martin Hein
(EKKW) wirbt offensiv fur die (kritische)
Wiederentdeckung der Bildtraditionen als
Chance, sich ,neue Perspektiven auf die
Botschaft der Bibel eréffnen zu lassen.’3

Loéwe oder Leopard?

Reichenbach ist ein beschaulicher Ort 6st-
lich von Kassel (zu Hessisch Lichtenau).

Die kleine romanische Ortskirche wurde um
1140 fur ein Nonnenkloster errichtet, das
nach 1200 eine Umwandlung erfuhr und als
friiheste Niederlassung des Deutschordens
voriibergehend Bedeutung gewann. Als
Basilika mit niedersdchsischem Stiitzen-
wechsel ist sie mit schlichten Wiirfelkapi-
tellen ausgestattet, einzig das vorderste auf
der Nordseite wurde figural gestaltet [Abb. 1].

1 Reichenbach, Kapitell (um 1140)



UBER DEN UMGANG MIT CHRISTLICHER KUNST DES MITTELALTERS

Darauf ist, dem Mittelschiff und dem Altar zugewandst, eine
Raubkatze zu sehen, die ein Beutetier niedergeworfen hBat.
Ein Hahn fllichtet nach links hin in einen Bereich, wo ein
Hund und ein Basilisk, zwei Vertreter des Bosen, miteinan-
der im Streit liegen. Die beiden tbrigen Flachen des Kapi-
tells sind fast ganz von einem Uppigen Weinstock einge-
nommen, der sich wuchernd nach allen Seiten hin ausbrei-
tet. In ihm tummeln sich Végel, die sich an den Trauben
laben: von Alters her ein Bild des Paradieses als Ort der
Seligen. Ein Vogel befindet sich direkt oberhalb des Hahns
auf der Schauseite, offenbar ohne Angst vor dem Raubitier.

Zu diesem Relief schreibt G. Bezzenberger:,In Richtung
zum ehemaligen Triumphbogen der Kirche ist ein Lowe
dargestellt, der ein Tier (Lamm?) rei3t. Der Weinberg ist im
Alten und Neuen Testament Sinnbild fiir das Volk Gottes,
das zu seiner Ehre gute Friichte bringen soll. Darum warnen
die Propheten vor Fruchtlosigkeit und vor Schadlingen, die
in den Weinberg einbrechen ... Das romanische Relief an
der Evangelienseite der Kirche ist als eindringliche Mah-
nung an die Gemeinde und die Geistlichen zu verstehen."4
Der ,Lowe” wird demnach als Schadling, d.h. als apokalyp-
tische Horror-Figur verstanden. Im Katalog der Kasseler
Ausstellung ,Tiere-Damonen-Teufel” wurde noch eins
draufgesetzt: Hier hat die Raubkatze mit den klar erkenn-
baren Attributen des Bosen einen liberzeugenden Aus-
druck gefunden. Deutlich sind der Basiliskenblick, der Rin-
gelschwanz, wie er sich tiber den Riicken legt, und die
Krallen der Tatzen. ... Die Raubkatze in ihrer Aktion veran-
schaulicht das aggressiv Bose.">

Dem aufmerksamen Betrachter stellen sich jedoch zwei
Fragen: Ist es Uberhaupt ein ,Loéwe”? Und sind tatsachlich

2 Reichenbach, Kapitell: Raubkatze

klar erkennbare Attribute des Bosen zu
sehen?

Abgesehen davon, dass es in der friihen
mittelalterlichen Zeit kaum denkbar war,
einen ,Basiliskenblick” frontal zu zeigen,
denn er galt als todlich, wirken die kleinen
mandelférmigen Augen alles andere als
durchdringend oder geféhrlich. Auch ist der
+Ringelschwanz” kein Giberzeugendes Indiz:
Die dekorative Schwanz-Schleife, die nach
vorne weist, hat nichts gemein mit dem
Hinterleib einer Schlange oder eines Dra-
chen. Ubersehen wird auch, dass der
Schwanz dieses Tieres sich durch die Beine
hindurch nach oben schwingt — eine Beob-
achtung, die zumindest zur Vorsicht mahnt!
Auf keinem Wappenschild wére ein solcher
Léwe als Herrschersymbol denkbar. Und
auch beim Auftritt des Satans, des ,Herr-
schers der Welt”, der angeblich mit roher
Gewalt einbricht, wiirde eine solche
Demutsgeste eher lacherlich wirken.

Vor allem aber: Um einen ,Léwen” kann es
sich gar nicht handeln, wie bei ndherem
Herangehen zu erkennen ist [Abb. 2].

Erst einmal fehlt der Raubkatze die Lowen-
mahne und dariber hinaus ist ihr Fell ge-
zeichnet mit einem feinen ,Netz” - das
deutet eher auf einen Leoparden hin. Aller-
dings weist der Schwanz die fiir einen L6-
wen typische Quaste auf, so dass wir es hier
offensichtlich mit einem Kunst-Gebilde zu
tun haben, das sich durch Uberblendung
zweier ,Folien” ergibt.

Wie oben bereits ausgefiihrt, ist der Léwe
als Symbol durchaus nicht von vornherein
nur auf die Rolle des Bosen festgelegt. Der
Physiologus bietet allein drei unterschied-
liche Erzahlungen.® Beim Leoparden oder
Panther heif3t es jedoch ohne Schwanken:
,Er ist von allen Tieren das freundlichste, ein
Feind nur der Schlange. Ganz bunt ist er wie
der Rock Josephs und hibsch, friedfertig
und ganz sanft. ... Aber ein Feind ist er der
abgefallenen Schlange im Wasser. - Ganz

UBER DEN UMGANG MIT CHRISTLICHER KUNST DES MITTELALTERS 41

bunt ist Christus, der selbst ist Jungfrdulich-
keit, Reinheit, Erbarmen, Glaube, Tugend,
Eintracht, Frieden, GroBmut.” Eine erstaun-
liche Einschatzung, die abgeleitet sein durf-
te aus Jes 11,6, der Vision vom ,Tierfrieden”.
Es ist von daher mehr als naheliegend, diese
Raubkatze als ein positives Symbol anzuse-
hen. Das spiegelt sich auch in seinem
,Gesicht”, allerdings mit einer seltsamen
Ambivalenz. Die Katze hat, vom Steinmetz
sorgfaltig ,gezwirbelt’, einen quasi-mensch-
lichen Schnurrbart mit weit nach oben
gezogenen Spitzen, so dass fiir den Betrach-
ter der Eindruck eines gewinnenden Lachens
entsteht. Darunter jedoch befindet sich in
befremdlichem Gegensatz ein schmaler
».Mund®, der eine ernstere Sprache spricht.
Die Gleichzeitigkeit der widerstrebenden
Aussagen wirkt heute sehr eigentiimlich.
Diese ungewdhnliche Gestaltung zur Her-
vorhebung einer Differenz kann aber kein
Zufall sein: Als erster und vorherrschender
Eindruck soll sich ganz eindeutig der einer
,Frohen Botschaft” einstellen. Der ,Leopard”
als Christus-Figuration verkdrpert Sanftheit,
Erbarmen und Friedenswillen. In der escha-
tologischen Christus-Rolle als der ,Léwe aus
dem Stamm Juda” (Offbg 5,5) hat er aber
auch zu richten tber das Bose. Das ist kon-
kret inszeniert in einem Wildesel, der
niedergeworfen wurde, nicht aber getétet!
Dieses Tier wird vom Physiologus eindeutig

qualifiziert: ,Der Wildesel nun ist der Teufel.”
Aber der Panther-Léwe zeigt keineswegs
seine ,gefletschten Zahne’, wie es im Kunst-
fuhrer hei3t’, und er verletzt den Esel auch
nicht mit seinen Krallen, fast zartlich scheint
er ihn zu umarmen. Der hat sich auf den
Riicken geworfen, die Beine nach oben
gestreckt und leckt ihn wie ein Hiindchen
mit der Zunge als Zeichen der Ergebung.
Das alles stellt hier keinen dualistischen
Vernichtungskampf dar!
Zum Vergleich
ﬁl I'i;? betrachte man
T 1&_‘__—_% eine entspre- .
chende lllustration
P im Bestiar des

EMESA
g@, ml'll' Philippe de Thaon

"%-\.-' (1121), wo ein Lowe
mit frei schwin-
3 Copenhagen Bestiary gendem Schwanz
(Illustr. um 1300) triumphierend
Uber dem schon halb gefressenen Beutetier
steht und der Text dazu kommentiert: Dass
der Lowe den Esel fresse, bedeute: so ver-
halte sich Christus im ,Rachegericht tber
die Juden"8. Diese scheuBliche Seite des
mittelalterlichen Christentums soll nicht
verschwiegen sein — doch genau davon
setzt sich das Reichenbacher Relief ent-
schieden ab.

Allerdings fliichtet vor diesem eschatolo-
gischen Richter der erschreckte Hahn -
nicht aber der Vogel in der Weinranke. Ver-
mutlich werden die beiden einfach nur,
ohne besondere allegorische Bedeutung,
einander gegenuber gestellt: Der ,Vogel des
Himmels” aus Mt 6,26 verkérpert metapho-
risch die Sorglosigkeit, die Jesus empfiehlt,
im Gegensatz zum hektischen Hahn, dem
Vogel der Erde” als Inbegriff der Geschaf-
tigkeit und der weltlichen Sorge. Der sucht
Rettung in einer Sphdre, die man als
Kampfplatz Erde” bezeichnen kann, wo
sich die Satans-Horden balgen [Abb. 41:

Ein Hund [beschadigt] und ein Basilisk tra-
gen einen Krieg mit Pfote und Kralle aus.



Vor Augen gefiihrt wird damit die Uneinig-
keit des Bosen. Streit, Zwietracht, Hass,
Gewalt sind als Signifikanten fiir die Herr-
schaft des Satans ausgewiesen. Vom Reich
des Bosen heildt es aber bei Mt 12,25:,,Jedes
Reich, das entzweit ist mit sich selbst, wird
untergehen. Das Reichenbacher Kapitell
sagt: Nun ist es soweit, die Endzeit ist da.

Die Herrschaft des Satans hat sich erschopft.

Der Wein mit seinen wunderbaren Ranken
und Reben breitet sich unaufhaltsam aus,
Christus selbst ist ja,der Weinstock” (Joh
15,5) und er kommt als freundlicher Richter.

Zusammenfassend lasst sich sagen: Wir
haben es bei diesem Kapitell keineswegs
mit einer simplen Ansammlung von ,Fabel-
tieren” zu tun, wie der Dehio nahelegt,
sondern mit einer durchdachten, fiir diese
Zeit héchst ,modernen” Theologie. Gerade
wenn man bedenkt, dass das Bildprogramm
in Zeiten der ersten Kreuzziige entworfen
wurde, kann man nur staunen, mit welcher
Souveranitat die Auftraggeber und ihre
Berater dem Zeitgeist widerstanden und auf
Dualismen, Horror-Szenarien und Droh-
Didaktik verzichteten - oder haben sich hier
die frommen Frauen artikulieren konnen?
Thema ist natirlich das Gericht, aber es
wird keine Endzeitstimmung geschiirt. Das
+,Kommen Christi” darf ohne Angst erwartet
werden - und es geschieht taglich: in der
Liturgie und beim Betrachten dieses Kapi-
tells und durch das In-Beziehung-Setzen
von beidem. Mit Ernst ist geboten, einen
ethischen Kampf gegen das Bose zu fiihren,
aber in erster Linie wird doch Zuversicht
und Freude vermittelt. Der hl. Bernhard
predigte damals: ,,Durch den Glauben wer-
den wir als Kinder Gottes angenommen, der
Glaube in uns ist es, den die unter der
Macht des Bésen stehende Welt hasst und
verfolgt, und durch den Glauben wird sie
auch besiegt ... Welcher Glaube, fragst du,
ist also lebendig und siegreich? Ohne Zwei-
fel der, durch den Christus in unseren Her-
zen wohnt"? In der Sammlung von Gebeten

UBER DEN UMGANG MIT CHRISTLICHER KUNST DES MITTELALTERS

der Zisterzienserinnenabtei St. Thomas an
der Kyll, die zwar erst um 1300 in einem
Codex zusammengefal3t wurden, aber eine
vielféltige langere Tradition spiegeln, ist zu
lesen:,Seht, so spricht der Herr, ich selbst
werde eure Graber 6ffnen und euch aus
euren Grabstatten herausfiihren; mein Volk,
ich werde dich in ein Land bringen, wenn
ich euch aus euren Grabern erwecke, mein
Volk, wenn ich meinen Geist in euch hinein-
lege, dann werdet ihr leben und ich werde
euch Ruhe schaffen in eurer Heimat."

Taufstein mit Bilderpuzzle

Wenn im vorangehenden Beitrag die Kapi-
tell-Skulptur des 12. Jahrhunderts eine es-
chatologische Grundstimmung vermittelte,
die allerdings aszetisch gewendet und
~geerdet” war, so geht das folgende, zeitlich
spater anzusetzende Beispiel insofern dari-
ber hinaus, als aus einem scholastisch-lehr-
haften Impetus vor allem positive Leitbilder
formuliert werden - gleichfalls noch in der
Symbolsprache von Tierbildern.

Die kleine romanische Marienbasilika in
Wilhelmshausen nérdlich von Kassel [Abb. 5]
wurde kurz vor der Mitte des 12. Jahrhun-
derts auf dem linken Fuldaufer als Teil eines
Stifts mit Namen Wabhlshausen errichtet.
Von ihm wei3 man mit Gewissheit nur, dass
es um 1293 flinfzehn adelige Damen beher-
bergte, deren Namen Uberliefert sind. Da-
mals wurde das Stift an das Manner-Kloster
Hardehausen libertragen und der Konvent
wahrscheinlich aufgeldst. Ab 1310 wird das
Kloster von Zisterzienser-Ménchen besie-
delt. Nach einer griindlichen Sanierung und
Renovierung in den Jahren 2002-2007
bietet sich dem Besucher heute - trotz
verschiedener Nachbildungen und Anpas-
sungen im 19. und 20. Jahrhundert - ein
Raumeindruck von schoner Geschlossen-
heit.

UBER DEN UMGANG MIT CHRISTLICHER KUNST DES MITTELALTERS

5 Wilhelmshausen, Marienbasilika

6 Wilhelmshausen, Taufstein: Hirsch und Drache

Ein besonderes Traditionsstuick stellt die
Sandstein-Taufe dar, von der jedoch nur das
Taufbecken als solches, die Kuppa, erhalten
ist. Sie hat eine kelchartige, achtseitige
Form, die schon als gotisch gelten kann,
tragt auf sieben der acht Felder aber ein
Bildprogramm aus Symbolgestalten, das
eher der romanischen Zeit angehort.™ Der
Taufstein ist erheblich beschadigt, es muss
jemand versucht haben, alle Bilder abzu-
meiBReln. Bei dreien ist ihm das fast vollstan-
dig gelungen, allerdings ohne die Flachen
nachzuarbeiten, drei andere sind nahezu
unversehrt erhalten geblieben; das mittlere
dazwischen ist nur ansatzweise abgeschla-
gen worden; ein Riss lauft von oben nach
unten durch das Relief und diagonal durch
den ganzen Block, was die Vermutung na-

helegt, dass der Stein bei der Bearbeitung
zerbrochen ist und die Bemiihungen da-
raufhin aufgegeben wurden. Uber die
Geschichte dieses Taufsteins liegen nur
sparliche und dabei widerspriichliche Anga-
ben vor. Es wird berichtet, er sei 1893 anldss-
lich einer umfassenden Kirchenrenovierung
unter dem FuBBboden des Mittelschiffs ge-
funden worden. Der calvinistisch erzogene
Landgraf Moritz der Gelehrte hatte per
Erlass vom 27.12.1605 verfiigt, alle Bilder
und Skulpturen aus den Gotteshausern zu
entfernen — zum Teil gegen den heftigen
Widerstand der lutherischen Geistlichkeit.
Fir die Spendung des Sakraments sind
damals Tauf-Schalen verpflichtend gemacht
worden. Daraufhin wurden die Taufsteine,
um sie nicht zu zertrimmern, manchmal
vergraben (Breuna) oder als Tréanke auf die
Viehweide gestellt (Lippoldsberg) oder auf
den Kopf gedreht und zur Basis fir die
Kanzel genommen (Dennhausen). Etwas in
dieser Art konnte auch in Wilhelmshausen
der Fall gewesen sein. Der oben angespro-
chene Modernisierungsversuch muss aller-
dings spater erfolgt sein. Akte eines puri-
stisch-frommen Vandalismus sind um 1900
auch andernorts bezeugt. [Abb. 6]

Das Bildprogramm

Trotz der versuchten Abtragung der Bilder
ist auf dem Taufbecken noch vieles zu er-
kennen. Es befindet sich heute, mit einem
modernen Schaft versehen, in der nord-
lichen Nebenapsis. Dem durch den Mittel-
gang kommenden Betrachter zeigen sich
als erstes die beiden komplett erhaltenen
Symbolbilder: ein laufender Hirsch, der sich
nach links hin bewegt, und rechts davon ein
zweiftiBiger Drache, der ihn verfolgt. Der
Drache ist in der christlichen Mythologie
der Vertreter des Bésen. Das hiesige Bild
wirkt allerdings schematisch-emblemhaft
und auch ein wenig ,putzig”, nicht eigent-
lich furchterregend. Auf einen ,seelsorg-
lichen Thrill-Effekt” wurde offenbar nicht

43



44 UBER DEN UMGANG MIT CHRISTLICHER KUNST DES MITTELALTERS

7a Nereide

abgehoben, wie es aus zeitlich friiheren und
spdteren Zusammenhangen bekannt ist.
Dem Hirsch hdangt die Zunge aus dem Maul,
weil er gehetzt wird, aber auch, weil in ihm
die Verbildlichung des Psalmverses 42,2 zu
sehen ist: ,Wie ein Hirsch lechzt nach fri-
schen Wasserquellen, so sehnt sich, Gott,
meine Seele nach dir” Nach dem Physiolo-
gus kann der Hirsch aber auch ein Christus-
Symbol sein, als Kdimpfer gegen ,die Schlan-
ge”. Wenn man links herum geht, folgt ein
eigenttimliches Paar: Nur am linken Rand
leicht beschadigt, erschlieBt sich dem Be-
trachter das dritte Bild als Mischwesen aus
bartigem (,wildem”) Mann mit Fischleib, der
schon aus der Antike als Triton bekannt ist.
Das vierte, wenngleich nur in Umrissen
vorhandene Bild ist unschwer zu identifizie-
ren als sein weibliches Gegenstlick, eine
doppelschwanzige Nereide (Sirene), die
damals haufig vorkommt. [Abb. 7b u. 7a]

7b Triton

Eine anschauliche Parallele findet man auf
einem Kapitell-Fragment des ehemaligen
Kreuzgangs im benachbarten Helmars-
hausen. [Abb. 8]

8 Helmarshausen, Kapitell-Fragment (12. Jh.)

Auch als Paar sind die beiden gut bezeugt:
Heinz Mode bringt in seinem Buch ,Fabel-
tiere und Damonen in der Kunst” als erste
Abbildung ein erotisches Sirenen-Paar in
gegenseitiger Umarmung. Kein Zweifel also,
dass eine Nereide, die ihre ,Schenkel”
breitet, in einem christlichen Kontext ein
Negativ-Symbol darstellt: die Verfiihrbarkeit
durch ,Wollust’, allgemeiner gesagt durch
Gier und Habsucht - Luxuria und Avaritia
als Hauptstinden der klassischen Theologie.

aus-

Der Triton verdient eine genauere Betrach-
tung. Seine Enten-Patschen wirken etwas
kurios, sie mégen aus dem Physiologus
kommen, wo die Tritonen fiir Mischwesen
aus Mensch und Gans gehalten werden.
Auf dem Kopf trégt er eine sogenannte
Gugel, damals tibliche Kopfbedeckung der
einfachen Leute, hier in Verbindung mit
einem gezackten Kragen, der — auch lange
vor Eulenspiegel — an einen Narren denken
lasst. Tatsachlich ist nachweisbar, dass in
dieser Zeit ein sprachlicher Umschwung
stattfand vom ,dorper”, dem einfachen
Mann vom Land, zum ,t6lpel”, dem ver-
lachten Simpel und Narren. Zum Vergleich:
Im Fritzlarer Dom blieb als Fragment ein
damonischer Narr erhalten (Lapidarium,
um 1330) [Abb. 9].

9 Fritzlar, Dom, Damon als Narr (um 1330

UBER DEN UMGANG MIT CHRISTLICHER KUNST DES MITTELALTERS 45

Zwei Gugel tragende Médnner mit tierischen
Leibern keifen sich in einem Gewdlbebild
der ehemaligen Pramonstratenser-Kirche
von Clarholz an (um 1340) [Abb. 10].

10 Clarholz, Stiftskirche, Gewdlbemalerei (um 1340)

Ein bartiger Fisch-Mann mit Zipfelmdtze (als
Meeresgott Triton ausgewiesen, 14. Jh.), der
auf einer Teufelsgeige spielt, ist als Wand-
bild in der Kaiserpfalz von Forchheim zu
sehen und beweist besonders anschaulich
die suggestive Kraft der Verfiihrung. Die
Beispiele zeigen, dass man auch in unserem
Fisch-Mann einen Narren sehen darf, der im
vorliegenden Kontext einen Negativ-Part
spielt - solche Anti-lkonen dienten der
Ermahnung und Warnung.

In seiner rechten Hand halt der Tritone ein
langstieliges rautenférmiges Objekt, das als
Spiegel identifiziert werden kann. Im Kreuz-
gang des Schleswiger Doms tragt ein Affe
einen solchen Spiegel, ebenso in Clarholz.
Der Tritone steht demnach hier fir die
Selbstbespiegelung, Selbstsucht, Verblen-
dung, lat. stultitia, die zusammenhangt mit
dem ,Stolz": Superbia als Hauptsiinde. Das
Sirenen-Paar verkorpert die Verlockung zum
Jfalschen Leben”.

Der Hirsch strebt, wie gesehen, dem Wasser
zu. Dafiir stehen die beiden Wasser-Wesen
zundchst einmal auch - vor einer konkret
symbolischen Festlegung (vgl. Zillis). Aber
die Seele des Menschen muss unterschei-
den lernen zwischen triigerischen Ange-

boten und den Quellen, die ihren Durst
stillen kbnnen.

Das nachstfolgende Bilderpaar ist nur in
Umrissen erkennbar, die aber ziemlich deut-
lich sind: Einem Lowen (rechts) steht ein
Greif gegeniiber, beide mit gegeneinander
erhobenen Tatzen. Da es unterlassen wurde,
den Stein nachzuarbeiten, blieben nicht nur
einzelne Rander erhalten, z.B. die Flligelspit-
zen des Greifen links oben, sondern es sind
auch die Figuren als helle Schemen erkenn-
bar, da sie noch keine wirkliche Alterspatina
angesetzt haben - was auf ein relativ jun-
ges Bearbeitungsdatum hinweist [Abb. 11].

11 Wilhelmshausen, Taufstein: Greif und Lowe

Der Lowe ist heraldisch-emblematisch ge-
formt, jedoch mit einer auffélligen Abwei-
chung: Er dreht den Kopf nach hinten, Zei-
chen seiner Niederlage. In der mittelalter-
lichen Symbolik ist der Léwe vieldeutig. Er
kann Uber das oben Genannte hinaus Aus-
druck von Starke und Machtanspruch sein,
aber auch Symbol der Auferstehung Christi,
Erkennungszeichen des Evangelisten Mar-
kus ebenso wie Reprasentant des Chole-
rischen in der mittelalterlichen Lehre von
den Temperamenten. Hier vertritt er den
Part des Bosen. Dagegen gilt der Greif,
abgesehen von antiken und einigen frihen
christlichen Kontexten, unzweifelhaft als
Positiv-Symbol, und zwar als Verkérperung
Christi, genauer als sinnbildliche Darstel-
lung der Zwei-Naturen-Lehre: Der Greif ist
Léwe und zugleich Adler, so wie Christus
Mensch und Gott war. Er tragt immer den
Sieg davon. Ein Beispiel dafir ist u.a. ein



Relief am Hauptportal der Uberwasserkirche
in Mlnster, wo ein Adler einen Affen und
ein Greif einen Lowen schlédgt. In den Clar-
holzer Gewélbebildern stehen sich beide
diagonal entgegen.

Das hiesige Bild-Paar liegt dem zuerst
betrachteten, namlich Drache und Hirsch,
genau gegenliber. Dabei entspricht der
Léwe dem Drachen, beide stellen die Macht
des Bosen dar. Der Greif korrespondiert mit
dem Hirsch und verkdrpert in diesem Kon-
text die aktive Variante: nicht die verfolgte,
nach Rettung und Heil sich sehnende Seele,
sondern den aktiven und selbstbewussten
Christen, zu dem die Taufe den jungen
Menschen ja machen soll.

Das siebte Bild steht allein [Abb. 12].

[ - = T ..

12 Wilhelmshausen, Taufstein: Eule

Dadurch dass die achte Flache leer blieb,
wird es besonders betont. Es liberrascht an
dieser Stelle und ist nicht auf Anhieb identi-
fizierbar. Mit ziemlicher Sicherheit handelt
es sich aber um eine Eule, das Umriss-Sche-
ma diirfte kaum auf irgendein anderes Tier
passen. Eulen, die im Profil oder Halbprofil
dastehen und dem Betrachter das,Gesicht’
zuwenden, sind in der Zeit um 1300 nicht
selten anzutreffen, u.a. im Kreuzgang des
Schleswiger Doms, spater auch im Chorge-
stUhl der Stiftskirche von Wetter (dort
jedoch in ddmonischer Funktion, vgl. die
Basilisken-Krone) [Abb. 13].

UBER DEN UMGANG MIT CHRISTLICHER KUNST DES MITTELALTERS

13 Wetter, Stiftskirche: Eule (1466)

Und das ergdbe innerhalb des Bildpro-
gramms auch einen guten Sinn. Die Eule
gehort im Mittelalter an sich zu den mehr-
deutigen Symbolen. Einerseits kennt man
sie aus der Antike als Vogel der Gottin Athe-
ne und Inbild der ,Weisheit” (das ist der
Steinkauz, der sich auf griechischen Miinzen
befindet), in einer Aesopischen Fabel tritt
sie als kluge Ratgeberin auf. Andererseits
galt sie im Mittelalter als Todesbotin. Pro-
pheten des Alten Testaments hatten die
Eule als Teil einer Drohkulisse gegen die
liberméchtigen Feinde Israels verwendet,
als Vor-Zeichen der angesagten Zerstérung
(Jes 13,21; 14,23 / Zeph 2,14). Noch in Grimms
Marchen erscheint sie als Hexenvogel, der
Médchen fangt (Jorinde und Joringel), und
als teuflisches Ungeheuer (satirisch in Die
Eule). Im Chorgestihl der Pfarrkirche von
Sundern-Stockum ist eine Hexe mit Eulen-
kopf dargestellt. Ein Bestiarium (Tierbuch)
aus dem 12. Jahrhundert nennt speziell den
Uhu einen Vogel der Siinde und des Todes:
,Der Uhu ist ein schlimmer Vogel, so wie
der Siinder ein schlimmer Mensch ist” Je-
doch wird davon deutlich unterschieden
das ,Kauzchen’, griechisch nykti-korax
(,Nacht-Rabe”), das ist der Waldkauz, der als
Christus-Symbol ausgewiesen ist."" Im Physi-
ologus heif3t es dazu: ,Dieser Vogel liebt die
Nacht mehr als den Tag. So hat auch unser

UBER DEN UMGANG MIT CHRISTLICHER KUNST DES MITTELALTERS

Herr Jesus Christus uns geliebt, die wir in
Finsternis und Schatten des Todes saf3en.
Doch wirst du mir entgegnen, dass die Eule
unrein ist nach dem Gesetz des Mose, und
wie kann man es dann als Sinnbild des
Erlosers verstehen? Schon spricht der Apo-
stel: ,Er hat den, der keine Stinde kannte, fiir
uns zur Stinde gemacht! Er hat sich selbst
erniedrigt, um alle zu erlésen und uns zu
erhéhen.” (nach Phil 2) Die Eule ist auf dem
Wilhelmshausener Taufstein das Gegeniber
zu den Wasser-Wesen. Deshalb kann als
sicher gelten, dass sie hier ein Positiv-
Symbol darstellt.

Fasst man alles zusammen und nimmt auch
die Negativ-Bilder als Spiegel des Positiven
hinzu, offenbart sich eine subtil verschlis-
selte und zugleich anschaulich verbildlichte
Lehre von den christlichen Tugenden. Zu-
nachst die vier sog. Kardinaltugenden: Pru-
dentia bzw. Sapientia (Klugheit, Weisheit)
bedeutet die sichere Urteilsfahigkeit auf-
grund vernlinftiger (gemeint ist: aristote-
lisch-stoischer und biblischer) Wertorientie-
rung und bildet zusammen mit der Tempe-
rantia (MaBigung, Selbstdisziplin) den
Gegensatz zur beschriebenen Luxuria und
Avaritia - beide Tugenden werden von der
Eule reprasentiert. Fortitudo (Tapferkeit,
Standhaftigkeit) meint den Widerstand
gegen das Bose, den Einspruch gegen Ge-
walt und Willklr, gegebenenfalls die Opfer-
bereitschaft im Einsatz flir Gerechtigkeit;
zusammen mit der lustitia (Gerechtigkeit)
stellt sie den Gegensatz zur beschriebenen
Stultitia bzw. Superbia dar - diese Tu-
genden werden vom Greifen reprasentiert.
Dazu kommt der Hirsch, der fur die ,Sanft-
mitigen” und die ,Friedensstifter” der Berg-
predigt stehen kann, die ,hungern und
dirsten nach der Gerechtigkeit” und daftr
auch Verfolgung auf sich nehmen

(Mt 5,3-10). Dartiber hinaus sind in den drei
Christus-Figurationen, die als Vor-Bilder
zugleich den ,idealen Christen” meinen, die
sogenannten theologischen Tugenden

erkennbar, Fides, Spes und Caritas: im Stark-
mut des Greifen der Glaube (vgl. Hebr
11,1.33), in der Gerechtigkeitsliebe und Wahr-
heitssuche des Hirschen die Hoffnung und
in der Weisheit und Demut (als ,Dien-Mut”,
vgl. Phil 2) der Eule die Liebe.

Zur Datierung

Uber Herkunft und Entstehung des Tauf-
steins ist praktisch nichts bekannt, so dass
man bei der Datierung auf Stilvergleiche
und Schatzungen angewiesen ist. Das hat
im Dehio zu der Annahme ,um 1200" ge-
fuhrt. Dagegen spricht jedoch schon ein
bestimmtes Detail, die Gugel des Tritonen
mit dem Zackenkragen. Sie verweist sogar
auf das 14. Jahrhundert: ,Im Zuge der Veren-
gung des mannlichen Obergewandes ab
1335 trat auch der Schulterkragen der Gugel
wieder nach auBen. Er erscheint nun breiter
[...] und am unteren Rand in vielfaltiger
Form gezackt oder gezaddelt [...]"3 Auch
andernorts finden sich Beispiele fiir solche
LUngleichzeitigkeiten”. Nachweislich wird
noch um 1340 in der ehemaligen Pramon-
stratenserkirche von Herzebrock-Clarholz
ein tiersymbolisch verschliisseltes theolo-
gisches Programm in ein neu errichtetes
gotisches Kreuzrippengewdlbe eingebracht.
Ein weiteres Beispiel sind bedeutende Kapi-
tell-Skulpturen in der frilhgotischen Kirche
St. Martin von Heiligenstadt (nach 1300).
Sie bestehen zum Teil bereits aus biblisch-

14 Heiligenstadt, St. Martin: Jagdszene

47



48

narrativen Szenen, die jedoch flankiert sind
einerseits von Positiv-Symbolen wie dem
Pelikan oder dem Lowen, der die Jungen
zum Leben erweckt, andererseits aber auch
von schauerlichen Basilisken und Drachen
sowie einer imposanten Jagdszene: Hier
verfolgt ein wilder Reiter, Symbol des Teu-
fels, mit einer Hundemeute einen Hirsch.
[Abb. 14]

Taufsteine aus genuin romanischer Zeit
weisen ihrerseits ein erkennbar abwei-
chendes Erscheinungsbild auf. Spatroma-
nische Taufsteine in achtseitigen Formen
finden sich z.B. in verschiedenen Kirchen
K&lIns (Gereon; Maria Lyskirchen). Der des
Limburger Doms wird um 1235 datiert.

Er hat aber einen wuchtigen Kessel und

die Kolner Taufsteine sind gekennzeichnet
durch eine breit ausladende Schale.

Der Taufstein von Wilhelmshausen ist dage-
gen eleganter gearbeitet, er hat bereits eine
zierliche gotische Pokalform.

Auch kann, was die Bild-Gestaltung betrifft,
der erste Eindruck triigen. Zum Vergleich
soll der ebenfalls mit Tierbildern versehene
(runde) romanische Taufstein der Kdlner
Antoniterkirche herangezogen werden

(vor 1200) [Abb. 15].

15 K6In, Antoniterkirche, Taufstein (vor 1200)
Die Unterschiede sind augenfallig: Nach den

vier Windrichtungen hin sind prominent
gestaltete ,Schreckkopfe” angebracht, da-
monische Masken, die — ansonsten meist
an den AuBenseiten romanischer Kirchen -

UBER DEN UMGANG MIT CHRISTLICHER KUNST DES MITTELALTERS

apotropdische Bedeutung haben. Die vier
Tierbilder auf der Kuppa sind relativ grob
gearbeitet und vermitteln einen archai-
schen Eindruck — man vergleiche damit die
Realistik und Eleganz des Hirschen in Wil-
helmshausen! Mindestens drei der Tier-
bilder stellen das Bose dar: Zu sehen sind
ein fauchender Léwe, ein fauchender Dra-
che, zwei miteinander kimpfende Basilis-
ken. Das vierte Bild konnte den ,Tierfrieden”
symbolisieren (Jes 11,6): Zwei Léwen knien
miteinander nieder, ihre Kopfe werden eins.
Das ist ein schdnes adventliches Zeichen,
liegt aber weit weg von der ausgefeilten
Theologie des Wilhelmshausener Taufsteins,
dessen Gestaltung eine entwickelte Schola-
stik voraussetzt - in konservativ-roma-
nischer Bildsprache auf gotischem Corpus!
Ein zweiter Vergleich zur Abgrenzung:

16 Kdln, St. Aposteln, Taufstein (um 1200)

Der achtseitige romanische Taufstein in
K&lIn St. Aposteln (um 1200) [Abb. 16], in
schoner Tulpenkelchform auf niedrigem
Schaft, wirkt insgesamt doch sehr massiv -
und Koln war damals eines der Zentren
romanischer Kunst! Wie sollte in der ent-
ferntesten Provinz zeitgleich ,um 1200" ein
konzeptionell und handwerklich so avan-
ciertes Objekt entstanden sein?

UBER DEN UMGANG MIT CHRISTLICHER KUNST DES MITTELALTERS

Anmerkungen

1 G. Althoff: So unterschatzt man sein
Publikum, in: FAZ v. 12.5.2012, S. 30.

2 U. Geese: Mittelalterliche Skulptur in
Deutschland, Osterreich und der
Schweiz, Petersberg 2007, S. 147.

3 In: V. Leuschner (Hg.): Die Zierenberger
Stadtkirche und ihre mittelalterlichen
Wandmalereien, Wiesbaden/Stuttgart
2011, S. 8.

4 In hessischen Kirchen entdeckt. Bilder
u. Texte v. Gunter E. Th. Bezzenberger,
Kassel 1988, S. 14.

5 Katalog: Tiere, Damonen Teufel. Bild-
welten des Mittelalters, Fulda/Kassel
2005, 0.S.

6 Vgl. Physiologus. Naturkunde in friih-
christlicher Deutung (U. Treu), 3. Aufl,,
Hanau 1998, die folgenden Zitate auf
S. 5ff,; 34ff,; 8; 56ff,; 20f,; 14.

7 G. Seib: Reichenbach. Kloster- und
Deutschordenskirche, Miinchen/Berlin
1998, S. 20.

8 Phil. de Thaon: nach Br. Library
MS Cotton Nero A V; hier: Kopenhagen,
Kongelige Bibliothek, Gl. klg. S. 3466 8°,
Folio 7r (beide Uber Internet erreichbar).

9 G. Winkler: Bernhard von Clairvaux.
Samtl. Werke, Bd. VIII, Innsbruck 1997,
S. 297f.

10 A. Heinz (Hg.): Gebete aus St. Thomas, 2.
verbess. Aufl. Trier 1992, S.182

11 | A. Holtmeyer: Die Bau- und Kunstdenk-
maler im Regierungsbezirk Cassel,

Bd. IV, Marburg 1910, S. 220.

12 Aberdeen Univ. Lib. MS 24

13 Aus: U. Lehnart: Kleidung und Waffen
der Spatgotik

Bildnachweis:
alle Fotos sowie Zeichnung J. Mense

49



Forschungsprojekt Bildweiten — Weltbilder

Figlrliche Wandmalerei der Romanik in Westfalen

Dirk Strohmann

FORSCHUNGSPROJEKT BILDWEITEN - WELTBILDER 51

musste aber bisher hinter der Vielzahl der
Aufgaben zuriickstehen. Um diesen Zustand
zu andern und der figlrlichen romanischen
Wandmalerei in Westfalen die gebiihrende
Aufmerksamkeit auf wissenschaftlich fun-
dierter Grundlage zu verschaffen, hat das

romanischen Wandmalereien gehért zur
Erzdiozese Paderborn. Vor dem eigentlichen
Beginn des Projekts wurden in den Jahren
2010 und 2011 bereits die Malereien der
Kilianskirche in Ligde und die von St.
Cyriakus in Schmallenberg-Berghausen

Westfalen ist reich an Wandmalereien mit
figlrlichen Darstellungen aus der Kunst-
epoche der spaten Romanik von 1170 bis
1270. Diese bedeutenden Zeugnisse der
mittelalterlichen Monumentalmalerei haben
sich hier ausschlieBlich in Kirchen erhalten.
Auf deren Wanden er6ffnen sich besonders
in Altarndhe vielgestaltige religise Bildwei-
ten, die als Bildpredigten die Glaubensvor-
stellungen und damit das Weltbild der da-
maligen Menschen entscheidend pragten.

Der Reigen der Bilder reicht von Darstel-
lungen des thronenden Christus (Maiestas
Domini) Gber Weltgerichtsszenen, Heiligen-
legenden, alt-und neutestamentliche The-
men bis hin zur moralisierenden Darstellung
der Fortuna mit dem Rad des Schicksals. In
vielen Fallen sind die figurlichen Szenen
noch in gemalte, die gebaute Architektur
begleitende und durch Ornamentik berei-
chernde Gliederungssysteme, auch Raum-
fassung genannt, eingebunden. Architektur

1a Liigde, St. Kilian mit 1b Chorapsiskalotte mit der Maiestas Domini, Detail: Johannes Ev. J und Gottesmutter Maria, um 1230

und Ausmalung lassen so im Zusammen-
wirken romanische Kircheninnenrdume in
Westfalen vielerorts authentisch erleben.

In der breiteren Offentlichkeit, aber auch
unter Fachleuten, ist die figlrliche roma-
nische Wandmalerei trotz ihrer monumen-
talen Erscheinung noch kaum als heraus-
ragendes westfalisches Kulturgut bekannt
und akzeptiert. Dies liegt sicherlich zu
einem groBen Teil an der oftmals durch
Farbschichtverluste reduzierten Lesbarkeit
der Darstellungen, die durch ein wechsel-
volles Schicksal zwischen Ubermalung,
Freilegung und Restaurierung ihre einstige
Wirkung in der Fernsicht kaum noch entfal-
ten kdnnen. Die mit der oftmals schwie-
rigen Erhaltung der architekturgebundenen
Malereien unmittelbar befasste Denkmal-
pflege selbst hat zwar bei Restaurierungen
immer wieder beobachtet und dokumen-
tiert, die systematische wissenschaftliche
Erforschung und Prasentation des Bestands

2 Schmallenberg-Berghausen, St. Cyriakus, Chorapsis,
Detail, links: Moses vor den Stammesaltesten, auf den Stab
Aarons weisend, rechts: Samson mit den Toren von Gaza,
um 1220/30

Denkmalpflege-Fachamt unter dem Dach
des Landschaftsverbandes Westfalen-Lippe
(LWL-Denkmalpflege, Landschafts-und
Baukultur in Westfalen) 2012 ein mehrjéh-
riges Forschungsprojekt begonnen. Das von
der LWL-Kulturstiftung finanziell geférderte
Projekt tragt den Titel ,Bildwelten — Welt-
bilder: Figurliche Wandmalerei der Roma-
nik”. Bis Ende 2016 werden die 13 wich-
tigsten Beispiele der Kunstgattung in
Westfalen unter Einbeziehung vielféltiger
wissenschaftlicher Untersuchungsmetho-
den eingehend vom Gerlist aus erfasst,
kartiert und erforscht. Im Rahmen von
Werkvertragen sind die auf Wandmalerei
spezialisierte Kunsthistorikerin Dr. Anna
Skriver aus Kéln und die Wandmalerei-
Diplom-Restauratorin Katharina Heiling aus
Wedemark bei Hannover mit dieser Auf-
gabe betraut.

Fast die Halfte der in das Forschungsprojekt
aufgenommenen Kirchen mit figurlichen

3 Paderborn-Neuenbeken, St. Maria Geburt, Westwand des
Nordquerhauses, Detail aus der Kreuzabnahme, um 1230

bearbeitet. Die Wandbilder in der Chorapsis
in Berghausen sind besonders gut und
vollstandig erhalten. 2012 fiel in St. Blasius in
Balve der offizielle Startschuss fuir das Pro-
jekt. 2013 folgte die wissenschaftliche Bear-
beitung der Nikolaikapelle in Soest, deren
Wandmalereien von der einstigen Bedeu-
tung des Kunstzentrums Soest kiinden. 2014
kommt die kaum bekannte, da hinter dem
barocken Hochaltar vorborgene Apsis-Aus-
malung der Pfarrkirche St. Peter und Paul in
Schmallenberg-Wormbach an die Reihe.
2015 beschlieBen die Bildszenen in den
Querhausern der Kirche Maria Geburt in
Paderborn-Neuenbeken den Reigen. Beson-
ders hervorzuheben ist die Unterstiitzung
durch das Paderborner Generalvikariat, das
seit 2012 die Kosten der Gerliste und even-
tuell notwendiger Schadenskartierungen
tragt. Erfreulich auch, dass in Berghausen
und Balve die dringend notwendige Kon-
servierung der Wandmalereien angestof3en
und vorbereitet werden konnte.



52

4 Salve, St. Blasius, Chorapsis, Laibung des Ostfensters,
Detail: stehender Prophet, um 1240/50. Foto: K. Heiling,
Wedemark, 2012

Bestandteil des LWL-Forschungsprojektes
sind auBerdem die figlirlichen romanischen
Wandmalereien der evangelischen Kirchen
in Bad Sassendorf-Lohne und -Weslarn,
Bochum-Stiepel, Dortmund-Brechten, Dort-
mund-Wellinghofen, Lippstadt Marienkirche
und Soest-Ostténnen.

Die grof3te wissenschaftliche Tiefe in der
Erfassung, Untersuchung und Bewertung
bleibt im Rahmen des Forschungsprojekts
zwar den freigelegten figirlichen Wandma-
lereien der Romanik vorbehalten. Die noch
mit den Ubermalungen des 19. und 20.
Jahrhunderts versehenen, daher weniger
authentischen, dennoch bedeutenden
figurlichen Wandmalereien in der Soester
Hohnekirche, im Marienchor des dortigen
Patroklidoms sowie in der Margaretenkirche
in Kamen-Methler werden bei der wissen-
schaftlichen Auswertung aber durchaus mit
beriicksichtigt.

FORSCHUNGSPROJEKT BILDWEITEN - WELTBILDER

5 Soest, Nikolaikapelle, Chorapsis, Nordseite, Detail:
Tugend mit Krone und Zepter, um 1250

Die Forschungsergebnisse, die schon jetzt
zur Halbzeit des Projekts eine Vielzahl wich-
tiger neuer Erkenntnisse beinhalten, wer-
den 2016 in einer abschlieBenden, reich
bebilderten Buchpublikation veréffentlicht.
Flankierend zum Buch ist eine Internetseite
in Planung, auf der die zahlreichen Bild-
pldne und Fotos der Objekte in groBerem
Umfang einzusehen sein sollen. Zugleich
wird in Zusammenarbeit mit dem LWL-
Museumsamt fiir Westfalen eine Wander-
ausstellung mit Begleitheft entwickelt, die
in den Projektkirchen bzw. deren Gemein-
derdumen und auch in einigen Museen zu
sehen sein wird. Weiterhin hat das LWL-Me-
dienzentrum bereits mit den Dreharbeiten
fur einen Dokumentarfilm zur romanischen
Wandmalerei in Westfalen begonnen. Diese
unterschiedlichen, sich ergdnzenden
Medienformate sprechen einen breiten
Interessentenkreis an und werden die bis-
her eher unzureichende Wahrnehmung der

FORSCHUNGSPROJEKT BILDWEITEN - WELTBILDER

Wandmalereien und ihrer Erhaltungsproble-
matik in der Offentlichkeit erheblich verbes-
sern. Es ist an der Zeit, das grof3e Potenzial
der figirlichen romanischen Wandmalerei
zur weiteren Scharfung des kulturellen
Profils Westfalens zu nutzen.

6. Schmallenberg-Berghausen, St. Cyriakus, Chorapsis,
Wandabwicklung mit Bestandskartierung der Wandmale-
reien: Putzerganzungen und Retuschen. Anna Skriver, 2012.
Vermessung und Fotoentzerrung: Ingenieurbiiro Fitzek/
Pancini, Kdln

Fotos 1a, 2, 3, 5, 6 LWL-Denkmalpflege, Landschafts-und
Baukultur in Westfalen, H. Diilberg, 20m

53



SanierungsmalBnahmen an der Abteikirche Corvey

Albert Henne

Die Abteikirche St. Stephanus und Vitus Corvey ist die
dlteste erhaltene Abteikirche mit karolingischem West-
werk in Nordeuropa. Sie ist Bestandteil einer barocken
Klosteranlage, die sich seit der Sakularisierung in Privat-
besitz befindet. Allein die Kirche ist seit 1976 wieder
wieder im Besitz der Kath. Kirchengemeinde.

Am 21. Juni 2014 wurde Corvey von der UNESCO unter
dem Titel ,Das Karolingische Westwerk und die Civitas
Corvey” in die Welterbeliste aufgenommen. Corvey ist
damit 39. Welterbestatte in Deutschland.

In den 1980er bis Mitte der 1990er Jahren wurde die
Abteikirche in insgesamt 13 Bauabschnitten umfangreich
restauriert. Sanierungen in den Turmstuben wurden
nicht ausgefiihrt, sondern auf spatere Zeitpunkte ver-
schoben.

Im Westwerk kam es durch die offenen
Arkaden der zwei Tirme und des Mittel-
turmes zu starkem Wassereintritt durch
Regen und Schnee mit weitreichenden
Durchfeuchtungen des Mauerwerks. Hier-
durch waren Schaden an den Holzkonstruk-
tionen der Deckenbalken, verstarkte Feuch-
te- und Salzbelastungen des Sandstein-
mauerwerks und Feuchteschaden an
Innenputzflachen bis hinab zu den Decken
des Johannischores entstanden. Hiervon
betroffen waren auch Putzschichten aus
karolingischer Zeit.

Bereits wahrend der Sanierung des Gebau-
des vor 20 Jahren war der Wassereintritt ins
Gebaude festgestellt worden. Sanierungs-
maBnahmen speziell dazu sind damals nicht
getroffen worden, méglicherweise hat man
die Einflisse des schadstoffbelasteten Re-
gens unterschatzt. Durch die immer starker

Das Orginal der Civitas-Inschrifttafel befindet sich nunmehr geschiitzt im Obergeschoss des Westwerk-Arkadengangs




SANIERUNGSMASSNAHMEN AN DER ABTEIKIRCHE CORVEY

SANIERUNGSMASSNAHMEN AN DER ABTEIKIRCHE CORVEY

werdende Belastung infolge von Umwelt-
einfliissen hatten die Durchfeuchtungen
inzwischen zu Schaden am Bauwerk bis hin
zu Substanzverlusten im Bereich der histo-
rischen Putze gefiihrt. Insbesondere seit
dem Jahr 2000 war im Rahmen von ge-
naueren Beobachtungen ein verstarktes
Schadensbild zu beobachten.

Eine Wasserableitung bestand in den offe-
nen Tiirmen bisher nicht. Uber Jahrhun-
derte hinweg fiihrte der Feuchtigkeitsein-
trag vermutlich nicht zu gravierenden Scha-
den. Erst die massiven Umweltbelastungen
des letzten Jahrhunderts haben zu den jetzt
festgestellten Substanzverlusten gefihrt.

Mit dem Bau der 844 geweihten Kloster-
kirche wurde um 830 begonnen.

Hinter der Fassade des Westwerkes verbirgt
sich der kubische Baukorper aus dem o.
Jahrhundert. Er teilt sich in einen massiven
Mittelturm und zwei schlanke Seitentiirme;
dem Mittelturm ist ein risalitartiger Vorbau
vorgelagert, der sogenannte Konigserker;
die Seiten- oder Treppentlirme weisen
schie3schartendhnliche Fenster auf. Der
massive, im Grundriss quadratische Mittel-
turm hat urspriinglich die Seitentliirme weit
Uberragt — man sprach von den ,tre turri”
von Corvey. Er beherbergt die sogenannte
Kaiserkirche, jenen Raum, in dem sich der
Kaiser bei Hoftagen mit seinem Gefolge
aufhielt. Bis 1145 sind 20 Hoftage rémisch-
deutscher Kaiser in Corvey nachgewiesen;
allein Heinrich Il. hielt sich siebenmal in
Corvey auf. Der Mittelturm wurde 1185 we-
gen Baufélligkeit abgetragen und das West-
werk zu einer Zweiturm-Fassade umgebaut.
Beim Betreten des Westwerks aus dem o.
Jahrhundert wird man von einer Saulenhal-
le beachtlichen Ausmal3es empfangen. Wir
haben es hier mit drei baulich ineinander-
geschachtelten Quadraten zu tun. Das erste

Links: Die Kaiser-Kirche (Johannischor) im Westwerk und
die Saulenhalle im Eingangsbereich darunter

ist der Grundriss des Westwerkes; es folgt
der Mittelturm, getragen von vier méch-
tigen Pfeilern, in der Mitte befindet sich
dann das durch vier Sdulen gebildete ,Qua-
drum” Typisch fur diese vier Saulen sind die
akanthisierenden Kapitelle mit hohen
Kampfern; sie deuten auf die byzantinische
Herkunft der Baumeister hin. Das Quadrum
symbolisiert einen Baldachin, und hier wird
das ,Programm” der baulichen Gestaltung
des Westwerks wiederum sichtbar.

Der Kaiser wurde unter diesem steinernen
Baldachin vom Abt empfangen und in die
Kaiserkirche geleitet. Die nur noch in Rudi-
menten erhaltene Farbfassung des gesamt-
en Baus ist in ihrer Symbolhaftigkeit noch
erkennbar. Das Erdgeschoss muss man sich
leuchtend rot vorstellen; diese Farbe sym-
bolisiert das Feuer der Vorhdlle, das Fege-
feuer, das der Kaiser mit seinem Hofstaat
als ,Raum der Lauterung” durchschreiten
musste, um im Obergeschoss an Gottes-
diensten und Hoftagen teilnehmen zu kon-
nen. Im Obergeschoss angelangt, er6ffnet
sich die ganze Erhabenheit der Kaiserkirche
mit ihren arkadenumgrenzten zwei Ge-
schossen. Hier ist der Baukubus des Turmes
noch deutlich zu erkennen. Zentraler Blick-
fang ist im Westen die Kaiserloge, wo sich
die Thronanlage befunden hat. Die Decken
des Turms und der Seitenschiffe stammen
aus der Umbauphase des Westwerks nach
dem Dreifligjahrigen Krieg und sind typisch
fir den ,gehobenen Hausbau” im westfa-
lischen Barock. Die freiliegenden Balken
sind verputzt und kunstvoll verziert. Der
Raum wirkt heute durch die Rickfront der
barocken Orgel von 1681 in sich geschlos-
sen. Urspriinglich hatten der Kaiser und sein
Hofstaat von der Empore aus einen freien
Blick in das langgestreckte Kirchenschiff
und zu den vier Altdren. Es war also eine
klassische Doppelchdrigkeit mit der geist-
lichen Macht im Osten und der weltlichen
im Westen, vergleichbar mit den grossen
deutschen Kaiserkirchen wie Bamberg,
Speyer oder Worms. Das Corveyer Westwerk

57



SANIERUNGSMASSNAHMEN AN DER ABTEIKIRCHE CORVEY

] __,[' '“'\_;" e iT"'""

SANIERUNGSMASSNAHMEN AN DER ABTEIKIRCHE CORVEY

ist in seiner Funktion durchaus mit der
Pfalzkapelle Karls des Grossen in Aachen zu
vergleichen. Erst vor wenigen Jahren wur-
den Uber den sechs Pfeilern auf dem rohen
Mauerwerk mit roter Kreide gezeichnete
Entwurfsskizzen zu lebensgrossen Figuren
entdeckt. Es handelt sich dabei um Vor-

zeichnungen fiir Halbrelieffiguren aus Stuck.

Diese Figuren miissen sich bei der Weihe
des Westwerkes im Jahre 875 an den
Wanden befunden haben.

Im Jahre 1665 wurde die im Dreissigjahrigen
Krieg weitgehend zerstorte Klosterkirche
abgerissen. Christoph Bernhard von Galen
legte 1667 den Grundstein fiir den barocken
Neubau. Die Form des Grundrisses, der
Fenster und des Gewdlbes steht ganz im
Zeichen der Gotik, die Raumausstattung in
den Corveyer Farben rot und gold hingegen
ist barocker Pragung. Der Neubau wurde

im Jahre 1671 vollendet und erhielt bis 1674
seine prachtvolle Innenausstattung. Von
herausragender kiinstlerischer Qualitat sind
die vier Alabasterepitaphe im Chorraum
und der in blau gefasste Reliquienschrein
des hl. Stephanus im Kirchenschiff. Fir den
Hauptaltar existieren zu den Hochfesten
der katholischen Kirche heute noch fiinf
austauschbare Bilder: die Geburt Christi, die
Kreuzigung, zwei Pfingstwunder und die
Himmelfahrt Mariens.

Den Altar schmiicken weiter Skulpturen der
Stifter Karl und Ludwig sowie der Patrone
Stephanus und Vitus. Von besonderer Ele-
ganz ist das Chorgestiihl mit seinen dreh-
baren Notenpulten; an den Riickwénden
befinden sich Statuetten von Personen, die
mit der Geschichte Corveys verbunden sind.
Der machtigen Kanzel an der Stidwand des
Kirchenschiffs ist das ebenso imposante
Weihemal des hl. Vitus an der Nordwand

gegeniibergestellt. Die 1681 eingebaute
Orgel des in Hoxter ansassigen Orgel-
baumeisters Andreas Schneider trennt das
Obergeschoss der Kaiserkirche vom Kir-
chenschiff. Bei diesem Instrument handelt
es sich um eine der wenigen erhaltenen
Springladenorgeln mit originalem Ton-
umfang. Machtige Engelsgestalten tragen
die vergleichsweise zierliche Orgelbiihne

Das Regenwasser drang teilweise bis in den
Johannischor vor, hier war es schon zu
Putzabplatzungen im Bereich der histo-
rischen Deckenputze gekommen.

Die Glockenstube und das Geldute sind
durch die offenen Arkaden der Witterung
ausgesetzt. Die als Laufflache verlegten
Holzroste waren morsch und zu ersetzen.
Die Bodenabdichtung war spréde und vor
allem an den Anschlusspunkten gerissen,
sodass Feuchtigkeit in die Unterkonstruk-
tion eindringen konnte.

Besonderes Augenmerk war auf die Durch-
dringungen des Glockenstuhles zu richten.
Es handelt sich um einen zweigeschossigen
Stuhl, die Konstruktion schwingt beim
Lauten erheblich, die Abdichtung musste
entsprechend flexibel ausgebildet werden.

Beide Turme und die Glockenstube sind
jetzt soweit abgedichtet, dass Schaden
durch Regen und Schnee langfristig verhin-
dert werden. Die Schaden am Holztragwerk
sind saniert. Durch die Anderungen der
Auflagerkonstruktion sind in Zusammen-
hang mit der Abdichtung langfristig keine
Schaden am Gebdude zu erwarten. Die
SanierungsmaBnahmen haben den Was-
sereintrag in das Gebaude nachweislich
gestoppt. Es sind schon jetzt in der kalteren
Jahreszeit geringere Salzausbliihungen in
den Turmen festzustellen. Zurzeit werden

Linke Seite

oben: Blick durch die Kirche zur barocken Altargruppe

unten: die Springladen-Orgel von Andreas Schneider aus dem Jahr 1681
{iber dem Durchgang zur Séulenhalle des karolingischen Westwerks

Klimamessungen im Johannischor durch-
gefiihrt, die die Reduzierung der Luftfeuchte
dokumentieren sollen.




60 Genius Loci - der Umgang mit ,obsoleten” Kirchenbauten GENIUS LOCI - DER UMGANG MIT ,OBSOLETEN” KIRCHENBAUTEN

als Chance fiir Offnung und Weitereintwicklung

Muck Petzet

Zahlreiche Kirchen werden heute ,nicht
mehr gebraucht’, stehen leer, werden profa-
niert, abgebrochen oder verkauft und um-
genutzt. Oft trifft es dabei die Kirchen der
Nachkriegsmoderne. Trotz aller — inzwischen
in Fachkreisen weitgehend unbestrittener

- Bedeutung und Wertschatzung der Archi-
tektur der 1950er und 60er Jahre — und
einer beginnenden Diskussion um die Qua-
litdten der 7oer-Jahre-Architektur — werden
diese Bauten oft als armlich - und im Um-
kehrschluss als wertlos empfunden. Zahl-
reiche Abbriiche und Abbruchprojekte
zeugen von der geringen Wertschatzung
und dem gedankenlosen Umgang mit
diesem jungen baulichen Erbe. Die ,histo-
rischen” Kirchen — mit ihrer gotischen
Erhabenheit, barocken Pracht oder Rokoko-
Verspieltheit bieten erheblich mehr Nah-
rung fur die Augen der Gottesdienst-
besucher als die - oft ganz bewusst - kar-
gen Nachkriegskirchen. Auch die historische
Reibung, Dichte und Aufladung sind gerin-
ger, und der materielle/energetische Wert
wird ebenso unterschétzt wie der architek-
tonische und kulturelle.

Dabei sind diese Bauwerke oft wichtige
Kristallisations- und Orientierungspunkte in
diffusen Umgebungen und kénnen mit
minimalem Aufwand zu einer neuen Form
von kulturellen Begegnungs- und Erfah-
rungsstatten weiterentwickelt - und so als
kirchliches Kulturgut flir weitere Generati-
onen erhalten werden. Als Alternativen zu
den oft allzu schnellen Abbruchgedanken
sind in jiingster Zeit einige bemerkenswerte
Projekte umgesetzt worden, die beispielhaft
fur einen ,kreativen” und respektvollen
Umgang mit dem Bestand stehen kdnnen:

So etwa der Umbau der Kirche St. Bartho-
lomaus in KéIn-Ehrenfeld in ein Kolumba-
rium von Kissler + Effgen. Architekten.
[Abb. 1]. Dieses inhaltlich und formal Gber-
zeugende Konzept bleibt ganz nah am
Vorhandenen - ,alles war schon da“ -
betonen die Architekten — es musste nur
neu gedacht und geordnet werden.

Auch die radikale Verkleinerung kann als
kreativer Prozess verstanden werden und zu
groBartigen Ergebnissen fiihren - wie die
Dornbuschkirche in Frankfurt von Meixner-
Schliter-Wendt zeigt (Abb. 2). Dabei wurde
ein GrofBteil des Kirchenschiffs abgebrochen
— die verlorenen Bauteile sind als Erinne-
rung erhalten und in eine neue skulpturale
Wand eingeschrieben, die zusammen mit
dem erhaltenen Teil der Kirche die Ge-
schichte des Ortes verdichtet und weiter-
schreibt. Es ist bedauerlich, dass dieses
Beispiel bisher keine Nachfolger gefunden
hat - vielleicht liegt es auch daran, dass es
wenige Architekten gibt, die — wie Meixner
Schliter Wendt - dem mdoglichen Auftrag,
einen Kirchenneubau zu errichten ,wider-
stehen” kdnnen - und sich lieber mit dem
widerspenstigen Bestand beschéftigen:
urspriinglich hatte die Gemeinde vor, die
Kirche komplett abzubrechen und einen
kleineren Neubau zu errichten.

Abb. 1 Umbau der Kirche St. Bartholoméaus in KdIn-Ehrenfeld in ein Kolumbarium von Kissler + Effgen. Architekten.
Fotografie Dietmar StrauB3, Besigheim

Abb. 2 Architektur-Recycling als skulpturale Wand bei der Dornbusch-Kirche Frankfurt

_ S EAR -
2 0 135 \

© RRR/ Erica Overmeer 2012



GENIUS LOCI - DER UMGANG MIT ,OBSOLETEN” KIRCHENBAUTEN

GENIUS LOCI - DER UMGANG MIT ,OBSOLETEN” KIRCHENBAUTEN 63

Auch der Einbau einer Werktagskirche kann
ein probates Mittel zur Verkleinerung” sein
- das grof3e Kirchenschiff dient als,Durch-
gangsraum” und bleibt der Identifikation
der Gemeinde und grof3en Feiertagen erhal-
ten - eine Strategie, die wir bei St. Joachim
in Miinchen angewendet haben [Abb. 3].

Die Umwidmung von Kirchen in Gottes-
hauser anderer Religionen sollte meines
Erachtens kein Tabu sein. Oft waren es sol-
che ,pragmatischen” Umnutzungen, die uns
grofBartige Bauten erhalten hat — wie etwa
die Hagia Sophia in Istanbul. Ein Beispiel fiir
die Umwidmung einer Kirche zur Moschee
habe ich - trotz des sicher vorhandenen
Bedarfs - in jlingerer Zeit in Deutschland
nicht finden kénnen.

Wenn die Kirche wirklich nicht gehalten
werden kann, sollte der Umbau in andere
Nutzungen ernsthaft und vor allem mit
hohem Anspruch verfolgt werden. Dadurch
kdnnen wenigstens die Gebdude selbst und
damit die in sie eingeschriebene Erinnerung
an die vergangene Bedeutung erhalten wer-
den. Es gibt hervorragende Beispiele fiir
eine wiirdige Nachnutzung wie die ,B6hm
Chapel” in KéIn oder St. Agnes in Berlin

Abb. 3 (Reihe): St. Joachim, Miinchen aus den 1950er Jahren — renoviert und mit Werktagskapelle versehen. Fotos: Werner Huthmacher

[Abb. 4], die die Aura des Gebaudes fir
Kunstprasentationen nutzen. Aber auch
ganz profane Nutzungen kénnen einen
Kirchenbau wiirdig weiterleben lassen,
wie etwa die Lukaskirche in Essen zeigt,
die der Architekt Heinrich Boll in ein ganz
besonderes Wohnhaus verwandelt hat.

Eine Welt, in der es nicht mehr nur um
quantitatives, sondern zunehmend um
qualitatives Wachstum und den Erhalt
unserer existentiellen Lebensbedingungen
geht, erfordert ein neues, das Vorhandene
einbeziehendes Denken und Handeln.
Jede bestehende Architektur hat eine
~eingebaute” Existenzberechtigung ein-
fach, weil sie schon da ist und jemand
Jahre oder Jahrzehnte vor uns erhebliche
Energie und Ressourcen aufgewendet hat,
um sie zu errichten. Diese Energie ist in
den Gebduden gespeichert - und wird
freigesetzt, wenn wir sie abbrechen und
durch Neubauten ersetzen. Wie alle von
Menschen hergestellten Dinge, die Ener-
gie und Ressourcen enthalten - sollte
Architektur so lange wie moglich in
Gebrauch gehalten werden, um die nega-
tiven Auswirkungen ihrer Erzeugung so
weit wie moglich zu reduzieren. Auch bei

profanen Bauten sind neben diesen ,physi-
kalischen” auch soziale, architektonische
und historische Energien vorhanden, die
Identifikation stiften kénnen - und letztlich
auch fir ein heute seltenes Gut stehen, die
Authentizitdt. Um wie viel mehr muss das
furr kirchliche Bauten gelten, die mit Bedeu-
tung und Geschichten angereichert und
aufgeladen sind.

Das auf Neubau und Entwurf ausgerichtete
Denken von Architekten und Bauherren
wird sich angesichts der wachsenden
Bedeutung des Umbaus wandeln. Die Neu-
programmierung und Entwicklung des

Vorhandenen erfordert eine neue, affirma-
tive Haltung: Grundvoraussetzung ist die
Identifikation mit dem Vorhandenen, mit
seinen architektonischen, historischen,
energetischen und sozialen Potentialen.
Der kiinstliche Gegensatz von Alt und Neu
von Bestand und Ergdnzung wird in einer
neuen gemeinsamen Ubersumme aufge-
hoben. Die Haltung des Architekten wird
nicht mehr die des autonomen Kiinstlers,
sondern die eines Entwicklers und Modera-
tors von Prozessen sein. Diese Prozesse
koénnen und sollen durchaus visionar sein
- das Vorhandene muissen sie aber dorthin
- moglichst unbeschadet - mitnehmen.

Abb. 4 (Reihe) St. Agnes, Berlin © Nathan Willock




64

Die evangelischen Christuskirche Heinsberg

Ludwig Rongen

=~ "

1: Grundriss der Christuskirche nach der Erweiterung

Vor dem Haupteingang wurde ein Windfang errichtet.

Die Kirche wurde an der Siidseite erweitert.

2: Gebéaude vor dem Umbau

Die evangelische Christusgemeinde Heins-
berg hat — wie fast alle christlichen Kirchen-
gemeinden — mit der immer starker wer-
denden finanziellen Last des viel zu grof3en
Immobilienbestandes zu kampfen.

Deshalb hatte das Presbyterium im April
2011 den Beschluss gefasst, die ,Arche’, ein
Mehrzweckgebdude aus dem Jahr 1968, zu
verkaufen und kinftig fir alle profanen
kirchengemeindlichen Aktivitdten wie
kulturelle Veranstaltungen, Konzerte, Lesun-
gen, Vortrage und dergleichen, stattdessen
die Kirche und das ehemalige Pfarrhaus zu
nutzen. Um dem dafir erforderlichen
Raumbedarf der sehr aktiven Kirchen-
gemeinde gerecht werden zu kénnen, war
eine Erweiterung der Kirche um einen
Mehrzweckraum erforderlich (Bild 1).

Der Mehrzweckraum wurde im vorderen
Bereich an der Stdseite der Kirche ange-
baut und schlieBt heute die ehemals
Jstadtebauliche Liicke” zwischen Kirche und
Pfarrhaus, wodurch auBerdem ein kleiner
intimer ,Kirchplatz” fuir Aktivitdten im Freien
geschaffen werden konnte (Bild 3).

Die Christusgemeinde hatte auch das Ziel,
mit dieser BaumaBnahme einen nachah-
menswerten Beitrag zum Klima- und Um-
weltschutz zu leisten. So wurde die
Christuskirche mit finanzieller Unterst(t-
zung der DBU (Deutsche Bundesstiftung
Umwelt) und des Landes NRW auch ener-
getisch optimiert und zwar auf ,EnerPHit-
Standard” (Passivhaus im Bestand).

Das duf3ere Erscheinungsbild von Kirche
und Pfarrhaus war schon immer durch ein
homogenes Sichtmauerwerk aus regional
typischen rot-blau-bunten Ziegelsteinen im
,neuen Reichsformat’ (247 x 114 X 62 mm),
die handwerklich ambitioniert im ,flami-
schen Verband’ vermauert wurden,
gepragt, und das sollte auch so bleiben.

D. h. durch die energetische Optimierung

DIE EVANGELISCHEN CHRISTUSKIRCHE HEINSBERG

3: Blick von Westen auf den neuen ,Kirchplatz’, im Hintergrund der Erweiterungshau

sollte sich das architektonische Erschei-
nungsbild des Ensembles Christuskirche
und ehemaliges Pfarrhaus nicht verandern.
Das bedeutete, dass als Warmeddammung
der bis dahin ungeddammten Kirche nur eine
Innenddmmung in Frage kam.

Auch das sollte beispielgebend sein; denn
gerade fir stadtbildpragende Bauten bedarf
es angemessener Losungen zur energe-
tischen Sanierung, die deren Charakter nicht
zerstoren. Dass die immer starker wachsen-
den Anforderungen an die Energieeffizienz
von Gebduden auch im Bestand auf Dauer
das Erscheinungsbild ganzer historisch
gepragter Stadtbilder zerstoren, gilt es
schlief3lich zu vermeiden.

Zusatzlich wurden innen dreifachverglaste
Passivhausfenster mit sehr schlanken Rah-
men, die auch das Erscheinungsbild der vor-
handenen kiinstlerischen Verglasung nicht
negativ beeintréchtigen, eingebaut und
eine Liftungsanlage mit einem hohen
Warmeriickgewinnungsgrad installiert.

T

Damit ist die evangelische Christuskirche in
Heinsberg heute ein einzigartiges Pilotpro-
jekt, namlich das weltweit erste nach Ener-
PHit (Passivhaus im Bestand) zertifizierte
Nichtwohngebdude mit Innenddmmung.

Heute betreten die Besucherlnnen die
Kirche durch den vorgelagerten Windfang,
von dem aus sie den eigentlichen Sakral-
raum durch den ehemaligen Haupteingang
erreichen. AuBen werden sie mit einem
Bibelzitat auf dem Portal begrif3t:

»Siehe, ich habe vor dir eine Tiir aufgetan und
niemand kann sie zuschliefS8en, denn du hast
eine kleine Kraft und hast mein Wort bewahrt
und hast meinen Namen nicht verleugnet,
Offbg 3.8 (Bild 6).

In ihrem Inneren présentierte sich die Chris-
tuskirche vor Beginn der Umbauarbeiten
als ein unpratentioser Feierraum in der Art
einer Hallenkirche mit einer angenehm
proportionierten, aus der Hauptwand ent-
wickelten Pfeilerarkade im Ubergang zu
dem niedrigeren Seitenschiff.

65




66 DIE EVANGELISCHEN CHRISTUSKIRCHE HEINSBERG

4: Der Kircheninnenraum vor dem Umbau

5: Der Kircheninnenraum nach dem Umbau

6: Windfang mit Bibelzitat auf dem Eingangsportal

Heutzutage findet man die meisten Kirchen
aullerhalb der Gottesdienstzeiten aus nach-
vollziehbaren Griinden geschlossen vor. Die
evangelische Christus-Gemeinde Heinsberg
wollte aber eine offene Kirche, die dem
Besucher wenigstens tagsuber jederzeit
Zutritt und auch einen Einblick in den
eigentlichen Sakralbereich gewahrt.

Im Windfang trennt eine Sichtbetonwand
den inneren Vorbereich zum eigentlichen
Sakralraum vom Raum der Stille ab, in dem
Besucherlnnen auch auBlerhalb von Gottes-
diensten ein personliches Gebet sprechen,
fiir eine Weile der Hektik des Alltags entflie-
hen oder einfach nur eine Kerze anzilinden
kénnnen.

Die Kerzen finden entweder Platz auf den
schlichten, in die Wand eingelassenen
Corten-Stahl-Blechen oder im Kerzenfeld
auf dem Boden. Von hier hat man auch
noch einmal einen Einblick in den eigent-
lichen Kircheninnenraum selbst (Bild 7).

Im Raum der Stille finden die Besuche-
rinnen auch ein strahlendes, hinterleuchte-
tes Kreuz vor, das aus vier Corten-Stahl-
Blechtafeln gebildet wird. Die groBte dieser
Blechtafeln ist gelocht, so dass der Besucher
erkennen kann, dass es sich hierbei um
einen ,Gebetsbriefkasten” handelt, in den
er seine auf einen Zettel geschriebenen
Gedanken oder auch personliche Bitten
einwerfen kann. Als Material fur die Kerzen-
halter wie auch fir die Blechtafeln, die das
Kreuz und den ,Gebetsbriefkasten” bilden,
haben wir uns ganz bewusst fiir Corten-
Stahl entschieden. Seine rostige Oberflache
erinnert uns einerseits daran, dass auch
unser irdisches Leben verganglich ist, ande-
rerseits steht die ,Edelkorrrosionsschicht”,
die den Corten-Stahl nicht zerstort, fiir
Unvergénglichkeit und erinnert uns an
unseren christlichen Glauben, in dessen
Zentrum das ewige Leben steht.

DIE EVANGELISCHEN CHRISTUSKIRCHE HEINSBERG

7 und 8: Windfang, Raum der Stille mit Gebetshriefkasten
und Kerzenhalter. Durckblick zum Kirchenraum

Die roh belassene Sichtbetonwand, die den
Raum der Stille und den Windfang vonein-
ander trennt, ist nicht nur eine blofe Wand,
sie ist gleichzeitig Vitrine, die den ehema-
ligen Grundstein der Kirche zeigt und dari-
ber hinaus noch Platz fiir weitere wertvolle
Ausstellungsobjekte bietet (Bild 8).

Die in der AuBenwand eingebauten Grab-
platten konnten trotz Innenddmmung an
ihrem gewohnten Platz verbleiben. Die an
diesen Stellen fehlende Innenddmmung
wurde durch eine Dreifachverglasung er-
setzt, wodurch die dsthetische Qualtitat des
Gesamterscheinungsbildes der historischen
Grabplatten erheblich gesteigert werden
konnte.

9: Sichtbetonwand im Windfang

67



—— - —T g——
— ——
e ——
L ———
¥ a A
e T
v
Faky; i
Q)
¥
L2
e
o x
1
. y o ﬂ ll s

el

>
a S q > d s 5 :
P P 2 e T8 832 270 g% 5SS p® p
4, et A B P = 35 S 2 = < g g S D g o 2 o <

.I.v..u.__u...Iq.ﬂ“I.J._.i = T i e T = S 5 O a d O O
— - : HE . S TS o =~ g : 5 = v 3 v © z
.“."..”q.:r.”.. .iwufﬂ._. oot BECh T - K R €S 2= o ¥ v T S g 2 ¢ 2 d O
¢ e B, My i el =< 22 T S 3
ok .1&. M\.ﬂ. o 5 & - Y © 5 - 4 d O S
" - . T T N -ﬁ.“. 1 _n. o T = O 2 O @) d
- JIH Lt ¥ g .l @) v O Y 5
. g =& £ : S © £
- h_E.-_._ e i T S 2 © O q G O 2 ©
Pl e F | S = ° =

L (T = & s ¢ 25235882 2520232800




70

DIE EVANGELISCHEN CHRISTUSKIRCHE HEINSBERG

% //MM//W///W//,/[%///W’WI

‘mmrmm&m\\\\\\\

16: Grundriss Untergeschoss mit Krypta

17 und 18: AuBen- und Innenansicht der renovierten Kirche

Mit dem Gedanken der Erweiterung der
Pfarrkirche um einen Mehrzweckraum kam
auch der Wunsch nach einer Krypta oder
besser einer kleinen, unterirdischen Kapelle
auf. Hier kann Gottesdienst in ganz kleinem
Kreis gefeiert, meditiert oder auch sehr
anschaulich Religionsunterricht durch-
gefiihrt werden.

Wichtig war uns aber auch der Weg in die
,Krypta” Es sollte eben mehr sein als nur ein
Weg Uber eine Treppe in einen unterir-
dischen Raum, der ,nebenbei” auch fir
sakrale Zwecke genutzt werden kann.

Wir wollten auch den Weg in die Krypta
inszenieren, schon zu einem Erlebnis wer-
den lassen und damit neugierig auf die
Krypta machen (Bild 14).

So durchschreitet der Besucher einen spiral-
formigen Raum, ehe er in die ellipsenfor-
mige Krypta gelangt, wobei die Ellipse
wiederum als Symbol fiir Unendlichkeit
stehen soll. Die Sichtbetonwande und die
Decke der Krypta sind unbehandelt geblie-
ben. Nichts soll hier vom Wesentlichen, von
dem Raum selbst, ablenken. Der ehemalige
Taufstein steht im Zentrum des Raumes.
Genau dariber befindet sich die Deckendff-
nung, die die Krypta mit Tageslicht versorgt
(Bild 15).

Anmerkung der Redaktion
Dank eines hohen planerischen und gestal-
terischen Aufwandes und einer kompli-
zierten Abwicklung auf der Baustelle ist aus
einem eher durchschnittlichen Kirchenge-
baude eine anprechende und giiltige Archi-
tektur geworden, die auch hohen energe-
tischen Anforderungen entspricht.

Aufgabenstellung und MaBnahmen

Die Pfarrkirche St. Maria Himmelfahrt in
Borgholzhausen am Teutoburger Wald war
1969 bis 1971 von Architekt Otto Weicken
aus Unna unter Einbeziehung von Teilen der
alten im Jahr 1957 eingeweihten Kirche
Maria Himmelfahrt erbaut worden.

Die Kirchenfenster gestaltete 1971 Wilhelm
Buschulte (1923-2013) aus Unna, ausgefiihrt
von der Glasmalerei Peters in Paderborn.

Die Architekten Nagel und Schrader aus
Borgholzhausen leiteten 1975 den Umbau
und die Renovierung des Pfarrheims mit
Einrichtung einer Kapelle im Erdgeschoss
des noch verbliebenen Teils der alten Kirche.
Aus dieser stammt auch noch die aus
hellem Holz geschnitzte ,Maria Konigin®, die
wieder ihren Platz in der Kirche erhalten hat.

Innenrenovierung Pfarrkirche St. Maria Himmelfahrt
Borgholzhausen mit neuer Glaswand

Die Kirche St. Maria Himmelfahrt in Borgholzhausen in historischen und neueren Ansichten

Nach dem Austausch der Elektro-FuBBboden-
heizung durch eine neue Warmluftheizung
in den goer Jahren stand nun eine Renovie-
rung des Kirchenraums an.

Die starke Verschmutzung durch Staub und
Kerzenruf3 machten eine Trockenreinigung
der Wandflachen und einen Neuanstrich in
Silikatfarben-Technik erforderlich. Zur ge-
wiinschten Aufhellung des Kirchenraumes
trug auch eine neue helle Lasur der vormals
dunklen Holzbanke bei.

Der Orgel-Spieltisch erhielt seinen neuen
Platz auf der bereits 1970 ausgefihrten,
aber seither nicht genutzten Orgel-Empore.
Neue Leseleuchten erganzen im Kirchen-
raum die Beleuchtung. In der Kapelle ist
diese ganzlich neu angelegt.




72

INNENRENOVIERUNG ST. MARIA HIMMELFAHRT BORGHOLZHAUSEN

Der Altarraum mit Blick zur transparent abgetrennten Kapelle nach der Renovierung

Die Einfilhrung eines beschrankten Zugangs
war ein guter Anlass fur die Aufwertung
und Neugestaltung der Kapelle. Neue Knie-
bank-Stiihle ersetzen hier die alten Bénke.
Die Eingangstir und die Tiiren zum Beicht-
raum wurden Uberarbeitet und mit einer
kiinstlerisch gestalteten Verglasung
versehen.

Dank personlichen Einsatzes und einer
grof3ziigigen Spende war es moglich, die
geschlossene Wand zwischen Kirche und
Kapelle durch eine Glaswand zu ersetzen,
deren Gestaltung dem Miinchener Kiinstler
Thierry Boissel Ubertragen wurde.

Hans Joachim Kruse

und Stefan Terbrack

HEEH HEHE
" EHEE BBHE
HHHH HEHE

[
B AA

X

INNENRENOVIERUNG ST. MARIA HIMMELFAHRT BORGHOLZHAUSEN

Licht und Sicht

Zur Kunst aus Glas von Thierry Boissel

Aus Hunderten von Quadraten setzt sich
das blaue Band zusammen, das sich hori-
zontal auf der Flache ausweitet: Mit einem
Kreuz in seinem Inneren erscheint es im
Zentrum einer abstrakten Komposition, die
sich symmetrisch zu beiden Seiten entwi-
ckelt und dabei eine wechselreiche Wirkung
entfaltet. Mehr als zehn Meter lang und drei
Meter vierzig hoch ist die Wand, die sich seit
2013 in der Kirche St. Marien und St. Niko-
laus in Borgholzhausen erhebt: Ein monu-
mentales Kunstwerk aus strukturiertem und
verspiegeltem Glas, das den Kirchenraum
und die Werktagskapelle voneinander
trennt und zugleich verbindet. Sie wurde
errichtet im Zuge der Umbauarbeiten nach
den Planen der Architekten Hans-Joachim
Kruse und Stefan Terbrack und ausgefiihrt
in der Glasmalereiwerkstatt Peters in Pader-
born. Der kiinstlerische Entwurf stammt von
Thierry Boissel, dem Leiter der Studienwerk-
statt fUr Glasmalerei, Licht und Mosaik an
der Minchener Akademie der Bildenden
Kinste. Hier, in dem schlichten modernen
Betonbau, hat der franzdsische Kiinstler im
Kontext mit der Architektur und ihrer Aus-
stattung eine Arbeit geschaffen, die das
Kircheninnere in einem neuen Licht erschei-
nen lasst. An der Stelle der ehemals ge-
schlossenen Kapellenwand und ihrer Ver-
bindungstiir, die in leicht abgewinkelter
Form nach hinten zurlickversetzt wurde,
findet sich heute das von mehreren Seiten
wahrnehmbare Werk. Mit dieser neuen
Wandgestaltung wird die Kapelle nicht nur
rdumlich erweitert. Sie 6ffnet sich auch zu
dem groBen Kirchenraum, bezieht ihn mit
ein, gibt Licht und Sicht, ist Trennung und
Zugang zugleich. Im Unterschied zu den
farbigen figirlichen Kapellenfenstern nach
den Entwiirfen von Schwester Ehrentrud
Trost, die aus dem Jahre 1961 stammen,
erscheint sie in einer reduzierten, geradezu
puristischen Formensprache aus klarem und

teilweise koloriertem Glas. Dabei handelt es
sich um Einscheibensicherheitsglas aus
Floatglas, das in einer von Thierry Boissel
eigens entwickelten Technik hei3 verformt
und gestaltet wurde. Auf diese Weise sind
die erhabenen Strukturen auf der Kapellen-
innenseite entstanden, die im Zentrum der
Wand nicht nur plastisch durch das Relief
hervorgehoben werden. Sie sind dariiber
hinaus von dunklen Flachen mit Schwarz-
lot-Uberzug umgeben, die in Bezug zu den
rauhen Betonwénden eine unregelmaBige,
stofflich anmutende Oberflache besitzen. In
der Mitte der Wand sind es seriell angeord-
nete glasklare und farbige Quadrate, die in
dem schwarzgrauen Grund, mit wenigen
Auslassungen -wie funkelnde Edelsteine
aufblitzen und reflektierende Akzente set-
zen. Uber dem Altar fiigen sich die blauen
Stlicke zu einem verbindenden Band zu-
sammen, das sich in seiner Mitte in orga-
nischer Form ausweitet. Es erscheint in
einem hellen Blau, in der Farbe des Him-
mels und der Ferne oder auch der Transzen-
denz. Darlber hinaus kommt inmitten des
Bandes ein Kreuz zum Vorschein, das hier
erst in umgekehrter Form durch das Auslas-
sen des Reliefs prasent wird, um sich gleich-
sam in der Abwesenheit als anwesend zu
offenbaren. So taucht es auf mit einem
roten Glasstlick in seinem Schnittpunkt zum
Zeichen des Blutes und des Opfers, in der
Farbe der Liebe und des Lebens.

Daneben, zu beiden Seiten der zentralen
Gestaltung, beginnt sich ein weiteres Motiv
kontrastreich in Schwarz und Weil3 auszu-
breiten. Die Ornamentik fiir diese Grisaillen
entwickelte der Kiinstler in Anlehnung an
die Werke von Wilhelm Buschulte, der im
Jahre 1971 die in differenzierten Grauténen
gestalteten Fenster aus Betonglas im
Kirchenraum gestaltet hat: Seine ,freien
Kompositionen” erscheinen in einer von
Fenster zu Fenster variierenden organisch-
vegetabilen Ornamentik, die sich in ihrer
schwarzen Linienfiihrung in reduzierter

73



74

IEEEEEENE
E R EEEEEENE

EREmpEEN

links oben:

INNENRENOVIERUNG ST. MARIA HIMMELFAHRT BORGHOLZHAUSEN

Detailansicht der Glas-Trennwand

Klarheit entfaltet. Als eine Art Hommage an
den Kunstler und sein Werk komponierte
Thierry Boissel fiir die Kapellenwand ein aus
geometrischen Elementen bestehendes
Motiv, das in seiner regelméaBigen Anord-
nung gleichermaflen auf beiden Seiten der
Wand erscheint. Dabei besteht jedes einzel-
ne Ornament aus einem offenen Kreis, der
an einer Stelle in umgekehrter Form in ein
Quadrat eingeschrieben ist und mit seiner
betonten Mitte entfernt an eine Butzen-
scheibe erinnert. Zum Vorschein kommt ein
Muster, das sich auf mehreren Ebenen be-
trachten lasst. Denn es vereint nicht nur die
beiden Grundformen, den Kreis und das
Quadrat, die sinnbildlich fiir den Himmel
und die Erde stehen kénnen, sondern bildet
in seinem Neben- und Miteinander auch
das Kreuz als verbindendes Element heraus.
Das heif3t: Bei ndherer Betrachtung scheint
sich das Motiv immer wieder zu wandeln
und verwandeln. Es wirkt je nach Lichtein-
fall in immer wieder neu aufleuchtenden
Zusammenhadngen, die verschiedene M&g-
lichkeiten der Wahrnehmung zulassen.
Wahrend sich diese Ornamentik auf der

Detailansichten der Glas-Trennwand

Mitte, unten:

Blick von der Kapelle mit der Glaswand zum Kirchenraum
bei verschiedenen Beleuchtungssituationen

einen Seite in farbloser Struktur fortsetzt,
erscheint sie auf der anderen Seite im Rah-
men der Tur in verspiegelter Form. Und dies
in Verbindung mit der angrenzenden Ge-
staltung, bestehend aus kleinen Quadraten,
die zundchst in planen, dann in erhabenen
Feldern die Wand abschlieBen: Eine Form-
gebung, die auch auf den Tiiren der gegen-
Uberliegenden Kapellenwand wieder auf-
genommen wird.

Mit dieser Arbeit hat der Kinstler ein auf
elementare Formen reduziertes Werk ge-
schaffen, das mit Gberraschenden Effekten
vielschichtig in den Raum hinein wirkt und
ihm eine besondere Atmosphdre verleiht.
Bei all ihrer klaren, konstruktiven Ordnung
wirkt die Wand mit ihren unterschiedlich
hell reflektierenden Zonen geradezu ereig-
nishaft. Sie erscheint vielfach lebendig-
bewegt, reich an abstrakten wie an zeichen-
haften Zusammenhéngen. Es ist ein nach
allen Seiten hin offenes und zugleich ver-
bindendes Werk, sowohl opak als auch
transluzent, mitunter transparent, das sich
je nach Situation und Blickwinkel zu veran-
dern scheint. Immer wieder tritt es in einen
neuen Dialog mit dem Licht und seinen
verschiedenen Erscheinungsformen: mal
brillant-funkelnd oder spiegelglénzend, mal
metallisch schimmernd oder samtig ge-
dampft, dann wieder durchdringend oder
korperhaft sich verdichtend. Im Zusammen-
wirken mit dem Licht, das hier als ein stan-
dig sich wandelndes Phdanomen sichtbar
wird, gibt die Wand viele neue Ein- und
Ausblicke. Sie prédsentiert sich in variie-
renden Durch- und Ansichten, die den
Besucher und seine Wahrnehmung heraus-
fordern, ihn individuell zur Betrachtung
einladen.

Christine Jung

75



76 E|Ch$fe|der Kerhe |m Wandel EICHSFELDER KIRCHE IM WANDEL 77

Neues Raum-in-Raum-Konzept fiir St. Peter und Paul in Helmsdorf

Eichsfelder Landschaft

Herausforderung durch Wandel

Das Eichsfeld ist ein Landstrich mit einem
eigenstandigen Kulturraum, gelegen
zwischen Harz, Hessischem Bergland und
Thiringer Wald in der geographischen Mitte
Deutschlands.

Bedingt durch die lange Zugehdrigkeit zu
den Besitztiimern der Mainzer Erzbischofe
und dem damit verbundenen Katholizismus
im ansonsten protestantischen Umfeld,
bildete sich ein spezifischer Charakter der
Stadt- und Dorflandschaft heraus. Kloster,
Wegkreuze, Wallfahrtskirchen und Passions-
spiele zeugen von der Frommigkeit der
Menschen. Der Kirchturm in der Mitte des
Dorfes pragt die Silhouette der Stadte und
Dorfer und ist vielen Menschen ein Sinnbild
ihrer Heimat. Sie verbinden mit ,ihrer” Kir-
che vor Ort familidre Erinnerungen und
religitse Erfahrungen, Wertschatzung und
Pietatsgefiihl. Glocken sind die Signalgeber
und Stimme der Kirchen.

Noch immer ist es den Eichsfeldern wichtig,
die eng mit der Kirche verbundenen Tradi-
tionen und Brauche zu bewahren. Die ver-
schiedenen kirchlichen Feste, Prozessionen
und Wallfahrten sind Hohepunkte im Jah-
resablauf und Anziehungspunkt fiir Jung
und Alt. Doch auch diese, seit Jahrhun-
derten christlich gepragte landliche Region,
ist betroffen von gesellschaftlichem Wandel
und demographischer Entwicklung.

Die Kommunen und die Kirchenverwaltung
reagierten bereits auf diese Veranderungen
mit notwendigen und unausweichlichen
Strukturreformen.

Mit der Sentenz,Das Kleid (der Kirche)
anpassen” benannte der Erfurter Altbischof
Joachim Wanke das Programm der Struktur-
reform. Mit verstandlichen, einfachen und
klaren Sinnbildern wie ,Wenn der Wind in
eine andere Richtung weht, muss man die
Segel neu setzen” verdeutlichte er das An-
liegen und warb darum, Strukturen und
Inhalte nicht auseinanderdriften zu lassen.

i i
%
&
)
4
]
L3

Im Zuge der Reform galt es, Berechnungen
des Raumbedarfs neu aufzustellen und zu
durchdenken. Die Strukturverédnderungen
setzten eine enorme Veranderungsbereit-
schaft der Gemeinden voraus. Vorort be-
sprach und fixierte man schriftlich, bereits
in der zweiten Umsetzungsphase der Struk-
turreform, eine Vereinbarung liber den
Gebdudebestand einer Kirchgemeinde” mit
den jeweiligen Gremien.

Diese wurde als Orientierungs- und Ent-
scheidungshilfe den Kirchgemeinden an die
Hand gegeben, um die Situation der kirch-
lichen Gebdude im jeweiligen Ort realistisch
und zugleich mit offenem Blick fir die Zu-
kunft wahrzunehmen sowie bei anstehen-
den personellen und strukturellen Verdnde-
rungen Handlungswege aufzuzeigen.

Doch der Schritt von der Wahrnehmung zur
Beurteilung féllt schwer und auerdem
entspringt die oft in den Kirchgemeinden
erlebte dngstliche Besitzstandswahrung,
dem Uber Jahrzehnte und lber Generati-
onen hinweg gelebtem Engagement, Kirch-
rdume zu schaffen. Besonders zur Zeit der
DDR wurden, oft unter schwierigsten
Umstanden, Gemeinderdume mit viel
Enthusiasmus und Engagement gebaut
oder saniert.

Inneres der Kirche St. Peter und Paul in Helmsdorf
vor der Neukonzeption




EICHSFELDER KIRCHE IM WANDEL

JIst das alles heute nichts mehr wert? Schaffen
wir das heute einfach ab?” So lauteten auch
in Helmsdorf die durchaus berechtigten
Fragen, denen sich der Kirchenvorstand
dieser Filialgemeinde vor ca. sechs Jahren
das erste Mal stellen musste.

Helmsdorf ist eine Gemeinde in der Verwal-
tungsgemeinschaft Dingelstadt. Der heute
ca. 550 Einwohner zahlende Ort wurde 1162
erstmals als ,Helmbrechtsdorff“ erwahnt.
Die Pfarrkirche von Helmsdorf fand 1283
erstmals urkundliche Erwdhnung. Die jet-
zige Pfarrkirche ,St. Peter und Paul” wurde
1708 errichtet und 1933 erweitert.

Dieser Erweiterungsbau gab, bei den ersten
Vor-Ort-Besichtigungen und der bangen
Frage, wie klnftig mit der gro3en, kalten
Kirche und dem gesamten Gebaudebestand
umzugehen sei, den Ausschlag, auch im
konservativ geltenden Eichsfeld neue
Schritte zu wagen. Damit sollte etwas fir
diese landliche, im Glauben stark gepragte
Region bisher Einmaliges getan und ein
nach Auf3en deutlich sichtbares Zeichen der
Strukturreform gesetzt werden.

Dem Diskurs zum Thema ,Umgang mit
Uberschiissigem Gebaudebestand” stand
die Frage der Bedeutung und des Wertes
des Kirchenraumes gegeniiber. Die Ent-
scheidung zur Konzentration auf einen
Standort fixierte die Herausforderung, eine
lebendige Mitte, in der “Kirche und Gemein-
deraum” eng aufeinander bezogen sind, zu
schaffen und Uber die gottesdienstlichen
Angebote hinaus gemeindlich und &ffent-
lich zu wirken.

Dieser Herausforderung hat sich der Kir-
chenvorstand der Filialgemeinde Helmsdorf
ab 2009 gestellt und gemeinsam mit der
regionalen Bauabteilung Eichsfeld des bi-
schoflichen Bauamtes Erfurt, der Kunstkom-
mission, dem Architekturbiiro Riippel und
der Kiinstlerin Luise Ddhne eine innovative
,Haus in Haus"-L6sung geschaffen.

Eine friihzeitige Beteiligung der Kirchge-
meinde, eine offene Diskussion tiber Not-
wendigkeit und Chancen von Verdnde-
rungen waren von Beginn an erforderlich.

Die konzeptionelle Arbeit von der ersten
Idee bis zur Fertigstellung im Jahr 2013
pragte die Frage nach Symbol-, Identitats-
und Funktionswert der Kirche ,St. Peter und
Paul” mit dem Blick in die zuklnftige pasto-
rale Nutzungsstruktur der Filialgemeinde.
Galten die ersten Uberlegungen zunéchst
der interessanten architektonischen, ideen-
reichen Umgestaltung, so lehrte uns der
nun beginnende Planungs-und Realisie-
rungsprozess noch eine viel wichtigere
Komponente. Die existentielle Verbunden-
heit der Menschen mit ihrem Kirchraum, der
hohe Grad der Identifikation und die Behei-
matungskraft der Gemeinde sind wie die
Planken des Schiffes, dessen Segel man neu
ausrichten méchte.

Dieser fiir das Eichsfeld beispielhaft geltende
Umbau zeigt, wie das Raumthema Kirche,
durch neue Nutzungsanforderungen ent-
standen, architektonisch gekonnt und re-
spektvoll behandelt und weitergeschrieben
wird und die Wiirde des historischen Bau-
werks durch eine angemessene Umnutzung
erhalten bleibt.

Cornelia Schimek

Zukunftsweisendes Referenzobjekt

Historische Eckdaten der Kirche
Die jetzige Filialkirche ,St. Peter und Paul”
wurde im Jahre 1708 errichtet und 1933
wesentlich erweitert und umgebaut. Sie
enthalt einen barocken Haupt- und einen
Nebenaltar. Besonders markant ist der
gotische Taufstein mit spatgotischer Kuppa.
Nach 1933 wurden die Kirchenbanke auf den
neuen Altarraum ausgerichtet. Der barocke
Hochaltar verblieb als Seitenaltar

Geplante Umnutzung zum Pfarrgemeinde-

zentrum im Kirchenraum
Die Kirchengemeinde St. Peter und Paul in
Helmsdorf beabsichtigte, die bislang vor-
handenen Kirchengemeinderdaume, die sich
in einem sanierungsbediirftigen Altbau im
Ort befinden, aufzugeben und die erforder-
lichen Raumlichkeiten in der Kirche unterzu-
bringen. Daraus ergab sich fir die Kirchge-
meinde langfristig eine sehr interessante
Standortlésung.

EICHSFELDER KIRCHE IM WANDEL

Das urspriingliche Kirchenschiff mit dem
bereits sanierten barocken Hochaltar sollte
wieder aktiviert werden. Dabei wurde eine
Neuanordnung der Kirchenbanke erforder-
lich. Der Marienaltar bekam einen neuen
grof3ztigigen Wandstandort mit genligend
Abstand zum Kirchengestuhl, so dass dieser
nun deutlicher zur Geltung kommt. Der
Anbaubereich aus dem Jahr 1933 wurde
durch eine sehr filigrane, raumhohe
Glastrennwand abgeteilt. Durch die transpa-
rente Glasgestaltung mit einer minimierten
Reflexion kann der gesamte Kirchenraum in
seiner Urspriinglichkeit vom Kirchenbesu-
cher wahrgenommen werden. Die
Glastrennwand, bestehend aus einer schlan-
ken Pfosten-/ Riegelkonstruktion mit nur

50 mm Ansichtsbreite und einer anthrazit-
farbenen Profilabdeckung, umschlie8t den
neuen Baukorper.

Der neu eingebaute eingeschossige Gebdu-
dekomplex ist mit ausreichend Abstand zur
vorhandenen Bausubstanz als hoch warme-
geddammter Holzrahmenbau erstellt.

3D-Visualisierung des Raum-in-Raum-Konzepts

79



EICHSFELDER KIRCHE IM WANDEL

Dadurch ist das Gebaude jederzeit wieder
reversibel und kénnte theoretisch in ferner
Zukunft wieder entfernt werden.

Im Inneren entstand ein Gemeinderaum fir
ca. 40 bis 45 Personen, eine neue Sakristei,
in welcher auch Beichtgesprache gefiihrt
werden, sowie eine kleine Teektiche.

Angedacht ist der Gemeinderaum fiir
folgende kirchliche Nutzungen:

= Kirchenvorstandssitzung / Versammlung
= Gemeindefriihstlck / Kaffee

= Seniorennachmittag

= Kommunion- / Firmunterricht

= Kirchenchor / Kinderchor

= Andachten

= Vortrédge / Medienvorfiihrungen

Die bodentiefen, transparent verglasten
Offnungen im neuen Gemeinderaum stellen
fur den Nutzer den Bezug zu den histo-
rischen bleiverglasten Kirchenfenstern her.
Beim Baukorper selbst stehen klare geome-
trische Linien im Vordergrund. Elegante,
rubinrote Fassadenplatten mit eingearbei-
teten Schattenfugen von 10 mm geben der
duBeren Gebaudehiille eine klare Struktur
(siehe Bilder Perspektivansichten). Das
Rubinrot harmoniert mit dem Blaugriin

des Hochaltares als Komplementarfarbe.

Abgesehen von geometrischen Linien do-
minieren orthogonale Formen, kombiniert
mit einem runden Wandgrundriss, diesen
Gebdudeteil, der sich harmonisch-elegant
in das bestehende Kirchenschiff einfiigt.
Hochwertigkeit wird durch ruhige, ausge-
wogene Aufteilung erzielt. Die Glasflachen
sind von auBlen und innen mit einem an-
thrazitfarbenen Aluminiumprofil eingefasst.
Das Farbspiel der Reflexionen durch die alte
Bleiverglasung ist bis in den neuen Innen-
raum erlebbar und stellt einen intensiven
Bezug zum Gebdudebestand her.

Der ehemalige Sakristeibereich wurde als
barrierefreier Zugang umfunktioniert.

Dazu ist in der Natursteinfassade eine neue
Eingangstir mit einer Seitenverglasung
eingebaut worden. Im seitlichen Tiirlai-
bungsbereich wurde ein Steingewdnde als
Rahmung hergestellt. Im verbleibenden
seitlichen Sakristeibereich sind die Sanitar-
anlagen und Lagerrdume untergebracht.
Die Sanitdranlagen sind fiir Gottesdienst-
besucher wahrend der Messe ohne Stérung
nutzbar.

Die gesamte BaumalB3nahme war mit mini-
malen Eingriffen in die vorhandene histo-
rische Bausubstanz verbunden.

Schutzvorkehrungen vorhandener

Bausubstanz
Gebdudetechnisch und bauphysikalisch
wurde der Baukdrper als eigenstandiges
Gebaude betrachtet. Der Holzrahmenbau ist
gemal Neubaustandard nach Energieein-
sparverordnung hergerichtet worden. Die
Holzstanderbauweise wurde mit Cellulose-
dammung im Wand- und Deckenbereich
ausgeblasen. Eine kontrollierte Be- und
Entliftung mit Warmeriickgewinnung des
Gemeinderaumes verhindert einen zusatz-
lichen Feuchteeintrag in den historischen
Kirchenraum. Sichergestellt wird dies durch
die luftdichte Geb&dudehdille.

Beheizt werden die alten und neuen Raum-
lichkeiten Uber eine Kombination aus einer
Warmwasser-Luftheizung fir den Kirchen-
raum und einer Warmwasser-Fu3boden-
heizung fiir den neuen Gemeinderaum.

Das Lichtkonzept des neuen Gemeinde-
raumes ermdglicht unterschiedliche Be-
leuchtungsszenarien. Von der kompletten
Ausleuchtung bis zu verschiedenen stim-
mungsvollen Atmosphdren bestehen je
nach gewiinschtem Nutzungsansatz alle
Moglichkeiten. Zwischen neuem Baukérper
und der vorhandenen KirchenauBenwand

Impressionen vom im Kirchenraum integrierten Gemeindezentrum

werden Uiber dezent zuriickhaltende LED-
Lichtstreifen der Umgang sowie der Begeg-
nungs- und Kommunikationsbereich licht-
technisch inszeniert. Der neu gestaltete
Kirchenraum bekam einen Kreisleuchter,
um das zentrale Element des Taufsteines zu
akzentuieren. Fir die Allgemeinbereiche
wurden Einzelstrahler als Pendelleuchten
mit direktem und indirektem Lichtanteil
verwendet. Unter der Empore wird die
Kreuzgewolbedecke mit LED-Strahlern
indirekt hervorgehoben. Die Osterkerze
wird Uber eine Hintergrundbeleuchtung
als Bodeneinbaustrahler betont.

Perspektive
Die Umnutzung eines Teilbereichs der Kir-
che zu Gemeinderdaumen bietet langfristig
eine attraktive, zukunftsorientierte Stand-
ortsicherung und wertet den Kirchenraum
auf. Die Gebaudeunterhaltungskosten wer-
den aufgrund des zentrierten Standortes
minimiert. Das Raum-in-Raum-Konzept
bietet der Kirchgemeinde neue Ansdtze im
Gemeindeleben und kann auch junge
Glaubige motivieren, Kirche und Glauben
neu zu erleben.

Fir das Bistum Erfurt dient dieses Projekt
als zukunftsweisendes Referenzobjekt.

Matthias Riippel

EICHSFELDER KIRCHE IM WANDEL

81



82

EICHSFELDER KIRCHE IM WANDEL

Neugestaltung der kath. Kirche
St. Peter und Paul zu Helmsdorf

Die einstige Kirche St. Peter und Paul im
Eichsfeld mit ihrem schénen barocken
Hochaltar fristete lange Jahre ein Seiten-
kapellen-Dasein. Mit den architektonischen
Umnutzungspldnen des spéter angebauten
groBeren Kirchenraumes anderte sich dies.
Das Konzept einer Raum-in-Raum-L6sung
setzte vollig neue Signale - auch fir die
Aufgabe, ein kinstlerisches Konzept flr die
Wiedernutzung des alten Kirchenschiffs zu
erarbeiten. Vorangestellt wurde die Neu-
schaffung einer zeitgemaBen Prinzipalaus-
stattung mit Zelebrationsaltar, Ambo, Oster-
leuchter und Sedilien. Dabei sollte, unter
Berticksichtigung der im Kirchenraum vor-
handenen und verbleibenden Elemente
und der Vorgabe abgestimmter Voriiber-

legungen durch die Bischofliche Bau- und
Kunstkommission und die Kirchgemeinde,
die Wiederbelebung der urspriinglichen
Kirche Peter und Paul von deutlich sicht-
baren Zeichen des Neubeginns formal und
inhaltlich begleitet werden.

Altarinsel
So nimmt die Altarinsel, in ihrer neuge-
schaffenen Ausformung, Bezug zum Hoch-
altar und erstreckt sich mit ihrer rdumlichen
Rhythmik in den Kirchenraum. Eine einstu-
fige Anlage gibt dem neuen Altar und dem
Ambo eine geméf3e Position und lasst die
Prinzipalobjekte in die Mitte rlicken. Zele-
brant und Gemeinde diirfen auf Augenhdhe
die Messfeier als gemeinsame Handlung
erfahren.

Altar, Ambo, Leuchter
Die neuen Prinzipalobjekte Altar, Ambo und
Osterkerzenleuchter sind in hellem Traver-
tin, Stahl und ein wenig Gold gearbeitet.
Ausdrucksstark nimmt der Altar die Grund-
form der Architektur des neuen Gemeinde-
saales auf.

Der Stipes, ausgezeichnet mit drei starken
Linien aus Stahl - Versinnbildlichung der
Dreifaltigkeit Gottes - tragt eine kraftvolle
Mensa. Bei ndherer Betrachtung erschlie3t
sich eine Assoziation, die an ein sehr altes
ikonografisches Symbol - das Schiff -
denken ldsst.

Die markante Rundung des Altarobjekts
zeigt sich auch beim Ambo, jedoch span-
nungsvoll auf der Seite. Wahrnehmbar, doch
nicht vordergriindig, sind vier Linien in den
Stein des Pults gearbeitet. Damit weist der
Tisch des Wortes auf die Verkiindigung der
Evangelien. Das Prinzip der Rundung mit
der Stahlhalterung im Schaft macht auch
den Leuchter, ebenfalls aus Travertin gear-
beitet, zu einem Teil des neuen Ensembles.
In Variation dieser formalen Sprache zitieren
zudem viertelrunde vergoldete Formen,

EICHSFELDER KIRCHE IM WANDEL

mit einem die Osterkerze haltenden Gestus
diese verbindende Gestalt. Eine ausformu-
lierte ,Nische” unter der Empore gibt dem
Leuchter einen eigenen kleinen Raum, von
dem aus der symbolische Weg beginnt. In
gerader Wegelinie zum Allerheiligsten sind
Osterkerze, Taufe und Altar positioniert.

Taufe
Die Taufe ist als Objekt erhalten worden und
bildet auf dem Weg das Zentrum; sie steht
in Achsenbezug zu beiden Raumlichkeiten
und verbindet das Symbol des Neuwerdens,
auch in Peter und Paul, Uberliefertes mit
Neuem. Der Taufstein mit seiner spétgo-
tischen Kuppa und einem FuB8 aus dem 20.
Jh. ist nun zusétzlich mit einer Glasschale
- gleichzeitig Weihwasserschale — ausge-
stattet. Der Blick in die Tiefe der Kalotte
bleibt erhalten und das Wasser, als Quell
des Lebens, macht in Verbindung mit
Reflexionen von Licht den Mittelpunkt
wirklich lebendig.

Gestiihl
Die Form- und Farbgebung des Gestihls ist
nach intensiven Gesprachen und Bemuste-
rungen in Schlichtheit, jedoch in histo-
rischer Anleihe dunkel und mit abgerunde-
ten Kopflaufen gestaltet.

Farbe
Nach griindlicher Abstimmung in den
Gremien erscheint der Gemeindehauskubus
in einem kréftigen Rot. Dieser starken
Akzentuierung geschuldet sind weitere
Auszeichnungen architektonischer Beson-
derheiten, wie die der Kreuzrippen und
Bogen, farblich auf zarte Blau-Grau Tone
reduziert.

Marie-Luise Déihne

83



84

Susann Ortmann

Wer Klaus Nerlichs ,Bildraume” betritt, der
betritt eine Welt, in der nichts ist, wie es
immer zu sein vorgab, nicht einmal der
unverriickbar geglaubte Eiffelturm oder
Goethes unantastbar gewahntes Garten-
haus. Hier verkehren sich Perspektiven,
riicken Raumeindriicke in eine Flache zu-
sammen, verschmelzen Bilder zu Gebilden,
die alles sein wollen, nur eins nicht: Souve-
nir mit Wiedererkennungswert, Spiegel fir
Bekanntes und Vertrautes. Dabei sind die
Ausgangspunkte der ,Bildrdume” reale
Ortlichkeiten - sakrale Rdume, Museen,
Akademien, Naturszenarien - begehbar, wie
es sich fir eine dreidimensionale Welt ge-
hort und wie es die nur mehr zur Staffage
geronnenen Museumsbesucher, Studenten
oder Kirchganger in den fotografierten
Raumen selbst deutlich machen.

Auf den ersten Blick aber nimmt der Be-
trachter von alldem nicht allzu viel wahr,
sieht vor allem &sthetisch reizvolle Formfin-
dungen jenseits konkreter Motivik. Waren
da nicht hilfreich benennende Titel, wer
wiirde die Eiche zu Beginn der Bildserie
noch als Eiche erkennen oder die Krypta
eines Klosters als eben diese? Um das Abge-
bildete also geht es nicht allein. Vielmehr
tritt zurlick, was gemeinhin im Vordergrund
des fotografischen Bildes steht, fallt ins
Auge, was den urspriinglichen Gegenstand
verdeckt: Strukturen und Farbklénge, ab-
strakt anmutende Bildformationen, kaleido-
skopartige Uberlagerungen verschiedener
Blickpunkte. Das alles kommt spielerisch
daher, lotet mit anmutiger Leichtigkeit die
Grenzen zwischen gegenstandlicher und
ungegenstandlicher Kunst aus und verzich-
tet in letzter Instanz doch auf eine end-
glltige Zuweisung.

Klaus Nerlich - Bildraume - Panografie

Um ein reines asthetisches Spiel ist es dem
Kunstler jedoch nicht zu tun. Klaus Nerlichs
,Bildraume” hinterfragen die Selbstver-
standlichkeit des Blicks, der das Gesehene
zu einem vermeintlich objektiv Gegebenen
erklart. Die Welt und ihr Abbild werden
nicht mehr in eins gesetzt, sondern als
getrennte Spharen bewusst gemacht. Das
Ding an sich wird als Konstrukt entlarvt,
dessen konstruktiver Charakter lediglich
durch Hochstleistungen unseres Gehirns in
Vergessenheit geraten ist. Wer sieht, der
sieht immer schon ein Bild. Und wer einen
kinstlerischen Bildraum betritt, der sieht
dieses Bild erneut, gebrochen durch das
Auge des Kinstlers und durch das Medium,
das er gewahlt hat.

Die Arbeiten also betreiben Dekonstruktion
und konstruieren zugleich eine artistische
Formenvielfalt, die den Uberlagerten Raum-
eindriicken eine ganz neue Gestalt verleiht.
Nahern sich die Ansichten des Louvre, der
Dresdner Kunstakademie oder des Eiffel-
turms einer freien Formfindung, so sind das
Kunstzentrum Calheta in Madeira oder St.
Bonifacii in eine perfekte Kreisform einge-
passt; St. Severi in Erfurt oder das Photo-

graphiemuseum in Madeira gleichen einer
Rosette, der Christus-Pavillon hat die Gestalt
eines regelmaBigen Achtecks angenom-
men. Die Perfektion dieser Formen entriickt
das eigentlich Abgebildete in eine reine
Kunstwirklichkeit und entfaltet zudem eine
Ubergeordnete Symbolwirkung. So gibt sich
ein Birkenwald auf Hiddensee kaum noch
als solcher zu erkennen. Gleich einer Iris
gruppiert er sich um ein dunkles Zentrum
und thematisiert damit einmal mehr, um
was es hier eigentlich geht: um das Sehen
und die Frage, wie visuelle Wahrnehmung
jenseits unserer naiven Alltagsvorstellung
eigentlich vonstatten geht. Die wiederhol-
ten symmetrischen Uberlagerungen von
Einzelaufnahmen erinnern dariiber hinaus
an die optische Raffinesse eines Kaleidos-
kops. Was im Bild gesetzt erscheint, konnte
immer auch anders sein; eine kleine Ver-
schiebung der Einzelbilder zueinander und
der Gesamteindruck ware ein anderer - das
ist Magie moderner Bildbearbeitung. Will-
kommen in einer Welt unaufhérlicher Mog-
lichkeiten, in der nichts ist, wie es sonst
immer zu sein scheint!

Birkenwald

Wigberti Erfurt

St. Patricks New York
Louvre Paris

B W N =




86

O 0o ~N oW

Dresden Akademie
Vicente Fotomuseum

St. Severi Erfurtk

Kirche Nledergrundstedt
Schlosskirche Wittenberg

KLAUS NERLICH -

BILDRAUME -

PANOGRAFIE

87



88

Der Nahtisch der Maria

Betrachtungen zu den Glasfenstern von Charles Crodel

in der Petrikirche in Magdeburg
Mechthild Werner

Charles Crodel (1894-1973) war ein bedeu-
tender und duflerst vielseitiger Kiinstler des
20. Jahrhunderts. In Marseille als Sohn eines
deutschen Konsuls geboren, ist er schon auf
einem Kinderfoto mit einem Zeichenblock
zu sehen. Mit den Eltern nach Deutschland
zurlickgekehrt, besuchte er in Jena die
Oberrealschule, wo Christoph Natter sein
Zeichenlehrer war. 1914 Studium an der
Kunstgewerbeschule Miinchen bei Richard
Riemerschmid. Er nahm am 1. Weltkrieg teil
und studierte ab 1915 an der Universitat
Jena Archéologie bei Herbert Koch, und
Kunstgeschichte bei Paul Weber. 1918 Heirat
mit der Malerin Elisabeth von Fiebig. Er
machte eine Lehre als Lithograph und
Drucker und befreundete sich mit Gerhard
Marcks. Als Vorstandsmitglied des Jenaer
Kunstvereins fiihrte er eine umfangreiche
Korrespondenz mit zeitgendssischen Kiinst-
lern. Es folgten Ausstellungen seiner Werke,
erste Wandmalereien und Reisen nach Ita-
lien, Schweden und Griechenland sowie mit
G. Marcks nach Frankreich.

1927 wurde er durch Paul Thiersch an die
hallische Kunstgewerbeschule Burg Giebi-
chenstein berufen. Seit 1930 Mitglied der
Berliner Sezession und des Deutschen
Kinstlerbundes. 1932 erhielt er den Villa-Ro-
mana-Preis mit einem Aufenthalt in Florenz.
Er hatte bis dahin eine Reihe groBerer
Wandbilder fiir die Stadt und Universitat
Halle und das Goethe-Theater in Bad Lauch-
stadt geschaffen. Aber schon 1933 wurden
diese von nationalsozialistischen Kunstbe-
auftragten zur Vernichtung bestimmt, teils
Uberstrichen, teils zerstért. Eine AuBerung
des Regierungsprasidenten Heydebrand in
Halle: ,Wer so malt, muss erschossen wer-

den.” Ch. Crodel wurde aus dem Lehramt
entlassen und widmete sich nunmehr der
Werkkunst. Auch Glasfenster entstanden,
die spéter ein Schwerpunkt seines Schaffens
bilden sollten.

1945 bekam er seinen Lehrstuhl in Halle
wieder, auch erfolgte eine Berufung nach
Dresden und Berlin-Charlottenburg. Es
folgte eine Reihe von Ausstellungen seiner
Werke, in denen auch Teppiche nach seinen
Entwiirfen zu sehen waren, geschaffen von
seiner Frau.

1951 wurde er an die Akademie der Kiinste
nach Miinchen berufen und war Mitglied im
Deutschen Kinstlerbund. Er siedelte dahin
Uber, blieb aber seiner alten Heimat verbun-
den und schuf gerade mit zahlreichen kost-
baren Glasfenstern immer zugangliche
offentliche Kunst in Sachsen-Anhalt.

Crodel entwarf Glasfenster fiir Kirchen und
weltliche Gebdude in ganz Deutschland
sowie Schweden. Der Glasmalerei-Zyklus in
der Petrikirche in Magdeburg sollte sein
letzter werden, ist sozusagen die Krdnung
seines Schaffens, 1972 vollendet.

Der Kiinstler starb am 28. Nov. 1973 in
Minchen. Seine letzte Ruhestatte fand er
in Halle/Saale.

Die Petrikirche in Magdeburg entstand im
12. Jh. als Pfarrkirche fir ein kleines Fischer-
dorf an der Elbe, seit 1390 eingemeindet.
Danach entstand ein Neubau als spatgo-
tische Hallenkirche, 1631 zerstort, wieder
aufgebaut, 1945 erneut zerstort, 1958 durch
die kath. Kirche erworben und 1962-72
erneut aufgebaut.

Es ist ein schlichter Innenraum, fast ohne
Schmuck, die sehr gute liturgische Ausstat-
tung ist von dem Magdeburger Kiinstler
Heinrich Apel geschaffen.

In dem groBen, hellen Kirchenraum spielen
die Fenster mit gutem MaBwerk die Haupt-
rolle und lassen mit ihren wunderbaren
Farben und Glasmalereien, welche Ge-
schichten und Gegenstande, Symbole und
Menschen, Tiere und Pflanzen zeigen, das
Licht wie in mittelalterlichen Kirchen herein-
stromen, immer anders, je nach Jahres- oder
Tageszeit, in heller oder dunkler Stimmung.
Neben all diesem Erwahnten gibt es auch
immer wieder Beschriftungen auf den
Scheiben, klein oder groBer, versteckt und
offen sowie die Signatur ,Crodel” oder
»Charles Crodel” und ofter die Jahreszahlen
1970 oder 1972. Er hat mit sicherem Gespur
fur das Material Glas groB3artige Entwiirfe
geschaffen, verwirklicht von der Glaswerk-
statt Ernst Kraus in Weimar.

DER NAHTISCH DER MARIA 89

2: Der Petrusschliissel (mittleres Chorfenster)

1: Blick in den Chor von St. Petri

Es sind in Magdeburg 18 Fenster sowie

2 kleine Scheiben in der jetzigen Marien-
kapelle an der Sidseite der Kirche. Im Chor
geht es um das Leben und Sterben des
Kirchenpatrons Petrus. (Abb. 1)

Ein grof3er Schlussel oben links im Chor-
haupt zeigt es an: Das Symbol Petri nach
den Worten Jesu:,Dir will ich die Schliissel
des Himmelreichs geben...”

(Mt 16,19, Abb. 2). Im Langhaus finden wir
an der Nordseite Themen des Neuen Testa-
ments und gegentiber auf der Stdseite des
Alten Testaments. Sie sind aufeinander
bezogen. Die Fenster sind nicht vollstandig
mit Glasmalereien versehen. Manchmal
lenken nur kleine Scheiben unseren Blick
nach oben, unregelmafig tber die Flachen
verteilt. Im Chorraum sind die Fenster fast
vollstdndig bildnerisch gestaltet, und das
Licht flutet in vielen Farben herein. Dadurch
werden die groBen Glaswénde sehr leben-
dig und spannungsreich.



920

DER NAHTISCH DER MARIA

4: Maria mit Kind (Nordseite)

Ich kann in diesem Rahmen nicht auf jedes
Fenster eingehen und muss es einem spa-
teren Zeitpunkt vorbehalten. Wir werden
einige Fenster ndher betrachten, wenn-
gleich die Auswahl schwer fallt, weil jede
einzelne Scheibe neue Themen und Werte
ins Spiel bringt. Ja, ein Spiel mit Farben und
Formen haben wir vor uns, staunend gehen
wir von Bild zu Bild, von einem Geschehen
zum anderen!

Man sieht viel Wasser in diesen Bildern -
+Meer” schreibt Crodel einmal in die bro-
delnden Wogen: Petrus war Fischer, und
diese Kirche steht an der Elbe. Meeresgetier
und Fische tummeln sich in griinen oder
blauen Fluten. Und es gibt den Himmel und
die Erde und was dazwischen ist; alles mit
Liebe zum Detail, mit Erzahlfreude, mit
Humor und tiefem Wissen um religiose
Themen und ihre Wurzeln dargestellt. Es ist
auch immer wieder anders und wiederholt
sich nur, wenn wir etwas wiedererkennen
sollen.

Werfen wir einen Blick auf ,die Verkiindi-
gung des Erzengels Gabriel an Maria”
(Nordseite, 1. Joch von Westen, Abb. 3):
Maria als Madchen mit abstehenden Zopfen
sitzt rechts im Bild, von links kommt der
Engel mit schnellem, energischem Schritt.
Wir wissen, welche Botschaft er bringt: sie
soll die Mutter Jesu werden; etwas Uner-
hértes soll geschehen! Er kommt von Gott
mit grofen Engelsflligeln; sie ist fast noch
ein Kind, ein Mddchen, aber gebildet. Im
Raum sehen wir Blicher wie auf unzéhligen
friiheren Verkiindigungen.

Crodel zitiert das Mittelalter, wir erkennen
das Thema wieder. Aber Maria sitzt hier als
Auserkorene, als spatere Mutter eines ,Herr-
schers” bereits auf einem Thron! Da kommen
uns romanische Mariendarstellungen in den
Sinn, denken wir z.B. an die Stuckmadonna
im Erfurter Dom, die Madonna in Zlpich-
Hoven oder Tournus.

Das néchste Fenster auf der Nordseite im

2. Joch zeigt Maria mit dem Kind auf dem
SchoB (Abb. 4). Sie hat nun keine madchen-
haften Z6pfe mehr, ist ihrer Aufgabe ,wiir-
diger” dargestellt, zeigt der Welt das Kind.
Engel schweben um sie herum. Eine Bank
im Griinen, in einem ,verschlossenen Gar-
ten’, wie wir das Thema aus dem Mittelalter
kennen, ist zu sehen. Dass aber das Leben
dieser Frau wie das Leben aller Mitter

6: Erschaffung Evas (Siidseite)

DER NAHTISCH DER MARIA

Alltag war, sagt eine kleine Scheibe darun-
ter aus:,Nahtisch der Maria” hat Crodel
darauf geschrieben, dazu das Datum 1972
(Abb. 5). Ein Tischchen in Aufsicht, mit
Schere, Stoffen, Nadeln. Unten rechts in der
Ecke schnurrt eine Katze! Ist es eine Idylle?
Ja und nein! Eine Nadel ist besonders grof3
und deutlich und daneben ein Tier, ein
Kamel! Und schon entdecken wir Crodels
Schrift daneben: Matth. 19, Marc 10, Luc 18.
Es sind Stellen aus den Evangelien, die alle
das gleiche Thema haben: , Es ist leichter,
dass ein Kamel durch ein Nadeldhr geht, als
ein Reicher in das Reich Gottes.” Vorher ist
dort auch die Rede von Nachstenliebe,
Selbstaufgabe, Nachfolge Christi - alles, was
Maria befolgt und Christus spater in seiner
Lehre verlangt. Viel offenbart sich uns und
lasst uns nachdenken am ,Nahtisch der
Maria” in der Petrikirche!

Gegenliber auf der Stidseite, wo das Alte
Testament als Vorlaufer der Lehre Christi
steht, sehen wir die Erschaffung der Frau,
Eva kommt aus der Rippe Adams, der
schrdg im Bild liegt. Er weil3 nicht, wie ihm
geschieht. Eva erscheint sehr selbstbewusst.
Dass es das Paradies ist, sieht man rechts an
der Schlange und einem kleinen Hasen. Eva
scheitert spater an einer Frucht, die ihr die
Schlange reicht. Maria gegentiiber erscheint
als die ,neue Eva“, die der Welt den Erloser
zeigt (Abb. 6).

Unter der Darstellung der Erschaffung der
Eva finden wir auf einer kleinen Scheibe
den ,Schminktisch der Eva“. Auf diesem
Schminkutensilien, eine wunderschoéne
Dose, ein Kamm und ein Spiegel, in dem
man das Gesicht der Eva sieht (Abb. 7)
Lustig, reizvoll, die erste Frau in unsere Welt
geholt! Das hat Crodel nicht als erster ge-
macht. Er steht damit in der Nachfolge fast
aller mittelalterlichen Kiinstler, die das bib-
lische Geschehen in ihre Zeit Gbersetzten
und den heiligen Personen Gesichter ihrer
Umgebung, ebenso wie Kleidung und

91



92

DER NAHTISCH DER MARIA

8: Taufe Christi (Nordseite)

Umfeld gaben. Solche Erzdhlweise Crodels
zeugt von einer Heiterkeit und Gelassen-
heit, die uns als heutigen Menschen tiefe
Dinge leichter erklaren kdnnen.

Wunderbar auch die Taufe Christi (Ostfen-
ster auf der Nordseite, Abb. 8): Christus
steht im Wasser wie auf den ersten christ-
lichen Darstellungen seiner Taufe. Man sieht
die vom Jordan umspiilten Beine, links
neben ihm der Taufer. Er wendet sich etwas
zuriick, als wollte er den einen der beiden
Engel, die schon mit Tlichern bereitstehen,
aufmerksam machen. Das Motiv der Engel
mit den Tlchern ist auch aus der alten
christlichen Kunst (Byzanz) bekannt. Uber
allem schwebt die Taube des HI. Geistes.
Crodel war in der Bilderwelt der Alten zu
Hause. Er bringt sie uns nahe als kostbare
Uberlieferung, tibersetzt sie aber in unsere
Sprachel.

Darunter wieder eine kleine Scheibe mit
Kommentar: ,in das Netz der Taufe gegan-
gene Fische”: Griinblaues Wasser mit
Fischen im Netz, ein Stillleben, bei dem die
Bleiruten vorziiglich als Netz fungieren, wie
der Kiinstler tberhaupt immer die Darstel-
lung auf diese bezieht und so klar erkenn-
bare Strukturen schafft (Abb. 9).

\ [ oA LR n

)

:

{

Abb.10: Arche Noah (Siidseite)

DER NAHTISCH DER MARIA

Gegenliber auf der Stidseite wieder Wasser:
die Arche Noah ist zu sehen mit Regenbo-
gen und der Taube mit dem Olzweig im
Schnabel, die anzeigt, dass die Sintflut vor-
bei ist. Darunter ein kostliches Bild mit
Tieren der Arche (Abb. 10).

Werfen wir noch einen Blick auf das Haupt-
fenster im Chorhaupt der Kirche, welches
Begebenheiten aus dem Leben Petri erzahlt:
Rechts unten eine Szene, die uns bei Matt-
haus geschildert wird (26,40f). Christus
erscheint den Jiingern auf dem See Geneza-
reth, und Petrus will Gber das Wasser zu ihm
laufen. Dann verlasst ihn das Vertrauen, und
er beginnt zu sinken, aber Jesus rettet den
Kleingldubigen. GroBartig der verzweifelte
Petrus in den Fluten, gelassen darliber Jesus

11: Ausschnitt aus dem Petrusfenster im Chor

im Boot, ein Bild fir alle, die glauben und
vertrauen wollen (Abb. 11).

Alle Bilder des Kirchenraumes fiihren hin zu
den herrlichen Farben, die im Chor erstrah-
len und die Offenbarung Gottes ahnen
lassen.

93



Bonifatius im Garten des Dommuseums Fulda
Skulptur von Ulrich Barnickel

Martin Matl

Mensa der Fuldaer Bonifatiusgruft zeigt den

Im Jahr 2012 fand im Dommuseum Fulda
eine Sonderschau mit Objekten des Bild-
hauers Ulrich Barnickel statt. Gezeigt wur-
den unter anderem die Modelle, die im
Zuge der Arbeit an Barnickels monumen-
talem ,Weg der Hoffnung" fiir die Gedenk-
statte Point Alpha an der ehemaligen inner-
deutschen Grenze zwischen Rasdorf und
Geisa entstanden. Barnickel konnte dort
eine zeitgendssische Interpretation eines
Kreuzweges mit UiberlebensgroBen Metall-
skulpturen verwirklichen (s.a. alte und neue
Kunst 47/2012, S. 120-126). Anlasslich der
Ausstellung im Dommuseum stiftete der
Kiinstler eine Figur des Heiligen Bonifatius
fur den Au3enbereich des Museums.

Der so genannte Domdechaneigarten ist als
Zugang zum Museum vom Domplatz her
ein offentlicher und doch zugleich ge-
schitzter griiner Raum und einer der Bau-
steine des Gartenkulturpfades in Fulda. Mit
Wasserbecken, Buchsrabatten und Rosen-
stocken greift er in der Gestaltung der
1990er Jahre die typischen Elemente baro-
cker Gartenkunst in zeitgendssischer Weise
auf. Die verglaste Zugangspergola, die zum
Museumseingang fiihrt, dient zugleich als
Lapidarium fir Fragmente und archaolo-
gische Fundstiicke, die dem mittelalter-
lichen Kloster- und Stiftskirchenbezirk zu-
geordnet werden. Einen modernen Akzent
setzte in diesem Garten bisher einzig eine
scherenschnittartig gestaltete Skulptur aus
Cortenstahl, die den Fuldaer Griindungsabt
Sturmius zeigt. Geschaffen wurde sie vom
Architekten Michael Brawne aus England,
der auch fir die Neugestaltung des Dom-
museums verantwortlich zeichnete.

Sturmius als Pendant gegentibergestellt ist
nun Bonifatius, in der Sichtweise Ulrich
Barnickels. Auch bei ihm ist das Metall nicht
als Gussmaterial verwendet, Barnickel nutzt
es als durch Werkzeuge zu formenden und
zu verformenden Ausgangsstoff. In seinem
Werkprozess entwickeln sich aus dem har-
ten und schweren Stahl leicht und bewegt
wirkende Gebilde. Die Figur des Bonifatius
setzt sich zusammen aus einem mehrfach
gefalteten und geknickten Gewand, das die
Korperform bildet, dem Kopf, der sich auch
als Form einer Mitra verstehen lasst und
zwei weit nach vorne gestreckten Armen.
Der Oberkorper der Figur scheint sich zu-
riick zu beugen, wahrend sich der Kopf
aufrecht nach vorne orientiert. Der Aus-
druck, den dieser Korper vermittelt, ist kein
statuarischer, sondern eher ein tanzerischer
oder auch sich vorsichtig vorantastender.
Bedenkenswert erscheint diese so sich
darstellende Person, weil sie ganz im Ge-
gensatz zu dem vertrauten Bild und der
Ikonographie des Heiligen Bonifatius zu
stehen scheint. Oft gesehen hat man ihn als
den tatkraftigen Missionar von wuchtiger
korperlicher Statur. Die Gewichte der ver-
schiedenen Aspekte seiner Person haben
sich historisch zwar immer wieder zwischen
dem Mdnch und Mértyrer, dem Klostergriin-
der und Kirchenorganisator, dem Bistums-
heiligen oder dem Apostel der Deutschen
verschoben und wurden zeitbedingt neu
interpretiert. Bildlich besonders eingepragt
hat sich in dieser Tradition der Tatmensch,
der beispielsweise die Donareiche fillte. Als
solchen stellt ihn etwa eine Skulptur von
Ubbo Enninga seit 1999 imposant vor dem
Fritzlarer Dom dar. Aber auch das bekannte
Barockrelief von Johann Neudecker auf der

auferstehenden Heiligen im Vollbesitz sei-
ner Korperkraft.

Barnickel setzt mit seinem Werk einen ande-
ren Akzent. Die Skulptur im Dommuseums-
garten zeigt ihn ohne Attribute und ohne
Bezug auf Taten oder Werke. Die scheinbar
leicht hingeworfene Plastik ergibt keinen
realistisch nachgebildeten Menschen. Seine
Hallform bleibt skizzenhaft angedeutet.
Einen anatomisch korrekten Korper unter
dem Gewand sucht man vergebens. Der
Faltenwurf, der Kopf, die Arme, sie kbnnen
auch als Psychogramm, als Blick auf die
Innenseite seiner Personlichkeit verstanden
werden. Sie zeigen einen Suchenden,
Tastenden, Zégernden. Sensibilitdt und
Vorsicht gehoren zu seinen Antriebskraften,
Zweifel ist ihm nicht fremd. Hinter der enor-
men geschichtlichen Wirkungsmacht des
Bonifatius stehen, das scheint die Figur
auszudriicken, Dynamik aber auch Labilitat
eines Menschen in standiger Bewegung.
Nicht die schiere Kérpermasse, sondern eine
fliichtige Figuration ist das duBBere Zeichen
der ihm innewohnenden Energie.

Eine solche Interpretation der Figur proji-
ziert natlrlich heutige Vorstellungen von
Individualitat und psychologischer Einfiih-
lung auf eine im Dunkel der Geschichte
liegende Personlichkeit. Aber beschreibt
diese neue Sicht auf eine vertraute, kanoni-
sierte Figur unserer reich bevolkerten
Heiligenschar nicht prézise eine Chance
zeitgendossischer bildender Kunst im
kirchlichen Kontext?



GEISTIGE MITTE

% Geistige Mitte

Liturgische Neugestaltung der Kirche HI. Kreuz in Bergen-Enkheim

auflen nach innen und umgekehrt passie- eingesetzten blauen Elemente kdnnen

Norbert Radermacher

Die Zeiten andern sich und zuweilen mit
ihnen auch die Raumbedurfnisse. Man rickt
zusammen, Uiberlegt, wie man mit dem
Vorhandenen neu umgehen kann und wo
sich noch Reserven verstecken.

Vielleicht waren so die Uberlegungen der
Gemeinde HI. Kreuz in Bergen-Enkheim, als
man den Entschluss fasste, den Kirchen-
raum fur sdkulare, dringend notwendige
Raume der Pfarrei und Gemeinde zu nutzen
und mit dem Gottesraum in den Dachbo-
den zu ziehen. Das heif3t in einen Raum,
den es so noch gar nicht gab und der erst
durch das Einziehen einer Geschossdecke
entstehen sollte - ein kiihner Plan.

In diesen Prozess, der zunachst nur auf dem
Papier existierte, kam ich als ,Quereinstei-
ger” dazu. Die Architekten hatten bereits
Plane zur Gestaltung dieses Umbaus erar-
beitet, als ich ihnen als Preistrager eines
Kiinstlerwettbewerbs zur Seite gestellt
wurde. Ein flir mich neuer und ungewdhn-
licher Vorgang. Dass er gelingen konnte,
war allein der Bereitschaft aller Beteiligten
zu verdanken, das Ziel dieser anspruchs-
vollen Aufgabe Uber alle personlichen Eitel-
keiten zu stellen. So konnte ein Entwurf
reifen, der unter dem Respekt vor dem
Vorhandenen den Mut zu etwas Neuem
aufbringen wollte. Der Wunsch war, einen
Gottesraum zu schaffen, der die alte Kirche
unverwechselbar zeigen und gleichzeitig
neu erfahrbar machen wiirde. Die nun di-
rekt auf dem Boden fuBende Dachpyramide
mit ihren dunklen, schweren Balken und der
klare, quadratische Grundriss verlangten
nach einer ebenso klaren Setzung. Diese
leistet der raumgreifende Kreis, den die

hoch aufragende Altarwand vorgibt und
das Gestihl fortschreibt. Die Gemeinde
riickt zusammen, sie bildet einen Kreis und
in der Liturgie eine Tischgemeinschaft. Egal
aus welcher Position und gleich mit welcher
Funktion, alle Anwesende sind Teil dieser
Gemeinschaft, ja sie gestalten sie. Die Altar-
wand vollendet den Kreis und verbindet sie
mit dem Dach. Man kdnnte sogar den Ein-
druck haben, dass sie dieses durchstoit.
Wie mit ausgebreiteten Armen steht sie da
und bildet zusammen mit Altar und Kreuz
den Bezugspunkt fiir alles liturgische
Geschehen. Ihr verschwenderisches Rot ist
korperlich splrbar und kann in vielerlei
Richtungen gedeutet werden. Es ist keine
aufgetragene Farbe, sondern ein Rot, das in
der Wand steckt und von ihr aufgesogen
wird, wie in dem durchgefarbten Filz.

Der vorgestellte Altar zeigt sich als ein Tisch,
der zweimal die Raumform wiederholt. Mit
dem reinweiBen Marmor erscheint er wie
festlich gedeckt. Auf den Altar beziehen
sich alle liturgischen Gegenstdnde. Sowohl
beim Ambo wie beim Tabernakel, der Tauf-
schale und der Marienstele finden die
gleichen Materialien Verwendung, das an
Mooreiche erinnernde Eichenholz und der
makellose Marmor. Dieser ist einerseits dem
Kostbarsten und Heiligsten vorbehalten.
Andererseits begegnet man ihm bereits
beim Eintritt in den Raum. In Form des
Weihwasserbeckens kann man mit ihm in
Bertihrung kommen.

Das groBe Kirchenfenster ist ein weiteres
raumbestimmendes Element. Als Gegenpol
steht es der roten Altarwand gegentiber.
Wie eine Membran lasst es das Licht von

ren. Es fangt es auf, bricht es in sich selber
und macht es kérperlich erfahrbar. Die
horizontalen Streifen und die sparsam

Assoziationen an Wasser, an einen Horizont
oder einen Himmel ermdglichen. Der Raum

bleibt gedffnet und gewdhrt einen Ausblick.




% Der Altartisch ist in die Mitte gerlickt
St. Heinrich, Kaufungen
Meinrad Ladleif

+Unser Entwurf zur ,Neuordnung der litur-
gischen Orte” war das Ergebnis eines kon-
kurrierenden Wettbewerbverfahrens. Es gibt
meinerseits eine gro3e Verbundenheit zur
zeitgendssischen Kunst, und so arbeite ich,
wenn maoglich, in der Entwurfsfindung mit
Kiinstlern zusammen. In diesem Fall mit
Glinter Stangelmayer, einem Metallbild-
hauer aus Kassel.

Wo immer man etwas macht, ist der Ort,
den man vorfindet, entscheidend: ,Einen
Ort haben”. Architekt Josef Westermeier hat
hier 1960/61 ein schones Gehduse geschaf-
fen. Besonders die Glasfenster von Richard
Stssmuth beriihren. Auf dem bestehenden
guten Fundament weiterbauen ist ja immer
Ziel.

Zusammenriicken, Zwischenrdume besser
nutzen, die kleiner werdende Gemeinde in
neuer Warmequalitdt um den ,Tisch des
Herrn” versammeln, das war die Aufgabe.

Der Altartisch ist in die Mitte geriickt. Im
Eingangsbereich und im Chor gibt es jetzt
mehr Raum, Raum zum Erleben, sakraler
Raum der Ruhe und Klarheit. Am Eingang
wird man durch ein grof3es Holzmobel
gebremst, verlangsamt, zur Wahrnehmung
des Ortes aufgefordert. Des Weiteren hat
die Gemeinde hier Platz, sich zu begegnen,
zu reden, sich zu informieren, miteinander
da zu sein. Vor und nach der Messe wiin-
sche ich mir, dass man hier verweilt, ein
bisschen Zeit findet flir- und miteinander.

==
T
| |
‘» 4‘ Innenraumgestaltung
< @ Kath.Kirche St.Heinrich




100 DER ALTARTISCH IST IN DIE MITTE GERUCKT 101

Die Kapelle im Bildungshaus St.Ursula Erfurt
Evelyn Korber

Hier erlebt man seitlich, freigestellt in gan-
zer Grof3e, jetzt das westliche Glasfenster.
Ihr schénes Taufbecken und der Tabernakel
haben im Chor Platz gefunden, Mariensta-
tue und ehemaliges Altarkreuz am Ende in
den Achsen der Seiten.

Die Mittelachse ist gestarkt als Riickgrat der
neu organisierten liturgischen Orte mit
Weihwasserbecken, Altar und dem Licht-
schlitz. Es war mir eine grof3e Freude und
ein innerliches Anliegen, etwas ,neu zu
machen” - einen Durchbruch nach auf3en,
damit man ins Licht schauen und an der
Hoffnung des ,Morgens,” teilhaben kann,
ein bisschen den Himmel Gber den Altar
holen.

Der in die Mitte geriickte Altar soll aber
seinem Chor bezogen bleiben; er soll nicht
fremdeln am neuen Ort. Deshalb haben wir
— dieser Gedanke kam von Giinter Stangel-
mayer — aus der Chornische heraus diese
elliptischen Stahlbiigel geschaffen. Ohne
den vorhandenen Raum zu verdndern,
schaffen sie eine Feierlichkeit und Verbin-
dung zwischen Altar, Taufbecken und
Tabernakel. Und was Ihnen sicher auffallt,
wie hell unsere Kirche geworden ist!

Mir war wichtig, eine wohltuende Leere zu

schaffen und die Farbe Weil3 vorherrschen
zu lassen. Sie signalisiert Ruhe, Entspan-
nung, Klarheit. Und schauen Sie, wie schon
Ihre vorhandenen Glasfenster jetzt wirken.
Der Blick darf auf das Wesentliche fallen.
Entdecken Sie das Drama von Licht und
Schatten.

Ich hoffe, unsere erneuerte Kirche wird bald
dazu beitragen, dass wir neue Mitglieder
gewinnen, die sich an ihrer Schonheit er-
freuen, und dass wir alle hier einen neuen
Ort haben fir viele stille, tiefe Gedanken.”

Der Achitekt Meinrad Ladleif hielt diese
Rede anlésslich des Festgottesdienstes zur
Altarweihe am 2. Dez. 2012 in Gegenwart
des Fuldaer Weihbischofs Karlheinz Diez.

Gemeinschaftlicher Glaube und jugend-
liches christliches Engagement sind Ziele
und Tugenden, die sich in den Aktivitdten
des Bildungshauses St. Ursula finden und
auch den Geist der kleinen Hauskapelle
pragen. Deshalb war es erklartes Ziel, dem
alten Kapellenraum eine neue Weite zu
verleihen, die geeignet ist, auch die Gedan-
ken zu weiten. Um die besondere bauliche
Situation nachvollziehbar zu machen, sei
hier die Ausgangslage kurz umrissen: Das
Bildungshaus St. Ursula in Erfurt ist als ein
klassisches Schulgebdude angelegt, und
auch der bisherige Kapellenraum hatte die
Dimensionen eines Klassenzimmers samt
der typischen Anordnung: seitliche Fenster-
reihe, gegeniber die Tur zum Flur, die Banke
ausgerichtet zur frontalen Wand, wo sonst
die Tafel hdngt, war das Kreuz, davor der
Altar. Trotz kiinstlerischer Verglasung der
Fenster war der Klassenzimmercharakter
sehr stark. Im Zuge der weitreichenden
Sanierungs- und Umbauarbeiten am ge-
samten Gebdude stand auch die Umgestal-
tung der Hauskapelle an, wobei die Wand

zum Flur aufgebrochen und so die Kapelle
erweitert wurde. Mit dem Wandabbruch
blieb allerdings ein méachtiger Unterzug
stehen, ebenso die Endstlicke der alten
Flurwand, die in den neuen Raum hineinra-
gen. Der Raum ist zwar groBer geworden,
hat aber nun eine uneinheitliche Begren-
zung und erschlief3t sich Gber die Diagonale.
Zu allem Uberfluss fiihrt noch eine Abwas-
serleitung unterhalb der Decke entlang
durch den ganzen Raum, die nicht verlegt
werden konnte. Jedes einzelne der Probleme
ware fiir sich genommen schon Herausfor-
derung genug.

Die hier vorgestellte Idee und umgesetzte
Losung ist im Rahmen eines Wettbewerbs
entstanden. Das Ziel, dem Raum einen
neuen Charakter zu geben, setzte voraus,
dass alles an ein Klassenzimmer Erinnernde
hier nicht mehr ware, ebensowenig wie das
im Lauf der Jahre eingeschlichene ,stuben-
haft Gemiitliche” Bevor man sich aber den
Details zuwenden konnte, musste das Haupt-
problem gel6st sein, namlich der Eindruck
des Zusammengestiickelten in diesem
Raumgebilde mit den vielen Ecken und
Vorspriingen und dem Unterzug, der den
Raum nach wie vor teilte. Eine mdgliche
Losung konnte nur darin bestehen, eine
formale Klammer zu finden, die den Raum
als eine Einheit erscheinen lasst. Eine kom-
plette Verkleidung der Decke kam wegen
fehlender Raumhdhe nicht in Frage, man
héatte bereits die Fenster geschnitten. So
entstand die Idee einer partiellen Verklei-
dung der Decke im Bereich des Unterzugs
und der Abwasserleitung, und zwar mit
groBBen kreisformigen Flachen, die einander
Uiberlappen und zu den Wanden hin ange-
schnitten sind. (Abb. 1 Grundriss)



102

DIE KAPELLE IM BILDUNGSHAUS ST.URSULA ERFURT

=
=
=
=
-
=

DIE KAPELLE IM BILDUNGSHAUS ST.URSULA ERFURT

Die Kreisformen an der Decke zentrieren
den Raum, allerdings nicht durch wunder-
same Schaffung einer einzelnen Achse,
sondern indem der Vorgang des Zentrierens
in die Wahrnehmung des Betrachters und
Besuchers gegeben wird. In der Wiederho-
lung der Kreise in unterschiedlichen GroRen
und in ihrer Projektion auf den Boden stel-
len sich allein schon durch deren Schnitt-
punkte zahlreiche vertikale Beziige her.

Die Grundidee des Raumkonzepts besteht
darin, das Suchen nach der wichtigsten
Vertikale als Prozess zu thematisieren und
damit zu vergegenwartigen, gleich einem
Herantasten an das Zentrum des Raumes.
Darlber riicken sogar die eigenartigen
Raumbegrenzungen in den Hintergrund.

Dass der Altar die wichtigste Vertikale bildet
und eine runde Form bekommen hat, ist
nur allzu logisch. Und so gibt es in diesem
eigenwilligen Raum doch wie selbstver-
standlich einen Mittelpunkt. Die runde Form
des Altars ist von jedem Punkt im Raum aus
gesehen gleichwertig, denn es gibt keine
“falsche” Seite, es ist egal, wo man sitzt oder
von welcher Seite man sich nahert. Sogar
die diagonale erste Blickachse beim Eintre-
ten in die Kapelle empfindet man nicht
mehr so storend. Der uneinheitliche Raum
wird als eine Ganzheit erlebt, weil man ihn
von seinem liturgischen Mittelpunkt aus
wahrnimmt. Die partielle Deckenverklei-
dung hat zudem den Vorteil, die stérenden
Bereiche zu verbergen, die eigentliche
Raumhohe mit 3,90 m aber zu belassen. In
den abgehangten Deckenelementen konnte
die komplette Beleuchtung als indirektes
und direktes Licht plaziert werden. Auf
freihdngende Leuchten wurde verzichtet,
um den Rhythmus der Deckenprofilierung
nicht zu storen. Es war klar, dass diese

aufwendige Deckenverkleidung absolut
bestimmend fiir den Raum sein wiirde,
denn der zu kaschierende kritische Bereich
ist gro3 und man wiirde dort mit der Decke
etwa einen halben Meter tiefer ankommen.
Um so wichtiger war es fir die Gesamt-
wirkung, sich hinsichtlich der Materialien
und Farben konsequent zu beschranken:
die Wande weif3, die Deckenkreise sand-
grau, der Boden geschliffener Estrich, Bianke
aus Ahornholz, dazu raumhohe verschieb-
bare, kiinstlerisch gestaltete Milchglasfla-
chen an der Fensterfront. Der Raum sollte
hell und klar sein, anders, als man ihn ge-
kannt hat, und er sollte dennoch Vertrautes
beherbergen und den Gldubigen das inner-
liche Ankommen in ihrer umgestalteten
Kapelle erleichtern. Denn in dieser von
Weil3, von viel Licht und hellen Materialien
gepragten Kapelle gewinnen die aus dem
Bestand libernommenen Kunstwerke einen
neuen Stellenwert und treten schon rein
optisch deutlicher hervor. Es handelt sich
mit dem Tabernakel und dem Reliquiengrab
von Joachim Kaiser und dem Korpuskreuz
von Hildegard Hendrichs um zentrale
Stlicke aus der alten Kapelle.

Der dunkle ,Eisen”-Farbton des patinierten
Metalls von Tabernakel und Reliquiengrab
kehrt konsequenterweise in den neugestal-
teten Ausstattungsstiicken wieder, so im
Schienensystem und in den Sprossen der
Fensterpaneele, in den Leuchtern und vor
allem im Altar, dessen Form auf besondere
Art konturiert wird. Das Grundmaterial des
Altars ist hell lasiertes Birke-Multiplex, des-
sen horizontale Schichten von 11 diinnen
walzblauen Stahlringen unterbrochen
werden. Die Schichtung versinnbildlicht die
Verbundenheit im Glauben Uber viele Gene-
rationen hinweg, die sich in der Euchari-
stiefeier vergegenwartigt. In den elf Ringen
klingt die Ursulalegende an. Das Religien-
grab mit der alten Grabplatte wurde in

103

2: Raumansicht vom Eingang die Mensa des neuen Altars eingefiigt.

3: Raumansicht Richtung Eingang




104 DIE KAPELLE IM BILDUNGSHAUS ST.URSULA ERFURT

4: Altar mit Religienbehaltnis

5: Glasflachen

Der grof3ziigige Raumeindruck in der neuen
Kapelle entsteht nicht zuletzt durch die
nahezu geschlossene Fensterfront. Die
Glasflachen dienen nicht nur der Begren-
zung des Raumes, sondern auch seiner
Beruhigung. Indem die Leibungen und
Heizkorper verdeckt werden, entsteht eine
Grofflachigkeit, die auch die urspriingliche
Raumhohe betont. Allerdings war die Ge-
staltung der Fensterwand wegen ihrer Std-
ausrichtung nicht unkompliziert. Schwierig
sind auch die MaBverhéltnisse der Fenster-
offnungen zu den verbleibenden Wandfla-

chen. Sie lassen keine fensterbreiten Glas-
teile zu, sondern nur zweigeteilte schmale
Elemente, die hintereinander geschoben
werden missen, andernfalls ware das Fen-
steréffnen beeintrdchtigt. Mit einem ausge-
klugelten Schienensystem lassen sich die
Glasflachen trotz ihres beachtlichen Ge-
wichts leicht und komfortabel bewegen.
(Abb. 5)

Samtliche Scheiben bestehen aus heil3ver-
formtem Milchlberfangglas. Sie verdecken
den Blick und streuen das Licht bis unter
die Decke und zum Boden und dampfen es
zugleich im Sommer. Das Licht ist auf diese
Weise immer gemafigt. In Abhédngigkeit
von der Sonneneinstrahlung werden die
geschmolzenen Reliefspuren, die auf der
(raumabgewandten) Riickseite des Glases
sind, mehr und mehr als leuchtende Linien
und deren Schatten sichtbar, und es ent-
steht mit dem kommenden und gehenden
Licht ein duBerst lebendiger Eindruck. Die
Verschiebbarkeit der Glasflichen ermdglicht
gewisse Variationen in der Anordnung:
Tausch und partielle Verdeckung sind denk-
bar. So vermitteln die Glasflaichen insgesamt
einen Eindruck von Veranderbarkeit, was in
einem sakralen Raum auf3ergewdhnlich ist.
Die Gestaltung der Flachen mit filigraner
Schmelzfarbenmalerei und teils auch mit
Siebdruck lasst Spielraum, gedanklich wie
auch ganz praktisch. Neben der unter-
schiedlichen Positionierung der Flachen
und dem damit veranderten Bild im Raum
gibt es auch die ungewdhnliche Méglich-
keit, die mittlere Flache als Projektionsflache
zu benutzen - vielleicht fiir kiinstlerische
Ausdrucksformen im Zusammenhang mit
Gottesdienst und Meditation. Es ist ja denk-
bar, dass gerade in einem christlichen
Bildungshaus, dessen Angebot sich u.a. an
Familien und Kinder richtet, auch unge-
wohnliche kreative Formen einen Platz
gewinnen. Damit soll nicht die Kapelle
zweckentfremdet werden, aber sie kdnnte
zu bestimmten Gelegenheiten eine Berei-

DIE KAPELLE IM BILDUNGSHAUS ST.URSULA ERFURT 105

cherung erfahren durch die Menschen, die
hier gemeinsam meditieren, Andacht halten
und Gottesdienst feiern. In diesem Sinne ist
auch die malerische Gestaltung der Glasfla-
chen ein Angebot. Hier werden Beziige zum
Leben und Wirken der heiligen Ursula her-
gestellt. lhre Gemeinschaft wird oft durch
elf (plus eine) Kerzen oder Ollampen sym-
bolisiert. In den Glasscheiben tauchen zei-
chenhafte Formen auf, einander ahnlich,
aber nicht gleich. Das leuchtende Orangerot
ist die bestimmende Farbe in den Flachen,
wie ein Licht, das immer weiter getragen
wird. Die Ordnung, in der die Zeichen zuei-
nander stehen, mag einen Zusammenhang,
eine Geschlossenheit andeuten, eine ge-
meinsame Richtung. Im tibrigen erinnern
sie etwas an Schriftzeichen aus friihchrist-
licher Zeit, sind aber absichtlich indifferent.
Es soll hier auch der universelle Wert von
Bildung und Schriftsprache als Kulturgut
thematisiert werden. Dieses Ideal hat die
heilige Ursula verkorpert, was in ihrem
Patronat fiir zahlreiche (Madchen)Schulen
zum Ausdruck kommt. Sie hat in ihren Ge-
fahrtinnen ein Licht entfacht, das bis in
unsere Zeit leuchtet. (Abb.6)

Auffallend anders sind die drei bedruckten
Scheiben, zeichenhaft sind sie auch, wenn-
gleich auf eine ganz andere Art. Sie wirken
grafisch und technisch. Man mag es als
provozierend empfinden: ein Stlick Leiter-
platte, ein Sinnbild fiir moderne Kommuni-
kation (in Wirklichkeit selbst schon ldngst
wieder veraltet), wie passt denn das hier-
her? Es ist ein Bruch. Das, was im echten
Leben stdndig passiert. Was uns Ratsel auf-
gibt. Was uns den Weg abschneidet. Was
uns an die Grenzen unseres Verstandes
fihrt und wovor wir allzu gern ausweichen.
Was auch im Leben der heiligen Ursula
passiert ist — und sie hat es angenommen.
So gesehen stellt sich dieses Stlick aus dem
Innenleben eines alten Fernsehers hier
mitten in den Weg, bevor der allzu beschau-
lich wird. (Abb. 7)

7: Glasgestaltung mit Siebdruck



Zwei Wandbilder im Bistum Fulda
Stefan Pietryga

= St. Maria Himmelfahrt Frankenberg (Eder):
Maria Himmelfahrt 2009/10

= St. Jakobus Eichenzell-Blichenberg:
Verkiindigung/ Stall zu Bethlehem 2012

Dunkelbereiche raumlich plastisch darge-
stellt sind. Hierbei wurden Pigmente in
einen praparierten Putz eingerieben. Aus
diesem fasst monochrom wirkenden Far-
braum, ein geschaffenes Firmament, tritt
Die Aufgabe in bestehenden Kirchenrdumen kiinstle- die Figur der HI. Maria hervor. Ihr Korper ist
rische Gestaltungen durchzufiihren ist immer auch eine umhllt von wehenden Gewandern, in
Auseinandersetzung mit der Bewahrung der historischen ~ Abstufungen Grau und Weil3 gehalten. Eine
Architektur und ihrer Ausstattung, die oft kunsthistorisch  Erscheinung. Kopf und Hande sind in klas-
wertvoll und bedeutsam ist. sischer Tradition wiedergegeben. lhre Kopf-
und Blickrichtung wendet sich zum Altar-
Das Interesse einer Gemeinde, ihre Kirche durch eine kreuz, das in bronzener Fassung die
kiinstlerische Gestaltung anldsslich eines Jubildums zu Christusfigur in der Geste der Auferstehung
verschénern oder eine Erganzung des Kirchenraums, die wiedergibt. Ihre Hande schliefen sich zur
aus Geldmangel nicht realisiert werden konnte, nun Andacht und zum Gebet und bilden in ihrer
anzupacken, ist besonders zu respektieren, heiflt es Haltung einen eigenen umschlossenen
doch, eine Tradition fortzusetzen, sich dem Neuen zuzu- Raum. Diese Stelle, die Armhaltung, die
wenden und sich als lebendige Gemeinde der Offent- Hande und das Gewand, sind besonders in

Kiinstlerische Gestaltung der Altarwand in St. Maria Himmelfahrt zu Frankenberg (Eder)

begleitet von einem Streifen in Wei3gold. und ergdnzen seitdem die bildnerische
Der besondere Schein des Materials Gold Ausstattung mit der Besonderheit, dass

lichkeit vorzustellen.

Kiinstlerische Gestaltung der Altarwand in
St. Maria Himmelfahrt zu Frankenberg

In Frankenberg war es der Wunsch, den
Altarraum mit einem Wandbild neu zu fas-
sen. In einem sachlich und einfach gestal-
teten Raum bot die Riickwand, die mit
einem runden Schwung den Altar um-
schlief3t, eine Moglichkeit, durch eine Wand-
malerei diesen Raum zu fassen. Das Thema:
Maria Himmelfahrt.

Die kinstlerische Gestaltung erfasst die
gesamte Flache der Altarwand, acht Meter
in der Hohe und zwolf in der Breite, links
und rechts begrenzt durch Wandoffnungen,
die den Raum, in ornamentalen farbigen
Glasmalereien gefasst, erhellen.

Das in verschiedenen Blautdnen gehaltene
Bild lasst einen Himmelsraum erkennen, in
dem Wolkenformationen durch Hell- und

ihrer dreidimensionalen plastischenWirkung
herausgearbeitet. Die hl. Maria vermittelt
hierdurch eine raumlich reale Prasenz vor
dem Hintergrund eines bewegten Himmels,
in dem sie scheinbar aufgeht, unterstitzt
durch ein Lichtbiindel, das indirekt aus
einer verborgenen Quelle diese Szenerie
beleuchtet. Der Heiligenschein und die
angedeuteten Strahlen verdeutlichen in
linearer Struktur symbolisch das geistige
Licht in diesem immateriellen Bildraum.

Ein Band im unteren Bereich teilt das Bild in
einen weiten aufstrebenden Himmelsraum
und einen dem Altarboden nahen Wand-
streifen, der weitgehend monochrom gehal-
ten ist. Dieses Band bildet einen kiinstlichen
Horizont. Beim Eintritt liegt er unterhalb der
Augenhohe, vor dem Altar tiber dem Au-
genhorizont und vermittelt so die eigene
Position im Raum. Dieses Gliederungsband
ist in einem hellen Blattgold gehalten,

steht in einer Wechselbeziehung zu dem
Ultramarinblau und verdeutlicht die Tran-
szendenz der Himmelserscheinung. Das
Band vermittelt gestalterisch den irdischen
mit einem geistigen Raum. Gleichzeitig
umschlieBt es den Altarraum mit seinen
Prinzipalstlicken.

Der Himmel mit den changierenden Blau-
tonen, aus dem das Bildnis der hl. Maria
heraustritt und scheinbar aus den irdischen
Gefilden, im Gebet und Anblick ihres auf-
erstandenen Sohnes, in das Himmelsrund
auffahrt, hebt sich von dem Bestehenden
ab und eréffnet einen neu zu erlebenden
Kirchenraum fiir die Gemeinde.

Kiinstlerische Gestaltung der Seitenaltar-

waénde St. Jakobus in Eichenzell-Biichenberg
In der Kirche St. Jakobus zu Biichenberg
sind von Mai bis Juli 2012 iber den Seiten-
altdren Wandbilder neu geschaffen worden

diese direkt auf die Wand, mit Bezug auf die
Architektur des Kirchenraums konzipiert,
gemalt wurden. Diese bildnerische Berei-
cherung hat ihren Grund in der Entste-
hungszeit dieser im gotischen Stil vor 100
Jahren gebauten Kirche. Seinerzeit waren
die Wande grof3flachig mit biblischen
Szenen und ornamentalen Strukturen aus-
gemalt. Im Laufe der Jahrzehnte gestaltete
sich der Raum immer wieder neu, nach den
MaBgaben und Moden der Zeit. Hierdurch
sind die Wandmalereien und Altére, bis auf
einzelne Figuren, verschwunden. Die 1000-
Jahr-Feier der Gemeinde Biichenberg gab
den Anlass, sich dieser historischen Bilder
wieder zu erinnern und in einer neuen
Bildkonzeption wieder aufleben zu lassen.
Der kiinstlerische Entwurf fur die Wande
iber den Seitenaltdren beinhaltet im Kern
die Darstellung von Szenen, die mit ihrem
symbolischen Gehalt und in ihrer GroBe
und Farbigkeit einen Bezug zum Raum und



ZWElI WANDBILDER IM BISTUM FULDA

zur Liturgie herstellen. Die Besonderheit der
Architektur, wie die zentralen Saulen im
Hauptgang, die den Gewdélbehimmel tragen,
wurde hierbei besonders beriicksichtigt.

~Sei gegrult, Maria ...”
Schon im Eintritt sieht man den Engel, wie
er scheinbar aus dem Licht der Westfenster
in den Raum schwebt und die Wand liber
den Marienaltar bestimmt. Die Haltung der
Figur der Maria entgegnet dieser Bewegung
zurlickweichend und 6ffnet den Raum,
zugunsten einer zentralen vertikalen Achse,
in deren Mitte die von dem Engel gehaltene
Lilie die Botschaft symbolisch unterstitzt.
Farben schimmern bunt in der Gestalt des
Engels, dagegen ist das Gewand Marias in
Griintonen einfach und klar in der Kontur
gehalten.

~Hab keine Angst, du hast Gnade

bei Gott gefunden!”
Die zentrale Botschaft des Augenblicks wird
in dieser Bildfindung durch die Akzente im
oberen Wandbereich, den Heiligen Geist als
Taube, und im unteren Bereich durch das
scheinbar in den Kirchenraum fallende
aufgeschlagene Buch festgehalten.

~Gottes Geist wird liber dich kommen,

seine Kraft wird das Wunder vollbringen.”
Auf der rechten Seitenwand bestimmt die
Figur des Josef durch seine sdulenhafte
Statur, durch GréBe und seinen erdfarbenen
Umbhang das Bildgeschehen. Sein Blick ist
direkt auf die Gemeinde gerichtet. Er zeigt
sich als Beschiitzer des heiligen Ortes,
Geburtsort Jesu, des Stalles zu Bethlehem.
Sein Stab, der griinende Zweig, ist das
Symbol der Wanderung, der Pilgerschaft
und verweist auch auf seine Herkunft.

Im Hintergrund, ein wenig aus der Mitte
abgeriickt, steht die Krippe mit der knien-
den Maria. In dieser stillen zértlichen Szene
hebt sie das Tuch, um das Kind schiitzend
zu decken. Diese innige Beziehung von

Mutter und Kind, ist hier als Bild im Bild
angelegt. Leicht und mit feinen Strichen
angedeutet beriihrt dieser Moment und
ladt zur Andacht. Diese Figurengruppe,
Maria, mit ihrem im Tuch liegenden Sohn
in der Krippe, ist auch ein Verweis auf die
Pieta. Maria halt ihren Sohn in den Armen,
nachdem er am Kreuz gestorben ist und
abgenommen wurde. Der Stall zu Bethle-
hem ist rudimentdr angedeutet: ein Stroh-
dach, Ochs und Esel. Ein offenes Stroh-
biindel mit Ahren am Boden deutet auf
sunser tagliches Brot gib uns heute”.
Die zentrale Senkrechte ist auf dieser Wand
bestimmt durch den Stern, der mit seinem
Licht auf das Jesuskind strahlt und auf die
Darstellung eines entfachten Feuers.

»GrofB ist von jetzt an Gottes Herrlichkeit im
Himmel, denn sein Frieden ist herabgekom-
men auf die Erde zu den Menschen, die er
erwdhlt hat und liebt!”
Beide Bilder interpretieren jeweils eine
Geschichte: Verkiindigung und Weihnachten.
Im Kontext der Architektur bilden sie aber
eine Einheit. Beide Bilder stehen links und
rechts vom Altarraum und beziehen diesen
mit ein. Tabernakel, Kruzifix, Altar werden
dabei in Beziehung zu den Geschehnissen in
den Bildern gebracht. Auch kénnen die
Bildelemente beider Wandbilder zueinander
gesetzt werden und einen Kontext bilden.

Der Heilige Geist, das von Gott gesandte
Licht, betont die Mitte der linken Wand und
setzt das aufgeschlagene Buch in eine Be-
ziehung, ebenso wie das Licht eines himm-
lischen Gestirns, wie der Stern zu Bethle-
hem auf der rechten Wand zu dem Licht des
lodernden Feuers am Boden einen symbo-
lischen Bezug liefern kann. Einzelne Bildteile
kdénnen somit eine eigene Assoziationskette
bilden. Ebenso kann der sprieBende Stab
des Josef zu der vom Engel iberreichten
Lilie eine Bedeutung bekommen. Auch die
Farben, das Ultramarinblau fiir die Himmels-
gottin, das erdfarbene Gewand Josefs fiir

Kiinstlerische Gestaltung der Seitenaltarwande
St. Jakobus in Eichenzell-Biichenberg

die Gebundenheit auf der Erde, konnen hier
diese Bilddialoge ergdnzen. Sie stehen sich
durch die Platzierung der Figuren Maria und
Josef links und rechts vom Altarraum gegen-
Uber und stiitzen hierdurch die Bedeutung
der Seitenaltére.

Diese Lesbarkeit der Bilder in ihrer Gegen-
standlichkeit und ihre Interpretationsmog-
lichkeiten sind ein wesentlicher Aspekt der
kinstlerischen Intention von Stefan Pietryga,
neben einer moglichst homogenen farb-
lichen Einbindung und Wirkung im Bestand
des Kirchenraums, unter Bericksichtigung
denkmalpflegerischer Gesichtspunkte. Die
neuen Wandbilder scheinen wieder in ihrer
Figurlichkeit heute aus den Wanden hervor-
zutreten, so wie es vor 100 Jahren schon
war, und wollen nach einer langen Zeit
wieder die Gemeinde, Pilger und Besucher
in ihrer Andacht begleiten.



Zwischen Himmel und Erde

Die St. Michael-Skulptur von Gabor Térok in Niederrodenbach

Wolfgang Sandner

Engeldarstellungen wollen das Unsichtbare
sichtbar machen. Aber wenn kreative Im-
pulse Gestalt annehmen, kommt nicht erst
in unserer Zeit Erstaunliches zutage. Paul
Klee hat die ,Krise eines Engels” im Schick-
salsjahr 1939 in einer Art und Weise vorge-
stellt, die etwas Archaisches besitzt.

Fiir Friedmar Apel war sie wie eine Urstufe
von Darstellung, verwandt mit den Verfah-
rensweisen der Hohlenmalerei: ,Klees Engel
sind fast alle im Werden, so etwas wie Fliigel
haben sie zumeist, ob sie fliegen kdnnen,
bleibt ungewiss. Zumal die letzten Engel,
die Klee schuf, verweigern sich einem ver-
dinglichenden Sehen. Einer ist in der Krise
und scheint vergeblich zum Himmel zu
schauen, ein anderer ist vergesslich, er weil3
wohl nicht mehr, woher er kommt und wie
man fliegt, aber dann ist doch wieder einer,
voller Hoffnung, obwohl er etwas ikarisch
zerschlagen aussieht.”

Als prominentes Motiv haben Engelsdarstel-
lungen bis heute die christliche Ikonogra-
phie in Skulptur und Malerei gepragt, aber
die Selbstverstandlichkeit, mit der die Kunst
friiher in den Dienst der Kirche genommen
wurde, existiert langst nicht mehr, es sei
denn bei Gebrauchskunst, in der die Gegen-
stande maoglicherweise dsthetisch an-
spruchsvoll ihre Funktion erfillen, im heu-
tigen Verstandnis einer autonomen Kunst
aber nur mehr den Status von Kunsthand-
werk beanspruchen kénnen.

Der ungarische Bildhauer Gabor Térok war
sich mit seiner St. Michael-Skulptur zum
25-jahrigen Weihejubildum der Kirche St.
Michael in Rodenbach, Ortsteil Niederroden-

bach, dieser Problematik offenbar wohl
bewusst. Dass Engel, die Boten Gottes,
eigentlich keine Fliigel besitzen, es sei denn,
man setzt sie gleich mit jenen Wesen, die -
nach der Uberlieferung Jesajas - als Sera-
phim und Cherubim dem Hofstaat Gottes
angehoren, hatte fiir ihn ohnehin keine
Bedeutung. Was ihn bewegte, war nicht die
Uiberkommene, bis in die Zeit der Romantik
Uibliche Darstellung von Engelswesen. lhn
faszinierte vielmehr, wofir sie stehen, ihr
Symbolgehalt, ihre Kraft und Funktion.
Denn Engel haben kein Sein, das man
unter jenem Begriff fassen konnte, der das
menschliche Sein beschreibt.

Toroks Skulptur ist dementsprechend ab-
strakt, sie hat sich vom Dinglichen gel6st.
Damit befindet sich der Kiinstler in guter
Gesellschaft, etwa in jener des bis zu seiner
Emeritierung als Professor fir Altes Testa-
ment an der Universitdt Heidelberg leh-
renden Claus Westermann, der in seinem
Essay ,Gottes Engel brauchen keine Fliigel”
davon sprach, nicht seine Gestalt mache
den Engel zum Boten Gottes, sondern allein
seine Botschaft: ,Wiirde man mich fragen:
Haben Sie schon einmal einen Engel gese-
hen, so wirde ich dem Fragenden darauf
keine ihn befriedigende Antwort geben
kénnen. Ware die Frage aber: Ist Ihnen
schon einmal ein Bote Gottes begegnet,

so wdre meine Antwort ein eindeutiges Ja.
Denn die Geschichten der Bibel, in denen
von einem Engel erzahlt wird, wollen nichts
weiter als die Erfahrung derer weitergeben,
denen in einer besonderen Stunde, in groB3-
er Spannung oder groBer Gefahr, Gott so
nahe kam, dass sie in einem Menschenwort
das Wort eines Boten Gottes horten, dass

sie in einer helfenden Hand die von Gott
geschickte Hoffnung erfuhren”

Gabor Torok hat auf eindrucksvolle Weise
alle wesentlichen Zeichen und Metaphern,
die man mit dem Erzengel Michael assozi-
iert, in seiner acht Meter hohen, tber das
Kirchendach hinausragenden Metallskulptur
untergebracht, man kénnte auch sagen:
verborgen. Denn auf den ersten Blick er-
schlief8t sich nicht eindeutig, was diese
Plastik, die Himmel und Erde zu verbinden
scheint, umfasst. Der Kiinstler hat einer
Jnterpretation” seines Werks zugestimmt,
die auf einer Tafel an der Kirchenwand ne-
ben der Skulptur angebracht wurde. Freilich
ist dies gelegentlich aus den Kreisen der
Gemeinde gegen die Skulptur selbst gerich-
tet worden — mit dem Argument, Kunst-
werke mussten sich von selbst verstehen.
Was der Erklarung bediirfe, sei die Erkldrung
nicht wert und schon gar keine Kunst. So
plausibel das Argument auch erscheinen
mag, wahre Kunst bediirfe fiir ihre Wirkung
nicht unbedingt der padagogischen Aufbe-
reitung, so elitdr muss die Zurlickweisung
von Verstandnishilfen zugleich auf jene
wirken, die mit Abstraktion keine Erfahrung
haben. Gustav Mahler meinte, Musik, das
seien nicht die Noten. Damit wollte er sa-
gen, nicht der Buchstabe des Partiturge-

ZWISCHEN HIMMEL UND ERDE m

*‘ .l ‘ n
n I

setzes sei das Mal3 aller Interpretation, viel-
mehr der Ausdruck, der sich zwischen oder
hinter den Notenk&pfen verbirgt und den
es zu erahnen gilt. Mahler richtete sein Wort
an die Kenner. Aber wer keine Noten lesen
kann, ist auch des Ausdrucks nicht fahig.
Und wer Werke der bildenden Kunst nicht
zu lesen vermag, der wird moglicherweise
auch die Kraft nicht spuren, die sie in sich
tragen.

Der Grundgedanke von Géabor Torok fiir
seine Skulptur im Zusammenhang mit der
modernen Architektur der Kirche St. Micha-
el in Niederrodenbach war, den Charakter
und die Embleme des Erzengels Michael
auszudriicken, ohne sich den Tendenzen
einer sakralen Dekorationskunst anzuschlie-
Ben. Es entstand so eine bestechend auto-
nome Form, die in ihrer Dramatik — iber das
Dach ragend, im Boden wurzelnd und doch
aus dem sich an dieser Stelle leicht wol-
benden Innenhof der Kirche herausdrén-
gend - zwischen Himmel und Erde vermit-
telt. Zudem wurde ein Platz gewahlt, der
dem Kunstwerk seine Eigenstandigkeit
beldsst und doch ein harmonisches Ensem-
ble mit der Backsteinwand bildet, ohne die
Architektur der Kirche zur Kulisse zu degra-
dieren. Die dominierende Vertikale der
Skulptur mag - wie es der Kiinstler selbst



12

ZWISCHEN HIMMEL UND ERDE

formulierte - in ihrer expressiven Dynamik
eines Nach-oben-Strebens auch die Kraft
des Glaubens symbolisieren.

Gabor Torok denkt radumlich. Das wird auch
beim Betrachten der Michael-Skulptur deut-
lich, fur die keine dominierende Perspektive
gilt, die man umschreiten kann und deren
Elemente aus Biegungen, Drehungen und
Wellenbewegungen anndhernd nur erfasst
werden kénnen beim Verandern des Blick-
winkels. Biegungen und Brechungen, Nicht-
Lineares ist ein charakteristisches Merkmal
in vielen Arbeiten des Kiinstlers, sowohl in
kleinen Skulpturen als auch in GroB3pla-
stiken aus Bronze, Granit, Nero-Marquina-
und Statuario-Marmor oder Edelstahl. Bei
der Michael-Skulptur, fiir die im Gbrigen
eine Kleinplastik mit dem Titel ,Geburt einer
Sehnsucht” aus dem Jahr 2003 das Modell
lieferte, sind die Bewegungen, die dem
Material abgerungen wurden, durch das
Thema des Erzengels definiert. Die
Grundvertikale der Skulptur gleicht einem
Schwert, das blitzartig aus dem Himmel in
die Erde fahrt, wobei sich auch die Vorstel-
lung eines Kreuzes ergibt. Je nach Perspek-
tive halten sich das christliche Kreuz und
ein Quaderat, das als Tor zum Himmel ge-
deutet werden kann, die Waage. Hier ent-
scheiden sich die Geschicke des Menschen,
geht der Weg nach oben ,ins heilige Licht”
oder nach unten in die ewige Verdammnis.
Zugleich wird die Vorstellung von einem
Schliissel geweckt, der dieses Tor 6ffnen
kann.

So vereint die kilinstlerische Auseinanderset-
zung alle wesentlichen Symbole, die mit
dem Wesen des Erzengels Michael in Ver-
bindung stehen: das Kreuz, das Schwert, die
Waage, den Blitz, das Himmelstor und den
Schlissel, um das Tor aufzuschlieBen. Auf
der Seite, die der Kirchenfassade zugewandt
ist, wurden in die Skulptur Inschriften in
lateinischer, hebrdischer und arabischer
Sprache eingraviert, die ,Michael” oder

ZWISCHEN HIMMEL UND ERDE

13




JWer (ist) wie Gott” bedeuten und an die
Gemeinsamkeiten der drei monotheis-
tischen Religionen Judentum, Christentum
und Islam erinnern sollen.

Die Skulptur zu Ehren des Kirchenpatrons
St. Michael in Niederrodenbach gehdorte
schon zu Bauzeiten der Kirche zum Plan fir
den Pfarrhof, wurde seinerzeit aus finanzi-
ellen Griinden nicht weiterverfolgt und
konnte erst zum jetzigen 25-Jahr-Jubildum
auf Betreiben von Pater James Irudayaraj
und mit Billigung des Bistums Fulda ver-
wirklicht werden. Zu dem internen Wettbe-
werb fir die Skulptur haben vier Kiinstler
Entwirfe eingereicht: Yasuaki Kitagawa aus
Tokio und Marcel Schiele aus Berlin, beide
Absolventen der Stadelschule in Frankfurt
am Main, Michael Franke aus Erkelenz und
Gabor Torok aus Budapest, der seit 1979 in
Deutschland lebt, zunachst in Frankfurt am
Main, seit einigen Jahren in Wiesbaden.

Gébor Torok, Jahrgang 1952, hat eine Ausbil-
dung zum Gold- und Silberschmied absol-
viert und als Restaurator am Ungarischen
Nationalmuseum gearbeitet. In Frankfurt
leitete er von 1989 bis 2004 das Internatio-
nale Kiinstlerzentrum 695. Als Bildhauer
arbeitet Gabor Torok vorwiegend mit Natur-
stein, Edelstahl und Bronze. Viele seiner
Plastiken wurden im In- und Ausland ausge-
stellt und befinden sich heute im 6ffentli-
chen Raum und in internationalen Samm-
lungen. Fir seine kiinstlerische Tatigkeit
wurde er mehrfach mit Preisen geehrt.

Far die St. Michael-Skulptur hat der Kiinstler
zunachst ein Modell geschaffen, das spater
malstabgerecht als GroBplastik von der
Firma Arnold in Friedrichsdorf hergestellt
wurde, die sich seit 1924 zu einem bedeu-
tenden Unternehmen fiir Metallverarbei-
tung entwickelt und auch auf die Fertigung
von Kunstwerken spezialisiert hat. Unter
anderem wurden von der Firma Skulpturen
des anglo-indischen Kiinstlers Anish Kapoor
und viele Plastiken des amerikanischen

ZWISCHEN HIMMEL UND ERDE

Kiinstlers Jeff Koons hergestellt, die 2012 in
Ausstellungen der Frankfurter Schirn und
des Liebighauses gezeigt wurden. Fiir die
St. Michael-Skulptur, die etwa 400 Kilo-
gramm wiegt und eine Hohe von acht Me-
tern aufweist, wurden Edelstahlplatten mit
einer Materialstarke von 3 mm (im oberen
Bereich 2 mm) verwendet, die in Form zuge-
schnitten und als Vierkantrohr verschweif3t
wurden. Die Oberflache ist mit einer
400-Kérnung geschliffen worden.

Der Kiinstler hat auBerdem nach dem
Modell der Skulptur Kleinplastiken in pati-
nierter Bronze in einer Hohe von 40 Zenti-
metern angefertigt, die keine Repliken,
sondern eigene Kunstwerke darstellen.

Sie wurden in einer Auflage von 99 Stiick in
Bronze gegossen, nummeriert, vom Kunst-
ler signiert und mit einem Zertifikat verse-
hen. Der Gemeinde wurden sie vom Kiinst-
ler lediglich zu Herstellungskosten zur Ver-
fiigung gestellt, um die Finanzierung der
St. Michael-Skulptur zu erleichtern.

Fir Spenden ab 500 Euro kénnen diese
Kleinplastiken von der Pfarrgemeinde
erworben werden.

15



Wandansicht Chor

WANDMALEREIEN VON MICHAEL MOHR

i
& Li i sy

Ansicht von Siidwest

Bei der Gestaltung von Innenrdumen wird
der Farbigkeit von Wanden und Decken
meist wenig Beachtung geschenkt, umso
mehr, wenn eine dltere Farbfassung weitge-
hend monochrom war oder eine umfang-
reiche, zuweilen auch heterogene Ausstat-
tung das Auge auf sich zieht und die Wande
blofB als Hintergrund erscheinen. In welcher
Weise Farben auch raumbildend wirken, die
Aussage von Architektur und Kirchenraum
unterstiitzen und dabei zeitgemaR einge-
setzt werden kdnnen, zeigt sich nach der
durchgreifenden Renovierung der Kirche St.
Mariae Himmelfahrt zu Rommerz (Bistum
Fulda), deren neue Farbfassung fiir den
Innenraum von dem Frankfurter Kiinstler
Michael Mohr im Zuge der 2013 abgeschlos-
senen Sanierung konzipiert und ausgefiihrt
wurde.

IN ST. MARIAE HIMMELFAHRT ZU ROMMERZ

Die Kirche und ihr Architekt
Die 1934 geweihte Pfarrkirche Mariae Him-
melfahrt ist nach einer Kapelle aus dem 18.
und einer Kirche des 19. Jahrhunderts be-
reits der dritte Kirchenbau in dem wohl um
1160 erstmals als ,Rumundes” erwdhnten,
stidwestlich von Fulda gelegenen Ort Rom-
merz. Der nach Gré3e und Baumaterialien
eher in einer stadtischen Umgebung zu
erwartende stattliche Bau aus Sandstein-
quadern wurde 1928 bis 1935 nach Planen
des Fuldaer Architekten Hermann Mahr
errichtet.

Fir das erste Drittel des 20. Jahrhunderts ist
Hermann Mahr (1874-1945) den fiihrenden
Architekten in der Fuldaer Region zuzurech-
nen, stellte Gottfried Rehm fest. Nach dem
Studium an der Baugewerkschule in Stutt-
gart und der Technischen Hochschule in
Karlsruhe war er zunachst am Erzbischof-
lichen Bauamt in Fulda tdtig und machte
sich dann 1906 als Architekt in Fulda selb-
standig. Neben mehreren Wohn- und
Geschéftshdusern, Industriebauten und
Schulen entwarf Mahr vor allem einige
Kirchen der Region. Erste Arbeiten sind
seine Umbauten und Renovierungen der
Kirche in Glaserzell (1908) und von Kloster
Frauenberg (1909). Nachdem er lange im
neoromanischen, -gotischen und -barocken
Stil gebaut hatte, kam er in seinen drei
letzten Bauten zu einer klaren, auf kubische
Formen reduzierten Architektursprache mit
expressionistischen Ankldngen: der 1928
begonnenen Kirche in Rommerz, der St.
Josephs-Kirche von 1929 in Fulda und der
1931 bis 1933 errichteten Filialkirche St. Elisa-
beth und Vitus in Litterz. Krankheitsbedingt
musste er danach seine Tatigkeit aufgeben
und starb 1945 in seiner Geburtsstadt Fulda.

Im Grundriss der Kirche zu Rommerz sind
einem langgestreckten Rechteck im Osten
der eingezogene, dreiseitig geschlossene
und ebenfalls gelangte Chor, am Westteil
des Schiffes aber eine Seitenkapelle im




18

WANDMALEREIEN VON MICHAEL MOHR

L

Schragansicht der nérdlichen Langhauswand

Norden, ein Turm im Stiden und die wenig
vorspringende Vorhalle im Westen angeglie-
dert. Erschlossen wird der Bau durch das
groB3e Westportal sowie durch den kleine-
ren Eingang im Suden, an den sich westlich
und Ostlich je drei Achsen schmaler, hoher
Fenster anschlieBen; diesen entsprechen auf
der Nordseite sieben gleiche Fenster. Cha-
rakteristisch fir den AuBenbau sind das
Dreieck als oberer Abschluss der meisten
Wandoffnungen und der Wechsel von bos-
sierten und glatten Sandsteinquadern in
gleichmaBigen Lagen. Der von auf3en viel-
teilig erscheinende Bau wird von umlau-
fenden Gesimsen unter Sohlbank und Dach
umspannt; ausgespart ist hierbei der Turm,
der auch deshalb, obwohl er um eine
Mauerstarke in das Langhaus eingestellt ist,
campanileartig erscheint. Im Inneren &ffnet
sich ein weiter Saal mit deutlich davon
abgetrenntem Chor und eingestellter West-
empore fiur die Orgel. Das 7-teilige Holz-
gewdlbe des Altarraumes ist nicht durch
Stuitzen vorbereitet. Die hélzerne Flachde-
cke des Schiffes ruht auf groen Wandkon-
solen, die vor und auf massiven, nach oben
verjingten Wandvorlagen ruhen. Die ur-
spriinglich geplante Wélbung des Schiffes

INST. MARIAE HIMMELFAHRT ZU ROMMERZ

Ansicht von West nach Ost

wurde nicht ausgefiihrt, die Seitenwande
sind im gleichmaBigen Rhythmus von
Wandvorlage und Wand gegliedert, unter-
stlitzt und weiter unterteilt noch durch die
hoch angesetzten und schmalen Fenster,
die in die Mauer eingeschnitten wirken.

Die Wandmalereien und ihr Kiinstler
Im Rahmen der 2013 beendeten Sanierung
der Kirche zu Rommerz sollte mit der ab-
schlieBenden Innensanierung auch der
Sakralraum eine ,der zeitgemaBen Verkin-
digung und dem Gottesdienst ... entspre-
chend ausgewogene Farbgebung/Ausma-
lung” erhalten, so der Auslobungstext des
Wettbewerbes; der Zustand nach der 1971
vorgenommenen Purifizierung erscheine,
so die Auslobung weiter, als defizitar ,im
Zusammenspiel von Architektur, Ausstat-
tung, Ausmalung und Lichtwirkung” In dem
2009 von ortlicher Kirchengemeinde und
bischéflichem Bauamt initiierten Einla-
dungswettbewerb mit mehreren Kiinstlern
wurde der Entwurf von Michael Mohr aus
Frankfurt am Main von einem Gremium und
dem Didzesankunstausschuss ausgewahlt.

Michael Mohr (*1964) absolvierte zunachst

WANDMALEREIEN VON MICHAEL MOHR

Detailansicht Chorwand

eine dreijahrige Lehre als Maler in einer
Fuldaer Werkstatt und war dabei auch an
restauratorischen Arbeiten im Fuldaer Dom
beteiligt. Dies flihrte ihn 1982 zu einem
Kunststudium mit Schwerpunkt Malerei und
Graphik an der Stadelschule in Frankfurt am
Main, flir mehrere Jahre besuchte er die
Klasse von Johannes Schreiter. Seit seinem
Studienabschluss 1988 stellt er seine Arbei-
ten regelmaBig aus; es sind vor allem Bilder,
Druckgraphiken und Handzeichnungen in
Ol und Acryl, mit Bleistift und Kohle, auf
Leinwand, Karton und Papier. Seit Beginn
zieht sich der geschichtete Farbauftrag mit
Durchblicken und optischen Farbmischun-
gen durch das inzwischen umfangreiche
OEuvre, und unabhangig von Bildthemen,
die mal gegenstédndlicher, mal abstrakter
erscheinen, gilt fir die Arbeiten, was Ste-
phan Kemperdick fiir die farbige Malerei
feststellte: ,Jedes Stiick des Bildes ist Farb-
materie auf einer Flache, ist exquisite,
durchgearbeitete Malerei.”

Bereits 1990/91 hat Michael Mohr in der St.
Paulus-Kirche zu Steinau an der Stra8e die
Chorwand mit einer Farbfassung gestaltet,
die weit Uber einen flachigen Anstrich

IN ST. MARIAE HIMMELFAHRT ZU ROMMERZ

hinaus geht, sich wegen fehlender Gegen-
standlichkeit oder davon abgeleiteter Ab-
straktion zunachst jedoch nicht als Kunst-
werk zu erkennen gibt. Gerade in dem
zuriickhaltenden, dabei aber nicht minder
prasenten Erscheinen liegt das Bemerkens-
werte dieser Wandmalerei, die durch
schichtweisen Materialauftrag, nebeneinan-
der gesetzte Farbflecken und durchschei-
nende Partien eine Bildtiefe mit gleichsam
flirrender Wirkung entfaltet und damit sich
gleichermallen als Wandfassung der Archi-
tektur und Ausstattung unterordnet und als

eigenstandiges Werk zur Meditation einladt.

In seinem Konzept fiir St. Mariae Himmel-
fahrt zu Rommerz nahm Michael Mohr alle
Wand- und Deckenfléchen in den Blick, um
dem einheitlich gepragten Raum auch eine
geschlossene, stimmige Farbfassung zu
geben. Dabei entwickelte er in mehreren
Besuchen, so seine eigenen Worte,

,€ine gewisse Vision von dem farbigen

Gesamtraum, dem verwendeten Farbklang”.

Gemal3 der unterschiedlichen architekto-
nischen Pragung von Chor, Seitenkapelle
und Wandnische mit Heiligenfiguren zum
einen sowie dem hallenartigen Langhaus

1n9



120

WANDMALEREIEN VON MICHAEL MOHR

zum anderen ist auch das Farbkonzept
zweigeteilt. Die heiligen Bereiche sind in
Tone von zartem Rosa bis hin zu kraftigem
Rot-Violett getaucht, der Gemeinderaum
strahlt im insgesamt lichteren Farbklang
von WeiB3, hellem Grau und Gelb. Ohne
darauf konzeptionell zu verweisen, ist hier
auf eine frih- bis hochmittelalterliche Far-
bensymbolik zurlickgegriffen, die Weil3
sowie Gelb/Gold als dem Licht dhnlich und
somit als Verweis auf Gott und seine Ge-
meinde verstanden hat, Rot und Violett
dagegen als Farben der Eucharistie, der
Passion, aber in Ersatz fr Purpur als antike
Herrscherfarbe auch in Bezug auf Christi
Triumph am Kreuz. Dies angesichts der
Wandmalereien zu wissen, ist jedoch nicht
notwendig, nicht nur, weil es sich um kein
Werk der Conceptual Art handelt, sondern
mehr noch, weil die kiinstlerische Farbfas-
sung sich als Teil der Architektur versteht
und im Betrachten des Raumes zu erfahren
und zu begreifen ist.

Alle Wande im Chor, auf der Chorbogen-
wand, in der Seitenkapelle und einer Wand-
nische, insgesamt gut 500 gm, hat Michael
Mohr selbst ausgefiihrt. Mit Mineralfarben
sind die Wandmalereien in bis zu 13 lasie-
renden Schichten aufgebracht, wobei die
mit Quast und breitem Pinsel in Flecken
aufgetragenen Farben am Ende des Malpro-
zesses eine vielfaltige Textur ergeben. So
sind auf den Chorwénden, die von der Mitte
zu den Seiten heller werden, die roten,
gelben, weil3en, ockerfarbenen, blauen und
violetten Pigmente zu einem Rotton liber-
einander gelegt, der an jeder Stelle anders
erscheint, aus jedem Blickwinkel anders
wirkt und damit zahllose Nuancen bietet.
Auf der im Chorbogen gedffneten Wand
fligen sich verschiedene Gelbtone zu einer
nuancierten, aus sich heraus strahlenden
Fldche, wobei diese Farbe auf das einfal-
lende Licht bezogen ist, indem die Fenster-
laibungen monochrom gelb gestrichen
sind. Von der Idee strahlt damit das von

INST. MARIAE HIMMELFAHRT ZU ROMMERZ

oben einfallende géttliche Licht auf die
versammelte Gemeinde; in der Wirkung
erzeugen die gelben Laibungen verschie-
dene Tonungen des Lichts im Kirchenraum.
Die in der Architektur insgesamt dreistufig
aufgefassten Langhausseitenwande sind
auch farbig unterschieden in gelbe Laibung,
weille Wand und lichtgraue Wandvorlagen,
die zu der hellgrau gestrichenen Decke
vermitteln, aber auch leicht rétlich und
damit im Bezug zum Chor erscheinen kon-
nen. Wie Uiberraschend, aber auch harmo-
nisch der Farbklang Rot/Violett-Gelb-Grau
aufeinander abgestimmt ist, zeigt sich in
der Seitenkapelle, wo die Farbflaichen auf
Wand, Laibung und Gewdlbesegeln neben-
einander gesetzt sind. Im Gesamten wirkt
der Kirchenraum klar nach Osten ausgerich-
tet, in der festlichen Wirkung des hellen
Langhauses ist das liturgische Zentrum im
Chor vorbereitet, dessen Wandflachen Ruhe
spenden und zur Meditation Uber das ver-
kiindete Wort Gottes einladen.

Quellen und Literatur
Busso Diekamp: Das Chorwandbild von Michael Mohr in
der katholischen Pfarrkirche St. Paulus zu Steinau a. d.
StraBe, in: Das Miinster, 1995, S. 44-46.
Angelus A. HauBling/ Ernst Hofhansl: Art. ,Farben/

Farbensymbolik”, in: Theologische Realenzyklopddie, Berlin

u.a., Bd. 11, S. 25-30.

Stephan Kemperdick: Bilder von Michael Mohr, in: Katalog
+Michael Mohr, Bilder 1995-2005", Wittlich u.a., 2005,
S.6-7.

Kirchengemeinde Mariae Himmelfahrt, Neuhof-Rommerz
und Bischofliches Bauamt Fulda: Auslobungsunterlagen,
2009 (Manuskript).

Eugen Mehler: Kirchenneubauten der letzten 25 Jahre im
Fuldaer Land, in: Fuldaer Zeitung, 2.10.1928.

Michael Mohr: Erlduterungen meines Entwurfs zur
kiinstlerischen Neugestaltung des Innenraums der Kirche
+Mariae Himmelfahrt” in Rommerz, 2010 (Manuskript).
Michael Mott: Durchbruch zur Moderne gewagt. Architekt
Hermann Mahr (1874-1945) entwarf neben Schulen und
Wohnraumen viele Kirchen, in: Fuldaer Zeitung, 20.5.2009.
Redaktion: Art.,Farbensymbolik”, in: Lexikon der christ-
lichen Ikonographie, Rom u.a., Bd. 2, 1970, Sp. 7-14.
Gottfried Rehm: Hermann Mahr. Ein Fuldaer Architekt, in:
Buchenbldtter, Beilage der Fuldaer Zeitung,

20.8.1970.

Erwin Sturm: Die Bau- und Kunstdenkmale des Fuldaer
Landes, Fulda, 1989, S. 728-733.

Renovierung der Kath. Pfarr- und Wallfahrtskirche

St. Josef in Marienloh

Die kath. Pfarr- und Wallfahrtskirche St.
Josef im Paderborner Stadtteil Marienloh
wurde Mitte des 19. Jahrhunderts erbaut
und seitdem mehrfach erweitert. Sie stellt
sich nach den Erweiterungen im Laufe des
20. Jahrhunderts als einschiffiger, nach
Norden hin ausgerichteter Bauk&drper mit
eingeschobenem Querschiff dar. Der Kirch-
turm befindet sich seitlich des Haupein-
gangs an der Siidwestseite des Gebaudes.
Vom urspriinglichen Bau des Jahres 1848
stehen noch die Umfassungsmauern des
Kirchenschiffs. Alle anderen Bauteile sind
1934 bzw. 1996 erweitert worden. Der weif3
verputzte und durchgehend mit roten Ton-
ziegeln eingedeckte Bau besteht aus mas-
siven Umfassungswéanden (Bruchstein- und
Ziegelmauerwerk). Die Spalierdecke unter-
halb der Balkenlage wurde im Rahmen
friiherer Renovierungen mit einer zusatz-
lichen abgehangten, den Raum sehr stark
pragenden Kassettendecke versehen. Die
wertvollsten Ausstattungsstiicke sind der
Wallfahrts-Marienaltar aus dem Jahr 1680
sowie die Strahlenkranzmadonna aus dem
14. Jahrhundert.

Konzeption

Die geplante Renovierung mit dem Ziel der
Wiederherstellung eines funktionsfahigen
und intakten Kirchenraumes umfasste ne-
ben den restauratorischen Arbeiten an der
Raumschale, der Dachkonstruktion und der
Ausstattung auch die Erneuerung bzw.
Uberarbeitung der technischen Infrastruk-
tur. Zusatzlich wurden die Restaurierung
der AuBBenfassade und der seitliche Anbau
eines Beicht- und Meditationsraumes
geplant.

Durchgefiihrte MaBnahmen

Innenwédnde
Nach dem Abfrdsen der alten Putzschicht
und Aufbringen eines neuen Kalkputzes
wurde abschlieBend in mehreren Arbeits-
gangen ein freskaler natirlicher Schluss-
anstrich auf Kalkbasis erstellt.

Abhangdecke
Nachdem die vorhandene Kassetten-Ab-
hangdecke ausgebaut war, wurde auf
Grundlage mehrerer dreidimensionaler
Visualisierungen des Innenraumes die Aus-
fuhrung der neuen Unterdecke mit runder
Offnung im Bereich der Vierung sowie einer
umlaufenden ebenfalls gerundeten Decken-
voute gemal eines vorab durchgefiihrten
Kiinstlerwettbewerbes ausgefiihrt.

Kiinstlerische Ausmalung
2012 erfolgte die kiinstlerische Ausmalung
von Decke und Chorriickwand durch Prof.
Peter Schubert. Das fiir alle am Verfahren
Beteiligten und die Kirchenbesucher un-
glaublich eindrucksvolle Gesamtkunstwerk

121



RENOVIERUNG DER KATH. PFARR- UND WALLFAHRTSKIRCHE ST.JOSEF IN MARIENLOH

wurde nach gut zwei Monate dauernden
Arbeiten fertiggestellt. Durch die dominan-
te Wirkung des Deckengemaldes in Verbin-
dung mit der Bemalung der Chorriickwand
konnte auf weitere dekorative Elemente an
den Wanden und der Decke (Faschen,
Schmuckbénder etc.) verzichtet werden.

Die Auswahl des Kunstlers fiir die Neuge-
staltung erwies sich als ein Gluicksfall, die
Zusammenarbeit mit ihm wird fir alle Betei-
ligten eine beeindruckende und unvergess-
liche Zeit bleiben.

Dach- und Deckenkonstruktion
Die biologisch befallene Holzkonstruktion
des Daches und der Balkenlage wurden
freigelegt und durch eine Spezialfirma ther-
misch aufgeheizt. AnschlieBend wurde die
vorhandene Abhangdecke entfernt und die
nun freiliegenden hoélzernen Tragelemente
des Daches und der Decke wurden verstarkt
bzw. erneuert.

. Instandsetzung der Kirchenverglasung

Der neoromanische Kirchenbau ist mit
zahlreichen Fenstern im Kirchenschiff und
im Querhaus ausgestattet. Es haben sich im
Chorraum Fenster von 1936 aus der Werk-
statte Peters in Paderborn erhalten. Zu
diesem Fensterzyklus gehoren auch die
beiden figirlichen Fenster im nordlichen
und sudlichen Querschiff. Alle Gbrigen
Fenster der Kirche sind 1994 von Schwester
Erentrud aus der Benediktinerinnen-Abtei
Varensell neu gestaltet worden. Alle Fenster
sind mit einer AuBBenschutz-Einfachvergla-
sung ausgestattet. Sowohl das Bleinetz,

die Glaser, als auch die Bemalung befanden
sich in einem insgesamt guten Zustand.
Aufféllig war allerdings die starke Schmutz-
ablagerung auf der Glasoberfliche und im
Zwischenraum zwischen Schutzverglasung
und Bleiverglasung.

Zustand St. Josef Marienloh vor der Renovierung

RENOVIERUNG DER KATH. PFARR- UND WALLFAHRTSKIRCHE ST.JOSEF IN MARIENLOH

Um die beiden Scheibenebenen reinigen zu
kdnnen und nachtréglich eine bessere Be-
liftung des Zwischenraumes herzustellen,
wurde die Schutzverglasung belassen und
die Bleiverglasung komplett ausgebaut und
entsprechend angepasst.

Zur besseren natirlichen Beleuchtung des
Chorraums wurden die figurlichen Darstel-
lungen zweier sehr disterer Fenster aus den
Gesamtelementen ausgel6st, auf Klarglas-
scheiben auflaminiert und mittels Sand-
strahltechnik erganzt.

Naturstein Bodenbelag
Teilbereiche des Jura-Natursteinbodens im
Kirchenschiff und im Chorraum befanden
sich in keinem guten Zustand. Zunédchst war
nur ein Austausch der beschadigten Be-
reiche angedacht. Im Laufe der MaBnahme
stellte sich dann heraus, dass ein Bearbeiten
des Natursteins aus bautechnischen, vor
allen Dingen aber aus optischen Griinden
zu keinem befriedigenden Ergebnis flihren
wiirde. So wurde in Abstimmung mit der
Farbgebung der kiinstlerischen Neugestal-
tung ein kompletter Austausch des vorhan-
denen Materials gegen einen ,Anrochter
Kalkstein” durchgefiihrt. Diese Entschei-
dung sorgte fiir ein deutliche Beruhigung
des Erscheinungsbildes im Raum.

Elektroarbeiten
Die Elektroanlage, die Beleuchtungs- und
die Beschallungstechnik mussten komplett
erneuert werden.

Beschrankter Zugang, Windfangtiir

Nach der kiinstlerischen Neugestaltung des
Innenraums empfanden alle Beteiligten das
vorhandene, sehr massiv wirkende Bronze-
gitter als ,beschrankter Zugang” als nicht
mehr passend. Daher wurde die Anlage
durch eine Abtrennung aus Sicherheitsglas
ersetzt und vom Kuinstler Peter Schubert

Impressionen aus
St. Josef Marienloh
nach der
Renovierung:

Blick zum Altar-
raum, Blick zur
Orgel, Pieta

123



gestaltet. Es ging sowohl darum, die Glas-
flachen in Teilbereichen von ihrer Reflektion
zu befreien als auch eine gestalterische
Anbindung an das Deckengemalde zu erzie-
len. AnschlieBend wurde auf Grund der
erzielten grofen dsthetischen Qualitat auch
die Windfangtiranlage des Haupteingangs
unterhalb des Turms in gleicher Form er-
neuert.

Ausstattung
Seitenaltére, Skulpturen, Orgelprospekt,
Gestiihl etc. wurde ebenfalls unter restaura-
torischen Gesichtpunkten auf Befall von
Holzschadlingen untersucht, gereinigt und
konserviert. Altar, Ambo, und Taufbecken

RENOVIERUNG DER KATH. PFARR- UND WALLFAHRTSKIRCHE ST.JOSEF IN MARIENLOH

wurden ebenfalls gereinigt und optisch
Uberarbeitet.

Das Umfeld der Pieta bedurfte einer Neu-
gestaltung. Der zuvor sehr unmaf3stéblich
wirkende Holzsockel wurde durch einen
kleineren Natursteinsockel ersetzt. Wegen
massiven Anobienbefalls im Holz sowie der
starken mechanischen Beschadigungs-
spuren wurden nach Architektenentwurf
und anschlieBender Herstellung einer Mu-
sterbank nach gemeinsamem ,Probesitzen
und Probeknien” eine komplette Erneue-
rung der Kirchenbanke beschlossen und
durchgefihrt.

. AuBenfassade

Schadhafte Stellen in den Bereichen des
Kalkstein- Mauerwerks, der Fenstergewande
und der Architekturglieder von Kirchen-
schiff und Turm wurden saniert und die
gesamte Fassade nach einer Reinigung mit
einem neuen Anstrich versehen. Die Natur-
steinelemente wurden farblich gefasst und
optisch wieder zusammengefihrt. Die stark
beeintrachtigten Zifferblatter und Zeiger
der Turmuhr sowie die Schallluken im Turm
bedurften ebenfalls einer Sanierung.

Sonstige MaBBnahmen:

= Anbau eines zusétzlichen Beicht- und
Meditationsraumes in Verldngerung der
Sakristei an der Nordwestseite der
Kirche

= Komplette Renovierung des
Sakristeibereiches

= Komplettsanierung der vorhandenen
Heizungsanlage und Erneuerung der
gesamten Regelungstechnik

= Einbau einer mechanischen Liiftungsan-
lage fiir den Kirchenraum im Dachboden
und Einbindung in die Regelungstechnik

= Reinigung und Neuintonierung der
Orgel

= Neurahmung und Umpositionierung der
Kreuzwegstationen

Martin Brockmeyer

Das Deckengemalde

Mit der Renovierung der Wallfahrtskirche
St. Josef in Paderborn-Marienloh plante
man gleichzeitig eine komplette Neugestal-
tung des Innenraums und eine angemes-
sene kiinstlerische Ausstattung.

Durch die Beseitigung der bis dahin exis-
tierenden Kassettendecke ergab sich die
Moglichkeit einer wie auch immer zu gestal-
tenden Decke, wofiir in einem eingela-
denen Wettbewerb sechs Kiinstler gebeten
wurden. Nach Erhalt der entsprechenden
Plane des Architekturbiiros Brockmeyer
machte ich verschiedene Entwiirfe, die
einen groB3en Teil der Kirchendecke in Form
eines langlichen Rechtecks von ca. 180 m’
einnahmen.

Nach anfanglicher Ausscheidung aus den in
Frage kommenden Teilnehmern kam es
dann doch zu einer Beauftragung. Nach
einiger Zeit stellten sich Bedenken vor allem
seitens des Architekten ein, dass es zu einer
Uberdimensionierung der Malerei in der
doch relativ kleinen Kirche kommen kdnnte,
so dass sich schlieBlich eine Kreisform mit
einem Durchmesser von 10 Metern als die
bessere Losung anbot. Auf meinen drin-
genden Wunsch hin wurde der Plafond so
gestaltet, dal die zu bemalende Flache ca.
10 cm nach oben eingedriickt wurde, wo-
durch eine natiirliche Rahmung bzw. Be-
grenzung entstand.

Zur technischen Ausfiihrung

Der gesamte Aufbau — angefangen bei der
mehrfach aufgetragenen speziellen Grun-
dierung Uber die angewandten Farben bis
zur abschlieBenden Fixierung - ist rein
mineralisch, entbehrt also jeglicher Chemi-
kalien oder organischer Stoffe. Diese soge-
nannte Silikat-Technik (lat.: Silex = Quarz)
wurde nicht zuletzt durch die Erfindung des
Alchemisten Basilius Valentinus aus dem

RENOVIERUNG DER KATH. PFARR- UND WALLFAHRTSKIRCHE ST.JOSEF IN MARIENLOH 125

._._ s ST N

Prof. Peter Schubert auf dem Geriist unter der Decke
mit dem Entwurf des Deckengeméldes

14. Jahrhundert méglich, der durch Mischen
von Quarzsand und Pottasche das von ihm
so genannte liquare silicium” fand, heute
schlicht Wasserglas genannt.

Die aus Mineralien hergestellten Farben des
Herstellers Keim in Augsburg sind absolut
lichtecht und dauerhaft unveranderlich.
Diese als sogenannte A-Technik bezeichne-
ten Farben werden hochfein vermahlen
und, mit destilliertem Wasser angeteigt, in
Glasern von 100 ml geliefert.

Nach Anbringen eines Koordinatennetzes
mit dunklen Faden Uber die gesamte Flache
im Abstand von 50 cm habe ich meinen
Entwurf maf3stablich mit Zeichenkohle
Uibertragen. Die Farben wurden dann nach
Anfeuchten mit destilliertem Wasser lasie-
rend, also verdiinnt aufgetragen.



126

oben: WDR-Video-Dokumentation der Arbeiten
unten: Baustellen-Situation wéhrend der zweimonatigen Ausmalungsphase

Durch mehrfach tibereinanderliegende
Lasuren kdnnen neben den aquarellartig
wirkenden hellen Ténen durch Verdichtung
dunklere Partien gestaltet werden. Nach
Beendigung des Gemaldes wird eine mehr-
fache Fixierung mit dem erwdhnten Wasser-
glas vorgenommen, was zu einer dauer-
haften Verbindung der Farbpigmente mit
dem Untergrund fihrt.

RENOVIERUNG DER KATH. PFARR- UND WALLFAHRTSKIRCHE ST.JOSEF IN MARIENLOH

In mehr als 20 Deckengemalden - angefan-
gen mit der fast 600 m? groRBen Decke der
GrofBen Orangerie des Schlosses Charlotten-
burg in Berlin 1977, den beiden Kuppeln im
neuen Priesterseminar in Augsburg (Kirche
und Kapelle), der Decke des Staatstheaters
in Saarbriicken bis zu den zwei Deckenbil-
dern in der Botschaft zu Heiligen Stuhl in
Rom - habe ich diese Technik mit Erfolg
angewendet.

Die Malerei in Paderborn-Marienloh ent-
spricht, wie alle anderen von mir gestal-
teten Deckenbilder, der abstrakten Auffas-
sung meiner Tafelbilder: Verdichtung wech-
selt mit Auflésung. Das Helle korrespondiert
mit dem Dunklen, das Warme steht gegen
das Kalte. Durch die betonte Rhythmik und
Gegenlaufigkeit der Formen entsteht ein
dynamisches Wechselspiel, welches, meist
unbeabsichtigt, Bekanntes oder bereits
Gesehenes suggeriert: In einer Art Paraphra-
sierung entstehen Farbkomplexe, die an
Wolken, an Berge, an flatternde Tlicher, an
Steinernes oder Figuren erinnern. Diese
Nichtbezogenheit auf konkrete Gegenstan-
de oder gar literarische Inhalte gewéhrlei-
stet die Freiheit der Empfindungen und
Imagination - der Raum der Kirche bleibt
begrenzt und doch zugleich aufgesprengt
in einen Kunstraum hoherer Ordnung.

Das Grundthema des Marienloher Decken-
gemaldes ist ein Himmel, der den Blick nach
oben fiihrt und im barocken Sinn den Raum
ausfillt und zugleich auflost: Kein Schon-
wetteridyll, sondern eine Parabel, an das
Mysterium und die Schonheit der Schop-
fung erinnernd.

Peter Schubert

Zum Deckengemalde Peter Schuberts in der
Marienloher Pfarr- und Wallfahrtskirche

,Darf es in einer katholischen Kirche ein
abstraktes Kunstwerk geben?” So fragte
mich die Reporterin, die Gber das Decken-
gemalde in der Pfarr- und Wallfahrtskirche
von Marienloh wahrend des Entstehungs-
prozesses einen Filmbericht fiir den WDR
herstellen wollte. Hinter der Frage steckte
womdglich die bekannte Auseinanderset-
zung um das Richter-Fenster im Kolner
Dom. Tatséchlich hat sich das Christentum

RENOVIERUNG DER KATH. PFARR- UND WALLFAHRTSKIRCHE ST.JOSEF IN MARIENLOH

anders als Judentum und Islam grundsatz-
lich, wenn auch teilweise unter grof3en
Kampfen entschieden, dass die Kiinstler von
den gottlichen Personen ebenso wie von
den Heiligen Bilder malen dirfen und dass
diese verehrt werden kénnen. Der Grund ist
die in der Genesis begriindete Ebenbildlich-
keit des Menschen mit Gott, aber auch die
Menschwerdung Jesu selbst. Gleichwohl
heif3t das nicht, dass abstrakte Bilder des-
halb in Kirchen verboten waren. Sie kdnnen
vielmehr etwas zur Sprache bringen, was

127



sonst nicht aussagbar ware. Letztlich kon-
nen das ja auch die Kiinstler nicht, die ,rea-
listisch” malen. Jeder Kiinstler weiss , dass
er Gott nicht so darstellen kann, wie er in
sich ist. Nach eigener Aussage wollte Peter
Schubert nun in Marienloh einen Himmel
malen. Er fligte jedes Mal, wenn er dies
betonte, hinzu, dass er damit nattrlich nicht
den astronomischen Himmel mit Sonne,
Mond und Sternen meinte. Er wollte den
Himmel im libertragenen, geistlichen Sinn
malen. Vermutlich war ihm bewusst, dass er
dabei an eine jedem Kiinstler vorgegebene
Grenze stof3en musste: schlechterdings ist
der Himmel in diesem Sinn nicht malbar.

RENOVIERUNG DER KATH. PFARR- UND WALLFAHRTSKIRCHE ST.JOSEF IN MARIENLOH

Das abstrakte Bild aber macht genau dies
deutlich, indem es gar nicht erst den Ver-
such macht, etwas darzustellen, was nicht
darstellbar ist. Auch die abstrakte Kunst hat
deshalb also in katholischen Kirchen meines
Erachtens ihren Platz. Wenn wir durch ein
solches Kunstwerk in die Ndhe der kiinstle-
rischen Vorstellungen von Judentum und
Islam kommen, so ist das im Zeitalter der
Okumene der Weltreligionen sicher kein
Fehler. Es bleibt noch genug, worin wir uns
unterscheiden. Aber auch, wenn das
Marienloher Bild, abgesehen von wenigen
Ausnahmen, also nichts Konkretes und
Realistisches zeigt, vermittelt es doch ge-
wisse Inhalte. Das Bild ist voller Dramatik.
Dunkle, bewegte Farben stehen gegen helle
und ruhige. Die einen lassen an den Kampf
und das Ringen um den rechten Weg den-
ken, der zu jedem menschlichen Leben
dazu gehort. Dagegen kénnen die lichten
Farben des Marienloher Bildes etwas von
der Freude des Himmels ausdriicken, die
am Ende den Sieg davontragen wird. Dass
beides auf dem Bild sichtbar ist, erdet es
und bewahrt es vor der naiven Aussage: es
wird schon alles gutgehen. Der Kiinstler
nimmt beides ernst: die Erdenschwere und
den Himmel. Dabei kann jeder Besucher die
unterschiedlichen Formen, die neben- und

gegeneinander stehen, selbst interpretieren:

Ist der helle Kreis eine Sonne? Wollte der
Kiinstler an einer bestimmten Stelle ein
Kreuz malen oder ist das eher ungewollt
geschehen.

Nur zu zwei konkreten Darstellungen hat
sich der Kilnstler selbst gedufBert: zu seinem
in jedem seiner Werke vorkommenden Pfeil
und zu einer Taube, die etwa in der Mitte
des Bildes zu sehen ist. ,Der Pfeil gehoért zu
meiner kiinstlerischen Sprache, gab er mir
auf meine Frage zur Antwort, warum er ihn
immer male. AuBerdem kdnne er dann
einen Schatten malen und so dem Bild Tiefe
verleihen. Manche sahen hingegen in der
Taube einen Engel. Auch dafiir war er offen:

,Dann ist es eben ein Engel” Und er wird
wohl auch nichts gegen die Deutung
haben, es sei dort Jesus selbst zu sehen, wie
ich zumindest von einem Besucher unserer
Kirche gehért habe.

Ist das Bild in der Marienloher Kirche ein
frommes Bild? Peter Schubert ist im eigent-
lichen Sinn kein Kirchenmaler, auch wenn er
auf groRartige Weise mehrere Kirchen ge-
staltet hat, so die evang. Kirche in Damsdorf
bei Lehnin und das Priesterseminar in Augs-
burg. Seine Werke finden sich aber auch in
weltlichen Gebduden, im Theater in Saar-
briicken oder in der Sparkasse in Warendorf.
Spricht das gegen ein solches Bild in einer
Kirche? Peter Schubert sprach einmal wah-
rend des Entstehungsprozesses von der
spirituellen Wirkung seines Bildes. Und
diese Wirkung gibt es tatsachlich. Wer es
anschaut, bekommt eine Ahnung von der
Grof3e Gottes — zumindest eine Ahnung
davon, dass es etwas GroBeres und Gewal-
tigeres gibt als das alltagliche Einerlei. Aber
auch dies wére schon der erste Schritt auf

dem Weg zu Gott. Abschlieflend sei darauf
hingewiesen, dass der Kiinstler auch die
Rickwand des Chorraumes, an der sich ein
grof3es Kreuz befindet, gestaltet hat. Rein
kiinstlerisch wird dadurch das Deckenbild
in den Kirchraum eingebunden und
»Schwimmt” nicht frei herum. Theologisch
aber lasst sich daraus ableiten, dass das
Kreuz nicht die letzte Station Jesu war, wie
es auch nicht unsere letzte Station ist. Die
hellen Farben, die der Kiinstler hier fast
ausschlief3lich gebraucht hat, lassen an die
Auferstehung Jesu denken. Auch hier er-
weist sich, was ich oben vom Deckengemdl-
de versucht habe auszudriicken: die ab-
strakte Kunst Peter Schuberts in unserer
Kirche stellt dar, was eigentlich nicht darzu-
stellen ist: die gottliche Wirklichkeit, die
groBer ist als unser Begreifen.

Heinz-Josef Lockmann, Pfarrer



|
TH

térche INNENRENOVIERUNG UND UMGESTALTUNG ST. ALEXANDER SCHMALLENBERG
"

Die Innenrenovierung und Umgestaltung der Pfar
St. Alexander in Schmallenberg ;
Ein achtsamer Umgang mit der Geschichte der Kir'che_ - y der urspriinglichen Kirche zu vereinen!

Altes hervorheben und Neues integrieren

Mechthild Clemens und Barbara Maas

F BE) 5a ad

i e 12
T Mg

Bt ] gt i v o
i S roksreichi Tt def Dincke
A o Db wied Pl it

Die romanische Kirche stammt aus dem

13. Jahrhundert. Bei der Erweiterung Anfang
des 20. Jahrhunderts entstand in Nordsiid-
richtung ein sehr eigenstandiges neoroma-
nisches Kirchengebdude von dem Aachener
Baumeister Buchkremer — es wurden zwei
Raume daraus.

Bei unserer Aufgabe, den Ort des Altares
neu zu definieren, war zu kléren, ob es
gelingen kann, diese zwei Rdume mitein-
ander zu verbinden und so einen gemein-
samen Altarraum zu schaffen.

Den Grundriss betrachtend, ergibt sich
durch die Achsen der Kirchen ein Kreu-
zungspunkt, den man als Mittelpunkt be-
zeichnen kann. Verlockend, diesen Punkt als
Zentrum, als Schnittpunkt beider Kirchen-
teile zu sehen und den Anbau von 1904 mit

Doch in der rdumlichen Wahrnehmung
wurde klar, dass der Buchkremersche Anbau
durch die Hohe des Hauptschiffes und
Gro3e des Chorraumes mit den Seitenal-
taren eine Ausrichtung vorgibt, die nicht
ignoriert werden kann. Wir entschieden uns,
den neoromanischen Chorraum als Hinter-
grund und Bezugspunkt des wichtigsten
Ortes, des Altares, zu belassen.

Der Entwurf beschreibt eine neue Altar-
ebene, die um eine Stufe abgesenkt

bis in das Hauptkirchenschiff flihrt. Der
Altar tritt aus dem Chor heraus und ist von
allen Seiten frei zu umgehen. Die neue Lage
des Altarraumes ermoglicht seitlich aufge-
stellte Bankblécke und damit eine dreisei-
tige Versammlung um den Altar. Die Ndhe
zur Gemeinde wird so deutlich erlebbar.

In der weiteren Betrachtung beider Kirchen-
bauten wurde immer klarer, dass eine wirk-
liche Zusammenfassung zu einem Raum
nicht mdéglich ist. Beim Durchschreiten der
Raume werden ehemalige Wege und span-
nende Sichtverbindungen entdeckt und
wieder freigelegt.

Das Westportal, das in den 1950er Jahren
von innen zugemauert wurde, ist wieder
sichtbar gemacht. Es liegt in der Achse der
altromanischen Kirche mit Blick auf den
dortigen Chorraum mit Hochaltar, nicht
zuféllig, sondern von Baumeister Buchkre-
mer bewusst gewahlt. Die Offnung des
Westportales soll als Lichtquelle fiir den
Kirchenraum dienen. Ein Eingang an dieser
Stelle ist nicht erforderlich, jedoch zu be-
sonderen liturgischen Ereignissen moglich.
Wie geschaffen hierfiir ist der Ort der Taufe,
die zeichenhaft fiir das Eintreten in die
katholische Gemeinschaft steht.

Die ehemalige Wegeverbindung in der
Ost-Westachse wird wieder freigelegt,

der historische MosaikfuBboden wieder
sichtbar. Architekt Buchkremer hatte ihn fir




INNENRENOVIERUNG UND UMGESTALTUNG ST. ALEXANDER SCHMALLENBERG

seine Kirche entworfen und damit alle Wege
und bedeutende Orte markiert. Doch auf
Grund vieler Veranderungen in den 5oer
und 7oer Jahren war er an vielen Stellen nur
noch fragmentarisch zu erkennen, entweder
Uiberdeckt, wie im Chorraum und abge-
schnitten, wie an den Eingdngen oder zer-
stort. In miihsamer Kleinarbeit wurden die
Flachen wieder freigelegt, erganzt

und auf die neue Lage des Altarraumes
abgestimmt. Der kunstvolle FuBboden mit
acht verschiedenen Mosaikmustern rhyth-
misiert den Raum und erhlt seine ur-
spriingliche Bedeutung zuriick.

Der altromanische Kirchenteil mit seinem
Chorraum wird in seiner Grundstruktur
belassen. Hier bietet eine variable Bestuh-
lung freie Gestaltungsmdglichkeiten fiir
Gottesdienste, Andachten und Medita-
tionen. Bei der Ausstattung und Ausmalung
des gesamten Raumes wurden wir von
Kiinstlern begleitet, die gemeinsam mit uns
das Gesamtkonzept gestdrkt und akzentu-
iert haben.

Die Materialwahl des neuen Altarraumes
wurde nach vielen Uberlegungen eindeutig
entschieden. Wegen der Vielfalt an Formen
und Farben im Raum sollte es kein fremdes
Material sein, aber klar und kraftvoll.

Der Naturstein Belgisch-Granit war bereits
Teil des urspriinglichen Chorraumes in
Gestalt der Stufen und in den Sockeln der
Seitenaltare. Im Zusammenspiel mit dem
historischen Mosaikboden zeigt sich ein
gutes Miteinander. Die Farben Gelb, Rot und
Grau treffen auf ein ruhiges, aber starkes
Anthrazit.

Die Prinzipalstticke, Altar und Ambo, wurden
aus dem gleichen Material gefertigt. Durch
die Oberflachenbearbeitung des Bildhauers
wirkt der Stein jedoch viel heller.

Die Ausmalung des Kirchenraumes betont
die Architekturglieder und bestimmt die

1
g
¥
.h J
&
a

Helligkeit des Raumes. Die Farbwahl ist eher
zurlickhaltend, so wird ein Beruhigen der
vielfaltigen Flachen erreicht. Mit der neuen
Beleuchtung zieht ein freundlicher, heller
Farbklang in die Kirche ein.

Weitere Akzente, die die Bedeutung des
Ortes unterstitzen, sind die kiinstlerisch
gestalteten farbigen Glaser hinterden
Seitenaltaren und am Westportal. Sie veran-
dern den Raum nach Tageszeit und Witte-
rung und stimmen ihn immer wieder neu.
Auch die Kunstschlosserarbeiten, wie die
Apostelleuchter, die Altarleuchter, das
Standkreuz und der Opferkerzenleuchter,
sind auf den neuen Raum hin abgestimmt.

Bei allem Neuen war es wichtig, die Beson-

derheiten und die flr die Gemeinde bedeu-
tenden Dinge zu bewahren. Hierzu gehoren
unter anderem der Kreuzweg, der Taufstein
und die Marienfigur.

INNENRENOVIERUNG UND UMGESTALTUNG ST. ALEXANDER SCHMALLENBERG

Die Auseinandersetzung mit der Geschichte
der Kirche war entscheidend fiir jeden Ein-
griff in den Kirchenraum. Riickbau und neue
Akzente greifen gut ineinander und lassen
keine Entfremdung des Raumes zu. Es ge-
lingt eine Neuordnung, vor allem fiir das
zentrale Anliegen, den Altar als Zentrum der
Gemeinde zu verstehen. Ein grof3es Kompli-
ment aus der Gemeinde war oft zu horen:
Mir ist die Kirche gar nicht fremd gewor-
den!” Dank des Zusammenspiels aller Betei-
ligten wurde das Ergebnis zu einem grof3en
Ganzen.

Beteiligte
Bildhauer: Michael Diichting, Soest
Glaskiinstlerin: Anna Pauli, KdIn
Kunstschlosser: Walter Schneider,
Bad Fredeburg
Restaurator: Hubertus Peetz, Marsberg
Lichtplaner: Christoph Loerwald,
Schmalenberg
Fotos: Thomas Linke ad 08, Arnsberg

133




134

Verworfene Neustrukturierung der Herz-Jesu Kirche in Hamm

Deen Architects

Eine Anmerkung der Redaktion vorweg: Das hier
beschriebene Konzept zur Transformation einer Kirche
unter Beibehalt der wichtigsten Teile wird nicht verwirk-
licht. Stattdessen hat man sich entschlossen, das
Kirchengebdude abzubrechen und an seiner Stelle
einen Kindergarten neu zu errichten.

Fur die Neustrukturierung der Herz-Jesu
Kirche als dreigruppige Kindertagesstatte
mit Kapelle wird die charakteristische Form
der Kirche durch den Riickbau der einzel-
nen Anbauten freigelegt und gestarkt. Der
urspriingliche Innenraum bleibt als Ganzes
durch das freie Einstellen einzelner Korper
wahrnehmbar. Diese nehmen auf nahezu
selbstverstandliche Weise die Nutzungen
der Kita auf, die Kita wird somit in die beste-
hende Kirche hineingebaut. In der Kirche
entstehen dabei vielfdltige Situationen mit
hoher raumlicher Qualitat.

Die im Innenraum hergestellte visuelle
Wechselwirkung zwischen Kirche und Kin-
dergarten ist bereits im AuBenraum splir-
bar. Kapelle und Kindergarten werden uber
einen gemeinsamen Vorplatz erschlossen
und erhalten dadurch eine gemeinsame
Adresse an der Ostenallee. Dies stdrkt so-
wohl die Prasenz der Kindergartens zum
offentlichen Raum als auch den Wieder-
erkennungswert fiir Kirchenbesucher.

Der Eingang zur Kapelle befindet sich auf
der Ostseite des Vorplatzes, der Besucher
wird auf seinem Weg zur Kapelle entlang
der charakteristisch gebogenen Au3enwand
in den Raum gefiihrt. Dabei kommt er beim
Eintreten an der Kerzenkapelle mit Marien-
statue vorbei, der weitere Weg ermdglicht
Einblicke in den Garten und die Kita und
wird geleitet vom farbigen Licht, das durch
das Kirchenfenster auf der Ostseite einfallt.
Der Altarraum bleibt als Kapelle mit allen
vorhandenen Ausstattungsstiicken erhalten.

VERWORFENE NEUSTRUKTURIERUNG DER HERZ-JESU KIRCHE IN HAMM

Der Eingang zur Kita liegt mit seinem Wind-
fang im Zwischenraum der eingestellten
Kuben und dem ehemaligen Kirchenraum,
er bietet Platz fiir Kinderwagen etc. und
ermdoglicht auch die Vorhaltung der Flachen
fur den spateren Einbau eines Aufzuges.
Vom Foyer werden alle Bereiche der Kita
erschlossen. Es gibt Zugange in den Garten
auf der Westseite sowie einen direkten
Zugang in den Kapellenraum.

Die Ablesbarkeit der Funktionsbereiche ist
durch die Gliederung in einzelne Baukdrper
gegeben, dabei entstehen zwei Gruppen-
hauser, ein Sanitarhaus und ein Dienendes
Haus, in dem die ibergeordneten Funkti-
onen wie Leitung und Kiiche untergebracht
sind. Das dazwischen liegende Foyer im EG
und die Spielflache im OG 6ffnen sich grof3-

zligig zum Vorplatz. Der Bestandskorper auf
der Westseite wird in das Konzept der Ein-
zelkorper integriert. Die eingestellten Bau-
korper strecken sich auf gleiche Weise an
die Bestandsfassade wie sich das gro3e
Kirchenfenster am Altar in Richtung Osten
streckt, um Licht in den Altarraum zu brin-
gen. So kénnen die Raume der Kita natiir-
lich belichtet werden.

Der Mehrzweckraum ist das Bindeglied
zwischen Kapellenraum und Kindergarten
und kann durch eine grof3e Faltwand flexi-
bel genutzt werden. Fiir die Alltagskapelle
mit Gottesdiensten flir max. 40 Personen ist
diese Faltwand geschlossen, Kirche und Kita
bilden zwei getrennte Einheiten.

Fur den Kindergottesdienst, bei dem 50
Kinder plus Eltern die Kapelle nutzen, kann




136

=] "'r:'-r-l-..,

die Faltwand gedffnet und ausreichend
Raum fiir Kinder und Eltern geschaffen
werden. Die Kinder kdnnen so in vertrautem
Umfeld den Gottesdienst feiern.

Die eingestellten Volumen erhalten eine
zurtickhaltende Prasenz, um im Kircheraum
nicht durch Materialitdt oder Farbgebung
zu dominieren. Der Kirchenraum ist durch
eine Giberwiegende Monochromie gepragt,
Farbenpracht im Kirchenraum entsteht
durch den Einfall des Lichtes durch buntes
Glas. Durch den téglichen Lauf der Sonne
und den sich damit andernden Lichteinfall
durch das bunte Glas wird der Raum auf
unterschiedliche Weise erhellt. Dieses
Phanomen wird aufgenommen und auf die
Réaume der Kita transformiert: unterschied-
liche Raume erhalten differenzierte Belich-
tungssituationen. Dabei trifft das Licht auf
den Fenstern zugeordnete farbige Fldchen
und erzeugt so verschiedene Stimmungen.
Die Farbigkeit der Flachen wird der jewei-
ligen Nutzung der Rdume angepasst: Im
Gruppenraum herrschen anregende Farb-
tone vor, die Schlafrdume sind vorwiegend
in beruhigenden Ténen gehalten. Die
Gruppenraume erhalten grof3flachige

VERWORFENE NEUSTRUKTURIERUNG DER HERZ-JESU KIRCHE IN HAMM

Verglasungen, die viel Licht in die groBen
Réaume bringen, Nebenrdume und Schlaf-
rdume kleinere Fenster, die eine intimere
Lichtstimmung zulassen.

Die Wetterhiille wird weitestgehend von der
bestehenden baulichen Struktur gebildet.
Die Anforderungen an die Gebaudehdille
der Kita werden somit Giberwiegend durch
die Anforderungen an den Warmeschutz
gepragt. An bestimmten Stellen verbinden
sich Bestand und eingestellter Kdrper tiber
LLichtfanger”, um Licht in die Rdume der
Kita zu bringen. Die Verbindung zwischen
Bestand und Neubau wird so auf das not-
wendige MaB reduziert. Der eingestellte
Baukorper nutzt durch die Holzrahmenbau-
weise die Anforderungen an den Warme-
schutz optimal aus.

Der AuBlenraum ist differenziert gestaltet
mit Sinnesgarten, Spielfliche, Sand- und
Wasserflache und Raum fiir Spielgeréte.
Eine nach Stidwesten ausgerichtete, ge-
schiitzte und der Kiiche zugeordnete Terrasse
bietet zudem Raum fiir Ubergreifende
Aktivitaten.

Pfarrkirche St. Antonius in Eisborn

Entwurf zur Innenrenovierung und Einbau eines Gemeinderaumes

Mechthild Clemens und Barbara Maas

Die Pfarrkirche St. Antonius Einsiedler im
Pastoralverbund Balver Land ist ein ortsbild-
pragendes Kirchengebdude in Eisborn,
einem Ortsteil von Balve im Markischen
Kreis. Eisborn ist ein landlich gepragter Ort;
als Naherholungsgebiet und touristisch
beliebt.

Die Pfarrkirche wurde 1827/28 nach Pldanen
des Landbaumeisters Plahsmann errichtet.
1928 wurde der Turm nach einem Entwurf
des Architekten Josef Ferber aufgemauert.
1960/61 verdnderte ein grof3er Anbau durch
die Architekten Franz und Karl Heinz Vedder
stark die Grundstruktur. Die neue Ausrich-

tung des Kirchenraumes in Nord-Suidrich- i

tung hatte zur Folge, dass der ehemalige
Chorraum abgemauert und der neue Altar-
raum in das ehemalige Hauptkirchenschiff
gelegt wurde. Die verringerte Zahl an Kir-
chenbesuchern und die Neuaufstellung der
pastoralen Rdume veranlassen die Gemein-
de, neue Wege zu gehen. Neue Kréfte wer-
den gebiindelt, von unnétig gewordenem
Alten wird Abschied genommen. So hat der
Kirchenvorstand die Idee entwickelt, das
Pfarrhaus zu verkaufen und den notwendi-
gen Gemeinderaum in die zu grof3 gewor-
dene Kirche zu integrieren.

Zwei unterschiedliche Entwurfsansatze
wurden untersucht. Zum einen, das jetzige
Hauptkirchenschiff zu belassen und die
Flachen im Turm und der angrenzenden
Empore abzutrennen und so Gber zwei
Ebenen kleinere Flachen als Gemeinde-
rdume zu aktivieren. Zum anderen wurde
untersucht, zurlick zum Ursprung zu gehen
und das alte Kirchenschiff mit Chorraum zu
beleben, um damit den gesamten Anbau

ql

T
T}

nim. g

=zx .'

9
-_I. e
P =
o= 1 T =]
L 5| j e |
T = =
r - = I
L—- aliaz mnils
+ 1

B

i mwrrnr Ly
1 - BN

137



138 PFARRKIRCHE ST. ANTONIUS IN EISBORN

Findet mich die Kirche? 139

Das Architekturkonzept zur Neuordnung der Jugendkirche Hardehausen

der 1960er Jahre als zusammenhangenden

Johannes Schilling

grof3en Gemeinderaum zu nutzen.

Die Vorteile des Riickbaus wurden schnell
deutlich. Die stimmigen Proportionen der
alten Kirche waren reizvoll und die GroB3e
ausreichend. Der Anbau bildet so die M6g-
lichkeit, Neues aufzunehmen und durch
Offnungen in der bisher geschlossenen
Giebelwand sichtbar zu machen. Der Ent-
wurf bildet ein ,,Haus-im-Haus"-Gebaude
ab. Ein eingeschossiger Baukorper, der den
Gemeinderaum mit Nebenflachen beinhal-
tet, liegt direkt an der Giebelwand. Eine
separate ErschlieBung mit vorgelagertem
Platz fir Veranstaltungen im AufBenraum
bietet sich an. Der Umgang um den Ge-
meindesaal ist flr Ausstellungen und als
Treffpunkt nach dem Gottesdienst gut zu
nutzen. Eine verglaste, strukturierte Trenn-
wand zum Kirchenraum ermdglicht einen
Raumabschluss oder auch eine Offnung mit
Erweiterungsflache zur Kirche.

Der Kirchenraum erhdlt den ehemaligen
Chorraum zuriick. Eine einstufige Altarebene
legt sich in das Kirchenschiff. Die AuBen-
wande seitlich des Altares werden fiir ge-
staltete Glasflachen geéffnet. Die Banke
positionieren sich in zwei Reihen im Kir-
chenschiff und auf der Empore. Im Ein-
gangsbereich ist der Ort der Taufe. Die
Beichte ist im Raum des kleinen Seiten-
turmes moglich. Der grof3e Raum im Turm
bietet die Moglichkeit, sich in kleinen Grup-
pen zu versammeln. Der 1989 angebaute
Eingangsbereich wird zuriickgebaut und
durch einen neuen Windfang an der Nord-
seite ersetzt. Gegenuber auf der Stidseite
entsteht ein neuer, barrierefreier Zugang
mit gleichem Windfang. Die neue Nutzung
des Kirchenraumes bildet ein Zentrum der
Begegnung, sowohl im Gottesdienst als
auch im Gemeindeleben.

Es ist schon ein beeindruckender Auftritt,
den das ehemalige Kloster Hardehausen
dem Besucher bietet. Ein Ensemble grof3er
Bauten liegt fast versteckt in einem Tal,
eingebettet in eine Landschaft von Feldern
und Waldern, umgeben von einer sehr alten
Mauer, die das Ganze grof3ziigig umfahrt
und dabei gleich auch etliche Waldsticke,
Felder und Teiche einfriedet.

Man néahert sich wegen der Tallage etwas
von oberhalb, nimmt die steilen roten Zie-
geldacher als erstes wahr, um plétzlich
einen engen Durchlass in der volumindsen
Mauer zu passieren. Im Zentrum der Anlage
tritt die machtige Front des eigentlichen
Klostergebaudes an der Kopfseite eines
zentralen Griinangers in Erscheinung.
Scheunenartige Langbauten umringen die
griine Mitte des streng geordneten weitldu-
figen Karrees. Kein Zweifel: Dieses im Hoch-
mittelalter einst in einem einsamen Tal
gegriindete Zisterzienserkloster war in
seiner langen Geschichte einmal ein bedeu-
tendes wirtschaftliches und kulturelles
Zentrum in der Region.

Die beeindruckenden baulichen Zeugnisse
der Vergangenheit spiegeln dies auch heute

immer noch wider. Beispielsweise die
Gesamtanlage mit ihrer grof3 angelegten
Ordnung. Oder der wunderbare gotische
Kreuzgang im Zentrum des Klostergebdu-
des. Auch die etwas versteckt liegende
Ruine der alten Kirche, nur noch in gemau-
erter Nachzeichnung der Umrisse erkennbar
gemacht. Selbst die unmittelbar angren-
zende kleine gotische Michaelskapelle aus
dem 14. Jahrhundert erzéhlt von der ehe-
maligen Bedeutung dieser groRartigen
Klosteranlage.

Seit seiner Griindung im Jahre 1140 hat das
Kloster vieles erlebt; von der Zerstérung im
dreiBigjahrigen Krieg (1618-1648), dem
Wiederaufbau in der heutigen Form (1680-
1750) Uber die Sakularisierung unter Napole-
onischer Besetzung (1803-1815) mit der
Folge des Abbruchs der romanischen Basili-
ka (1812), bis hin zur kurzzeitigen Nutzung
als ,Nationalpolitische Erziehungsanstalt”
unter dem NS-Regime (1944).

Jugendarbeit

Schon ab 1945 begann das Erzbistum Pader-
born, hier ein Zentrum flr Jugendarbeit
einzurichten, dem 1949 die Einrichtung der
Landvolkshochschule folgte. 1966 wurde fiir




140

beide Einrichtungen eine neue Kirche
fertiggestellt und in den folgenden Jahren
die bestehenden Gebaude fiir Jugend- und
Tagungseinrichtungen umgestaltet.

Die ehemaligen Wirtschaftsgebdude wur-
den, ebenso wie das Klostergebdude, in
Herbergen fiir Jugendliche verwandelt. Mit
vielen Zimmern und allem, was sonst noch
an Einrichtungen nétig ist, wie Seminarrau-
me, Speisesale, Jugendcafé oder Weltladen.
Heute herrscht hier eine lebendige Campus-
atmosphare, junge Leute sitzen auf Trep-
penstufen, stehen in Gruppen zusammen,
liegen auf der Wiese. Es wird ein reichhal-
tiges und interessantes Programm angebo-
ten, welches von der Bildung uber die Per-
sonlichkeitserfahrung bis hin zu vielféltigen
kulturellen Veranstaltungen vieles abdeckt,
was Jugendliche interessiert und beschaf-
tigt.

Bestand
Die Kirche wurde 1966 nach Pldnen von
Bernhard Késters und Herbert Balke Gber
dem westlichen Teil der Ruinen der mittelal-
terlichen Zisterzienserkirche gebaut. Dem
Konzept liegt die Idee der ,Zeltkirche”
zugrunde: Auf quadratischem Grundriss
stehen relativ niedrige AuBBenwande, tiber
denen sich ein steiles Zeltdach erhebt.
Der Altar ist nach Norden ausgerichtet, die
sseitlichen” nach Osten und Westen gerich-
teten Wande sind in Betonstitzen aufgelGst,
zwischen denen die von Vincenz Pieper
gestalteten Fenster aus in Betonwaben
gefassten farbigen Glassteinen fiir maiges
Licht sorgen. Wenn man sie nicht sucht,
findet man die Kirche kaum. Von auf3en
betrachtet liegt sie versteckt hinter dem
machtigen Abteigebdude, von innen gese-
hen ist sie nur iber einen engen Verbin-
dungsgang zwischen Kloster und Land-
volkshochschule eher beildufig zuganglich.

‘J'l"
-

FINDET MICH DIE KIRCHE?

Suche
Seit 2009 wurden seitens des Jugendhauses
unter der Leitung von Stephan Schréder
konkrete Uberlegungen angestellt, wie man
die Kirche besser mit der Lebenswirklichkeit
junger Menschen verbinden kdnnte. Einer-
seits bestehen in vielen Féllen keine selbst-
verstandlichen Bindungen an den Glauben
aufgrund der Sozialisation, andererseits
haben sich mit zunehmender Informations-
technologie auch die Sehgewohnheiten
und Verstandnisweisen erkennbar gewan-
delt.

Mittels Umfragen, Workshops, kreativer
Beitrage der Jugend und Diskussionsforen
unter Beteiligung von Fachleuten aus den
Bereichen Architektur, Jugendarbeit und
Theologie wurden die Vorstellungen tber
die Ziele einer Umgestaltung des Kirchen-
raums zunehmend konkreter. Es ging dabei
keineswegs darum, neue Informationstech-
nologien im Sinne der entfremdeten Repro-
duzierung von Inhalten einzusetzen. Eher
das Gegenteil einer Digitalisierung von
Glaubensbotschaften war Inhalt der Uberle-
gungen: Es sollte ein mdglichst hohes
Potenzial wirklicher Erfahrungen angeboten
werden, sei es im Erlebnis von Gemein-
schaft, in der ungestorten Reflexion oder in
der Betrachtung und Befragung kiinstle-
rischer Werke. Den Beteiligten war bewusst,
dass der Raum, das Wort, das Bild und die
Musik die starksten Medien menschlicher
Kommunikation und Kultur bilden. Es wur-
den unterschiedliche Formen der Erzahlung
des Glaubens mit den Mitteln des Raums
und der Kunst hinsichtlich ihrer jeweiligen
Potentiale und Probleme kritisch und auch
kontrovers diskutiert.

Ein Focus der Diskussion lag auf der Frage
des Erfahrungsraums als Schlissel einer
ganzheitlichen Erkenntnis und Erzdhlung.
Kunstlerische Ausdrucksformen wurden
dabei in medialer Hinsicht keineswegs auf
liberkommene Raum-, Bild- oder Klang-

141



FINDET MICH DIE KIRCHE?

formen reduziert. Insgesamt gesehen
spielte im Hintergrund auch das Thema der
Anndherung eine kontinuierliche Rolle.

Die Thematik der Anordnung der ,Prinzipa-
lien”, also der wesentlichen liturgischen
Gegenstande, wie Altar, Ambo oder Taber-
nakel, nahm in der Diskussion einigen Raum
ein. Insbesondere seitens der jiingeren
Teilnehmer wurde die Frage einer flexiblen
Anordnung aufgeworfen, um den Raum
jeweils an den aktuellen Bedarf anpassen zu
kdnnen. In diesem Zusammenhang wurde
auch diskutiert, was den Raum eigentlich
zum Sakralraum macht.

Ein Workshop, in dessen Verlauf fiinf Teams
aus jeweils zwei Theologie— und zwei
Architekturstudent(inn)en skizzenhaft kon-
krete Losungsansatze entwickelten, hatte
einen reichhaltigen Fundus von Erkenntnis-
sen hinsichtlich moglicher architektonischer
Strategien zum Ergebnis, der die Diskussion
in Richtung einer konkreten Umsetzung
weiter befruchtete.

Konzeption
In gemeinsamer Diskussion mit Jugend-
haus, Landvolkshochschule, Bistumsvertre-
tern sowie Architekten wurde 2012 ein archi-
tektonisches Konzept entwickelt, welches
geeignet erschien, Wege, Orte, Bedeutungs-
beziige und funktionale Aspekte zu einem
sakralen Raum der Annédherung und Erfah-
rung zu verbinden.

Der architektonische Ansatz besteht entge-
gen den urspriinglichen Erwartungen nicht
in einer Umgestaltung, sondern in einer
konsequenten Offnung, Ergdnzung und
Vernetzung des bestehenden liturgischen
Raums.

Dazu wird die Kirche mit einem Umgang
versehen, der direkt an den Kreuzgang des
Klosters anschlieBt und Beziige zur alten
Basilika, zur Natur, zu kontemplativen Orten
und zur gemeinsamen Feier der Liturgie
eroffnet. Den zentralen Kirchenraum betritt

man also nicht direkt, sondern man kann
ihn sich auf unterschiedlichen Wegen
erschlieBBen.

Dem Umgang werden Orte angegliedert,
deren Bedeutung sich aus ihren jeweiligen
Raumcharakteristika und Beziehungen zum
Gesamtgefiige erleben und interpretieren
lassen. Dadurch wird ein Weg der Annahe-
rung und der Ideen geschaffen, der gleich-
zeitig auch vielféltige Dimensionen der
Erzahlung von Glauben in sich birgt.

Das Portal zur Kirche sieht man in der
Langsachse des westlichen Kreuzgangfli-
gels schon von weitem. Beim Eintritt 6ffnet
sich der Blick in die Natur und es werden
dort drauBBen die Umrisse der alten Basilika
erkennbar und die schéne kleine Michaels-
kapelle sichtbar.

Man befindet sich in einer Art Paradies im
alten liturgischen Sinne und erlebt das
kiinstlerische Bild des Wassers als Sinnbild
der Taufe. In der Folge nimmt man allméah-
lich die beeindruckende AuBenwand des
Klosters wahr. Auf der linken Seite taucht
hinter einer Reihe von wandartigen Pfeilern
der Kirchenraum auf, ein groB3es, hohes
Gebilde mit vielen Stiihlen und einem Holz-
boden.

Danach 6ffnet sich auf der rechten Seite ein
hoher Raum, der mit vielen Kerzen beleuch-
tet ist und Wande aus glattem Lehm hat.
Eine Bank in der Riickwand ladt ein, Platz zu
nehmen und ungestort ein Bild zu betrach-
ten. Wendet man sich wieder dem Umgang
zu, wird die Atmosphére nun konzentrierter,
das Licht gedampfter. Am Ende der Blick-
achse erscheint die helle Wand eines ge-
schlossenen schmalen Patios, der als Hortus
Conclusus den westlichen Fliigel des Um-
gangs begleitet.

Auf dem Weg dorthin quert man die zentra-
le liturgische Achse des Kirchenraums. Zur
Linken ist der Altar sichtbar und dahinter

BEHidLINEG sd C

el TTT Mool L Lilsal! § Tt TG DRI Dl Bt sl - 000414

i P, E Rl ROl - W 2D



144 FINDET MICH DIE KIRCHE? Kinstlerische Verglasung der Fensterachsen 145

seitlich der Betonsaule im Chor — Hauptort in der Kath. Pfarrkirche
St. Bonifatius, Hamm-Werries

FETIELT D LT TN TP SR SASE A 418

NAEELLIME S9C =

Y T L S LI A T D ORI A T LT

der Ambo. Zur Rechten 6ffnet sich eine
runde Sakramentskapelle mit einer umlau-
fenden Sitzbank, die zur kontemplativen
Betrachtung des zentral aufgestellten Taber-
nakels einladt. Der Weg fiihrt weiter entlang
dem kiinstlerisch gewidmeten Patio. Gleich-
zeitig 6ffnet sich zur Linken wieder der
zentrale Kirchenraum, den man nun seitlich
von hinten betritt, um die liturgische Ord-
nung in ihrer Gesamtheit zu erfahren.

Die Kirche soll insgesamt einen hellen,
freundlichen und lebendigen Charakter
erhalten, dazu tragen Wande mit

naturlichem Lehmputz, der Boden aus
Eichenholzdielen, die groBziigigen Fenster
und eine flexibel aufstellbare Bestuhlung
bei. Die Fertigstellung ist fiir 2015 geplant.
Derzeit wird intensiv an einem Kunstkon-
zept gearbeitet, welches junge und auch
nicht mehr junge Menschen besonders
ansprechen soll.

Fur die kiinstlerische Gestaltung der vorge-
nannten Fenster wurde 2011 ein beschrank-
ter Wettbewerb ausgeschrieben.

Die Jury, unter Prof. Dr. Christoph Stiege-
mann als Vorsitzender der Kunstkommission,
empfahl dem Kirchenvorstand der katho-
lischen Kirchengemeinde St. Bonifatius
Werries im Pastoralverbund Hamm-Ost zwei
Entwurfsldsungen. Zum einen die von Jor-
gen Habedank vorgelegte Arbeit, gepragt
durch bewegte gestische Farbformen, die
nach Duktus und der vitalen orange-rot bis
gelbtonigen Farbigkeit das Thema des
Lichtes, der Flamme und der Auferstehung
in abstrakten Formen visualisiert. Darliber
hinaus wurde die Arbeit der Kiinstlerin Celia
Mendoza empfohlen, die Fensterbander mit
fein aufeinander abgestimmten buntfar-
benen Quadraten vorsah, welche sehr in-
tensives Farblicht erzeugen. Der Entwurf
wurde als angemessene Antwort auf die
vorhandene Betonarchitektur bewertet.

Kunstkommission
Die Kunstkommission des EGV Paderborn
empfahl dem Kirchenvorstand der Gemein-
de, Frau Mendoza mit der Gestaltung der
Chorfenster zu betrauen. Fir das ebenfalls
im Wettbewerb vorgesehene, zusatzlich zu
schaffende kleine Fenster an der an den
Altarbereich westlich angrenzenden AuB3en-
wand wurde die hierfiir von dem Kiinstler
Habedank vorgelegte Entwurfslésung
empfohlen.

Entscheidung der Kirchengemeinde:
Die Ergebnisse des Wettbewerbes sowie die
Empfehlung der Jury und der Kunstkomm-
mission wurden den Gemeindemitgliedern

prasentiert und im Rahmen einer 6ffent-
lichen Veranstaltung intensiv erortert.

Im Rahmen der zeitlich nachfolgenden
Kirchenvorstandssitzung wurde beschlos-
sen, den Auftrag fir die kiinstlerische
Gestaltung der Chorfenster der Kiinstlerin
Celia Mendoza zu erteilen. Das zusatzliche
Fenster im geplanten Taufbereich wurde
zuriickgestellt.

Wilhelm Teigelkotter

Kiinstlerische Aspekte
Der Lichteinfall kommt durch seitliche Fen-
ster, die fUr den Besucher von vielen Platzen
aus verdeckt sind, also gréBtenteils indirekt.
Der Lichteinfall wird — durch stufenweise
ansteigende Fenstergrof3e — zum Altar hin
verstarkt. Durch die acht gro3en Fenster
hinter dem Altar ,kulminiert” das Licht sozu-
sagen. Zwischen diesen Fenstern steht
allerdings eine sehr massive und dominante
Betonsaule. Es stellt sich hier die gestalte-
rische Aufgabe, dieser massiven Saule etwas
entgegenzusetzen, das die gleiche Kraft hat,
um von der Betonsdule abzulenken.
Dennoch sollte die Gestaltung der Fenster
auch eine Leichtigkeit besitzen, so dass
diese Schwere nicht noch zusatzlich betont,
sondern gleichsam aufgel6st wird.

Um den Farben die Kraft zu geben, sind in
dem Entwurf fiir die mittleren Fensterreihen
Opalglaser vorgesehen. Sie sind leicht trans-
parent, verstarken aber durch die etwas
dichtere Oberflache die Farbigkeit stark.

Es gibt der Farbe die Kraft, die Betonsdule
Zu vergessen.

Im unteren Bereich sind die Glaser trans-
parent, die Farbigkeit ist dadurch reduziert.



Der Betrachter kann nach auBen blicken,
und das Gesamtbild erhalt den Eindruck
von schwebender Leichtigkeit.

Auch in der obersten Fensterreihe sind
transparente Glaser in luftigen Blautonen

vorgesehen. Hier hat der Betrachter wieder
den Blick in den Himmel, es entsteht der
Eindruck der Offenheit, des Emporschwe-
bens — eben auch der Leichtigkeit. AuBer-
dem werden die Blautdne in diesem Bereich
durch das Blau des Himmels verstarkt bzw.
durch den Wolkenhimmel erhalten sie stets
neue Farbvarianten.

Um dem streng geometrischen Aufbau der
Fenster eine Dynamik zu verleihen, wird
durch die Warm-Kalt-Farbgestaltung eine
optische Tiefenwirkung erzielt, die im Auge
des Betrachters die Zweidimensionalitat der
Glasflache auflést und den Eindruck von

KUNSTLERISCHE VERGLASUNG DER FENSTERACHSEN

verschiedenen Ebenen entstehen ldsst. Eine
weitere Tiefenebene entsteht durch die
Sandstrahlung, drei kleine Quadrate, die in
ihrer Bewegungsrichtung dem Gesamtbild
den Eindruck des Emporstrebenden,
Schwebenden verleiht. Zusatzlich gewinnen
die Fenster durch die sandgestrahlten Qua-
drate eine Vielzahl von Lichtbrechungen
und neuen Farbvarianten.

Farbsymbolik
Fir die Fenstergestaltung wurden die
Farben Rot, Blau, Gelb und (sehr reduziert)
Griin ausgewadhlt.

In den zentralen Fenstern hinter dem Altar
herrschen Blau- und Gelbténe vor.

Blau als eine der traditionellsten Farben
christlicher Symbolik ist in den unteren
Fenstern transparent-luftig, wird in der
dritten Fensterreihe vorherrschend, dunkler
und durch Opalglaser kréftiger in der Farbe,
um dann in der obersten Fensterreihe wie-
der durch transparente luftig-blauliche
Glaser den Blick auf den Himmel freizuge-
ben. Die Farbnuancen Luftblau, helles Aqua-
marin, helles Kobaltblau und Himmelblau
stehen - wie die Farbnamen selbst schon
sagen - fir die himmlischen, dtherischen
Spharen und emporschwebende Leichtig-
keit. Die dunkle Blautonpalette besteht
vorwiegend aus Ultramarinviolettblau,
Ultramarin und PreuBischblau als Symbol-
farbe fiir Unendlichkeit, Ewigkeit und gott-
liche Wahrheit. Des Weiteren steht Gelb -
hier in diesem Sudfenster - fiir den gott-
lichen Glanz, die himmlische Freude, sowie
die Sonne als Symbol fir das Licht. Auch
hier werden Opalgldser verwendet, um die
Leuchtkraft der Farben zu steigern.

Glaskunst
Mundgeblasene Lambertusglaser in Farb-
nuancierungen mit Doppel- und Opaliber-
fangen versehen, Kanten exakt aufeinander
eingeschliffen, Basisscheibe bestehend aus
6 mm ESG-H, das Auflaminieren auf die

KUNSTLERISCHE VERGLASUNG DER FENSTERACHSEN

Basistragerscheibe ist mit einem Zwei-Kom-
ponenten-Silikon erfolgt, riickseitige Sand-
strahlung. Die zweischalige Ausfiihrung ist
rauminnenseitig vor einer thermisch ge-
trennten Aluminiumkonstruktion mit Isolier-
verglasung mit Luftabstand angeordnet.

Celia Mendoza

Projektdaten
4 St. Fensterelemente je 94,5 x 209 cm
4 St. Fensterelemente 130 X 209 cm
Kunstlerin: Dr. Celia Mendoza, Emmering
Ausfiihrung: 2012 durch Derix Glasstudios,
Taunusstein

147



Renovierung der Marienkirche in Unna Massen

Thomas Kesseler ; e Kirchenrdume haben ihre eigene Entwick-

? . lung, meist fillen sie sich wie gute Woh-
nungen der GroBeltern tber die Jahre mit
Mébeln und Ausstattungsgegenstanden,
die wir aus der jungen Generation zwar bei
unseren GroBeltern geliebt haben, aber
selber nicht ibernehmen wollen. Betrachtet
man die Schwarzweif3-Fotografie der gerade
fertig gestellten Kirche1930, so sieht man
die wohltuende Klarheit des rein weilen
Raumes. Nichts wurde verschonert, die klar
geschnittenen, expressionistischen Linien
der gotisch anmutenden steilen Spitzbdgen
tun dem Raum gut. Die Form wirkt eindeu-
tig und spannungsgeladen, dadurch dass
die Bégen ohne Zasur als typisch fiir die

= St. Marien in Unna-
= — Massen nach der
Erbauung in den

1930er Jahren : \ i Zeit vom Boden bis in die Spitze laufen,
ja sogar die Wande dieser Kielform folgen.

In diesen Zustand wurde die Kirche in der
nun zu betrachtenden Renovierung von
2009-2012 zuriick versetzt. Der Raum wurde
in reinem Weif3 ausnahmslos gefasst. Die
Farbe des Netzgewdlbes dagegen nimmt
sich in hellgrau mit etwas dunkleren plasti-
schen Linien zuriick. Baufotos zeigen die
sparsame interessante Brettnagelkonstruk-
tion, die damals allerdings dunkler wirkte.

Deckenkonstruktion bei der Errichtung

; | Der vorhandene Keramikbelag des Bodens
—_— e — = . = idealisierte 3D-Simualtion zur N ;. : blieb erhalten und die bisherigen Kalkstein-
Planung der Renovierung = rahmen werden mit den Flichen einer
leichten Erweiterung der Stufenanlage im
Chor ergénzt. Das obere Podest zog sich
breiter und gibt der Kanzel von Rudolf
Baron auf der rechten Seite zur Verkindi-
gung einen definierteren Ort. Zusatzliche
Sedilien befinden sich jeweils vor den Chor-
wanden und entlasten den Raum hinter
dem Altar.

St. Marien vor der Renovierung, 2009

Die Chorwandgestaltung mit der Kreuzi-
gungsgruppe von Rudolf Baron wurde zum
wesentlichen neuen Farbgestaltungsele-
St. Marien nach ment des Raumes. Das Kreuz wurde etwas
fertiggestellter hoher positioniert und die Fliche bis hinter
Renovierung das Sakramentshaus mit einem hell leucht-




150

ZURUCK ZUM URSPRUNG DES RAUMES

enden ultramarinblauen vertikalen Rechteck
hintermalt. Die Blaue Farbe als Bedeutung
des Himmels, vertraut aus den Gewdlben
gotischer Kathedralen und Symbol Mariens,
schafft eine Briicke zur bewuf3t erhaltenen
Mariendarstellung im Zenit des Altarbo-
gens. Das Blau konzentriert sich auf eine
einzige Flache und vermag doch den
ganzen Raum zu fillen.

Die Ubermalung der Fresken aus den 30er
Jahren, als nicht mehr zeitgemaB, wurde mit
reversibler Farbe abgedeckt. Die Raumwir-
kung und lkonographie bilden jetzt eine
deutliche Einheit und einen eindeutigen
Bezug zum Patronat als Marienkirche.

Zur neuen Helligkeit des Raumes gehort ein
Lichtkonzept, was vielfdltig geschaltet und
gedimmt werden kann mit einer BUS-Steu-
eranlage und damit die Lichtstimmungen
der Feste und der Liturgie unterstiitzt. Der
Raum ist nicht allzu grof3, daher kann die
Lesebeleuchtung aus den Kollonadenbdgen
erfolgen. Hier hingen auch die urspriing-
lichen Beleuchtungskdorper, Kugelleuchten
im Stil der neuen Sachlichkeit der 20ger
Jahre, wie auf der alten Aufnahme zu sehen
ist. Richtbare LED-Leuchten von Zumtobel

in Kombination mit Deckenflutern beleuch-
ten den Kreuzweg im Seitenschiff und
schaffen auch mit groBerem Ausstrahl-
winkel eine fast blendfreie Lese- und Raum-
beleuchtung im Mittelschiff.

Eine im Keramikboden eingelassene Kalk-
steinflache links vor den Altarstufen mit
seitlich etwas verkirzten Bankreihen und
beweglichen neuen Stihlen gibt dem Tauf-
becken einen definierten Ort in der Ge-
meinde. Tauffeiern kdnnen so in die Mess-
feier integriert werden. Daruiber hinaus
bringt eine Kiirzung der Bénke zur Mittel-
reihe eine positive Erweiterung des Mittel-
gangs. Die zahlreichen und behutsamen
Veranderungen wurden im Bauausschuf3
und der Gemeinde sehr aufmerksam
diskutiert.

Die beiden ehemaligen Beichtstuhlnischen
in den Seitenschiffen wurden leuchtend
Gelb als Kontrast zum Blau gefasst, hier
befindet sich ein Lektionar und auf der
anderen Seite ein Taufbuch. Tief Karminrot
leuchtet eine neue Marienkapelle links des
Hauptaltares. Von einer Totengedenkkapelle
zur Seite des Eingangs wird wiederum der
Blauton aufgegriffen. Das Prinzip von

ZURUCK ZUM URSPRUNG DES RAUMES

oben und Mitte:
der von Prof. Thomas Kesseler gestaltete
Windfang in St. Marien

rechts:
Der Kiinstler bei der Ausfiihrung

151



LA
R L 1 ey g L w
TS

o pamb SRy

R o TR

e

Lo

Collage, Siebdruck, Linolschnitt, Materialdruck)

(Abb. Roter Rock, 2001, 100 X 70 cm

=
=
Pv
-~
Qo
E
S
aa]
QS
=
S
F

in einer eigenen besonderen

Raum wird konsequent verfolgt. Jeder klei-
ne Nebenraum bekommt dadurch etwas
Die vorhandene holzerne Windfanganlage
wurde als zu dunkel demontiert. Eine Glas-
wand mit Glastir schlieBt den Eingangs-
raum nun sehr transparent ab. Die alten
Bronzegriffe wurden an der neuen Glastir
Ubernommen. lkonografisch befinden sich
neben zurtickhaltenden asymmetrischen
Ornamentrapporten als Schwarzlotmalerei
auf dem Floatglas von Thomas Kesseler zwei
Szenen aus dem Marienleben, deren dichtes
Dunkel zum Raumeindruck in Kontrast

Die Marienkirche in Unna Massen ist nach
dieser Uberarbeitung auf der Spirale der
Zeit an einem Punkt tGber ihrem Ursprung
angekommen. Das Wesen des Raumes
kommt wieder zur Geltung, Strenge aber
auch einladende Helligkeit umfangt die
Gemeinde, das gedampfte farbige Licht der
Fenster wird angenehm wahrgenommen.
Das Farbkonzept verschafft dem Raumzen-
trum des Chores eine neue Imaginations-
kraft und Herausforderung. Andererseits
wurden die Eingriffe behutsam und acht-
sam mit der bestehenden Ausstattung
durch den Kunstler Rudolf Baron abge-
stimmt, dessen Arbeiten alle aufgearbeitet

kréftigen farbigen Akzenten im weisssen
Kostbares,

ZURUCK ZUM URSPRUNG DES RAUMES
Farbstimmung.

152




154 LINIE, FARBE, BILDZITAT - ZUM DRUCKGRAFISCHEN WERK VON CHRISTINA SIMON

I S————

oben:
Vom Abbild zum Urbild — Tricheirousa 2012, 100 x 70 cm
Collage: Linolschnitt, mehrfarbig

S. 155 oben:
Ninive kehrt um, 2005, 100 X 70 cm
Collage: Linolschnitt, mehrfarbig

S. 155 unten:
Kain und Abel, 2001, 100 x 70 cm
Collage Linolschnitt, Siebdruck, Materialdruck

Christina Simon ist eine Suchende, eine
Pilgerin mit dem Schnittmesser als Wander-
stab. Belesen und philosophierend tber
Sinn und Unsinn in der Welt und dariiber
hinausgehende existentielle Fragen, setzt
sie sich gestalterisch mit der Ambivalenz
menschlichen Seins auseinander. Dass
dabei neben dem Feld der griechischen
Mythologie vor allem das Alte und Neue
Testament wesentliche Quellen und Inspira-
tionshilfen darstellen, kann kaum verwun-
dern. Die bildgewaltigen, mit Metaphern,
Allegorien und Symbolen gefiillten litera-
rischen Hauptwerke des Abendlandes wa-
ren in den zurtickliegenden Jahrhunderten
das bevorzugte Reservoir, auch auf dem
Gebiet der Bildenden Kunst. Und dennoch
befragt Christina Simon die Texte auf ganz
eigene, sowohl religionsphilosophische als
auch allgemeinmenschliche Weise. Die
ausgebildete Religionspdadagogin erscheint
dabei fast wie eine Ruferin im weitestge-
hend atheistischen Umfeld ihrer Heimat-
stadt Weilenfels. Die tiefgriindige Gedank-
lichkeit ihrer Werke, gerade der letzten
zwanzig Jahre, erscheint dabei nie vorder-
griindig, sondern im dsthetischen Gewand
kunstvoll arrangierter Linien, sinnlicher
Formen und intensiver Farben.

Ihre protestantische Herkunft und der vom
Luthertum gepragte mitteldeutsche Raum,
in dem sie seit ihrer Geburt lebt, scheinen
der Kiinstlerin zufolge wohl auch sie selbst
und ihr kiinstlerisches Schaffen beeinflusst
zu haben. lhre Passion fiir grafische Druck-
techniken, aber auch ihre kinstlerische
Eigenwilligkeit und die gewisse Sprodigkeit
ihrer Arbeiten mégen Indizien dafir sein.
Insbesondere durch den friithen Protestan-
tismus hatten druckgrafische Techniken
einen wesentlichen Aufschwung erhalten,
wobei das Wort neben dem Bildhaften eine
erhebliche Rolle spielte. Das auf Vernunft,
Klarheit, Strenge und Niichternheit set-
zende Prinzip des Protestantismus, der
seinen Hohepunkt im Pietismus und

leistungsorientierten Calvinismus fand und
der sich in gewisser Weise auch im Ratio-
nalismus der DDR-Zeit widerspiegelte, ist
Christina Simon wesenseigen. Nach eigener
Aussage sei ihr eine innere Harmonie so
nicht gegeben. Stattdessen fande sie ,in
dem harten und widerspenstigem Material
und den absoluten, klaren und manchmal
sproden bzw. kalt wirkenden Linien mehr
Reiz zur Andacht, als in lieblichen, male-
rischen gefiihlsbetonten Pinselstrichen”.
Letzteres versteht sie wertungsfrei. Aus
dieser inneren Haltung resultiert auch ihr
Interesse an lkonen, die auf den Prinzipien
des Zeichens und des Mathematischen
basieren. In der ihr eigenen Konsequenz
miindete dieses Interesse im Jahre 2012
schliefllich in ein entsprechendes kiinstle-
risches Projekt zum Thema ,lkonen’, die
auf den Prinzipien des Zeichens und des
Mathematischen basieren.

Im Jahre 2003 sind zwei Neuerungen in den
Linolschnitten Christina Simons zu verzeich-
nen - die Einbeziehung figiirlicher Bildzitate
und der Weil3linienschnitt als dichtes Linien-
gerust und bildbestimmendes grafisches
Element.

Stringente weille Liniengefiige korrespon-
dieren nunmehr mit signalfarbenen flachi-
gen Bildelementen. Erstere sind als Binnen-
konturen angelegt, beschreiben die Silhou-
etten der Figuren und Bildmotive und er-
scheinen als kompositionstragende Muster
bis hin zu korperbildenden Geflechten.
Mitunter wirken die weif3en Linien wie
Fieberkurven, Netze oder Strickmuster, an
anderer Stelle bilden sie nebelartige Schleier.
Die Kultivierung der wei8en Linie in ihren
Arbeiten erinnert in ihrem Wesen etwas an
die Kunst des Jugendstils.

Der Druck mit mehreren Stocken und die
daraus resultierende Uberlagerung der
einzelnen Ebenen fiihren zu einer Durch-
dringung der jeweiligen Motive, einem

155



LINIE, FARBE, BILDZITAT -

Judith, 2003, 100 x 70 cm
Collage: Linolschnitt, Materialdruck

Durchschneiden der Linien. Dadurch treten
je nach Fokussierung des Blickes manche
Bildelemente zuriick, andere werden pra-
senter. Dieses Wechselspiel verschafft den
Kompositionen einen erheblichen op-
tischen Reiz, erzeugt mitunter eine Nervo-
sitdt, eine Art Zittern. Es halt an zum Entde-
cken und zum Weiterdenken, zum Verwerfen
von schon Gefundenem und einer steten
Neuorientierung innerhalb des komplexen
Bildgefiiges. Manche dieser Kollisions-
punkte der verschiedenen Bildebenen mu-
ten zerstorerisch, fragmentierend und den
Bildgegenstand torsierend an, andere besit-

ZUM DRUCKGRAFISCHEN WERK VON CHRISTINA SIMON

Riickgespiegeltes Vorbild (Habakuk), 2003, 100 x 70 cm
Collage: Linolschnitt, Materialdruck

zen eher einen verbindenden, verkniip-
fenden Charakter oder halten den Ausdruck
in einer Art Schwebezustand. In jedem Falle
aber er6ffnen sie neue Wege des Denkens
und Sehens, der Erkundung der formalen
Bildwelt der Grafiken und deren Sinnbele-
gung. Mit dem Stichel ausgegrabene, dem
Material entrungene Strukturen und bildne-
rische Zeichen konstituieren so eine zum
Rezipienten hin offene Bildwelt.

Einher mit der Kultivierung des Wei3linen-
schnittes geht die Einfligung von Bildzitaten
aus der Kunstgeschichte in die Linolschnitte

Willkommen Frau Pein, 2007, 100 X 70 cm
Collage: Linolschnitt, mehrfarbig

Christina Simons. Sie stammen aus verschie-
denen Genres: der Malerei, der Plastik und
der Grafik - bevorzugt aus dem Mittelalter
und der friihen Neuzeit. Der Riickgriff gera-
de auf die Perioden der Romanik, Gotik und
Renaissance ist nicht zuletzt den thematisch
untersetzten Zyklen von meist christlicher
Provenienz geschuldet, die seit 2005 entste-
hen. Zu nennen sind hier die Blattfolgen:
»Jona” (2005/06) , ,Elisabeth” (2006/07),
»Mechthild” (2007/08) ,Palimpsest” (2010/11)
oder die ,lkonen” (2011/12). Die wie Spolien
integrierten Bildzitate verleihen den Werken
eine historische Dimension. Sie verweisen

LINIE, FARBE, BILDZITAT - ZUM DRUCKGRAFISCHEN WERK VON CHRISTINA SIMON 157

Die Marienklage, 2009, 100 x 70 cm
Linolschnitt, drei verlorene Platten

auf Gewesenes, auf Prozessuales, wie auch
auf eine ins Hier und Jetzt reichende Konti-
nuitdt. Dabei werden die kiinstlerischen
Vorbilder der Technik des Linolschnitts auf
spezifische Weise anverwandelt. Die Uber-
tragung ins druckgrafische Medium des
groBformatigen Linolschnitts gleicht der
Ubersetzung eines literarischen Textes iiber
mehrere Sprachen hinweg. Das Resultat ist
durch die verdnderten, dem Medium imma-
nenten Charakteristika aus gestalterischer
Sicht etwas Neues, das weiterreichende
Interpretationsspielrdume eroffnet. Da das
teilweise nervose Linienspiel inzwischen zu



158

Fenster im gotischen Chor der St.-Anna-Kirche zu Pettstddt, 2009

einem entscheidenden Ausdrucksmittel
ihrer Linolschnitte wurde, ist die Kiinstlerin
auf der Suche nach geeigneten Bildzitaten
insofern festgelegt, als sie nur solche Vor-
bilder nutzen kann, die auch eine grafische
bzw. lineare Abgrenzung der Binnenformen
zulassen. Mit Skulpturen (vor allem stilisier-
ten romanischen und ausdrucksstarken
gotischen Bildwerken) funktioniert dies
vergleichsweise gut, ebenso auch mit Vor-
bildern aus der Malerei, vor allem aus der
Buchillustration des Mittelalters. Dabei dient
ihr das Foto vom Kunstwerk als Grundlage
fur die Anfertigung einer entweder vergro-
Berten und verkleinerten Schablone. Der
Schwarz-Weif3-Kopierer entscheidet an-
schlieend im so genannten Solarisations-
verfahren, welche Pixel schwarz oder weil3
ausfallen. Die schwarzen Bereiche geben ihr

LINIE, FARBE, BILDZITAT - ZUM DRUCKGRAFISCHEN WERK VON CHRISTINA SIMON

dann die Entscheidung fiir die zu setzenden
weif3en Binnenlinien vor. Dariiber hinaus, so
die Kuinstlerin selbst, empféangt sie sowohl
ihre gestalterischen als auch ihre ikonogra-
fisch/ ikonologischen Impulse wesentlich
aus der narrativen Kraft mittelalterlicher
Kunstwerke bzw. den biblischen Geschich-
ten und Gestalten, die die Erfahrungen und
Erkenntnisse der Menschen in einem arche-
typischen Charakter widerspiegeln. Nicht
das fliichtige Detail, sondern eben diese in
Haltung, Gestik und typisierter Mimik abge-
speicherten, verallgemeinerbaren Informati-
onen von hohem symbolischen und meta-
phorischen Wert sind es, die die Kiinstlerin
interessieren. Bewusst verzichtet Christina
Simon im Figlrlichen auf eigene Bilder-
findungen. Vielmehr profitiert sie von der
Ausdruckskraft und der komprimierten

Landschaft bei Delitz, 1989, 29 x 40,5 cm
Lithografie

vieldimensionalen Geistigkeit der verwen-
deten Vorbilder. ,Ich setze mich dabei auf
die Schultern von Riesen - Kiinstlern, Lite-
raten, Heiligen - und verstehe diese grof3ar-
tigen Wiirfe (das Christentum ist nun einmal
unbestreitbar ein groBer schopferischer
Waurf, den es unermudlich zu veranschau-
lichen gilt!) als Kraftquell fur die eigene
Arbeit und als Trost, weiterzumachen und
durchhalten zu kénnen.” Im Ringen um
figurative Abstraktion und literarisch-narra-
tive Ausdrucksweise fuihlt sich Christina
Simon mit Kiinstlern wie Alberto Giacometti
, Gerhard Altenbourg oder auch Max Ernst
verbunden. Ersterer baute seine Figuren aus
der Innenperspektive heraus auf und ver-
suchte diese nach auB3en zu stiilpen, um
das Wesen in Form zu fassen. Letzterer fand
eine Uiberaus poetische Sprache fiir den
Seelenzustand des Menschen. Diese Blick-
richtungen - von innen nach auf3en und
zugleich vom Abbild zum Urbild - sind fiir
das kiinstlerische Schaffen Christina Simons
und fir sie selbst signifikant. Es verwundert
daher wenig, dass sie ihre geistige Heimat
in der abendlandischen Mystik, und hier
insbesondere in den Frauenkl6stern, stark
verortet sieht.

Trotz der Ausfiihrung in der Vervielfalti-
gungstechnik der Druckgrafik sind die Linol-

LINIE, FARBE, BILDZITAT - ZUM DRUCKGRAFISCHEN WERK VON CHRISTINA SIMON

Alte DorfstraBe, 1990, 33 X 49,5 cm
Radierung

schnitte Christina Simons als Unikate zu
bezeichnen. Im letzten Jahrzehnt hat sie
dabei zwei ihr Schaffen pragende grund-
legende Techniken kultiviert — die Linol-
schnittcollage und die Arbeit mit dem
verlorenen Druckstock.

Wenn Christina Simon den Linolschnitt
collageartig einsetzt, d. h. mit mehreren
sich teilweise Uberdeckenden Platten arbei-
tet, schopft sie die Flache jeweils bis zum
Bildrand aus. Das Blatt selbst bildet in die-
sem Fall das Format und steht ohne rah-
mendes Passepartout. Bis zum Endzustand
sind dabei mitunter bis zu 25 Druckvor-
hédnge naotig.

Die letzten Jahre ihres bisherigen Schaffens
sind von der Technik des verlorenen Druck-
stocks gepragt. Sie findet sich in der Palimp-
sest-Folge (2010/11) ebenso wie im Ikonen-
Zyklus (2011/12) oder in den Kabinettstiick-
chen des Jahres 2013. In diesen Féllen ist das
Format bewusst gewahlt und unterstitzt
das Thema. So verweisen die ,abgefransten”
und gerissenen Rander bei den Arbeiten zur
griechischen Mythologie auf die archéolo-
gischen Fundstiicke und den historischen
Palimpsest, die schiefen und unférmigen
Formate bei den Ikonen auf die lange Tradi-
tion bzw. die Bretter und Tiren, die den

159



Ikonenmalern fiir ihre Andachtsbilder zur
Verfligung standen. Die Kiinstlerin bearbei-
te dabei niemals neues Linoleum, sondern
benutzt stets solches, was bereits Jahr-
zehnte in Wohnungen oder 6&ffentlichen
Raumen auslag und Spuren lebendigen
(Gewesen)Seins, Tritte oder Abnutzungen
bzw. Einkerbungen, aufweist. ,GroBtenteils
bekam ich es aus Leerwohnungen oder aus
dem Sperrmiill. Diese Patina und das Wissen
darum, dass darauf gelebt oder gar getanzt
wurde, weckte gerade bei den letzten Ar-
beiten, in denen ich um eine eigene ,narra-
tive Identitdt” rang (,Franziskus’, ,Troica’,
,Himmelfahrt des Elias", ,Alte Eiche”, ,iber
den Fischen des Meeres”, ,Freiheit und
Verantwortung”), soviel Ehrfurcht, dass ich
keinen Zipfel verschwenden bzw. weg-
werfen wollte und das Format so belassen
habe, wie ich es aufgehoben und gerade-
wegs zugeschnitten — im ibertragenen
Sinne - gefunden habe”

Bei der Methode der ,Linolschnittcollage”
beginnt Christina Simon ihre Arbeit mit den
das ideelle Zentrum des Druckes bildenden
kinstlerischen Bildzitaten. Wie ein Kleinod
steht es im Fokus der Gestaltung und wird
quasi in einem induktiven Verfahren durch
collageartig geschichtete Druckvorgange
kompositorisch eingefasst. Wahrenddessen
stellt die Technik des verlorenen Druck-
stocks gleichsam das deduktive Pendant
dar. Von ,auBBen nach innen” sich vorta-
stend, entstehen die Hauptmotive in der
ausgesparten Negativform. Dass die Klnst-
lerin gerade mit den griechischen Motiven
der Palimpsest-Folge zu diesem Verfahren
fand, mag kein Zufall gewesen sein - erin-
nert es doch sehr an Bemalungstechniken
der altgriechischen Vasenmalerei. In ihrer
Ikonen-Folge sind beide Verfahren vereinigt
und zu einer Synthese geflihrt.

Obwohl die Drucktechnik, wie sie sich
Christina Simon methodisch erarbeitet hat,
technisch aufwandig ist und ihr Konzen-

LINIE, FARBE, BILDZITAT - ZUM DRUCKGRAFISCHEN WERK VON CHRISTINA SIMON

tration und Zeit abverlangt, bezeichnet sie
sich selbst eher als eine ,Sprinterin” in der
Kunst denn als ,Langstreckenlauferin”, Auf
Grund ihrer immensen Erfahrung gehen die
Arbeitsablaufe inzwischen duBerst effizient
vonstatten. An den jeweiligen Themen halt
sie sich nicht sehr lange auf, Fehldrucke gibt
es nicht mehr viele. Der offene experimen-
telle Spielraum zeigt sich innerhalb der
Auflage, die bei der collageartigen Methode
mit mehreren Druckstdcken oft nicht héher
als sechs ist und beim verlorenen Druck-
stock nicht tber flinfzehn Exemplare hi-
nausgeht. Furr die thematischen Zyklen
legte sie die Farben entsprechend dem
jeweiligen Inhalt im Vorfeld fest, priifte bei
den ersten Bildern deren Giiltigkeit und
experimentierte, so dass sich der Grund-
tenor der Farbigkeit des Zyklus zunehmend
herauskristallisierte - so die gebrochenen
Farben und das Lichtgelb fiir die Mystik

bei der Mechthild-Reihe, die reinen Farben
beim Elisabeth-Zyklus, die erdig getragenen
Tone der Palimpsest-Folge oder die Gold-
variationen fur die Ikonen-Blétter.

Anders als bei ihren frithen Radierungen
arbeitet Christina Simon an ihren Linol-
schnitten stets ohne Skizzen als Vorlagen.
lhre Arbeiten sind keine Umsetzungen oder
gar Reproduktionen in anderen Bildmedien
gesammelter Eindriicke oder festgehaltener
fertiger Kompositionen. lhre Bildfindungen
entstehen vielmehr wahrend des Arbeits-
prozesses selbst und erfahren darin man-
nigfache Abwandlungen. Oft weist ihr der
Widerstand, den ihre Schnitthand versprt,
d. h. das bearbeitete Material selbst, den
Weg fiir die auszufiihrende Linie. Dieser

als nahezu bildhauerisch zu bezeichnende
physische Aspekt ist werkimmanent und
tragt wesentlich zum Ausdrucksgehalt der
Arbeiten bei. Damit steht sie in der Tradition
der deutschen Druckgrafik, insbesondere
des Holzschnittes.

LINIE, FARBE, BILDZITAT - ZUM DRUCKGRAFISCHEN WERK VON CHRISTINA SIMON

mit dem Kunsthistoriker Dr. Falko Bornschein, 2008

Selbst mit Fuchspelz als Nadja oder Juliette, 1990, 40 x 28 cm,
Farblithografie

Ich verstehe mich als ortsgebundene
Kiinstlerin. Meine Kunst und mein erlern-
ter Beruf erfordern Hand, Geist, Hoffnung
und Disziplin. Ich mache positive Kunst

- meine Bilder sollen den Betrachter auf-
bauen und Kraft geben! Mein Medium ist
die Schnittlinie - sie ist absolut, kraftvoll
und entschieden! Das Wesen des Vorwurfs
wird in meiner Arbeit durch die Abstrak-
tion gewandelt.

CHRISTINA SIMON

Umfangreiche Informationen findet man
in,,Sei mir gegrilt, Melancholie’,

Christina Simon zum 50. Geburtstag.

Das druckgrafische Werk von 1985 bis 2013.

In ,alte und neue Kunst” Band 44, 2008
wurden von Falko Bornschein Arbeiten von
Christina Simon zu Elisabeth von Thiringen
vorgestellt”

Biografie
1963 geboren in Weienfels

1982-87 Studium fiir Lehramt in den
Fachern Mathematik und Kunst-
erziehung in Erfurt

1992-97 Studium fiir Lehramt in Evan-
gelischer Religion in Naumburg
und Halle

1994-99 Arbeit in den Druckwerkstatten
der Burg Giebichenstein

seit 2001 Kuratorin des Kunst- und Kultur-
projektes BRAND-SANIERUNG

seit1999  Zahlreiche Ausstellungen und
Ausstellungsbeteiligungen in
Deutschland

161



162 L|0ba Munz _ Benedlkt'nenn, Kunstlerln LIOBA MUNZ - BENEDIKTINERIN, KUNSTLERIN 163

eine Frau des 20. Jahrhunderts (1913-1997)

damaligen Oberbiirgermeisters Dr. Dregger

Burghard Preusler

Fulda beging im Jahr 2013 den 100. Geburts-
tag der Kiinstlerin und Benediktinerin Lioba
Munz. Ihre Arbeiten finden sich nicht nur
zahlreich in ganz Deutschland, sondern
beispielsweise auch in Japan, Israel und den
USA.

Am 27. Juni 1950 berichtete die Fuldaer
Volkszeitung von einer Ausstellung im
Frankfurter Kunstverein, die anldsslich des
ersten Deutschen Liturgischen Kongresses
durchgefiihrt wurde. Benediktinerabteien
mit etablierten Kunstwerkstatten wie Maria
Laach, Minsterschwarzach, Herstelle und
Eibingen wollten auf ihre Arbeiten aufmerk-
sam machen. Noch waren der Umfang des
Wiederaufbaus und die Nachfrage nach
liturgischer Ausstattung sicher nicht abseh-
bar, aber man suchte den Neuanfang.

Die Fuldaer Benediktinerinnen-Abtei St.
Maria war offensichtlich erstmals mit Holz-,

Lioba Munz war in diesem Jahr bereits 37
Jahre alt und hatte in ihrem Leben bereits
andere Zeichen gesetzt:

Als Jugendliche begleitete sie in Bingen
demonstrativ judische Mitschilerinnen auf
der StraBe. Die seit dem Mittelalter grof3e
judische Gemeinde des Stadtchens hatte
vor 1933 durch Emigration schon umfang-
reiche Verluste erlitten. Ihrer protestan-
tischen Familie gegeniiber machte sie in
dieser radikalisierten” Zeit deutlich, dass
sie ihre Zukunft in einem benediktischen
Kloster mit strenger Regel sah. Friih an der
Violine geschult, war dem jungen Madchen
der liturgische Gesang der Tageszeitenlitur-
gie im benachbarten Eibingen aufgefallen.
Auf der Bahnfahrt nach Dresden, wo ein
Onkel lebte, der ihr dort 1929 ein Jahr musi-
kalischer Ausbildung erméglichte, horte sie
von der Abtei in Fulda, unterbrach spontan
die Reise und lauschte auch hier dem Gre-

die internationale moderne Kunst nach
Fulda holte. Er brachte Lioba Munz wohl zur
Emaille-Technik und richtete ihr, stetig ab
1950 bis 1967, Ausstellungen in Fulda ein.

Ihre hohe Qualitdt der Stegemailles ent-
wickelte sich innerhalb nur weniger Jahre.
Gestalterische Reife bekam sie mit dem
Besuch der Kdlner Werkschule ab 1953, wo
sie bald Meisterschiilerin von Elisabeth
Treskow wurde. Den handwerklichen Kennt-
nissen in den Goldschmiedtechniken, z.B. in
der Goldgranulation, durften die folgenden
Jahre bis 1958 zugute gekommen sein. Die
Emaille-Arbeiten erreichten aber nun erst
ihre eigentliche Faszination in der kiinstle-
rischen Weite. Mit den Formaten wuchsen
die freieren Formen. Diese wurden in der
Kombination unterschiedlichster Materi-
alien wie Steinen und Glasern ausgelotet.
Eine ,Spezialitdt” wurde die Verwendung
antiker Spolien und Kleinkunst in vielerlei
Variationen.

Fur alle diese Arbeiten seit 1953 gilt aber
eine bemerkenswerte Stetigkeit des Aus-
drucks. Die Bildformate verlassen friih die

Ton- und Emaillearbeiten vertreten, wobei gorianischen Choral. Lioba Munz, Unter der Abtissin Lioba Trost begann sie kleinteilige Orientierung an byzantinischen
letztere am Beispiel eines Messbuchein- Kreuzhanger, am 26.10. 1934 eine Ausbildung in der Werk-  und friihmittelalterlichen Vorbildern der
bandes wohl ein besonderes Zeichen Nach dem Jahr in Dresden folgte eine ;T,;gc?‘g’ statt von Herstelle, die bis zum 12. 4. 1939 Emaillekunst und sind bald immer span-
setzten, Zitat:,,...ein Werk von erregender Ausbildung zur Kindergéartnerin in Mainz, Foto: Foto- dauern sollte. Am 30. August 1939, zwei nungsreich entwickelt - nicht zuletzt mit
Eigenart in Technik und Stil” in Abendkursen an der Kunstschule nahm Design Walter M. Tage vor Kriegsbeginn, folgte die feierliche expressiver Langung der korperlichen Pro-

Die Fuldaer Werkstatt war um diese Zeit mit
Sr. Salome Dunaijtschik, Sr. Gratia Wrcecino,
Sr. Salutia Hergersberg und Sr. Lioba Munz
besetzt. Mit diesem , Auftritt” im Kreis der
zum Teil seit Jahrzehnten kiinstlerisch und
kunstgewerblich etablierten Abteien wurde
sie offensichtlich schlagartig bekannt, wo-
bei Lioba Munz die Entwirfe und 6ffent-
liche Reprdsentanz lieferte, wéhrend insbe-
sondere Salutia Hergersberg die filigrane
Technik des Stegemails perfektionierte.

sie parallel Zeichenunterricht.

Im Jahr 1933 konvertierte sie gegen den
Willen ihrer protestantischen Familie zum
katholischen Glauben. Die an die Wurzel
gehende Entscheidung ihres Lebens folgte
im Jahr darauf, am Tag nach ihrem 21. Ge-
burtstag. Am 15. April 1934 volljdhrig gewor-
den, hatte sie fiir den folgenden Tag einen
jungen Lehrer aus Frankfurt mit Motorrad
engagiert, der sie nach Fulda fuhr. Beim
Onkel des Lehrers wechselte sie noch die
Reisekleidung, bevor sie am Abend an die
Pforte der hiesigen Abtei St. Maria klopfte.

Rammler, Fulda

Profess in Fulda. Fir Kunst sollte nun auf
Jahre kaum Bedarf sein. Vor der SchlieBung
durch die Nazis konnte die Abtissin Dr. Lilia
Maura ihre Abtei nur durch Ubernahme
sozialer Aufgaben bewahren. So waren der
angehenden Kinstlerin weitere Jahre der
auBlerhduslichen Tatigkeit verschlossen.

Abtissin Lilia Maura férderte ihre Werkstatt
nach dem Krieg in besonderer Weise und
ermdglichte Lioba Munz zunéchst in Fulda
Abendkurse bei dem in Prag ausgebildeten
Kunsterzieher Rudolf Kubesch, der in der
Nachkriegszeit mit Unterstiitzung des

portionen ihrer Menschenbilder. Auch der
Jugendstil hat in der Bildaufteilung wie in
der Freude am flachigen Ornament seine
Spuren hinterlassen. Insofern steht ihre
Kunst gezielt distanziert zu den internatio-
nalen Tendenzen der Kiinste nach 1945

- nicht nur mit dem Selbstbild der Kiinstle-
rin als Ordensfrau. Jedoch ist sie bis zu ihrer
letzten Arbeit, dem Liobaschrein fir die
gleichnamige Kirche auf dem Petersberg
bei Fulda, immer als Werk aus der zweiten
Halfte des 20. Jahrhunderts zu identifizieren.



KATHOLISCHER SAKRALBAU IN DER SBZ UND IN DER DDR 165

164 Katholischer Sakralbau in der SBZ und in der DDR

Rezension der Publikation von Verena Schadler im Verlag Schnell +Steiner, 2013

Wolfgang Lukassek

Das Buch ,Katholischer Sakralbau in der SBZ
und in der DDR” erschien im Friihjahr 2013
im Verlag Schnell und Steiner in Regens-
burg. Es ist der Band 11 der Reihe BILD-
RAUM- FEIER, die sich mit Themen zu Kirche
und Kunst, Liturgie und Architektur der
Gegenwart befasst.

Es ist die leicht gekuirzte Dissertation ,Ka-
tholischer Sakralbau in der SBZ und in der
DDR’, mit der Verena Schadler im Jahr 2010
an der Architekturfakultdt der Bauhaus-Uni-
versitat Weimar promoviert wurde. Aus
zeitgeschichtlicher Sicht war eine Bearbei-
tung des Themas dringend erforderlich,
denn in der umfangreichen Literatur zum
Kirchenbau in Deutschland existierten dazu
kaum Veroffentlichungen. Die drei im Ben-
no-Verlag Leipzig von 1964 bis 1969 erschie-
nen Biicher, die sich mit dem katholischen
Kirchenbau in der DDR befassen, sind sel-
tene Exemplare geblieben. Die Arbeit von
Verena Schadler leistet daher einen nicht
hoch genug einzuschdtzenden Beitrag zur
Bewahrung unserer Kultur- und Kirchenge-
schichte im Osten Deutschlands.

Die Kirche ,Zum guten Hirten” in Berlin
-Friedrichsfelde auf dem Buchumschlag
zeigt symptomatisch die erzwungene Intro-
vertiertheit und ebenso die abseitigen
stadtebaulichen Standorte der in der DDR
gebauten Kirchengebaude.

Die Autorin stellt in dieser Arbeit die katho-
lischen Kirchenbauten vor, die von 1945 bis
1989 entstanden sind. Dabei ist es ihr in
jahrelanger und intensiver Detailarbeit
gelungen, den Bestand zu dokumentieren.
Unter diesem Aspekt sind liber 500 Kirchen-
gebdude in einem Register aufgelistet und
zu einem Teil davon wird die Historie der
Bauten geschildert.

Das Buch besteht aus zwei Teilen, einem
Textband mit 352 Seiten und einer DVD. Im
Textband wird das Thema in sieben Kapiteln
behandelt und mit Fotos und Kartenmate-
rial erganzt. Hervorzuheben sind hier die
ausfihrlichen Anmerkungen und das um-
fangreiche Literatur- und Quellenverzeich-
nis. Auf der DVD befinden sich zusatzliche
Informationen aus Verdffentlichungen und
282 Seiten mit Fotos der Kirchenbauten.

Dabei beschrankt sich die Arbeit in keiner
Weise auf die Darstellung der stadtebau-
lichen, architektonischen und liturgischen
Belange des Kirchenbaues, sondern es
werden die den politischen Verhéltnissen
geschuldeten Schwierigkeiten und Repres-
salien dargestellt, wie zum Beispiel beim
Erwerb von Grundstiicken, bei der Finanzie-
rung, Materialbeschaffung und der Beantra-
gung von Baugenehmigungen. Ebenso wird
die Arbeitsweise der kirchlichen Bauamter,
der an der Planung beteiligten Ingenieure
und Architekten und der nicht unbedeu-
tenden Rolle der bildenden Kiinstler
erlautert.

Die Historie des Kirchenbaues wird in vier
Zeitabschnitten dargestellt. Jeder Abschnitt
beginnt mit einer Einfilhrung ,Gesellschaft-
liche Situation und die katholische Kirche in
der DDR". Neben den Neubauten werden in
jedem Abschnitt auch die wichtigsten Um-
nutzungen und Umbauten profaner Gebdu-
de zu Kirchen erldutert. So reicht die Palette
der beschriebenen Kirchen von den Behelfs-
bauten und Notkirchen der Nachkriegszeit
Uber die Kirchenbauten der Architekten
Johannes Reuter, Andreas Marquart und
Egon Koérner bis zu den Kirchen und Ge-
meindezentren in den sozialistischen Grof3-
wohnsiedlungen der 1980er Jahre.

Die Arbeit dokumentiert in ausfiihrlicher
Weise, dass der Kirchenbau in der DDR nicht
nur nach den asthetischen Kategorien von
Kunst und Architektur betrachtet werden
kann, sondern im Wesentlichen gepragt ist
durch die begrenzten gestalterischen und
konstruktiven Moglichkeiten und die
Diktatur des SED-Staates.



166

Verzeichnis der Autoren

Theodor Ahrens
*1938, Domkapitular,
seit 2010 Vorsitzender des Vereins
flr Christliche Kunst

Dr. phil. Falko Bornschein
*1963, seit 1991 Kunsthistoriker im
Bistum Erfurt

Martin Brockmeyer
*1959, seit 2003 freier Architekt
www.architekturbuero-br.de

Clemens und Maas
Mechthild Clemens, *1961
Barbara Maas, *1969
seit 1993 freie Architekten
clemensundmaas.de

Marie Luise Ddhne
*1955, freischaffende Kunstlerin, Berlin
www.daehneberlin.de

Deen Architects
Dr. Ing. Christiane Deptolla, *1977
Dipl. Ing. Peter Englénder, *1972
seit 2010 gemeinsames Architekturbiiro
in Minster
www.deen-architecs.com

Albert Henne
*1958, seit 2003 freischaffender
Architekt in Hoxter
www.architekt-henne.eu

Dr. Christine Jung
*1962, Kunsthistorikerin, zahlreiche
Publikationen mit dem Schwerpunkt
Glasmalerei

Prof. Thomas Kesseler
*1956, Kuinster, Lehrauftrage, seit 1998
an der Hochschule Ostwestfalen-Lippe
Detmold
www.bau-kunst-kesseler.de

Evelyn Korber
*1959, Kunststudium in Erfurt,
seit 1990 freischaffende Kiinstlerin
evelynkoerber.de

Hans Joachim Kruse
*1947, Freier Architekt und Stadtplaner,
Bielefeld
www.kruse-architekten.de

Meinrad Ladlef
*1955, seit 1984 freischaffender Architekt
in Kassel

Heinz-Josef Lockmann
*1949, kath. Pfarrer in
Paderborn-Marienloh
www.pastor-loekmann.de

Dipl. Ing. Wolfgang Lukassek
*1939, Architekt BDA
von 1988 bis 2004 Leiter des Bischoflichen
Bauamtes im Bistum Erfurt

Dr. phil. Josef Mense
* 1941, Theologe und Germanist, Fachleiter
am Studienseminar in Kassel,
seit 2007 im Ruhestand
www.jomense.de

Dr. phil. Celia Mendoza
seit 2006 freiberufliche Kiinstlerin

Martin Matl
*1972, Dipl. Ing. im Di6zesanbauamt Fulda

Dr. phil. Susann Ortmann
*1980, Literatur- und Kunstwissenschaft-
lerin

Friedhelm Ost
*1942, Journalist, Staatssekretar a.D.,
1990-2002 MdB

Muck Petzet
*1964, Architekt, Lehrauftrage,
seit 1993 freischaffend mit Partnerbiro
www.mp-a.de

Stefan Pietryga
*1954, freischaffender Kiinstler in Potsdam
www.pietryga.de

Dr. phil. G6tz J. Pfeiffer
*1968, Kunsthistoriker und Kunstreferent der
Evangelischen Kirche von Kurhessen-Waldeck
www.gjpfeiffer.de

Dr. Ing. Burghard Preusler
*1953, seit 1987 Didzesanbaumeister im
Bistum Fulda

Prof. Norbert Rademacher
*1953, seit 1991 Professor fur Bildhauerei
an der Universitat Kassel
www.norbertradermacher.de

Ludwig Rongen
*1953, Architekt, Lehrauftrage,
Biiro mit Sitz in Wassenberg
rongen-architekten.de

Matthias Riippel, Dipl. Ing.
*1969, seit 200 freischaffender Architekt
mit Biro in Neu-Eichenberg
architekturbuero-rueppel.de

Dr. Ing. Peter Ruhnau
*1943, 1985-2008 Ditzesanbaumeister
im Erzbistum Paderborn

Prof. Dr. Wolfgang Sandner
*1942, Autor im Feuilleton der FA.Z,,
Lehrauftrag Universitat Marburg

Cornelia Schimek
*1966, seit 2004 im Bischoflichen Bauamt Erfurt,
Zweigstelle Heiligenstadt

VERZEICHNIS DER AUTOREN

Johannes Schilling
* 1956, seit 1984 freier Architekt,
Professor an der Fachhochschule in Miinster
www.schilling-architekten.de

Prof. Dr. Peter B. Steiner
*1943, Kunsthistoriker, 1979-2007 Direktor
Di6zesanmuseum Freising

Prof. Peter Schubert
*1929, Maler, Spezialist flir Deckengemalde,
lebt in Berlin
www.peter-schubert-gesellschaft.de

Dr. phil. Dirk Strohmann
*1958, Kunsthistoriker, seit 1986
wissenschaftlicher Referent bei der LWL-
Denkmalpflege, Landschafts- und Baukultur
in Westfalen, Miinster

Wilhelm Teigelkotter
*1950, seit 1994 freier Architekt in Hamm

Stefan Terbrack
*1966, seit 2004 im Architekturbiiro Kruse,
Bielefeld, seit 2006 Partner dortselbst
www.kruse-architekten.de

Mechthild Werner
*1935, Kunsthistorikerin
Bistum Magdeburg

Fotos von onebreaker.de
S.32-36, 50", 54-58, 124, 139-141

167








