
Ba
nd

 4
8 

 •
  2

01
4 

 •
  V

er
ei

n
 fü

r 
Ch

ri
st

lic
he

 K
un

st
 P

ad
er

bo
rn

 e
.V

. Band 48 · 2014

Verein für Christliche Kunst 

in den Bistümern der 

Kirchenprovinz Paderborn e.V.

Paderborn · Erfurt · Fulda · Magdeburg



Inhalt

	 5	 Vorwort
Peter Ruhnau

	 6	 Kirche und Kunst nach dem Konzil 
Peter B. Steiner

	 23	 „Zeichen der Zeit“ und die Kunst in der Kirche
Theodor Ahrens

	 32	 Die Zeit und der Müll
Friedhelm Ost

	 38	 Über den Umgang mit christlicher Kunst  
des Mittelalters · Teil 2: Konkrete Beispiele
Josef Mense

	 50	 Forschungsprojekt Bildweiten – Weltbilder 
Figürliche Wandmalerei in der Romanik
Dirk Strohmann 

	 54	 Sanierungsmaßnahmen an der  
Abteikirche Corvey
Albert Henne

	 60	 Genius Loci – der Umgang mit „obsoleten” 
Kirchenbauten als Chance für Öffnung  
und Weiterentwicklung
Muck Petzet

	 64	 Die evangelische Christuskirche in Heinsberg 
Ludwig Rongen

	 71	 Innenrenovierung St. Maria Himmelfahrt,  
Borgholzhausen mit neuer Glaswand
Hans Joachim Kruse, Stefan Terbrack, Christine Jung

	 76	 Eichsfelder Kirche im Wandel
Cornelia Schimek, Matthias Rüppel,  
Marie-Luise Dähne

	 84	 Klaus Nerlich · Bildräume · Panografie
Susann Ortmann

	 88	 Der Nähtisch der Maria
Mechthild Werner

	 94	 Bonifatius im Garten des Dommuseums Fulda
Martin Matl 

	 96	 Geistige Mitte –  
Neugestaltung Hl. Kreuz in Bergen-Enkheim
Norbert Radermacher

	 98	 Der Altartisch ist in die Mitte gerückt
Meinrad Ladleif

	 101	 Die Kapelle im Bildungshaus St. Ursula, Erfurt
Evelyn Körber

	 106	 Zwei Wandbilder im Bistum Fulda
Stefan Pietryga

	 110	 Zwischen Himmel und Erde
Wolfgang Sandner

	 116	 Die Wandmalereien von Michael Mohr  
in St. Mariae Himmelfahrt zu Rommerz
Götz J. Pfeiffer

	 121	 Renovierung der Kath. Pfarr- und  
Wallfahrtskirche St. Josef in Marienloh
Martin Brockmeier, Peter Schubert,  
Heinz-Josef Löckmann

	 130	 Die Innenrenovierung und Umgestaltung  
der Pfarrkirche St. Alexander in Schmallenberg
Mechthild Clemens und Barbara Maas

	 134	 Verworfene Neustrukturierung der  
Herz-Jesu Kirche in Hamm
Deen Architects

	 137	 Pfarrkirche St. Antonius in Eisborn
Mechthild Clemens und Barbara Maas

	 139	 Findet mich die Kirche? 
Das Architekturkonzept zur Neuordnung  
der Jugendkirche Hardehausen
Johannes Schilling

	 145	 Künstlerische Verglasung der Fensterachsen 
St. Bonifatius, Hamm-Werries
Wilhelm Teigelkötter

	 148	 Marienkirche in Unna-Massen 
Thomas Kesseler

	 153	 Linie, Farbe, Bildzitat –  
zum druckgrafischen Werk von Christina Simon
Falko Bornschein

	 162	 Lioba Munz – Benediktinerin, Künstlerin 
Burghard Preusler

	 164	 Katholischer Sakralbau in der SBZ  
und in der DDR
Wolfgang Lukassek

	 166	 Verzeichnis der Autoren

alte und neue Kunst
Band 48 · 2014

Periodische Berichte des
Vereins für Christliche Kunst 
in den Bistümern der 
Kirchenprovinz Paderborn e.V.,
Paderborn · Erfurt · Fulda · Magdeburg
Herausgeber, © 2014

Die Abbildungen in diesem Band wurden,  
wenn nicht anders angegeben, von den Autoren  
bzw. von den Künstlern zur Verfügung gestellt.

Druck, Verarbeitung  
Erhardi Druck Regensburg

Design 
onebreaker.de, Paderborn

Adresse
Verein für Christliche Kunst e.V.
Domplatz 3 · 33098 Paderborn
www.verein-christliche-kunst.de

32 32



Vorwort
Peter Ruhnau

Über das II. Vatikanum und dessen Folgen 
für die Kunst in der Kirche soll in diesem 
Buch nachgedacht werden.  Der Aufsatz von 
Peter B. Steiner ist eine Bilanz, welche die 
Zeit nach diesem Zweiten Vatikanischen 
Konzil in den Blick nimmt, sehr subjektiv 
und fordernd. Aus 40-jähriger Berufserfah-
rung beschreibt  Peter Steiner das Verhältnis 
zur Kirche, auch das „roll-back“ der Entwick-
lung, und stellt die Unterschiedlichkeiten 
der einzelnen Bistümer im Umgang mit 
Kunst heraus. 

Das Ganze mündet in ein fast resignatives 
Plädoyer für die Freiheit, die Freiheit der 
Kunst in der Kirche und die Freiheit der 
Kirche, die Kunst zu instrumentalisieren.
Der Theologe stellt anschließend seine Sicht 
der Dinge dar, die Perspektive eines Theo
logen, der ein unabhängiges Zugehen auf 
Kunst sich bewahrt hat. Die Spannung 
zwischen der Kunst und der Kirche wird 
dabei nicht ganz so hoffnungslos beschrie-
ben. In einigen Beispielen, die auch die 
Bilder zum Aufsatz von Peter Steiner illus-
trieren könnten, gibt der Verfasser ganz 
konkrete Beispiele für das Überraschend-
Offene, das jeder Kunst zugehört … und  
für die Schwierigkeiten, die solchen Werken 
der Kunst entstehen können.

Die Aneignung von oder die Auseinander-
setzung mit Kunst ist in dem Rede-Beitrag 
von Friedhelm Ost zu lesen. Den Vortrag, 
den Friedhelm Ost zur Eröffnung einer 
Ausstellung von HA Schult in Paderborn 
gehalten hat, geben wir in einer gering
fügig bearbeiteten Version wieder. Der Kreis 
zur Sicht des Theologen auf das Geringe 
und  Verachtete, auf das Gebrochene und 
sogar Hässliche schließt sich.

Ganz weit zurück in die Vergangenheit 
begibt sich Josef Mense mit seinem Aufsatz 
über den Umgang mit christlicher Kunst  
des Mittelalters. Es handelt sich hier um die 
Fortsetzung eines Textes, dessen ersten Teil 
wir in Band 47 von „alte und neue Kunst“ 
veröffentlicht haben. Erneut geht es darum, 
aus der Sicht von heute Bilder von damals 
zu lesen. Daß dies nicht ganz leicht ist und 
gelegentlich Hypothetisches einfließt, ist 
offenkundig.

Endgültig in die alte Welt taucht Dirk Stroh-
mann ein mit seinem Aufsatz über roma-
nische Wandmalerei in Westfalen. Hier geht 
es um reine Wissenschaft, also nicht in 
erster Linie um das, was „Kirche“ damals 
meinte, als solche Bilder gemacht wurden, 
sondern um „die Schärfung des kulturellen 
Profils Westfalens“ heute. Immerhin.

„Corvey“ gehört auch in diese Rubrik, in der 
das kulturelle Profil des Landes geschärft 
werden soll. Wenn dieses Buch erscheint,  
ist die Entscheidung der UNESCO, „Corvey“ 
als Weltkulturerbe zu würdigen, gefallen. 
Auch ohne dieses „Gütesiegel“ ist das  
Kloster (Schloß) und vor allem die Kirche ein 
herausragendes Stück Architektur, um das 
sich immer wieder Menschen gemüht ha-
ben, was auch in dem Aufsatz von Albert 
Henne zum Ausdruck kommt.

Es ist zu hoffen, daß dieses Buch, das neben 
den genannten Beiträgen zahlreiche weitere 
Beispiele des Bemühens um die Kunst und 
die Kirche enthält, geneigte Leser findet; 
Widerspenstiges und Mißratenes oder nicht 
Gelungenes wird neben den erfolgreichen 
Versuchen sichtbar, unter anderem die 
Frage, wie mit obsoleter (Kirchen-) Architek-
tur umgegangen werden kann und muß. 

Ob die Linien vom II. Vatikanum bis heute 
und deren Folgen für die Kunst deutlich 
werden, ist die spannende Frage. 

Reform-Päpste des 20. Jahrhunderts:  
Hl. Johannes XXIII. (1881–1963) leitete das II. Vatikanische Konzil ein. 

Paul VI. (1897–1978) öffnete die katholische Kirche für die moderne Kunst.

Ein thematischer Schwerpunkt in diesem Band 
sind neue Konzepte für die Veränderung von 
Kirchengebäuden: Umnutzung,  
Verkleinerung, Raum-im-Raum

5V o r w o r t



Kirche und Kunst nach dem Konzil 
Peter B. Steiner

50 Jahre Welt – Kunst – Geschichte 
In den 50 Jahren seit dem Konzil haben sich 
Welt, Kunst und Kirche verändert. Ohne 
eine Kultur- oder Gesellschaftsgeschichte 
auch nur skizzieren zu wollen, sei an einige 
Ereignisse und Jahreszahlen erinnert: 

�� 1968 Kulturrevolution im Westen, die man 
nicht auf Pille, Sex und Drogen reduzieren 
darf, denn zumindest in Deutschland war 
sie auch ein Aufstand gegen die Altnazis  
in Verwaltung, Justiz und Universität.  
In diesem Jahr wurde zum ersten Mal 
Strom aus einem Kernkraftwerk ins  
deutsche Elektrizitätsnetz eingespeist. 

�� 1972 Olympische Spiele in München, über-
schattet vom Attentat der PLO (Palästinen-
sische Befreiungsorganisation) gegen 
israelische Sportler,

�� Club of Rome veröffentlicht „Grenzen des 
Wachstums“. Im Jahr darauf erste Ölkrise 
und forcierter Ausbau von Kernkraftwerken. 

�� 1983 Aids zum ersten Mal beschrieben, 
Personalcomputer zum ersten Mal Laptop 
genannt, 

�� 1990 Zusammenbruch der Sowjetunion 
(der „Zweiten Welt“), Wiedervereinigung 
Deutschlands, ab 1995 Verbreitung  
des kommerziellen Internets und der 
Mobiltelefonie,

�� 2001 Beginn des islamistischen Terrors in 
New York; Kriege in Irak und Afghanistan. 

�� Weltweite Überwachung des Internets zur 
„Abwehr des Terrors“ durch amerikanische 
und britische Geheimdienste. Auch dieser 
Text entsteht am Laptop und wird per Mail 
an die Redaktion gesandt, die NSA liest mit. 

�� 2011 Nuklearkatastophe von Fukushima. 
Deutschland steigt aus der Atomenergie 
aus.

In diesen Jahren entfalten sich in der Kunst 
der abstrakte Expressionismus, Pop Art,  
Op Art, Minimalismus, Arte Povera und eine 
neue figurative Malerei. Neben die Malerei, 
die sich von Georg Meistermann 1963 zu 
Gerhard Richter und Neo Rauch 2013 neu 
erfunden hat, sind Aktionskunst, Installa
tionen, Happenings, Performances, Land 
Art, Photographie und Videokunst getreten 
und dominieren seither das Ausstellungs-
wesen. Kunst kritisiert die Gesellschaft, wird 
sich bei Joseph Beuys, Jannis Kounellis, 
Christian Boltanski und vielen anderen ihrer 
prophetischen Kraft bewusst, greift z.B. 
ökologische Probleme lange vor der Politik 
auf, macht auf soziale Missstände aufmerk-
sam, entwirft ein neues Bild vom Menschen 
und von der Gesellschaft. Japanische, chine-
sische, indische Künstler(innen) wirken im 
Westen. Durch Ausstellungen und Kunst-
märkte in Kassel, Venedig, Tokio, Sao Paolo, 
Basel, Miami, Honkong, Shanghai u.a. Orten 
wird Kunst global propagiert und ausge-
tauscht. Künstlerinnen haben an ihrer tra
ditionellen Rolle als Modell und Muse der 
Künstler nicht mehr genug; sie konkurrieren 
mit ihren männlichen Kollegen, bestreiten 
die Herrschaft des männlichen Blicks,  
machen die Kunst weiblicher. Heute bauen 
Videokünstlerinnen Altäre1. In den Video
arbeiten von Bill Viola, Mark Wallinger u.a. 
werden Grundfragen unserer Existenz auf-
geworfen und Elemente der Offenbarung in 
Bilder von heute übersetzt. Die Verände-
rungen der Kunst machen an den Kirchen-
türen nicht halt, wenn auch die Kirche ins-
gesamt sich in den 50 Jahren weniger ver-
ändert hat als die Kunst und die Welt. Kunst 

1	  Susanne Wagner in Eching bei Landshut, siehe Das 
Münster, 2014, Heft 1;

und Religion, Kunst und Kirche sind in ein 
neues Spannungsverhältnis getreten.  
„Die Religion gehört auch der Kunst“.
Im Vergleich zu diesen Daten der Welt-
Kunst-Geschichte mit ihren grundstür-
zenden Umwälzungen scheint der Aus-
schnitt dieses Beitrags minimal, aber viel-
leicht doch nicht bedeutungslos. Denn die 
Kirche muss sich mit der Kunst ihrer Zeit 
auseinandersetzen, wenn sie überleben will. 
Ob die Kunst auch die Kirche zum Überle-
ben braucht, kann man bezweifeln, denn es 
gab seit 30 000 Jahren noch nie eine Gesell-
schaft ohne bildende Kunst und ohne 
Musik. Religion ist zwar noch älter, aber die 
Kirche gibt es erst seit knapp 2000 Jahren. 
Wie könnte sie ohne Kunst, ohne das Werk 
der Architekten, Maler, Bildhauer, Musiker, 
Licht der Welt sein?

Konzil, Kunst und Künstler
Im Jahr 1966 veröffentlichte Urban Rapp 
OSB ein Büchlein „Konzil, Kunst und 
Künstler“2. Rapp, der seit 1934 der Benedik
tinerabtei Münsterschwarzach angehörte, 
war promovierter Kunsthistoriker mit Lehr-
auftrag an der Universität Würzburg, seit 
1965 Direktor des Missionsärztlichen Insti-
tuts Würzburg und Präsident der Deutschen 
Gesellschaft für christliche Kunst, ein viel 
beschäftigter Mann, der genau wusste, 
wovon er sprach und sich kurz fasste. Da-
rum kann man heute von seiner Schrift 
ausgehen, wenn man über Kirche und Kunst 
nach dem Konzil 50 Jahre nach seiner Eröff-
nung schreiben soll. Der Blickwinkel ist 
dabei auf die Bundesrepublik Deutschland 
verengt, mit nur kleinen Ausblicken über 
die Grenzen, z.B. nach Wien, wo der 1954 
ernannte Domprediger und Akademiker-
seelsorger Otto Mauer eine Galerie gründe-
te. Sie hieß zuerst „Galerie St. Stefan“, muss-
te dann aber auf Initiative des Domkapitels 
in „Galerie nächst St. Stefan“ umbenannt 
werden, denn sonst hätte man meinen 
können, die verrückten Sachen, die dort 
2	  Urban Rapp, Konzil, Kunst und Künstler, Frankfurt 1966

gezeigt wurden, hätten die Billigung der 
Amtskirche. (Auch dies ein Wort, erfunden 
von Karl Rahner, das wir der Konzilszeit 
verdanken.) Die verrückten Sachen waren 
Arbeiten des Wiener Akademieprofessors 
Herbert Böckl und dann von Studenten und 
jungen Künstlern wie Josef Mikl, Wolfgang 
Hollegha, Arnulf Rainer, Friedensreich Hun-
dertwasser, Markus Prachensky. Kardinal 
Franz König, seit 1956 Erzbischof von Wien, 
lernte sie dort kennen. Otto Mauer ergriff 
Partei für seine Künstler(innen), aber seine 
Parteinahme schloss auch aus die Pop Art, 
den Wiener Phantastischen Realismus. Sein 
Engagement ging aus von der Überzeu-
gung, dass Christentum etwas Kreatives 
sein müsse. „Wenn die Kirche sich mit der 
zeitgenössischen Kunst einlässt, kommt 
Charismatik in der Kirche hoch. Also nicht 
mehr nur Ordo, nicht mehr nur Hierarchie.“3 

Der zweite Blick über die Grenze geht nach 
Besançon. In diesem Erzbistum zwischen 
Jura, Burgund und dem Elsass gewannen 
die Dominikaner Pie Régamey und Alain 
Couturier mit ihrer Zeitschrift „L´Art sacré“ 
von 1945-54 großen Einfluss. Sie konnten 
Künstler wie Fernand Léger, Germaine 
Richier, Henri Matisse, Alfred Manessier,  
Georges Rouault, Le Corbusier und andere 
für Arbeiten in Kirchen gewinnen4. Welt
berühmt wurde die Wallfahrtskirche Unsere 
Liebe Frau auf der Höhe in Ronchamp. Die 
Bewegung L´Art sacré beruhte erstens auf 
Kenntnis von und Verständnis für zeitgenös-
sische Kunst in Frankreich (Couturier war 
selbst Maler) und zweitens auf den Ein-
sichten in die Geschichtlichkeit des Glau-
bens der Nouvelle Theologie von Yves 
Congar, Jean Daniélou, Henri de Lubac.  
Der Nuntius in Paris von 1944 bis 53, Angelo 
Roncalli, erlebte diesen Aufbruch von Theo-
logie und kirchlicher Kunst in Frankreich.  

3	  Otto Mauer, Christentum muss doch etwas Kreatives 
sein. Nachdruck in Zs Kunst und Kirche 1974 S. 186

4	  Pie Régamey, Kirche und Kunst im XX.Jahrhundert, 
Graz, Wien, Köln, 1954

76 K i r c h e  u n d  K u n s t  n a c h  d e m  K o n z i l 6



Er berief zwei Monate nach seiner Wahl zum 
Papst das 2. Vatikanische Konzil ein. Kardinal 
König beriet ihn bei der Vorbereitung. Die 
künstlerischen Impulse von Besançon und 
Wien gehören in die Vorgeschichte des 
Konzils, ebenso wie die Liturgische Bewe-
gung und die Gründung Liturgischer Insti-
tute in Deutschland und Österreich 1947.
Im Konzil selbst spielte Kunst keine Rolle. 
Sie kommt nur als ein Aspekt von Liturgie 
vor, im 7. Kapitel der Liturgiekonstitution. 
Die theologische Einleitung, welche die 
sakrale Kunst der Kirche als die höchste 
bezeichnet, hält einem kritischen Blick auf 
die europäische und die Weltkunst nicht 
stand. Aber in Absatz 123 steht: „Die Kirche 
hat niemals einen Stil als ihren eigenen 
betrachtet, sondern hat je nach Eigenart 
und Lebensbedingungen der Völker und 
nach den Erfordernissen der verschiedenen 
Riten die Sonderart eines jeden Zeitalters 
zugelassen und so im Laufe der Jahrhun-
derte einen Schatz zusammengetragen, der 
mit aller Sorgfalt zu hüten ist.“ Hier wird 
eine Verantwortung angesprochen, die als 
kirchliche Denkmalpflege in den deutschen 
Bistümern mit unterschiedlichem Einsatz 
wahrgenommen wird. Die kirchlichen 
Museen und Schatzkammern tragen dazu 
Wesentliches bei. 

Der nächste Satz: „Auch die Kunst unserer 
Zeit…soll in der Kirche Freiheit der Aus-
übung haben“ wird vorsichtig einge-
schränkt: „sofern sie nur den Gotteshäusern 
und den heiligen Riten mit der gebüh-
renden Ehrfurcht und Ehrerbietung dient“… 
Hier klingt die alte Vorstellung von der 
Kunst als Dienerin, als Magd der Theologie 
auf. Übersehen wird, dass die Magd längst 
gekündigt hat. Erst 1980 hat Papst Johannes 
Paul II. die Autonomie der Kunst anerkannt, 
in seiner Münchner Rede an die Künstler, 
zugleich aber darauf hin verwiesen, dass die 
Kirche die Kunst brauche. Darauf, wie sich 
Brauchbarkeit und Autonomie zu einander 
verhalten, ging er nicht ein.

In Kapitel 124 steht, die Bischöfe sollten bei 
der Pflege „wahrhaft sakraler Kunst…mehr 
auf edle Schönheit bedacht sein als auf 
bloßen Aufwand“. Und sie sollten von Got-
teshäusern solche Werke fernhalten, „…die 
künstlerisch ungenügend, allzu mittelmäßig 
oder kitschig sind.“ Von dieser Forderung 
zeigten sich viele Bischöfe überfordert. Sie 
sind, von Ausnahmen abgesehen, über die 
Möglichkeiten zeitgenössischer Kunst nicht 
informiert, weil ästhetische Erziehung wäh-
rend des Theologiestudiums nur ganz am 
Rande oder überhaupt nicht vorkommt5. Als 
Beispiel für bischöfliche Fehlleistungen in 
ästhetischen Fragen genügt es, an das Buch 
zu erinnern, das der Herder Verlag 2008 
herausgab unter dem Titel „Die Bilder der 
Katholiken“. Der Vorsitzende der Deutschen 
Bischofskonferenz hat dafür die Schönstatt-
madonna ausgewählt, der Vorsitzende der 
Österreichischen Bischofskonferenz die 
Herz-Jesu-Vision der hl. Faustina Kowalska. 
In Kapitel 126 wird die Einrichtung von 
diözesanen Kunstkommissionen gefordert 
bzw. vorausgesetzt. Im Jahre 2002 führte 
das Liturgische Institut in Trier eine Umfrage 
zur Frage der Zuständigkeit für zeitgenös-
sische Kunst in den deutschen Bistümern 
durch. Aus dem Resümee6 sei zitiert: „19  
von 27 Bistümern haben geantwortet, da-
von haben 16 Kunstkommissionen. Bei zehn 
fallen die Entscheidungen im Sitzungssaal 
nach Plänen und Modellen, zwei tagen 
immer in der betreffenden Kirche, sieben 
gelegentlich. Eine Zusammenarbeit der 
Kunstkommission mit der Liturgiekommis
sion findet in drei Bistümern selten statt, in 

5	  Josef Meyer zu Schlochtern, Zeitgenössische Kunst in 
der Aus- und Fortbildung von Theologen, in, Jahrbuch 
des Vereins Ausstellungshaus für christliche Kunst, 
2002/03, S.88-96; Die Arbeitshilfe 115 der Deutschen 
Bischofskonferenz mit dem Titel „Kunst und Kultur in der 
theologischen Aus- und Fortbildung“, Bonn 1993 ist 
vielleicht die am wenigsten beachtete Drucksache der 
Bischofskonferenz. Der Bologna-Prozess an den Univer-
sitäten und die ökonomische Betriebsberatung an den 
Ordinariaten haben sie ausgehebelt. 

6	  Jahrbuch des Vereins Ausstellungshaus für christliche 
Kunst 2002/2003, S.128

den übrigen nie, wie wenn „Liturgie mit 
anderen Augen gesehen würde als die 
Werke der bildenden Kunst“ … und „als ob 
Liturgie in ihrer Wahrnehmung unabhängig 
wäre von den Räumen und den visuellen 
Zusammenhängen, in denen sie sich entfal-
tet….Insgesamt erscheint das Engagement 
der katholischen Kirche in Deutschland auf 
dem Gebiet der zeitgenössischen Kunst sehr 
differenziert, weit gestreut und umfang-
reich. Statistisch ist sie mit ihren Akademien, 
Museen, Hochschulen, Bildungswerken und 
den vielen engagierten Gemeinden ein 
ganz wichtiger Vermittler von Kunst in der 
Gesellschaft, durch ihre Aufträge ein (le-
bens?)wichtiger Partner von Künstlern. Für 
die Kirche selbst ist gerade in einer Zeit, in 
der immer mehr Künstler sich mit existen
ziellen, ethischen und religiösen Fragen 
beschäftigen, eine aufmerksame Auseinan-
dersetzung, ein behutsames Fragen und 
Antworten, Erschließen und Fördern lebens-
wichtig.“  
Paul Corazolla (*1930) führte als betroffener 
Künstler selbst eine Umfrage durch, über 
die er unter dem Titel: „Wie kommt Kunst in 
die Kirche?“ berichtete7. Er kam zu dem 
Schluss: „der heute so geringe Einfluss der 
Kirchen im Raum zeitgenössischer Kunst 
und Kultur ist zu einem guten Teil auch 
durch den Kompetenz-Verlust begründet, 
der sich aus dem Umgang mit Kunst für 
Gotteshäuser in der Verantwortung häufig 
nicht für diese Aufgaben vorbereiteter Ge-
meinden herleitet.“ Er forderte deshalb eine 
Novellierung kirchlicher Bauordnungen mit 
dem Ziel professioneller Auftragsverfahren.
In Kapitel 129 steht: „Die Kleriker sollen 
während ihrer philosophischen und theolo-
gischen Studienzeit auch über Geschichte 
und Entwicklung der sakralen Kunst unter-
richtet werden“. Hier begegnet wieder der 
Begriff der „sakralen Kunst“, als ob es diese 
geben könnte ohne dauernden Austausch 
mit den profanen Künsten. Aber kunstge-
schichtliche Studien wurden in den Studien-
7	  Paul Corazolla, Jahrbuch wie Anm. 8 S. 111-115

plänen der Theologen ohnehin seither 
eingespart. Ästhetische Erziehung entfällt, 
von wenigen Ausnahmen abgesehen8.

Ästhetische Bildung
Zu ihnen gehört als erster der Theologe  
und Philosoph Aloys Goergen (1911–2005).  
Er ist als Sohn eines Architekten in Saarlouis 
geboren, studierte in Trier, Fulda, München, 
Salzburg und Wien Philosophie und Theolo-
gie, promovierte in beiden Fakultäten, wur-
de 1936 zum Priester geweiht und in Berlin 
Assistent von Romano Guardini, den er von 
der Burg Rothenfels her kannte. 1940 zur 
Wehrmacht verpflichtet, 1945 kurzzeitig 
Rektor der Universität Wien, dann Katechet 
in München und geistlicher Leiter einer 
integrierten Gemeinde. 1963 als Professor 
für Kunsttheorie und Ästhetik an die Akade-
mie der Bildenden Künste in München 
berufen, deren Präsident er von 1969 bis 75 
war. Er kritisierte die überstürzte Durchfüh-
rung der Liturgiereform und ihre konser
vativen Gegner. Für diese hatte er die Be-
merkung: „Ich habe Mitleid mit den Konser-
vativen wegen ihrer Unbildung, denn sie 
wissen nicht wie jung das ist, was sie als 
uralt heilig verteidigen“. Mit Alfred Lorenzer 
aber sah er kritisch die „Kulturzerstörung 
des Zweiten Vaticanums“9, den Abbruch 
von Tabernakeln und Retabeln, das Sprie-
ßen von Mikrofonen, Hockern und Gummi-
bäumen in leeren Presbyterien, den Kahl-
schlag in so vielen Kirchen: „Dort wo bisher 
das Allerheiligste war, sitzt jetzt der Pfarrer“ 
hat der Kunsthistoriker Wolfgang Braunfels 
den Unwillen darüber ausgedrückt. Gegen 
die „Kitsch- und Kümmerformen“ der 
8	  Josef Meyer zu Schlochtern, Zeitgenössische Kunst in 

der Aus- und Fortbildung von Theologen, in Jahrbuch 
des Vereins Ausstellungshaus für christliche Kunst 
2002/2003, S.88-96; Peter B. Steiner, Ästhetische 
Überwältigung, Zeitgenössische Kunst als Maßstab einer 
zeitgenössischen Glaubensästhetik, in, Jahrbuch des 
Vereins Ausstellungshaus für christliche Kunst 2007-
2010, S.137f.

9	  Alfred Lorenzer, Das Konzil der Buchhalter, Die Zerstö-
rung der Sinnlichkeit, eine Religionskritk, Frankfurt 
1981, S.290

98 K i r c h e  u n d  K u n s t  n a c h  d e m  K o n z i l K i r c h e  u n d  K u n s t  n a c h  d e m  K o n z i l 



Liturgie, die Martin Mosebach 200710 kriti-
sierte, hat Goergen von Anfang an ge-
kämpft. 1977 gründete er die Landakademie 
Rattenbach in Niederbayern als Ort, an dem 
die ästhetische Dimension des Religiösen 
erlebt werden konnte. „Denn ohne die Mit-
wirkung der Künstler bleiben die tiefen 
Kräfte des Glaubens, bleibt, das was uns 
hält und trägt, unaufgedeckt“, wie es in der 
Begründung seiner Ehrenpromotion durch 
die Universität Bamberg heißt. Für Aloys 
Goergen war das lebenslängliche Engage-
ment für Liturgie und zeitgenössische Kunst 
untrennbar und zwar auf höchstem Niveau. 
Dies machte ihn zu einem Ausnahmeprie-
ster, einem Einzelgänger. „Wenn sich ein 
katholischer Priester für zeitgenössische 
Kunst interessiert, halten ihn seine Mit
brüder für einen Spinner.“11

Pfarrer Karl Josef Maßen, der seit 1973 zuerst 
die Gemeinde, dann 1978 die Kirche Pax 
Christi in Krefeld aufbauen konnte, hat 
dieselbe Erfahrung gemacht, als er begann 
seine Vorstadtkirche mit Werken zeitgenös-
sischer Kunst nicht auszustatten, sondern zu 
konfrontieren und zwar auf Dauer, nicht als 
vorübergehende Bußübung in der Fasten-
zeit. Das „Tor zur Ewigkeit“, eine wandhohe 
schwarzpolierte Granitplatte von Klaus 
Rinke, in der sich der Betrachter spiegelt, 
verweigert traditionelle Himmelsbilder, 
ebenso wie Klaus Staecks Abendmahl eben 
nicht an Leonardo da Vinci anknüpft. 33 
Werke von 24 der besten Künstlerinnen und 
Künstler sind in Pax Christ versammelt zu 
einem Ort der Besinnung und der Hoffnung 
aus dem Geist der Gegenwart12.

10	  Martin Mosebach, Häresie der Formlosigkeit, München 
2007; Rezension in Zs. Christ in der Gegenwart 21,2007

11	  Goergen wirkte mehr durch das gesprochene Wort und 
das Beispiel als durch Drucksachen, ein Büchlein faßt 
einige seiner Aufsätze zusammen: Aloys Goergen, 
Glaubensästhetik, Aufsätze zu Glaube, Liturgie und 
Kunst. Hg. Von Albert Gerhards, und Heinz R. Schlette, 
Münster 2005

12	  Im Dialog, Kunst und Kirchenführer, hg. Von Pax Christi 
Krefeld 2009 

Auch die drei Jesuiten Herbert Schade, 
Herbert Muck und Friedhelm Mennekes 
fühlten sich alleingelassen, als sie in Mün-
chen, Wien, Frankfurt und später Köln be-
gannen, Kirche und zeitgenössische Kunst 
zusammen zu bringen. Herbert Schade SJ 
(1922-88) nahm in der Zeitschrift „Stimmen 
der Zeit“ seit 1956 Stellung zu Fragen, Aus-
stellungen und Ereignissen zeitgenössischer 
Kunst. Er organisierte Ausstellungen mit 
materialreichen Katalogen zum Werk der 
Maler Karl Caspar und Johannes Molzahn 
und lehrte Kunstgeschichte an der Hoch-
schule der Jesuiten. Im Brennpunkt seines 
Interesses stand die Frage nach dem Got-
tesbild, nach christlicher Bildsprache und 
christlicher Kunst. 
Für Herbert Muck (1924–2008), der 1973-94 
das Institut für Kirchenbau und sakrale 
Kunst an der Kunstakademie in Wien leitete, 
war weniger das Bild als der Raum das 
Zentrum seines Interesses. Durch zahlreiche 
Beiträge in der Zeitschrift „Kunst und 
Kirche“ sowie Vorträge und Vorlesungen 
prägte er die Diskussion um Kirchenbau, 
Raum und Liturgie13. Während er mit dem 
Begriff und den Kriterien christlicher Kunst 
rang, warf Friedhelm Mennekes sie über 
Bord: „Es gibt nur Kunst und nicht Kunst“. 
Friedhelm Mennekes SJ (*1940) begann 
nach seinem Studium neben seiner Tätig-
keit als Professor für Religionssoziologie an 
der Hochschule St. Georgen als Seelsorger 
eine engagierte Vermittlungsarbeit zwi-
schen Kunst und Religion, zuerst in Frank-
furt Nied, dann am Frankfurter Hauptbahn-
hof und 1987-2008 an der Kirche St. Peter in 
Köln. Den Anlass bildete seine Erfahrung, 
dass vor neuen Bildern in der Kirche ein 
sonst stummes Publikum beredt wurde, die 
Kirchgänger zum Gespräch, zur Diskussion 
fanden. In Köln baute er eine Kunststation 
13	  Herbert Muck, Die Gestaltung des Kirchenraums nach 

der Liturgiereform, 1966; Herbert Muck, Der Raum, 
Baugefüge, Bild und Lebenswelt, Wien 1986;Herbert 
Muck, Gegenwartsbilder, Kunstwerke und religiöse 
Vorstellungen des 20. Jahrhunderts in Österreich, Wien 
1986;

im Spannungsfeld von Religion und Kunst 
auf, für die er Künstlerinnen und Künstler 
von Weltruf gewinnen konnte14. Auch er 
selbst gewann Weltruf und wurde zu Gast-
professuren an Universitäten in Deutsch-
land, Österreich, England und USA und 
Vorträgen in aller Welt eingeladen. Er ge-
hörte zu den ersten Jahrgängen, der nicht 
mehr vor seiner Priesterweihe den 1910 
eingeführten und 1967 aufgehobenen Anti-
modernisteneid ablegen musste. Indem 
Papst Paul VI. diesen Eid, der alles Moderne 
unter Generalverdacht stellte, aufhob, brach 
er einen großen Stein aus dem Schutzwall, 
mit dem sich die katholische Kirche über 
100 Jahre ( 1864–1967) „in defensiver Kräfte-
konzentration“ (Hubert Jedin) eingemauert 
hatte. Mennekes entwickelte seine Arbeit 
im Dialog mit den Künstler(inne)n. Die 
meisten der über 160 Dialoge wurden als 
Interviewbücher und –artikel veröffentlicht. 
Heute charakterisiert er seinen Standpunkt 
so: „Kunst hat mit der inneren Wahrneh-
mung des Menschen zu tun. Treibend ist 
dabei die Erkenntnis, dass die Welt, wie  
sie der Mensch mit seinen Augen sieht, 
wesentlich von den Formen bestimmt ist, 
deren er sich mittels seines Verstandes 
bedient. Kunst gibt mit Paul Klee nicht das 
Sichtbare wieder, sondern macht sichtbar. 
Sie konstruiert Formen aus der Begegnung 
mit dem Leben in Raum und Zeit. 
Der religiöse Glaube ist vielfältiger Ausdruck 
des Inneren. Er lebt aus der Liturgie, im 
Gebet und im gemeinschaftlichen Bekennt-
nis. Der Gläubige birgt sich in Gott hinein 
und gibt Gott Raum im Dickicht von Dun-
kelheit und Licht, von Zweifel, Anfechtung 
und Zustimmung. Glaube ist Kreativität, die 
aus Inspiration und Begeisterung fließt, die 
sich vom Ursprung des Lebens gespeist und 
gehalten weiß.“15

14	  Guido Schlimbach, Für einen lange währenden Augen-
blick: Die Kunststation Sankt Peter in Köln im Span-
nungsfeld von Religion und Kunst, Regensburg 2009

15	  Zitiert nach der Website Friedhelm Mennekes, 
25.1.2014

Museum der Nachdenklichkeit
In derselben Zeit, als Friedhelm Mennekes 
die Kunststation St. Peter aufbaute, wandel-
te sich in der Nachbarschaft das Erzbischöf-
liche Diözesanmuseum zu „Kolumba“, dem 
„Museum der Nachdenklichkeit“. Das „Kunst-
museum des Erzbistums Köln“ wurde 2007 
an seinem neuen Standort bei St. Columban 
in Köln eröffnet. Das Gelände im alten 
Stadtzentrum ist eine archäologische Fund-
grube mit den Ruinen einer gotischen 
Kirche, die Gottfried Böhm 1949 zu der 
eindrucksvollen Gedenk- und Andachtsstät-
te „Madonna in den Trümmern“ umgebaut 
hat. Dieser Ort wurde vom Erzbistum als 
neuer Standort des Diözesanmuseums 
bestimmt. Es ist mit seiner Gründung 1853 
eines der ältesten und eines der kleineren 
kirchlichen Museen in Deutschland. Die 
enormen Sammlungen kirchlicher Kunst, 
welche die Geistlichen Wallraf und Schnüt-
gen angelegt haben, sind in die Museen der 
Stadt Köln integriert, und die Schätze Alt-
kölner Tafelmalerei aus säkularisierten Kir-
chen, welche die Brüder Boisserée in der 
Säkularisation zusammengetragen haben, 
finden sich in München und Bamberg als 
Erwerbungen König Ludwigs I. von Bayern. 
Das Diözesanmuseum hat sich seit den 
achtziger Jahren unter seinem Direktor 
Joachim Plotzeck, einem Mediaevisten, 
sekundiert von Katharina Winnekes und 
Stephan Kraus als Spezialisten zeitgenös-
sischer Kunst, zum „Museum der Nachdenk-
lichkeit“ gewandelt, in dem Weltkunst in 
einem „ästhetischen Labor“ gesammelt und 
in anthropologischen Zusammenhängen 
erforscht wird. Die Grundfragen mensch-
licher Existenz, Leben, Tod, Hoffnung, 
Verzweiflung, Liebe, Leid, die in den hier 
versammelten Werken mit den Mitteln der 
Kunst behandelt werden, sind auch religi-
öse Fragen und deshalb ist es angemessen, 
dass Kirche mit einem erheblichen finanzi-
ellen und wissenschaftlichen Aufwand diese 
Kunst weltweit sammelt und zeigt. Das 
Kunstmuseum des Erzbistums Köln erfüllt in 

1110 K i r c h e  u n d  K u n s t  n a c h  d e m  K o n z i l K i r c h e  u n d  K u n s t  n a c h  d e m  K o n z i l 



(leider) einzigartiger Weise einen weltkirch-
lichen Auftrag: es sucht in der Kunst der 
Gegenwart Beiträge zu den existentiellen 
(und damit auch religiösen) Fragen der Zeit. 
Die Sammlung wuchs mit einer dichten 
Folge von Ausstellungen; gezeigt (und 
gesammelt) wurden Weltstars der Kunst wie 
Andy Warhol, Joseph Beuys, Richard Serra, 
Paul Thek, Wolfgang Laib, aber auch Künst-
ler von spezifischer Bedeutung für Köln wie  
Hildegard Domizlaff, Monika Bartholomé, 
Stephan Baumkötter. Dabei wurden nie 
Einzelbeispiele aus dem Werk eines Künst-
lers ausgewählt, sondern jeweils ein 
Komplex mehrerer Arbeiten, der es dem 
Betrachter erlaubt, sich in die spezifische 
Arbeitsweise einzusehen. Über dem verhält-
nismäßig kleinen, aber hochbedeutenden 
Kern der historischen Museumssammlung 
entstand so in 30 Jahren ein Labor der Welt-
kunst, dem die angestammten Räume am 
Roncalliplatz (Domsüdseite) zu klein 
wurden.

1997 gewann der Schweizer Architekt Peter 
Zumthor den Wettbewerb für ein neues 
Museum, das nun vollendet und bezogen 
wurde. Der Bau mit seiner zeichenhaften 
Form und seinen 16 Sälen gewinnt auch um 
seiner selbst willen große Aufmerksamkeit. 
Hier sei nur auf die besondere Leistung der 
Museumsarbeit und der Sammlung hinge-
wiesen. Ein Beispiel muss hier dafür stehen:

„Portable ocean“, 1969, von Paul Thek (1933–
88) [Abb. 1.]. Die kleine Arbeit besteht aus 
blau bemaltem Kinderspielzeug. Kinder 
können im Spiel Berge und Meere verset-
zen, können Holzstücke als Mutter und 
Vater zum Leben erwecken und sie können 
ihren „Karren an einen Stern binden“. Paul 
Thek zitiert hier Leonardo da Vinci, denn  
für ihn ist, wie für Paul Klee, die Arbeit des 
Künstlers Spiel, Spiel der Hände, der Augen, 
der Gedanken und Wünsche. Das Blau ist 
nicht nur Farbe des Wassers, sondern auch 
der Ferne und Sehnsucht, der Stern Zei-
chen der Hoffnung und des Himmels; auch 
für den, „der Himmel und Erde gemacht hat“.

Zur Arbeit von Kolumba aber auch zum 
Erfolg der Kunststation St. Peter trug we-
sentlich ein Wandel im Verhältnis von Kunst 
und Religion in den Jahrzehnten von 1970-
1990 bei. Religion wurde nach der Kulturre-
volution von 1968 und dem Ausbruch des 
Wirtschaftsliberalismus unter Margaret 
Thatcher und Ronald Reagan von Künstlern 
und Kunsthändlern nicht mehr als ge-
schäftsschädigend angesehen, sondern als 
Bereicherung von Kunst verstanden. Ent-
wicklungen in ganz unterschiedlichen 
Bereichen der Gesellschaft trugen dazu bei. 
Die Paradiesesversprechen der Moderne 
wurden nicht erfüllt. Weder das Paradies 
der Arbeiter im Osten, noch dasjenige der 
sexuellen Befreiung im Westen, noch die 
Abschaffung der Arbeit durch technischen 
Fortschritt, noch die Erweiterung des Be-
wusstseins durch Drogen bewirkten das 
Glück der Menschheit. Sie wurde vielmehr 

gerade in ihren intellektuell und künstle-
risch führenden Persönlichkeiten mit Leid 
und Tod konfrontiert, ausgelöst durch einen 
Virus, der das menschliche Immunsystem 
zerstört. Er wurde 1983 als HIV I zum ersten 
mal beschrieben und hat eine weltweite 
Pandemie ausgelöst. Die übrig gebliebenen 
Bäderparadiese, Urlaubsparadiese oder 
Wintersportparadiese sind Symptome eines 
immer leichtfertigeren Umgangs mit Begrif-
fen und Bildern aus religiösen Kontexten in 
Werbung und Warenwelt.

 Mit dem Erfolg von Kolumba sind wir 
schon in der Gegenwart angekommen, aber 
die Geschichte von Kunst und Kirche seit 
dem Konzil spielt nicht nur in Köln. Wenn 
auch dort besonders wegen des hohen 
Kirchensteueraufkommens des Erzbistums, 
wegen der Nähe der Kunstakademie in 
Düsseldorf mit ihren Lehrern Rudolf 
Schwarz, Joseph Beuys, Gerhard Richter, 
Rupprecht Geiger u.a., wegen der vielen 
Kunstsammler und Kunsthändler in der 
Nähe, wegen der Kölnischen Tradition bür-
gerlicher Stiftungen, wegen der Nähe der 
Technischen Hochschule Aachen und der 
Universität Bonn und weil die Kölner Erzdiö-
zesanbaumeister Willy Weyres (1946–56), 
Willi Schlombs (1956–83), Josef Rüenauver 
(1983–2001, zuvor in Paderborn) und Martin 
Struck (seit 2001) hohe Ansprüche an die 
Qualität von Architektur und Kunst im Kir-
chenbau stellten. Fördernd kommt noch die 
Aktivität der Künstler Union Köln und der 
Künstlerseelsorge unter ihren Leitern Franz 
Tack, Friedhelm Hoffmann, Ludwig Schoel
ler und heute Josef Sauerborn hinzu. 
Aus einem anderen Diözesanmuseum, dem 
von Freising, soll ein Text vorgestellt wer-
den, der 1997 eine Ausstellung begleitete:

Religion gehört der Kirche nicht
Unter diesem Titel baute der evangelische 
Theologe und Bildhauer Thomas Lehnerer 
(1955-95) eine Vitrine, die heute im Museum 
Weserburg in Bremen steht. Dazu schrieb er 

einen Text, der den Wandel im Verhältnis 
von Kunst und Religion so ausdrückt: „Mei-
ne Überzeugung (ist), dass die Kirche kein 
Monopol auf Religion hat, sondern dass die 
Kunst - auf ihre Weise, in ihrer Logik, in ihrer 
absoluten Freiheit – mit religiösen und 
existentiellen Problemen zu tun hat und 
diese zum Teil sinnfälliger und eindring-
licher an den Menschen bringen kann, als 
es die Kirche tut. Die Kirche sehe ich als 
Organisation, in der bestimmte Aussagen 
und Bekenntnisse, die Betonung auf be-
stimmte festgeschrieben werden. Nur so 
kann sich eine kirchliche Gemeinschaft 
orientieren und jeweils ihre Spezifik haben. 
Die Kunst dagegen besteht darin, alle mög-
lichen und verschiedenen, eben nicht nur 
bestimmte, Überzeugungen in ihre Bilder 
und Werke hineinzunehmen. Man muss mit 
aller Radikalität sehen, dass Kunst und 
Kirche ganz verschiedenen Prinzipien und 
Methoden folgen. Auf der anderen Seite will 
ich durch meine Arbeit zeigen, dass beide 
das gleiche Thema haben können. Die Reli-
gion gehört der Kirche nicht, will sagen: Die 
Religion gehört „auch“ der Kunst. Themen 
wie Liebe, Tod, Leid, Leben…sind Fragen 
von so grundsätzlicher Natur, dass sie nicht 
von der Kirche allein behandelt werden dür-
fen und können, sondern wieder Themen 
der Kunst werden müssen. Darin liegt mein 
Impetus. Man muss alle religiösen Fragen 
– und das sind die zutiefst existentiellen, 
menschlichen – in die Kunst einbeziehen. 
Ich nehme mir die Freiheit, diese Ideen 
durchzuspielen und mit ihnen zu spielen. 
Diese Freiheit hat die Kirche nicht. Sie muss 
immer eine bestimmte Idee oder einen 
Ideenzusammenhang sanktionieren und 
muss sagen, das ist das, was wir bekennen, 
andere Kirchen bekennen anderes“16. 
Das Freisinger Diözesanmuseum, das Kar
dinal Döpfner 1974 eröffnet und Kardinal 
Marx 2013 (hoffentlich nur vorläufig) 
geschlossen hat, war ein anderer Ort der 

16	  Thomas Lehnerer, Lesebuch, Kataloge und Schriften des 
Diözesanmuseum Freising Bd. 18, 1997, S.66

Portable ocean, 1969, Paul Thek (1933–88)

1312 K i r c h e  u n d  K u n s t  n a c h  d e m  K o n z i l K i r c h e  u n d  K u n s t  n a c h  d e m  K o n z i l 



Auseinandersetzung mit Kirche und Kunst 
nach dem Konzil, vor allem durch seine 
Ausstellungen zum Millennium „Geistes
Gegenwart“ 1998, „Schöpfung“ 1999,  
„Himmelfahrt“ 2000, durch Symposien, 
Wettbewerbe z. B. Marienbild 2004, Kreuz 
2005, und Kolloquien, zuletzt durch die 
Ausstellungsreihe „Junge Kunst“.

In Würzburg konnte Domkapitular Jürgen 
Lenssen neben einer ganzen Reihe von 
kleineren Museen und Schatzkammern der 
Kulturgeschichte Mainfrankens 2003 das 
„Museum am Dom“ eröffnen. Aus Mitteln 
einer diözesanen Kunststiftung erwirbt es 
Werke zeitgenössischer Kunst und konfron-
tiert diese mit den Werken der historischen 
Sammlung unter theologischen Begriffen.
 

Zeichen des Glaubens –  
Geist der Avantgarde

Zu den Katholikentagen in Berlin 1980 und 
1990 kuratierte Wieland Schmied zwei 
große Ausstellungen von Kunstwerken des 
20. Jahrhunderts, mit denen er auf die reli-
giösen und spirituellen Tendenzen in der 
Revolution der modernen Kunst, der heute 
sogenannten „klassischen Moderne“ und 
der Gegenwartskunst hinwies17. Sie trugen 
wesentlich zu einem tieferen Verständnis 
moderner Kunst bei und halfen Vorurteile 
bei Künstlern, in der Kunstkritik und im 
katholischen Milieu zu vermindern, aber 
nicht aufzuheben. Denn das zweite vatika-
nische Konzil war keine kunstpädagogische 
Veranstaltung. Die Bannflüche gegen die 
Moderne wurden zwar aufgehoben, aber 
die ästhetischen Vorlieben der Kirchenlei-
tungen doch kaum verändert. Dadurch war 
ein Phänomen entstanden, das zwar der 
Moraltheologe Richard Egenter in seinem 
Buch „Kitsch und Christenleben“ schon 1950 

17	  Wieland Schmied, Zeichen des Glaubens-Geist der 
Avantgarde, Religiöse Tendenzen in der Kunst des 20. 
Jahrhunderts, Berlin 1980; Wieland Schmied, Gegen-
wart-Ewigkeit, Spuren des Transzendenten in der Kunst 
unserer Zeit, Berlin 1990

als ethisch verwerflich gekennzeichnet 
hatte, das aber bis heute fortlebt18 und wie 
Martin Mosebach meint, häufig die Liturgie 
überwuchert.

Katholikentage, Papstbesuche
Als der Autor zur Vorbereitung des ökume-
nischen Kirchentags in München 2010 einen 
Vortrag zu dem Titel „Religion demonstrie-
ren, Zur Ästhetik kirchlicher Großveranstal-
tungen“ halten sollte, hoffte er auf reich
haltiges Material von den Veranstaltern. 
Aber es stellte sich heraus, dass die Frage, 
wie Papstbesuche und Katholikentage aus-
sehen, noch nie gestellt worden war. Nach 
Recherchen bei Instituten, Bibliotheken und 
Presseagenturen ergab sich, dass das ästhe-
tische Niveau des Kölner Katholikentags 
von 1956 (Rudolf Schwarz hatte hier drei 
Baukräne eine Dornenkrone über dem 
zentralen Altar tragen lassen) und des Eu-
charistischen Weltkongresses in München 
1960 (mit einer 10 m hohen runden Altar
insel in der Mitte und dem Zeltdach von 
Frei Otto darüber, dem Vorläufer des Olym-
piadaches von 1972) nie mehr erreicht wur-
de. Warum sind Katholikentage nach dem 
Konzil ästhetisch weniger überzeugend als 
die vorigen? Ein Grund dafür ist, dass die 
Mitte, der Tisch in der Mitte der Welt (Aloys 
Goergen), wieder an den Rand gedrängt 
wurde, wegen Sicherheitsbedenken und der 
Telekratie. Das Fernsehen, das die Ereignisse 
übertragen soll und will, stellt seine Bedin-
gungen an optische Winkel, Licht- und 
Tonführung. Für das Fernsehen ist das Ge-
schehen auf einer Bühne leichter auf Bild-
schirme zu übertragen, als ein Rundumge-
schehen. Dies wird verstärkt durch Wünsche 
der Kirchenmusiker; die Chöre und vor 
allem ihre Dirigenten wollen im TV gesehen 
werden. Da der menschliche Mund Laute in 
einer Richtung abgibt, steht der Sänger wie 
bei jedem klassischen Konzert üblich am 

18	  Peter B.Steiner, Kunst in der Kirche heute, in AK Initia-
tiv Kunst Kirche, München 1995, S.40-43; Richard 
Egenter, Kitsch und Christenleben, Ettal 1950;

besten dem Hörer gegenüber. Es ist eine 
bestimmte Auffassung von Musik, die aus 
dem Konzertsaal in die Kirche und von dort 
auf den Festplatz übertragen wird. Für Ken-
ner der Münchner Kirchen kann ich hinzufü-
gen: die Auffassung von Kirche als Konzert-
saal hat in der Herz-Jesu-Kirche zu einem 
gerichteten Raum geführt, der dem Wesen 
heutiger Liturgie widerspricht. Aus Sicher-
heitsgründen inszeniert man Ferne, einen 
großen Abstand zwischen dem Volk und 
den Priestern, die zusammen mit den Sän-
gern im Fernsehen gesehen werden wollen. 
Darum wird die Gemeinsamkeit aller Fei-
ernden, Ziel jeder christlichen Liturgie, 
aufgelöst zugunsten einer Theatersituation, 
die das passive Publikum von den aktiven 
Schauspielern räumlich trennt. Gleich ob wir 
den Abstand zwischen Volk und Priestern 
als Festungsgraben oder als Bühnengraben 
sehen, das Ergebnis bleibt gleich. Der Gra-
ben kann ästhetisch kaum überbrückt wer-
den. Eine feiernde Gemeinde und ein über-
zeugendes Bild ihrer Feier entstehen dort 
nicht, wo sich aktive und passive Teilnehmer 
gegenüber stehen.

Bildtheologie
Der Theologe Alex Stock (*1937), der an der 
Universität Köln Theologie und ihre Didaktik 
1980–2002 lehrte und dort eine Bildtheolo-
gische Arbeitsstelle einrichtete, hat in bisher 
neun Bänden eine „Poetische Dogmatik“ 
vorgelegt.

Poetische Dogmatik ist Theologie, gewon-
nen aus den poetischen Quellen des Chri-
stentums, aus Liturgie, Dichtung, Kunst, 
Liedern, Gebeten, Gedichten und Bildern. 
Dem Autor, der die Bände bei ihrem Erschei-
nen verschlungen und sie jetzt für diesen 
Beitrag noch einmal mit Gewinn gelesen 
hat, steht es als Kunsthistoriker nicht zu, die 
Theologie des Professors für Religionsdidak-
tik zu beurteilen. Aber als Leser und als 
Christ ist er ihm dankbar für die Führung zu 
den poetischen Quellen des Christentums.

Allein dieses Wort „Poesie als Quelle des 
Christentums“! Die meisten Theologen, 
Religionslehrer wie Kardinäle, sehen Bilder 
und Lieder nur als (entbehrlichen) Schmuck, 
didaktisches Hilfsmittel oder Gefühlspolster. 
Sie machen sich taub und blind, weil sie in 
jedem Kunstwerk nur Liturgietauglichkeit 
und Lehrsätze suchen, in der dogmatischen 
Aussage den harten Kern vermuten, dessen 
Umhüllung unwesentlich ist. Alex Stock 
stellt diese Vermutung auf den Kopf.
Sein großes Werk ist bisher in neun Bänden 
aufgebaut: Christologie in vier Bänden: 1. 
Namen, 2. Schrift und Gesicht, 3. Leib und 
Leben, 4. Figuren, und Gotteslehre in drei 
Bänden: 1. Orte, 2. Namen, 3. Bilder. 
Schöpfung bisher 2 Bände. 

Band 1 hebt an mit der Liturgie des Festes 
„Namen Jesu“, das von 1721 bis 1969 von der 
katholischen Kirche gefeiert wurde. Stock 
stellt die Hymnen, Lesungen, Cantica, Ge-
bete dieses Namenstages aus dem Missale 
und dem Breviarium Romanum zusammen 
und hebt damit einen Schatz christlicher 
Literatur, z.T. in neuen poetischen Überset-
zungen. Der zweite Teil des Buches, Antho-
logie genannt, wird eingeleitet von Petrarca: 
Die Poesie steht durchaus nicht im Gegen-
satz zur Theologie. Fast möchte ich sagen, 
die Theologie sei eine von Gott kommende 
Poesie. Wenn Christus bald Löwe, bald 
Lamm, bald Wurm heißt, was ist das, wenn 
nicht poetisch? In seinem doppelten Durch-
gang stößt Alex Stock auf die vielen Namen 
Jesu im Johannesevangelium: Lamm Gottes, 
Rabbi, Messias, Sohn Josephs aus Nazareth, 
Sohn Gottes, König Israels, Menschensohn 
(Joh. 1, 35-51), auf einen Hymnus des  
Clemens von Alexandria (140–215), auf die 
Predigten des hl. Bernhard (1091–1153), auf 
eine späte Radierung von Rembrandt zur 
Heilung des Lahmen im Namen Jesu (Apg. 
3,1-11), auf ein Gedicht von Pablo Neruda 
(1904–1973). Zwei poetische Anfänge seien 
zitiert:

1514 K i r c h e  u n d  K u n s t  n a c h  d e m  K o n z i l K i r c h e  u n d  K u n s t  n a c h  d e m  K o n z i l 



Clemens von Alexandria: 
Zügel der jungen Pferde
Flügel zielsicherer Vögel,
Steuerruder der Schiffe,
Hirte der Königslämmer….
Christus Führer der Kinder

Pablo Neruda: 
Die Namen Gottes und besonders  
die seines Repräsentanten Jesus  
oder Christus geheißen,  
wie Texte und Münder bezeugen, 
man hat sie gebraucht, verbraucht  
und liegen lassen
am Ufer zahllos verströmenden Lebens 
wie die leeren Schalen einer Molluske…

Und jedem dieser Werke von der Radierung 
bis zum Lied wird Stock wissenschaftlich 
(kunsthistorisch, literargeschichtlich, kir-
chengeschichtlich) gerecht, anders als Urs 
von Balthasar, Romano Guardini und viele 
andere Theologen, denen es nur allgemein 
um Ästhetik und Kunst geht, ohne sich je 
auf die konkrete Gestalt eines Kunstwerks 
einzulassen. Und ganz anders als die heute 
übliche Kirchenpädagogik, die ihre Schüler 
mit Geschichte nicht belasten will. Von den 
Psalmen über Clemens von Alexandria zu 
Bernhard von Clairvaux, Rembrandt und 
Pablo Neruda : poetische Dogmatik, das ist 
der Führer zum christlichen Weltkulturerbe 
und eröffnet zahlreiche Wege zur Kunst der 
Gegenwart.

Stock hat Schule gemacht, aber überwie-
gend in der Schule, weniger in der „Amts
kirche“. Zu nennen ist an erster Stelle der 
Lehrstuhl für systematische Theologie und 
ihre Didaktik in Münster, den Reinhard 
Hoeps seit 1993 innehat. Er leitet auch  
die Arbeitsstelle für christliche Bildtheorie, 
theologische Ästhetik und Bilddidaktik. Er 
hat die Bildtheologie 2013 dargestellt in der 

Herder Korrespondenz19 und in zahlreichen 
Publikationen entfaltet. Eine zweite Spur 
führt von Stocks Kölner Lehrstuhl nach 
Graz, wo Alois Kölbl und Johannes Rau-
chenberger am Lehrstuhl für christliche 
Kunst und Hymnologie tätig sind. Rauchen-
berger leitet seit 2000 das Kulturzentrum 
bei den Minoriten, das mit seinen Ausstel-
lungen, Lesungen, Konzerten zu den inter-
essantesten Kultureinrichtungen Öster
reichs gehört. 2011 führte Rauchenberger 
zusammen mit Philipp Harnoncourt und 
Birgit Pölzl das Projekt 1+1+1=1 TRINITÄT 
durch, das sich der Liturgiewissenschaftler 
Philipp Harnoncourt zu seinem 80. Ge-
burtstag gewünscht hat.20 Ein erstaun-
liches, mutiges Projekt, die Dreifaltigkeit 
Künstlern heute als Thema abzuverlangen, 
nicht in drei Ausstellungen wie in Freising 
1998–2000 Geist, Schöpfer und Himmel 
sondern hart am Dogma „Drei in Einem“ 
mit vielen Beiträgen aus Osteuropa. 

Deutsche Gesellschaft für christliche Kunst
Zu den Akteuren auf dem Feld von Kunst 
und Kirche gehört auch die 1893 in Mün-
chen gegründete Deutsche Gesellschaft für 
christliche Kunst. Ihre Mitglieder sind 
Künstler, Theologen und Kunstfreunde, die 
sich von Anfang an für die Veränderungen 
durch das 2. Vaticanum engagierten. Das 
Buch ihres späteren Präsidenten Urban 
Rapp21 ist nur ein Beispiel. Präsidenten der 
Gesellschaft waren Architekten wie Franz 
Gärtner und Willy Groh. Zwischen 1972  
und 1998 wirkte der Historiker Gebhard 
Streicher im Vorstand, auch als Präsident.  
Er kuratierte 1973 eine große Ausstellung 
im Stadtmuseum München „Kirchenbau in 

19	 Reinhard Hoeps, Jenseits der Nostalgie, Was ist Bild-
theologie, in Herder Korrespondenz Spezial, April 2013 
S.29-33; Reinhard Hoeps; Nach der Abstraktion, Bild-
theologische Herausforderungen in der Kunst der 
Gegenwart, in Jahrbuch des Vereins Ausstellungshaus 
für christliche Kunst 2007-2010, S. 89-101

20	 P. Harnoncourt, B.Pölzl, J.Rauchenberger, 1+1+1=1 
TRINITÄT; Edition Korrespondenzen Wien 2011

21	 Siehe Anm. 1

der Diskussion“ und 1995 die Ausstellung 
„Initiativ Kunst Kirche“ im Museum für ange-
wandte Kunst in München, beide mit viel 
beachteten Katalogen, dazwischen jährlich 
vier bis fünf Ausstellungen in der Galerie an 
der Münchner Finkenstraße und an anderen 
Orten in Deutschland. Der Gesellschaft für 
christliche Kunst blies damals der Wind ins 
Gesicht. Sie hatte wenig Mittel, Religion galt 
im Kunstbetrieb als geschäftsschädigend 
und „christliche Kunst“ hatte einen schlech-
ten Ruf, wurde von Devotionalienkitsch 
kaum unterschieden. Darum nannte sich 
der Kunstverein überwiegend abgekürzt 
DG. Das hat sich grundlegend geändert. 
Heute sind viele Künstler(innen) an der 
Zusammenarbeit mit der Kirche, an Ausstel-
lungen in Kirchen interessiert. Für Jannis 
Kounellis z. B. öffnet Kirche eine „vertikale 
Perspektive“, die über das hinaus reicht, was 
Kunsträume wie Galerien und Museen bie-
ten können22. Seit 2000 wird die Deutsche 
Gesellschaft für christliche Kunst vom Verein 
Ausstellungshaus für christliche Kunst mit 
einem Betrag unterstützt, der eine haupt-
amtliche Geschäftsführung und die Heraus-
gabe stattlicher Publikationen erlaubt. 

Kirchenbau
Im deutschen Kirchenbau haben Gedanken 
des Konzils zur Gestaltung der Liturgie und 
ihrer Räume schon lange vor 1963 gewirkt23. 
In die Liturgiekonstitution flossen Ideen der 
französisch-belgisch-deutschen Liturgischen 
Bewegung ein, von Romano Guardini, Pius 
Parsch, Andreas Jungmann u.a.  
Architekten wie Rudolf Schwarz und Domi-
nikus Böhm oder Kunstkritiker wie Hugo 

22	 Jannis Kounellis im Gespräch mit Friedhelm Mennekes, 
in AK Jannis Kounellis, Kunststation St. Peter Köln, 
Diözesanmuseum Freising, Bd 25 der Kataloge und 
Schriften des DMF, Köln 2001, S.41

23	  Für die geschichtliche Entwicklung: Wolfgang Jean 
Stock (Hg) Europäischer Kirchenbau 1950-2000, Mün-
chen, 2002 Architekturfotografie Klaus Kinold, grundle-
gende Beiträge von Albert Gerhards, Wolfgang Pehnt, 
Friedrich Achleitner, Fabrizio Brentini, Horst Schwebel 
u.a. 

Schnell standen in enger Beziehung zur 
Liturgischen Bewegung. München, der 
letzte Wirkungsort von Romano Guardini, 
spielte hier eine besondere Rolle durch die 
Kirchen von St. Laurentius (Architekt Emil 
Steffan 1954) und St. Johann Capistran  
(Architekt Sep Ruf,1960) und den Eucharis
tischen Weltkongress 1960. Bei allen dreien 
stand der Altar in der Mitte, um den (und 
nicht mehr in Hinblick auf den) sich die 
Gemeinde versammelte. Albert Gerhards, 
Liturgiewissenschaftler der Universität 
Bonn, der sich am meisten und nachhal-
tigsten für ästhetische Aspekte engagiert, 
hat die Veränderungen im deutschen Kir-
chenbau aus theologisch-liturgischer Sicht 
zusammengefasst24. Die wichtigsten waren: 
Konzentration auf einen freistehenden Altar, 
Trennung von Altar und Aufbewahrungsort 
der Eucharistie, Einführung eines Orts der 
Wortverkündigungen (Ambo) in der Nähe 
des Altars, Einführung eines festen Priester-
sitzes. Dies führte zu einer neuen Konzep
tion von Kirchen, die nach 1963 gebaut 
wurden, aber auch zu schweren Eingriffen 
in beinahe alle bestehenden, und zu zwei 
Bilderstürmen: einem, der Bilder und Reta-
bel aus den Kirchen hinaus wehte in den 
60/70 er Jahren, und einem, der die Bilder, 
soweit sie nicht zerstört waren, wieder 
hinein blies seit 1980. Abschreckende 
Beispiele sind der Münchner Dom seit 1994, 
aber auch die Ausmalung der Apostelkirche 
in Köln 1993. In beiden Fällen wurde Ge-
schichte mit ihren Zerstörungen wegdeko-
riert, in München mit alten Bildern, in Kö ln 
mit neuen. Auf die Zahl der neugebauten 
Kirchen hatte das Konzil keinen Einfluss, die 
kirchliche Bauwelle in Deutschland, veran-
lasst durch Umschichtung der Bevölkerung 
als Folge von Vertreibung und Industrialisie-
rung und das Wirtschaftswunder, dauerte 
von 1955 bis 1975. Die erste Ölkrise von 1973 
führte langsam zu einem Umdenken, das 
Technik und Bauweise von Kirchen betraf. 

24	  Albert Gerhards, Räume für eine tätige Teilnahme, in 
Wolfgang Jean Stock siehe Anm.23, S. 24 

1716 K i r c h e  u n d  K u n s t  n a c h  d e m  K o n z i l K i r c h e  u n d  K u n s t  n a c h  d e m  K o n z i l 



Aber erst der Priestermangel nach dem 
Einbruch bei den Ordinationen seit 1972 
führte zu einem Nachdenken über die sinn-
volle Größe von Pfarreien und die Zahl der 
für die Seelsorge notwendigen Kirchen-
bauten, schließlich am Ende des Jahrhun-
derts zur Aufgabe, Umnutzung und dem 
Verkauf von Kirchengebäuden25. 

In dem ausgezeichneten Buch von Kerstin 
Wittmann-Englert über Kirchenbauten der 
Nachkriegsmoderne26 kommt das Konzil als 
Einschnitt im kirchlichen Bauwesen nicht 
vor, statt dessen die Bauideen von Zelt und 
Schiff, die von 1925 bis 1975 immer wieder 
durchgespielt wurden, als Firstzelte, Spitz-
zelte, Faltdächer und hängende Schalen, als 
Arche (so nannte Le Corbusier die Wall-
fahrtskirche von Ronchamp), oder als para-
belartige Apsis, die sich wie ein Schiffsbug 

25	 Kerstin Gothe, Theresia Gürtler Berger (Hg), Kirchen
räume neu denken, in, Zs Forum Stadt 4 2012

26	 Kerstin Wittmann-Englert, Zelt Schiff Wohnung, Kirchen-
bauten der Nachkriegsmoderne, Lindenberg 2006

in die Höhe streckt. In den 70er Jahren 
setzte sich „die Profanierung der Form als 
Konzept“ durch. Katholische (und evange-
lische) Kirchen wurden zunehmend nicht 
mehr als städtebaulich dominante Sakral-
bauten konzipiert, sondern als Bauten der 
Gemeinde, eingebettet in die Wohnsied-
lung, mit ihr kommunizierend durch Kinder-
garten, Jugendräume, Sozialzentrum, Pfarr-
saal. Beispiele sind St. Thomas Apostel in 
München 1973, St. Agnes in Berlin Kreuzberg 
1967, St. Adelheid in Köln Neubrück 1969. 
Nicht wenige dieser kirchlichen Gemeinde-
zentren wurden später durch Kirchtürme 
außen und Bilder innen sakral nachgerüstet. 
Der Horror Vacui, die Angst vor der Leere, 
bestimmt heute die meisten katholischen 
Kirchen27. Räume, in denen gestaltete Leere 
als Ort der Theophanie erlebt werden kann, 
sind selten oder werden nur kurze Zeit 
ausgehalten. 

27	 Peter B. Steiner, Glaubensästhetik, Wie sieht unser 
Glaube aus, Regensburg 2008, S.42

Der Münchner Maler und Professor der 
Düsseldorfer Akademie, Rupprecht Geiger 
(1908–2009) hat 1962 mehrere Entwürfe von 
Kirchen als Farbräume skizziert. Die Farben 
sollten sich mit Kult und Feier, Andacht und 
Verkündigung verbinden, ein Entflammen 
des Herzens, einen Weg zum Licht, ein 
Feuer des Geistes bedeuten. 1972 konnte er 
in Zusammenarbeit mit dem Architekten  
D.G. Baumewerd in der Ludwigskirche von 
Ibbenbüren eine große Wandmalerei reali-
sieren, Bild 2. Dieses gerundete Rot an der 
Wand hinter dem Altar wird von der fei-
ernden Gemeinde mit dem Sakrament 
zusammen gesehen. Es spiegelt sich im 
weiß gefliesten Boden, es durchströmt das 
Altarkreuz aus Plexiglas. Der Bauherr, Pfarrer 
Bernhard Honsel (1926–2013), hat über die 
Arbeit und ihre Wirkung in der Gemeinde 
ein Buch geschrieben28, in dem er die Um-
brüche der Konzilszeit vor Ort darstellt. Die 
mit demselben Architekten geplante und 
ausgeführte monochrome Malerei in Blau 
von Rupprecht Geiger in der Heilig Geist 
Kirche in Emsdetten wurde vom Nachfolger 
des Bauherrn als Pfarrer beseitigt. Damit ist 
eine Bandbreite für das Verständnis zeitge-
nössischer Kunst in der katholischen Kirche 
nach dem Konzil angedeutet29. 

Im Zuge der „Profanierung als Konzept“ 
wurden die Bezüge des Kirchenbaus zum 
Sonnenlauf und damit zu Kosmos und 
Schöpfung aufgegeben. Nicht mehr die 
Orientierung, das Gebet in Richtung des 
Sonnenaufgangs, sondern die Anbindung 
an das urbane Wegenetz bestimmten die 
Lage der Eingänge und, gegenüber, des 
Altars. Auch die Türme verloren jede Erinne-
rung an Sonnenlauf und Schatten und 
wurden nur mehr als in die Höhe ge-
stemmte Glockenbehälter verstanden. 

28	 Bernhard Honsel, Der rote Punkt, eine Gemeinde unter-
wegs, Düsseldorf 1983

29	 Die Bezeichnung des Kölner Domfensters von Gerhard 
Richter durch Kardinal Meissner als „entartet“ wäre ein 
anderes Beispiel.

Seit 1990 werden nur mehr wenige Kirchen 
neu gebaut. Aber diese sind meist von 
höherer Qualität mit einer Tendenz zur 
Einfachheit, Monumentalität und einer 
Lichtführung, die sie von Profanbauten 
unterscheidet und eine Transzendenz
erwartung andeutet. 

Neue Liturgie in alten Räumen 
Die Anpassung alter Kirchen an die neue 
Liturgie geschah seit 1963 meistens nach 
dem Mitte-Halblinks-Schema: ein Blockaltar 
wurde auf die Mittelachse gesetzt, halblinks 
davor ein Ambo. Halbrechts-Lösungen sind 
seltener und noch seltener die Lösungen, 
bei denen Altar und Ambo einander gegen-
über stehen wie die Brennpunkte einer 
Ellipse, die sogenannte Communio-Lösung. 
Auf schlichte Tische und Pulte in der ersten 
Phase folgten an die historische Gestalt 
angepasste Lösungen, vergoldeter Press-
spanbarock, und schließlich künstlerische 
Lösungen wie sie Klaus Gutmann, Ulrich 
Rückriem, Klaus Simon und andere Bild
hauer gestalteten. In ihnen wird deutlich, 
welchen Wert die heutige Gemeinde der 
Eucharistiefeier zubilligt und wie viel ihr  
der überlieferte Raum, seine Gestalt und 
Geschichte wert sind. 

Die größten Schwierigkeiten bereitet immer 
der Sitz für den Vorsteher der Liturgie. 
Schon der Ausdruck „Sitz für Steher“ hat es 
in sich. Er soll nicht wie eine bischöfliche 
Kathedra aussehen und noch weniger wie 
ein Thron. Ein besonderes Hindernis für eine 
Neugestaltung sind die Kirchenbänke, in 
denen seit der Reformation die Teilnehmer 
am Gottesdienst als Zuhörer ruhig gestellt 
werden. Wenn die Bänke gefüllt sind, kann 
mangels Bewegung niemand tätig am 
Gottesdienst teilnehmen. Wenn sie halbleer 
sind, erinnert jeder leere Platz schmerzlich 
daran, wie viele Gemeindemitglieder auch 
diesmal fehlen. Die Reduzierung der 
Sitzplätze und der Einsatz von beweglichen 
Sitzen im Bedarfsfall können hier helfen. 

Kirche als Farbraum – Konzept von Rupprecht Geiger für die Ludwigskirche in Ibbenbüren

1918 K i r c h e  u n d  K u n s t  n a c h  d e m  K o n z i l K i r c h e  u n d  K u n s t  n a c h  d e m  K o n z i l 



Ein anderes Hindernis ist die Kommunion-
bank, ursprünglich eine abgespaltene Kante 
vom Tisch des Herrn (mit halbem Tischtuch). 
Sie verhindert, dass Laien das Presbyterium 
betreten, und ermöglicht trotzdem, die 
Kommunion zu empfangen. Besonders in 
Barockkirchen war die Kommunionbank 
eine künstlerisch gestaltete Raumzäsur. 
Wenn sie weggenommen wird, fehlt etwas 
in der Raumwirkung, das Bild der Kirche 
wirkt beschädigt. Da jeder Kirchenbau ein 
Gottesbild impliziert, darf man das nicht auf 
die leichte Schulter nehmen. Es fehlt aber 
nicht nur eine Raumgliederung, sondern 
auch ein Ort für die Kommunion. Diese 
wird, gerade an Festtagen, irgendwo ausge-
teilt und sieht dann auch so aus. Kein Hin-
dernis, weil im Luftraum, ist die alte Kanzel, 
die durch den Ambo überflüssig wurde. 
Aber abgesehen von ihrem künstlerischen 
Schmuck und seiner religiösen Bedeutung: 
wer schon einmal von einer Kanzel aus 
sprechen durfte, weiß, wie viel besser man 
von ihr aus seine Hörer(innen) im Blick hat 
und wie viel besser diese ihn sehen können. 
Darum sollten die Kanzeln erhalten und 
einmal im Jahr auch benützt werden, zum 
Beispiel um zu erklären, dass wir heute die 
Homilie als Teil der Eucharistiefeier verste-
hen, während früher die Predigt eine geson-
derte Veranstaltung war. Dies wäre auch die 
Gelegenheit, daran zu erinnern, dass Kirche 
dauernd erneuert (semper reformanda) 
werden und dabei aber mit sich und ihrer 
Geschichte seit Jesus identisch bleiben 
muss.

Viele, vielleicht die meisten, Eucharistiefei-
ern finden im Altarraum, auf der Altarinsel, 
statt. Sie erscheinen als Schauspiel des 
Altardienstes vor Publikum. Dass in der 
erneuerten, eigentlich uralten, Liturgie alle 
feiern, wird selten anschaulich, weil nicht 
der ganze Kirchenraum in die Feier einbe
zogen wird, sondern nur die „Insel“. Formen 
der Feier, die den Raum und damit alle 
Anwesenden erfassen, müssten wieder 

eingeführt werden.30 Eine katholische 
Kirche soll für die Wortverkündigung ein 
Hörsaal sein, für die Eucharistie ein Speise-
saal, für den Gottesdienst ein Kultraum und 
für das persönliche Gebet ein Andachts-
raum. Kein bestehender Kirchenbau erfüllt 
diese Bedingungen gleichermaßen. Wir 
müssen weiter suchen, mit höchstem An-
spruch31, bis wir in der Stadt des Himmels 
keinen Tempel mehr brauchen32. Oder liegt 
das spezifisch Katholische in der Aufstellung 
von Tabernakel, Madonna und den Kreuz-
wegbildern? Der evangelische und der 
katholischen Kirchenbau haben sich einan-
der angenähert. Im evangelischen Kirchen-
bau gibt es eine lange Tradition des Hör-
saals, in dem der Redner von allen Anwe-
senden gehört und gesehen werden kann. 
In den reformierten Kirchen Hollands war es 
üblich, zur Abendmahlfeier umzuziehen, 
aus dem Langhaus, dem Ort der Predigt, in 
den Altarraum, denn in einem Hörsaal kann 
man nicht Mahl halten. Andacht ermöglicht 
nicht nur das Andachtsbild, sondern ebenso 
der Raum, sein Licht, seine Gewölbe, die 
den Blick nach oben ziehen. Am schwie-
rigsten ist der Charakter des Kultraums zu 
bestimmen. Er soll zum Erlebnis des Heili-
gen führen, das Rudolf Otto als „mysterium 
tremendum et fascinans“ bestimmt hat33. 
Wir sollen Gott zugleich fürchten und lie-
ben. Damit kommen wir an die Grenzen des 
mit Vernunft und Sprache Mitteilbaren und 
da beginnt die Kunst, die, wie Paul Klee 
1920 sagte, unwissend die letzten Dinge 
erreicht34.

30	 Weihwasser und Weihrauch für alle, das Evangeliar vom 
Kircheneingang abzuholen, wie vom Verfasser in der 
Zeitschrift Gottesdienst 2014 Heft 1-4 vorgeschlagen, 
könnte ein Anfang sein.

31	 Peter B. Steiner, Mit aller Kraft, Kirchenbau stellt den 
höchsten Anspruch, in, Kirchengestaltung in der Diözese 
Regensburg, 2011, S.14-19

32	 Apk. 21,22
33	 Rudolf Otto, Das Heilige, Breslau, 1917
34	 Paul Klee, Schriften, hg. v. Christian Geelhaar, Köln 

1976, S.122 

Orte der Diskussion
Das Aussehen unserer Kirchen, von außen 
und von innen, ist keine Frage des persön-
lichen Geschmacks, sondern die sichtbare 
Seite von Glaube und Kirche. Sie muss des-
halb im Bewusstsein höchster Verantwor-
tung diskutiert werden vor jedem Eingriff, 
jeder Neuanschaffung und prinzipiell. Dies 
geschieht z.B. an den katholischen Akade-
mien, die es in beinahe jedem Bistum gibt. 
Viele davon zeigen auch Kunstausstel-
lungen, aber oft wird die Kunst an der Wand 
dort nur als Wechseldekoration gesehen, 
muss sich in ihrer Wirkung dem Vortrags
betrieb unterordnen. Diesen unwürdigen 
Umgang hat der Autor an vielen Orten 
erlebt. Am meisten überzeugt ihn die Art 
mit Kunst umzugehen im Franz Hitze Haus 
in Münster bei Ausstellungen und Ta-
gungen35. Im Bistum Rottenburg-Stuttgart 
gibt es zwei Spielorte, in Stuttgart Hohen-
heim und in Weingarten. An beiden werden 
anspruchsvolle Ausstellungen und Ta-
gungen veranstaltet. Die katholische Akade-
mie in München hat nach einer langen 
Tradition von Wechseldekorationen seit 
2000 ein engagiertes Programm von Kunst-
ausstellungen. Neben einzelnen 
Künstler(inne)n werden regelmäßig auch 
Klassen der Akademie der Bildenden Künste 
zu Gemeinschaftsausstellungen eingeladen. 
Für viele der Kunststudent(inn)en ist dies ihr 
erster Kontakt mit der Institution Kirche. 
Daraus erwächst eine Chance, aber auch 
eine besondere Verantwortung, schon bei 
der Vereinbarung eines Themas. Aber die 
Akademie lädt nicht nur Künstler(innen) in 
ihr Haus ein, sondern auch zu Fahrten zur 
Documenta nach Kassel, zur Biennale nach 
Venedig.

Zeitschriften 
„Das Münster, Zeitschrift für christliche 
Kunst und Kunstwissenschaft“, wurde von 

35	 Thomas Sternberg, Kunst „en passant“ und zum Thema 
gemacht, in, Jahrbuch des Vereins Ausstellungshaus für 
christliche Kunst 2002/03 S.97-103;

Hugo Schnell 1947 gegründet und von ihm 
bis 1972 als Schriftleiter (er lehnte die Be-
zeichnung Redakteur ab) verantwortet. Ihm 
folgten in der Redaktion der Kunsthistoriker 
Hans H. Hofstätter (1973-93, er war seit 1974 
auch Direktor des Augustiner Museums 
Freiburg ), dann Gregor Lechner OSB, seit 
2008 Simone Buckreus. Hugo Schnell, der 
aus dem politischen Katholizismus zum 
Widerstand gegen die Ideologie des Natio-
nalsozialismus gekommen war und das 
Dritte Reich mit Hilfe von Kirchenführern36 
überlebt hatte, propagierte eine Erneue-
rung von Kirchenbau, kirchlicher Kunst und 
„christlicher Kunstwissenschaft“. Er veröf-
fentlichte beispielhafte Werke, versuchte sie 
in der Ausstellung „Arte liturgica in Germa-
nia“, Rom 1956, auch international bekannt 
zu machen, nahm zu den Konzilsdekreten 
ausführlich Stellung und fasste seine wich-
tigsten Erkenntnisse in dem Buch „Der  
Kirchenbau des 20. Jahrhunderts in 
Deutschland“ 1973 zusammen. Dort beklag-
te er auch „die allzu föderative Einstellung 
der katholischen Bistumsleitungen…die 
den dringend notwendigen Erfahrungs
austausch“ behinderte und die restaurative 
Haltung der Verantwortlichen.37 Den gera-
dezu missionarischen Anspruch der frühen 
Jahrgänge konnte „Das Münster“ unter 
Schnells Nachfolgern nicht mehr halten, 
trotzdem ist es als Publikationsorgan zu 
Kirchenbau und Kunst bis heute unent
behrlich.

Die ökumenische Zeitschrift „Kunst und 
Kirche“ entstand 1971 aus einer Vereinigung 
der Christlichen Kunstblätter des Bistums 
Linz mit der evangelischen Zeitschrift Kunst 
und Kirche. Heute wird sie herausgegeben 
vom Präsidium des Evangelischen Kirchbau-
tages in Verbindung mit dem Institut für 

36	 Nicht von Bischöfen sondern von kleinen Heften.  
Vgl. Peter B. Steiner, Kirchenführer gegen den Führer, 
Oberbayerisches Archiv 2014

37	 Hugo Schnell, Der Kirchenbau des 20. Jahrhunderts  
in Deutschland, München/Zürich 1973, S.76

2120 K i r c h e  u n d  K u n s t  n a c h  d e m  K o n z i l K i r c h e  u n d  K u n s t  n a c h  d e m  K o n z i l 



„Am Abend sagt ihr: Es kommt schönes  
Wetter, denn der Himmel ist rot und trüb. Das 
Aussehen des Himmels könnt ihr beurteilen, 
die Zeichen der Zeit aber nicht.“, so antwortet 
Jesus denen, die ihn aufforderten: „Lass uns ein 
Zeichen vom Himmel sehen.“ (Matth 16,1-3).

Die Pastoralkonstitution des II. Vaticanum 
hat vielleicht auch an dieses Jesuswort 
gedacht, als sie formulierte: „Zur Erfüllung 
ihres Auftrages obliegt der Kirche allzeit die 
Pflicht, nach den Zeichen der Zeit zu for-
schen und sie im Licht des Evangeliums zu 
deuten … So kann man (heute) schon von 
einer wirklichen sozialen und kulturellen 
Umgestaltung sprechen, die sich auch auf 
das religiöse Leben auswirkt…“( Gaudium  
et spes, Nr. 4).

Es lohnt sich, den „Spitzensatz“, mit dem die 
Konstitution beginnt, hier in Erinnerung zu 
rufen: „Freude und Hoffnung, Trauer und 
Angst der Menschen von heute, besonders 
der Armen und Bedrängten aller Art, sind 
auch Freude und Hoffnung, Trauer und 
Angst der Jünger Christi. Und es gibt nichts 
wahrhaft Menschliches, das nicht in ihrem 
Herzen seinen Widerhall fände.“

Es wäre seltsam, wenn man von diesem 
„Widerhall“ im Raum kirchlicher Kunst und 
im Verhältnis von Kunst und Kirche nichts 
spüren könnte, haben sich doch gerade in 
der Kunst im Laufe der letzten Jahrzehnte 
und Jahrhunderte wichtige Wandlungen 
vollzogen, die man gleichsam als Seismo-
graphen für die „Freude und Hoffnung,  
Trauer und Angst der Menschen von heute“ 
ansehen könnte. Ein Besucher habe, so 
berichtet eine Anekdote, Papst Johannes 
XXIII. gefragt, welche Erwartungen er an das 
Konzil habe. Der Papst sei darauf an das 
Fenster seines Arbeitszimmers gegangen, 
habe es geöffnet und gesagt: „Wir erwarten 
vom Konzil, dass es frische Luft hereinlässt“ 
(Pesch 59). Mancher befürchtete, dass man 
sich dabei auch erkälten könnte. „50 Jahre 
wird die Kirche brauchen, um sich von den 
Irrwegen Johannes XXIII. zu erholen“, soll 
der Erzbischof von Genua, Kardinal Siri, 
gesagt haben (Pesch 52). Schon bald aber 
wurde „aggiornamento“, das schwer zu 
übersetzende Wort, zum Schlagwort für den 
Impuls des Konzils.

Die Pastoralkonstitution des Konzils ist nicht 
nur der längste Text des II. Vatikanums, sie 

„Die Zeichen der Zeit“  
und die Kunst in  
der Kirche
Theodor Ahrens

Kirchenbau und kirchliche Kunst der Gegen-
wart an der Philipps Universität Marburg 
und dem Diözesankunstverein Linz in Ver-
bindung mit dem Institut für Kunstwissen-
schaft und Philosophie, Katholisch-Theolo-
gische Privatuniversität Linz. 1971 waren es 
die Theologen Rainer Volp (evangelisch) 
und Günther Rombold (katholisch), die mit 
dem Architekten Lothar Kallmeyer die Re-
daktion bildeten. Heute stellen Prof. Thomas 
Erne in Marburg und Prof. Monika Leisch-
Kiesl in Linz im Auftrag der Herausgeber  
in Zusammenarbeit mit einem hochqualifi-
zierten Beirat immer wieder neue Redakti-
onen für einzelne Themen zusammen: 
2011/1 Regionen, Orientierung im ländlichen 
Raum; 2012/3 Material; 2013/1 Postsäkular, 
zum Beispiel Tschechien,/2 Konfessionskul-
turen ,/3 schön und gut, Kunst und soziales 
Handeln. Im Anschluss an die Aufsätze 
folgen in jedem Heft aktuelle Kurzbeiträge 
(3–5) über Ausstellungen, Kirchenneubauten 
oder –umgestaltungen oder Neuerschei-
nungen.

Organisationen
Hugo Schnell beklagte den zu geringen 
Erfahrungsaustausch zwischen den Bis
tümern. Inzwischen gibt es die Jahrestreffen 
der Diözesanbaumeister, der Arbeitsge-
meinschaft kirchlicher Museen und Schatz-
kammern, der Künstlerseelsorger u.a., z.T. 
wird dabei ernsthaft über Bau und Kunst 
diskutiert. Aufgehoben wurde ersatzlos 
2000 die Arbeitsgruppe Kirchenbau und 
sakrale Kunst der Liturgiekommission der 
Deutschen Bischofskonferenz, eingespart 
wurde die Zentralstelle Bildung bei der 
Bischofskonferenz, die mit Eckhard Nord
hofen hervorragend besetzt war. Einen 
gewissen Ersatz bildeten die vom Verein 
Ausstellungshaus in den Akademien von 
Berlin, Münster, München, Stuttgart und 
Bad Honnef 2000- 2009 durchgeführten 
Symposien, die in den Jahrbüchern des 
Vereins dokumentiert sind. Trotzdem arbei-
ten die 27 diözesanen Kunstabteilungen mit 

mehr oder weniger engem Tunnelblick vor 
sich hin. Die Klage ist deshalb immer noch 
berechtigt. Ein ständiges Forum, wie es die 
Evangelische Kirche in Deutschland in 
Marburg hat, fehlt. Auch für den Bereich 
von Kirchenbau und Kunst gilt die Frage 
Arnold Stadlers „Wie soll ich von einer 
Kirche Heil erwarten, die ihr Heil bei den 
Unternehmensberatern sucht?“

Dieser Rückblick, den ein Rentner nach 40 
Jahren im Dienst der Kirche und der Kunst 
schreibt, kann weder vollständig noch ob-
jektiv sein. Der Vollständigkeit könnte sich 
nur eine ständige Arbeitsgruppe annähern. 
Objektivität aber erstrebt der Autor nicht, 
weil er den subjektiven Zugang, die persön-
liche Auseinandersetzung, für den einzig 
sinnvollen Weg zur Kunst hält. Darum muss 
er sich auch bei allen, die erwähnt hätten 
werden müssen, entschuldigen. 

Das Büchlein von P. Urban Rapp endet mit 
den Sätzen: „Die Tore, die in die Zukunft füh-
ren, sind geöffnet. Es gilt den Mut zu haben, 
sie zu durchschreiten“. In der katholischen 
Kirche Deutschlands ist dieser Mut un-
gleichmäßig verbreitet.

II. Vatikanisches 
Konzil

2322 K i r c h e  u n d  K u n s t  n a c h  d e m  K o n z i l 23



stellt auch ein eindrucksvolles Zeugnis für 
den Dialog dar. Schon, dass man diesen 
Dialog in die Form einer „Konstitution“ 
gegossen hat, war nicht selbstverständlich, 
denn gewöhnlich versteht man unter einer 
Konstitution „die verbindliche Darlegung 
einer Lehre bzw. eine verbindliche diszipli-
näre Weisung“ (Pesch 315). Hier aber ist von 
durchaus wunderbaren, konkreten „Zeichen 
der Zeit“ die Rede und von der Botschaft 
des Evangeliums, das in allem Wandel kon-
kreter Umstände dasselbe bleibt. Mehr als 
jedes andere Dokument des Konzils hat sich 
die Pastoralkonstitution von den vorberei-
teten Entwürfen gelöst, so dass man sagen 
kann, der Text habe seinen Ursprung im 
Konzil selbst (Rahner/Vorgrimmler 424).

Mit Erstaunen nimmt der Leser der Pastoral-
konstitution zur Kenntnis, dass hier eine 
Sprache gesprochen wird, die nicht nur 
„kirchliche Insider“ zu verstehen in der Lage 
sind. So war „die Frage des Stils“ durch alle 
Phasen des Entstehungsprozesses der Kon-
stitution von großer Bedeutung. Eine solche 
Frage betrifft auch die Kunst im Raum der 
Kirche ganz wesentlich, gewinnen doch der 
Glaube und das Leben der Kirche gerade in 
diesem Bereich eine wahrnehmbar zeichen-
hafte Gestalt, die das „Herz“ der Menschen 
erreicht – mehr als der Verstand. Nicht von 
ungefähr waren daher Bilder und Kunst-
werke im Laufe der Geschichte der Kirche 
oft heftig umstritten, angefangen vom 
Bilderstreit des 8. Jahrhunderts über den 
Bildersturm während der Reformation bis 
zum Streit um die Kirche von Ronchamp 
und dem Fenster von Gerhard Richter im 
Kölner Dom.

Eine neue Perspektive

Hatten Papst Pius IX. und Pius X. das Ver-
hältnis zur Welt hauptsächlich unter die 
Frage gestellt, wo sich die Welt und die 
Gesellschaft irren (vgl. „Syllabus errorum“), 
so sucht das II. Vaticanum den Dialog und 
will auch verstanden werden von denen, die 

nicht zur Kirche gehören. Es will die Versöh-
nung mit der Welt, ohne faule Kompromisse 
zu machen. Deshalb formuliert die Pastoral-
konstitution: „Als Zeuge und Künder des 
Glaubens des gesamten in Christus geein-
ten Volkes Gottes kann daher das Konzil 
dessen Verbundenheit, Achtung und Liebe 
gegenüber der ganzen Menschheitsfamilie, 
der dieses ja selbst eingefügt ist, nicht be-
redter bekunden als dadurch, dass es mit 
ihr in einen Dialog eintritt über all diese 
verschiedenen Probleme; dass es das Licht 
des Evangeliums bringt und dass es dem 
Menschengeschlecht jene Heilskräfte bietet, 
die die Kirche selbst…von ihrem Gründer 
empfängt… Dabei bestimmt die Kirche kein 
irdischer Machtwille“ (Gaudium et spes, Nr. 3).

Konsequent erkennt das Konzil die Freiheit 
und „Eigengesetzlichkeit der Kultur“ an und 
formuliert: „dass die menschlichen Künste 
und Wissenschaften bei ihrer Entfaltung, 
jede in ihrem Bereich, jede ihre eigenen 
Grundsätze und ihre eigene Methode 
gebrauchen“ ( Gaudium et spes, Nr. 59).  
Die Künstler sollen den Eindruck gewinnen 
können, als eigene Autorität von der Kirche 
anerkannt zu werden (Gaudium et spes, Nr. 
60). Von „neuen Formen der Kunst“ und von 
der Eigenart verschiedener Völker und 
Länder ist die Rede, denn es geht der Kunst 
wie der Kirche um die Menschen, um ihre  
„Probleme und ihre Erfahrungen… (und  
um den Versuch), sich selbst und die Welt 
zu erkennen und zu vollenden; sie gehen 
darauf aus, die Situation des Menschen in 
Geschichte und Universum zu erhellen, sein 
Elend und seine Freude, seine Not und 
seine Kraft zu schildern und ein besseres 
Los des Menschen vorausahnen zu lassen“ 
(Gaudium et spes, Nr. 62). Die Kunst hat es 
also nicht allein mit „Wahrem, Gutem und 
Schönem“ zu tun, vielmehr auch mit Verstö-
rendem, Gebrochenem und sogar Häss-
lichem. Denn: ist nicht das Kreuz das  
Zeichen des christlichen Glaubens? Freilich 
hat es einige Jahrhunderte gedauert, bis die 

Kunst im Raum der Kirche zur Darstellung 
des Kreuzes fand. Im Gegensatz zur Ostkir-
che, die zum Beispiel in der Ikonenmalerei 
die alten Traditionen unverändert bewahrte, 
wandelte sich im Westen die künstlerische 
Gestaltung der Architektur und der Bild-
werke durch die Zeitläufe vielfältig.

Brüche und Spannungen

Nicht lange nach Beendigung des Konzils 
schon sprach Papst Paul VI. von dem „Drama 
unserer Zeitepoche“: „Der Bruch zwischen 
Evangelium und Kultur ist ohne Zweifel das 
Drama unserer Zeitepoche, wie es das auch 
anderer Epochen gewesen ist.“ Das schrieb 
er 1974 in seiner Enzyklika „Evangelii nun
tiandi“. Besonders galt dies auch für das 
moderne Verhältnis zwischen Kunst und 
Kirche. „Wie wenige andere zur Nachkonzils-
zeit bedauerte Paul VI. diesen Bruch von 
Herzen und machte sich die Besserung des 
Verhältnisses zwischen Kirche und Kunst 
zum eigenen pastoralen Anliegen ( van 
Bühren, 329). Vorausgegangen war eine 
Bischofssynode zum Thema „Evangelisation 
in der Welt von heute“. Aber solche Krisen 
auch im Verhältnis von Kunst und Kirche 
durchziehen ihre gesamte Geschichte. Be-
sonders signifikant aber scheinen sie in der 
Moderne zu sein. Hans Maier berichtet von 
einem privaten Gespräch mit einem Künst-
ler, der sagte: „Wenn wir „Kirche“ hören, 
rufen wir „Hilfe“ (Maier, 9). „Die Religionen 
irren sich sehr, wenn sie glauben, dass die 
Kunst bei ihnen einfach nach Brot gehe“, 
heißt es bei Jacob Burckhardt schon 1905 
(Maier, 9).

Die Kunst hat, wie das Vaticanum II ja auch 
bemerkt hat, ihre eigenen Gesetze. Der 
erste, der dies in seiner Aesthetik „auf den 
Punkt“ brachte, war Alexander Gottlieb 
Baumgarten (1714–1754). Für ihn hat die 
Kunst einen eigenständigen Erkenntnisauf-
trag. Nicht allein über Verstand und Ver-
nunft oder Glaube gelangen Menschen zur 
Wahrheit und zu umfassender Bildung, 

sondern auch durch die Kunst, die die Sinne 
schärft für den „Sinn des Lebens“. Damit hat 
Kunst einen ganz eigenen Auftrag, den sie 
nicht von anders woher in Empfang nimmt. 
Hans Belting hat in seiner groß angelegten 
„Geschichte des Bildes vor dem Zeitalter der 
Kunst“ darauf aufmerksam gemacht, dass 
die Moderne von der Vorstellung des auto-
nomen Künstlers ausgeht und somit unter 
anderem Bildwerke ganz neuer Art ent
stehen. Die alten Bilder haben ihre Macht 
verloren, und es entsteht das autonome 
Kunstwerk. „Zeichen der Zeit“ wäre dann 
gerade die Entfremdung zwischen Kunst 
und Kirche, die Papst Paul VI. beklagte.

Die Krise hat jedoch schon eine längere 
Geschichte, wie der Bilderstreit des 8. Jahr-
hunderts und die Kirchentrennung zwi-
schen Ost- und Westkirche zeigen. Im Jahre 
1054 legte der Kardinal Humbert von Silva 
Candida die Bannbulle auf den Altar der 
Hagia Sophia in Konstantinopel. Ein Vorwurf 
gegen die Byzantiner betraf auch die Kunst. 
Christus werde von den Byzantinern tot am 
Kreuz dargestellt. Damit würde der Anti-
christ inthronisiert, schimpfte der Kardinal, 
weil er darin eine antichristliche Vermensch-
lichung sah, die das Göttliche nicht mehr 
erkennen ließ (vgl. Schrade, 252). 

Soweit also darf sich Kunst im Raum der 
Kirche nicht herablassen, dass sie nur das 
Menschliche zeigt. Religiöse Kunst führt in 
eine andere Welt hinein und nicht in die 
Niederungen und Dunkelheiten dieser Welt. 
Interessant ist, dass sich im 20. Jahrhundert 
der Streit zu wiederholen scheint. 1950 z.B. 
erging der Auftrag an Germaine Richier, 
neben anderen führenden Künstlern Frank-
reichs an der Ausgestaltung der Kirche in 
Assy mitzuwirken. Ihr Bronzekruzifixus, der 
hinter dem Altar aufgestellt wurde, erregte 
einen Sturm der Entrüstung. Man sprach 
von einem „Exzess des Realismus“ von 
„Deformation“ und „Neuerungssucht“ und 
nannte den Korpus ein „skandalöses und 

2524 „ D i e  Z e i c h e n  d e r  Z e i t “   u n d  d i e  K u n s t  i n   d e r  K i r c h e „ D i e  Z e i c h e n  d e r  Z e i t “   u n d  d i e  K u n s t  i n   d e r  K i r c h e



unchristliches Ding“. Richier hatte den Ge-
kreuzigten ohne Antlitz mit schrundigem 
Körper, als ein absterbendes Leben darge-
stellt. Sogar der Vatikan schaltete sich ein. 
Das Kreuz wurde aus der Kirche entfernt. 
Heute steht es wieder hinter dem Altar. Die 
Kranken eines Lungensanatoriums von Assy 
nahmen öffentlich Stellung: „Es war unser 
Christus“, schrieben sie „bejammernswert 
und barmherzig, wir hoffen, dass Sie uns 
den Christus wiedergeben.“ Andrè Malraux 
schrieb, der Kruzifixus sei der einzige mo-
derne Christus, vor dem man beten könne 
(vgl. Schwebel, 32). Später erst sprach das 
Vorwort der Pastoralkonstitution des Vatica-
nums II davon, dass „…Trauer und Angst 
der Menschen von heute“… ihren Widerhall 
im Herzen der Jünger Christi finden. Schon 
während des Konzils wollten einige Konzils-

väter in ihren Diskussionen den „Bruch“ 
erwähnt haben, der, nicht ohne Schuld der 
Männer der Kirche, in neuerer Zeit, vor 
allem seit dem 19. Jahrhundert, zwischen 
Kunst und Kirche entstanden sei (Tucci, 
479).

Der Streit um das Kunstwerk in der Kirche 
von Assy zeigt eine Vermischung von aes-
thetisch-künstlerischen, religiösen und sehr 
menschlichen Argumenten. Mit einem Mal 
aber wird deutlich, dass die Bereiche von 
Kirche und Kunst eben doch nicht herme-
tisch voneinander getrennt werden können 
und auch die „Zeichen der Zeit“, wie das 
Konzil es verlangt, im „Licht des Evange
liums“ gedeutet werden können und müssen, 
wenn Menschen wirklich angerührt werden 
sollen und der Bruch, von dem Paul VI. in 
seiner Enzyklika schrieb, überwundern 
werden soll.

Johannes Paul II. schrieb 1999 in einem Brief 
an die Künstler: „Jede echte Form von Kunst 
ist, jeweils auf ihre Art, ein Zugang zur 
tiefsten Wirklichkeit des Menschen und der 
Welt.“ Die Kirche, so meinte er, hat „weiter-
hin eine hohe Achtung für den Wert der 
Kunst als solcher. Diese hat nämlich, wenn 
sie echt ist, auch jenseits ihrer typisch religi-
ösen Ausdrucksformen eine innere Nähe zur 
Welt des Glaubens…, selbst wenn er (der 
Künstler) die dunkelsten Tiefen der Seele 
oder die erschütternsten Seiten des Bösen 
ergründet“ (zitiert nach Verdon, 130).

Kunst und Liturgie

Die Liturgie trägt „in höchstem Maße dazu 
bei, dass das Leben der Gläubigen Ausdruck 
und Offenbarung des Mysteriums Christi 
und des eigentlichen Wesens der Kirche 
wird“ (Liturgiekonstitution, Nr. 2). Das ist 
fürwahr ein hoher Anspruch, dem das Kon-
zil noch hinzufügt: „Die Liturgie ist der 
Höhepunkt, dem das Tun der Kirche zu-
strebt, und zugleich Quelle, aus der all ihre 
Kraft strömt“ (Nr. 10). „Ausdruck und Offen-

Kruzifixus von Germaine Richier in der Kirche von Assy (Haute Savoie)

barung“ – damit hat es auch die Kunst zu 
tun, und vielleicht hat die Kirche deshalb 
nicht nur am Rande etwas mit ihr gemein-
sam. Das Konzil legt deshalb den Bischöfen 
nahe, neben einer Kommission für die Litur-
gie auch eine Kunstkommission einzurich-
ten. Nur konsequent ist es, dass gerade in 
der Liturgiekonstitution auch wichtige und 
folgenreiche Aussagen über Verhältnis von 
„Kunst und Kirche“ zu finden sind.

Schon eines der „bedeutendsten Häupter“ 
der „liturgischen Bewegung“, Romano Guar-
dini, schrieb – nachdem er 1918 vom „Geist 
der Liturgie“ gesprochen hatte – einen 
wichtigen Aufsatz mit dem Titel „Die Kirche 
erwacht in den Seelen“ (1922). Offenbar 
hingen für Guardini das Verständnis der 
Kirche und ihr Ausdruck in der liturgischen 
Feier wesentlich zusammen. So wundert es 
nicht, dass er sich auch Gedanken machte 
über künstlerische Ausdrucksformen und 
Stilfragen. Rudolf Schwarz, einer der großen 
Architekten und Kirchenbaumeister, arbeite-
te mit Romano Guardini eng zusammen 
und schrieb 1938 ein wichtiges Buch über 
den „Bau der Kirche“, in dem er Grund-
formen der Kirche und der liturgischen 
Versammlung darstellte. Die Aussagen des 
II. Vaticanums scheinen nicht unbeeinflusst 
zu sein von den „Vorarbeitern“ der litur-
gischen Bewegung und ihrem Verständnis 
von Kirche.

„Tätige Teilnahme“ (participatio actuosa) ist 
das wichtigste Stichwort für die Liturgie der 
Kirche, die eben nicht allein eine „Veranstal-
tung des Klerus“ ist, bei der die Gemeinde 
nur Zuschauer ist, vielmehr ist sie „Ausdruck 
des Wesens der Kirche“. Das verändert auch 
die Gestalt der Architektur und der übrigen 
Künste. Die Liturgiekonstitution formuliert 
das so: „Bei der Förderung wahrhaft sakraler 
Kunst mögen die Ordinarien mehr auf edle 
Schönheit bedacht sein als auf bloßen Auf-
wand. Das gilt auch für die heiligen Gewän-
der und die Ausstattung heiliger Orte. Die 

Bischöfe mögen darauf hinwirken, dass von 
Gotteshäusern und anderen heiligen Orten 
streng solche Werke von Künstlern fernge-
halten werden, die dem Glauben, den Sitten 
und der christlichen Frömmigkeit wider-
sprechen, … weil die Werke künstlerisch 
ungenügend, allzu mittelmäßig oder kitschig 
sind. Beim Bau von Kirchen ist sorgfältig 
darauf zu achten, dass sie für die tätige 
Teilnahme der Gläubigen geeignet sind“  
(Nr. 124).

In der Diskussion erinnerten die Konzils
väter daran, dass es nicht darum gehe, in 
der Weise antiker oder alttestamentlicher 
Tempel zu bauen. Vielmehr ginge es um die 
versammelte Gemeinde, die Gottes Tempel 
sei, für die der äußere Bau das Gehäuse sei 
(Jungmann, 102). Und wieder wird mit an-
deren Worten auf die „Zeichen der Zeit“ 
angespielt, wenn vom „Respekt vor der 
Sonderart eines jeden Zeitalters“ und von 
der „Eigenart der Völker“ die Rede ist. Auch 
wird betont, dass die Kirche „niemals einen 
Stil als ihren eigenen betrachtet“ hat. Damit 
bekennt sich die Kirche auch zur Freiheit 
und Autonomie der künstlerischen Mittel.

Die Folgen

Viele überzeugende Beispiele der Architek-
tur und Kunst im Raum der Kirche haben 
versucht, dem Selbstverständnis der Kirche 
und ihrer Aufgabe „in der Welt von heute“ 
Ausdruck zu geben. Einer der Pioniere 
modernen Kirchenbaus ist Rudolf Schwarz 
(1887–1961). Sein letzter Entwurf für einen 
Kirchenbau wurde 1965–1967 in Soest 
verwirklicht. Die große, einfache Form des 
Raumes der Hl. Kreuz-Kirche war nicht un-
umstritten. Eine Apsis – freistehend und 
umgehbar im letzten Drittel des Raumes 
mit einer leeren, bildlosen Wand – das 
entsprach nicht den normalen Sehgewohn-
heiten für einen Kirchenraum. Das konstruk-
tive Gerüst: Betonpfeiler und -Träger, blei-
ben sichtbar. Das Licht stürzt von oben in 
den Raum durch ein umlaufendes Fenster-

2726 „ D i e  Z e i c h e n  d e r  Z e i t “   u n d  d i e  K u n s t  i n   d e r  K i r c h e „ D i e  Z e i c h e n  d e r  Z e i t “   u n d  d i e  K u n s t  i n   d e r  K i r c h e



band unter der Decke. Die Sonne leuchtet 
durch dieses Lichtband und wird den 
ganzen Tag über von der Apsis aufgefan-
gen, denn der Kirchenraum ist bewusst 
nach Norden ausgerichtet. Rudolf Schwarz 
verstand diesen Raum als ein Gehäuse, in 
dem die Gemeinde als wanderndes Volk 
Gottes die Apsis als Mitte umschreitet und 
dabei die Orte der Begegnung mit Gott 
berührt, die Sakramente der Taufe, der 
Eucharistie und der Beichte. So ist der Bau 
zuerst als Ausdrucksgestalt für den Weg der 
Kirche in der Welt entworfen und dann erst 
als Versammlungsraum. Das Volk Gottes ist 
zwischen zwei Orte als Symbole des Ewigen 
gestellt, die Apsis in der Mitte und die durch 
das Lichtband aufgerissenen Außenwand. 
Dabei bildet die Leere des Apsisrundes den 
Kontrast zur modernen Bilderflut und deu-
tet auf das unfassbare Geheimnis Gottes 

hin. Der Altartisch ist dabei auf die Grenze 
zwischen Gemeinderaum und Apsis gestellt. 
Die Kirche wurde noch vor dem II. Vatica-
num entworfen und nach dem Konzil 
errichtet.

In Porta Westfalica-Hausberge, am Fuße des 
Wesergebirges, schuf Emil Steffan in den 
Jahren 1966–70 einen herausragenden 
Kirchenbau für eine Diasporagemeinde. 
Nach außen verrät nichts, dass es sich hier 
um eine Kirche handelt. Die großen Kuben 
von Kirche und Gemeindehaus bauen sich 
entlang der Neigung des Gebirges auf. Nur 
ein Schild an der Straße verrät, dass es sich 
hier um eine Kirche handelt. Man muss 
schon hineingehen – stufenweise, um die 
Kirche von innen zu erleben.

Heilig Kreuz-Kirche (1965/67) von Rudolf Schwarz in Soest

Kath. Kirche St. Walburg in Porta Westfalica-Hausberge von Emil Steffan, 1966–70 mit Gemeindezentrum

2928 „ D i e  Z e i c h e n  d e r  Z e i t “   u n d  d i e  K u n s t  i n   d e r  K i r c h e „ D i e  Z e i c h e n  d e r  Z e i t “   u n d  d i e  K u n s t  i n   d e r  K i r c h e



Steinsichtige Wände aus ockerfarbenem, 
wenig behauenem Bruchstein umgeben das 
Geviert des Kirchenraumes, in dem sich die 
Gemeinde zur Eucharistie versammelt. 
Durch ein schmales Lichtband fällt das Licht 
von oben in den Raum und malt Leuchtzei-
chen auf die Wand. Der einfache Blockaltar 
versammelt die Gemeinde im Halbkreis um 
sich, und nichts verstellt den Blick auf diese 
Mitte, zu der sich der Boden sanft hinab-
senkt. Darüber schwebt eine Lichtkrone, die 
wie mit einem Gespinst ihre Lichter tanzen 
lässt. Der Tabernakel wurde hervorgehoben 
in die Wand einer Seitenkapelle eingelassen, 
sodass die Räume der Anbetung und der 
Feier der Eucharistie als eigenständig und 
dennoch nicht als von einander getrennt 
erlebt werden können. Ein Wandbehang an 
der Altarwand wechselt – je nach der Zeit 
des Kirchenjahres – seine Motive.

Der Kirchenraum macht in großer Schlicht-
heit und Ausdrucksstärke sichtbar, wie 
Kirche sich in der Welt versteht und verwirk-
licht mit künstlerischen Mitteln die Impulse 
des Konzils, das von der„tätigen Teilnahme“ 
an der Liturgie sprach.

Emil Steffan baute schon in den 1950er 
Jahren wegweisende Kirchen im Sinne der 
liturgischen Bewegung in München (St. 
Laurentius) und in Dortmund (St. Bonifati-
us). Für die Sakramentskapelle der Dort-
munder Bonifatiuskirche schuf Hans Kaiser, 
der Soester Künstler, 1968 ein riesiges Glas-
fenster. Nur relativ dicht kann man in der 
kleinen Sakramentskapelle vor diesem von 
glühenden Farben sprühenden Fenster 
stehen, so dass man gleichsam in das Feuer 
des „brennenden Dornbusches“ (Titel des 
Werkes) hineingerät. „Licht“ war das große 
Thema des Künstlers, angefangen von sei-
nen „Brandbildern“ bis zu den Mosaiken 
und Glasfenstern. Das Glas scheint hier 
zersplittert in unendlich viele kleine  
Scherben, die unzählige Male das Licht der 
Sonne brechen und dann selbst zu leuchten 

scheinen: in tiefem Blau an den Rändern 
über Variationen des Rot bis zum Weiß.  
Das Licht der Sonne, in das man nicht direkt 
hineinschauen kann, ohne zu erblinden, 
wird zerlegt in alle Farben des Spektrums. 
Auch ohne dass man den Titel „Brennender 
Dornbusch“ kennt, teilt sich „die Botschaft“ 
unmittelbar mit. Hier wird nicht einfach die 
biblische Botschaft illustriert, sondern eine 
eigene, künstlerische Gestalt gefunden. 
Genau darum ging es den Vätern des II. 
Vaticanums, als sie von der Eigengesetzlich-
keit der Kunst sprachen und vom Respekt 
vor der künstlerischen Aussage. Hier fügt sie 
sich – eigenständig und bruchlos – in einen 
kirchlichen Raum. Hinter dem Tabernakel 
leuchten die glühenden Farben durch eine 
Maueröffnung in den großen Kirchenraum 
hinein und signalisieren den Ort der sakra-
mentalen Gegenwart durch eine Darstel-
lung des Undarstellbaren. Kunst gibt eben 
nicht das Sichtbare wieder, sondern sie 
macht sichtbar, wie Paul Klee schrieb.

Nach dem Bruch zwischen Evangelium und 
Kultur (Paul VI.) und dem Bruch zwischen 
Kunst und Kirche, der von einigen Konzils-
vätern in der Diskussion der Liturgiekonsti-
tution beklagt wurde, zeigt sich, dass Kirche 
und Kunst mehr gemeinsam haben und 
deshalb zueinander finden können, wenn 
beide in gegenseitigem Respekt um der 
Menschen willen der „Freude und Hoffnung, 
der Trauer und Angst der Menschen von 
heute“ überzeugenden Ausdruck geben.

Literatur
•	 Schwarz, Rudolf, Denken und Bauen, Heidelberg 1963
•	 Schrade, Hubert, Die romanische Malerei, Köln 1963
•	 Schwebel, Horst, Das Christusbild in den Bildern der  

Kunst der Gegenwart, Gießen 1980
•	 Pesch, Otto Hermann, Das Zweite Vatikanische Konzil, 

Würzburg 1993
•	 Verdon, Timothy, Kunst im Leben der Kirche, Regensburg 

2011

Fenster-Kunstwerk „Brennender Dornbusch“ in der 
Bonifatiuskirche Dortmund von Hans Kaiser, Soest

•	 Rahner, Karl, Vorgrimmler,Herbert,  
Kleines Konzilskompendium, Freiburg im Breisgau 1986

•	 van Bühren, Ralf, Kunst und Kirche im 20. Jahrhundert, 
Paderborn 2008

•	 Jungmann, Josef Andreas, Einleitung und Kommentar  
zu „Sacrosanctum Concilium“, Freiburg i. Br. 1966

•	 Maier, Hans, Die Kirche und die Künste, Regensburg 2008
•	 Tucci, Roberto, Einleitung und Kommentar zu  

„Gaudium et spes“, Freiburg i. Br. 1968
•	 Majetschak, Stefan, Klassiker der Kunstphilosophie, 

München 2005

3130 „ D i e  Z e i c h e n  d e r  Z e i t “   u n d  d i e  K u n s t  i n   d e r  K i r c h e „ D i e  Z e i c h e n  d e r  Z e i t “   u n d  d i e  K u n s t  i n   d e r  K i r c h e



Viele, ja vielleicht alle, die heute zu dieser 
Vernissage gekommen sind, werden sich 
fragen: Was hat denn der Aktionskünstler 
HA Schult mit dem heiligen Franziskus zu 
tun? Wo gibt es denn da Gemeinsamkeiten, 
Parallelen oder zumindest gewisse Affini-
täten?

Francesco d‘ Assisi lebte vor rund 800 Jah-
ren; er verpflichtete sich als „Minderer Bru-
der“ zum Dienst an den Menschen und der 
Kirche in Armut und Buße. Über die Jahr-
hunderte war er ein faszinierender Inspira-
tor für die Kunst. 

Man denke nur an die zahlreichen zykli-
schen Darstellungen aus dem Leben dieses 
Heiligen in Assisi oder Florenz oder an das 
herrliche Glasfenster im Chor der ehe
maligen Klosterkirche Königsfelden, das  
Franz von Assisi bei der Vogelpredigt zeigt.
Franz von Assisi war ein Mann, der der 
Schöpfung Gottes, der Natur, der Welt  
der Pflanzen und Tiere, insbesondere den 
Menschen verbunden war. Ob er heute ein 
wertkonservativer Grüner oder ein grüner 
Wertkonservativer wäre, das könnte noch 
von klugen Wissenschaftlern erkundet 
werden.

HA Schult ist ein Mann, der uns seit Jahr-
zehnten als Aktions- und Objektkünstler an 
die urchristliche Botschaft erinnert: Memen-
to homo quia pulvis es et in pulvere rever-
teris – gedenke Mensch, dass Du aus Staub 
bist und wieder Staub wirst! In seinen ver-
schiedenen Werken macht er biologische 
Prozesse in der Art von Biokinetik deutlich 
und sichtbar. Seit Jahrzehnten setzt er sich 
kritisch mit der modernen Konsumwelt und 

der Umweltzerstörung auseinander. Alle 
seine Werke und Aktionen sind Mementos: 
Mahnungen an die Menschheit Gottes 
Schöpfung zu bewahren.

Als Professor Stiegemann vor einiger Zeit 
den Künstler HA Schult durch die Ausstel-
lung „Franziskus – Licht aus Assisi“ führte, 
entdeckten beide ganz spannende und 
enge Bezüge sowie konträre Interdepen-
denzen – etwa zwischen der neugotischen 
Heiligenfigur und einem der Trash People, 
zwischen den wunderbar anmutenden 
Landschaften Italiens und den biokine-
tischen Landschaften, zwischen Kathedralen 
und Klöstern des Mittelalters und dem 
Müllhotel, das HA Schult im Jahre 2010 
unterhalb der Engelsburg in Rom präsen-
tierte und inszenierte.

So wurde bei dem Rundgang durch die 
Franziskus-Ausstellung hier in Paderborn 
– gewiss dank der Hilfe des Heiligen Geistes 
– die Idee für diese einzigartige Werkschau 
geboren, eine Schau auf unsere Epoche, auf 
unsere Zeit globaler ökologischer Vernich-
tung vor allem durch die Wohlstandsgesell-
schaft, die Müll produziert wie keine Gesell-
schaft zuvor in der Menschheitsgeschichte.

Das Thema dieser Ausstellung ist so gese-
hen von höchster Aktualität und grundsätz-
licher Bedeutung. Denn es geht um nicht 
weniger als um Gottes Schöpfung, um un-
sere Welt, die Gott uns treuhänderisch über-
lassen hat, in der wir leben, die wir als Erben 
und Auftrag übernommen haben, die wir 
jedoch nicht verleben und – auf Teufel 
komm heraus – verbrauchen oder gar 
vernichten dürfen.

Die Trash People stehen als einzigartige 
Symbolfiguren – von Künstlerhand aus Müll 
geformt und geschaffen. Sie sind als Pro-
dukte unserer Wohlstandsgesellschaft die 
Inkarnation eines grenzenlosen Konsumrau-
sches in ganz verschiedenen Facetten.  

Rede von Staatssekretär a. D.
Friedhelm Ost anlässlich der Vernissage 
im Diözesanmuseum Paderborn am  
22. Februar 2013

Der hier wiedergegebene Text bildet 
das gesprochene Wort ab, ist also der  
Redetext.

Die Zeit und der Müll
Trash-Kunst und Konsumkritik

Friedhelm Ost Sie stehen zugleich beispielhaft dafür, dass 
aus Müll Kunst geworden ist – Kunst, die 
ganz besonders ist, Kunst, die Anstoß erre-
gen soll, Anstoß zur Nachdenklichkeit, zum 
Überdenken unseres Lebensstils und zur 
Umkehr bei manchen allzu lieb gewor-
denen und vielfach allzu selbstverständ-
lichen Konsum- und Wegwerfgewohn-
heiten.

Nahezu alle Werke von HA Schult sind 
Mahnmale, die dem Betrachter eine Hal-
tung nahebringen können, welche einst 
Immanuel Kant zu seinem kategorischen 
Imperativ bewogen haben mag: Handle so, 
dass die Wirkungen deiner Handlungen 
verträglich sind mit der Permanenz echten 
menschlichen Lebens auf Erden, um so die 
Schöpfung Gottes zu ehren und zu bewah-
ren! Ein solcher Imperativ erschöpft sich 
indessen nicht allein dadurch, dass wir 
Deutschen inzwischen Weltmeister des 
Müllsortierens mit grauen, braunen, gelben, 
blauen und grünen Abfalltonnen geworden 
sind. Vielmehr ist eine ethische Neuorientie-
rung über Werte, Wachstum, Wohlstand, 
Ökologie und Kultur sowie Verantwortung 
dringend erforderlich.

Durch das Recycling des Mülls, den viele 
von uns in der Wegwerfgesellschaft produ-
zieren, entsteht völlig Neues – hier konkret 
neue Kunst. In anderen Bereichen spielt 
dieses Recycling eine immer bedeutendere 
Rolle: Urban Mining ist ein ganz neuer 
Sektor der Ökologen und Ökonomen ge-
worden. Wertstoffe werden aus dem Müll 
mit komplexen Anlagen, mit Sensoren und 
Magneten, heraussortiert, etwa Metalle aus 
Millionen alter Handys, Computer und Elek-
tronik. Bauschutt wird gemahlen und für 
den Straßenbau aufbereitet. Altpapier wird 
gesammelt und für neue Kartonagen und 
Verpackungen zubereitet. Abwässer werden 
gefiltert und wieder aufbereitet. Klärschläm-
me und Restmüll werden in Müllkraftwer-
ken für die Erzeugung von Strom und Eröffnung der Ausstellung HA Schult · Die Zeit und der Müll am 22.2.2013 im

3332 D i e  Z e i t  u n d  d e r  M ü l l32



Wärme eingesetzt. Die sogenannte Kreis-
laufwirtschaft läuft seit einiger Zeit auf 
vollen Touren: Müll ist dafür der Roh- und 
Wertstoff.

Trotzdem bewegen sich noch längst nicht 
alle Zeitgenossen auf diesem Tugendpfad 
zur „Bewahrung der Schöpfung Gottes“ – 
weder bei uns hier in Deutschland noch in 
den Wohlstandsgesellschaften wie etwa in 
den USA.

Dabei leben wir alle – die reichen Industrie-
staaten ebenso wie die armen Entwick-
lungsländer – auf ein und derselben Erde. 
Diese Erde gibt es nur einmal, sie ist wirk-
lich einzig. Doch derzeit produzieren und 
konsumieren die etwa 7 Milliarden Men-
schen auf dieser Erde in einer Art und Wei-
se, als ob es diese Erde gleich mehr als 
zweimal gäbe. Die Energiequellen, die 
Rohstoffressourcen, Wasser und Luft sowie 
Natur wie Wälder und Felder werden mehr 
als doppelt so stark ausgebeutet, wie es mit 
dem Prinzip der Nachhaltigkeit, mit Rück-
sicht auf die schwächeren und ärmeren 
Länder dieser Welt, mit Blick auf die uns 
nachfolgenden Generationen verantwort-
lich wäre.

Erzbischof Hans-Josef Becker hat diesem 
Diözesan-Museum vor einiger Zeit „eine 
wichtige Funktion als pastorales Werkzeug“ 
attestiert, „das in den Zeugen der christ-
lichen Kunst die Spuren des transitus  

domini deutlich werden lässt und so Brü-
cken zur kirchlichen Verkündigung schlägt.“ 
Hier im Schatten des großartigen Doms ist 
dieses Museum zum einen eine Stätte, die 
die vielfältigen Themen aus Kirche, Kunst 
und Kultur präsentiert, die zum anderen 
einen Bildungsauftrag wahrnimmt und eine 
wichtige pastorale Herausforderung erfüllt. 
Gewiss ist es richtig, wenn Professor Stiege-
mann diesen Funktionen gerade „in unserer 
säkularen, zunehmend entchristlichten 
Gesellschaft“ eine zentrale Bedeutung 
zumisst. 

Hier in diesem herrlichen und einzigartigen 
Diözesanmuseum, das anfangs wegen sei-
ner Architektur nicht bei allen Paderborner 
Bürgern die größte Begeisterung entfachte, 
gab es wirklich großartige Ausstellungen, 
die weit über die Grenzen des weiten Erz
bistums Paderborn hinaus höchste Beach-
tung fanden. Bei fast allen Expositionen 
wurde ich in meiner Zeit als Bundestags
abgeordneter für den Kreis Paderborn, das 
im Übrigen das schönste und ehrenvollste 
Mandat meines Lebens war, an ein Wort 
von Karl Rahner erinnert: „Wir spielen immer 
die unvollendete Symphonie der Ehre 
Gottes, und immer ist nur Generalprobe.“

Die Geschichte unseres lebendigen Chri-
stentums spiegelt die 2000jährige Entwick-
lung unseres europäischen Abendlandes 
wider, zeigt Zeugnisse dieser Vergangenheit 
und eröffnet zugleich Zukunftsperspek

tiven. In diesem Rückspiegel finden wir bei 
allen Irrungen und Wirrungen in den ver-
schiedenen Epochen hoffnungsvolle christ-
liche Orientierung auf dem Weg nach vorne 
– zu unserem größten Endziel, nämlich zu 
Gott, dem Herrn. Auf diesem Kurs erkennen 
wir immer wieder Weggabelungen: Hier 
mussten sich nach Kriegen und Katastro-
phen, nach schrecklichen Verirrungen und 
Verwirrungen die Menschen immer wieder 
neu orientieren, bekehren und umkehren, 
um auf den Pfad christlicher Tugenden 
zurückzukehren, um wieder die Orientie-
rung und Hinwendung zu Gott zu finden. 
Ohne Zweifel bietet die Kunst dabei eine 
große Hilfe. Manche Ausstellung in diesem 
Museum ist darauf ausgerichtet, Besinnung 
bei Besuchern und Betrachtern zu erzeugen, 
Impulse für Orientierung oder auch Neuori-
entierung zu geben, Hinweise oder gar 
Anleitung für die Neujustierung des inneren 
Navigationssystems zu vermitteln. Beim 
heiligen Franziskus sind wir von seiner radi-
kalen Lebenswende fasziniert – nämlich von 
seinem Wandel vom ruhmreichen Kriegs-
mann und wohlbetuchten Kaufmannssohn 
zum Mann der Aussätzigen, Elenden und 
Armen, zum Protestler gegen die Vernut-
zung der Erde und gegen die Zerstörung 
der Natur-Ressourcen. Franziskus, so hat es 
Professor Stiegemann analysiert, „hat in der 
Kunst eine unvergleichliche Bildgeschichte 
ausgelöst. Im Tiefsten ist er selbst Künstler, 
als ganzheitlicher Denker des Herzens und 
Imitator Christi.“

HA Schult entdeckte spannende Bezüge zu 
dem, was er in der Franziskus-Ausstellung 
hier in diesem Museum sah. Seine künstle-
rischen Werke, die in den letzten 45 Jahren 
entstanden, verinnerlichen geradezu den 
Protest gegen die Vernutzung unserer Erde, 
gegen den Raubbau an unseren natürlichen 
Ressourcen, gegen eine sinnlose Wohl-
standsgesellschaft und gedankenlose Weg-
werfgesellschaft. HA Schult agiert, ja er ist 
mit seiner Kunst ein Aktionist und Agitator, 

er öffnet unsere Augen und Sinne, er provo-
ziert uns, unser Leben und Handeln, un-
seren Konsum und Wohlstand kritisch zu 
überprüfen und zu bedenken, dass der 
Schöpfer uns diese Erde mit all ihren Schät-
zen nicht zur Verwüstung, nicht zum 
„Kaputtmachen“, auch nicht zum Verzehr 
geschenkt hat. 

Seine Picture Boxes, die bio-kinetischen 
Landschaften und die Trash People richten 
sich gegen die globale Umweltvernichtung, 
gegen die vielen „Todsünden“ an der Schöp-
fung Gottes. Ob im New Yorker Guggen-
heim-Museum, ob auf der Chinesischen 
Mauer, dem Roten Platz in Moskau oder vor 
dem Kölner Dom – überall hat HA Schult 
mit seinen Werken und Aktionskünsten 
große Beachtung gefunden. Dabei wollte 
und will er nicht mit künstlerischer Schön-
heit einfach gefallen oder liebliche Verzau-
berung hervorrufen. Nein, HA Schult insze-
niert den Müll, den wir alle erzeugen, in 
seinen Installationen zu einem Symbol des 
Verfalls zivilisatorischer Errungenschaften 
und zur Fassade einer im höchsten gefähr-
deten Gesellschaft. Dadurch provoziert er 
mit seiner Kunst, indem er sie revolutionär 
mit dem Gedanken der Ökologie verbindet. 
Die Kunstwerke von HA Schult, die aus Müll 
entstanden sind, sorgen dafür, dass wir 
Menschen Müll aus einer völlig neuen Per-
spektive sehen. Müll ist eben nicht mehr 
nur Abfall und Dreck, der stört, sondern 
Kunst – Kunst in verschiedenen Objekten – 
als Skulpturen, bio-kinetischen Präsenta
tionen oder auch in Glasfenstern. Diese 
Objekte sind schön, kreativ, facettenreich 
und aussagekräftig. Sie sprechen an, ja sie 
provozieren auch, sie machen nachdenklich 
und wirken auch aufrüttelnd. Dieser vom 
Künstler inszenierte Müll, diese Wandlung 
vom dreckigen Abfall zum Kunstobjekt lässt 
den Müll in ganz anderem Licht erscheinen: 
Müll ist so gesehen ästhetisch. Aus diesem 
Wegwerfmaterial macht der Künstler Müll-
kunst oder Kunstmüll, indem er das, was 

Ausstellungsimpressionen „HA Schult · Die Zeit und der Müll“ Diözesanmuseum Paderborn Februar bis Mai 2013

3534 D i e  Z e i t  u n d  d e r  M ü l l D i e  Z e i t  u n d  d e r  M ü l l



unsere Gesellschaft wegwirft, transformiert. 
Das mag schockieren oder irritieren: Auf 
jeden Fall sorgt er für Aufmerksamkeit und 
für intensive Diskussionen.

Dominik Maria Meiering, Mitglied der Kunst-
kommission des Erzbistums Köln, hat vor 
einiger Zeit auf die Frage „Braucht Glauben 
Kunst?“ kurz gefasst so geantwortet: „Kunst 
und Musik sind in der Kirche Möglichkeiten, 
die Existenz Gottes auf eine Art und Weise 
wahrzunehmen, die jenseits von mathema-
tischem Beweis und rationaler Erkenntnis 
liegen und dennoch sehr real von einer 
Wirklichkeit erzählen, die zu unserem Leben 
unlösbar dazugehört.“ HA Schults Kunst 
visualisiert einen Teil unseres Lebens, un-
seres Wirtschaftens, unseres Produzierens 
und Konsumierens – also des Lebens von 
Menschen, von denen der Müll kommt.

HA Schult ist damit ein konstruktiver Kritiker 
unserer Zivilisation – und zwar nicht als 
Mann im stillen Malerwinkel, sondern als 
agent provocateur, als jemand, der mit 
fulminanten Aktionen immer wieder einen 
lauten Aufschrei erzeugt. Ja, er wollte Seher 
und Mahner, Visionär und Gestalter sein – 
und will es auch weiterhin sein. Wen wun-
dert es da, dass er inzwischen eine Spezies 
von Lieblingskünstler nahezu aller Umwelt-
minister national und international gewor-
den ist? Dabei ist er keineswegs ein simpler 
Grüner, sondern ein global orientierter 
Kunst-Philosoph, der mit seinen Werken 
wachrütteln will – nämlich zu einer leben-
digen Gesellschaft in einer lebenswerten 
Umwelt.

„Das Vergessene, Weggeworfene, Uner-
wünschte erfährt eine sublime Umdeutung“, 
so heißt es in der Ankündigung dieser Aus-
stellung. Die Zeit und der Müll: Schaut man 
genauer hin, so werden in den Arbeiten von 
HA Schult in der künstlerischen Überhö-
hung des Geringen und Verachteten zentra-
le Motive manifest, die etwa in der Bot-

schaft des heiligen Franziskus aus Assisi ihre 
unmittelbare Parallele haben.

In der Tat gilt es ganz genau hinzuschauen, 
Anstoß zu nehmen, sich zu besinnen und 
sich auseinander zu setzen, sich hinein zu 
vertiefen und nachdenklich zu werden.  
Es geht letztlich darum, dass jeder mit der 
Versöhnung von Ökonomie und Ökologie, 
mit dem schonenden Umgang mit den 
Ressourcen unserer Erde, mit umwelt
bewusstem Konsum bei sich selbst beginnt. 
In seinen Aktionen, mit seinen Trash People 
und biokinetischen Landschaftskästen, in 
denen wir unter anderem morbide, apoka-
lyptische Müllhalden, giftige Gaswolken am 
leuchtend gelb-braunen Himmel erkennen, 
thematisiert HA Schult die großen Probleme 
von Umwelt und Konsum, von Ökologie 
und Ökonomie, von Natur und Mensch 
– Probleme, die für uns in Deutschland 
ebenso wie für die anderen 7 Milliarden 
Mitbewohner unserer Erde wirklich existen-
tiell sind und deshalb gelöst werden müs-
sen. Dafür gilt es unsere Sinne zu schärfen 
und das Bewusstsein eines jeden Erden
bürgers zu wecken, um neue Wertvorstel-
lungen zu schaffen. 

Es geht um nicht weniger als darum, Gottes 
Schöpfung zu bewahren – für uns heute 
und für die Generationen von morgen. 
Dazu soll diese Ausstellung hier einen  
heftigen Anstoß geben, dass wir alle dem 
„Memento homo quia pulvis es“ folgen – 
getreu einer Anleitung des heiligen Franz 
von Assisi, die da lautet: „Tu erst das Not-
wendige, danach das Mögliche; dann wird 
auch das Unmögliche möglich.“

3736 D i e  Z e i t  u n d  d e r  M ü l l36



„Geschichte ist die Summe der Erinne-
rungen, aus denen unterschiedlichste Trä-
gergruppen immer wieder Bilder der Ver-
gangenheit konstruieren“, schreibt G. Alt-
hoff in einer Rezension des Bandes „Die Welt 
des Mittelalters. Erinnerungsorte eines Jahr-
tausends“ und würdigt die Arbeit der He-
rausgeber grundsätzlich sehr positiv, spart 
aber auch nicht mit Kritik an dem immer 
noch unterschwellig oder offen verbreiteten 
Klischee vom „finsteren Mittelalter“.1 Teilzu-
nehmen an diesem Prozess der erinnernden 
Konstruktion von Geschichte ist auch der 
Kirche aufgegeben, gerade wenn ihr Rück-
halt und ihre Präsenz in der Öffentlichkeit 
schwindet. Sie hat das Potenzial aufzuzei-
gen, dass das Mittelalter neben den dü-
steren Obsessionen, gedanklichen Verstie-
genheiten und Gewaltexzessen, die nie-
mand leugnet, auch voll ist von 
intelligenten Sinnkonstruktionen, leiden-
schaftlicher Wahrheitssuche und lebensori-
entierter Glaubenskraft und dass vieles von 
den gedanklichen Entwürfen geradezu 
modern anmutet. Wir haben ein Kapital,  
für das wir uns nicht schämen müssen und 
das nicht verloren gehen darf. Und über  
die Kunst sind auch kirchenferne Menschen 
ansprechbar für die tradierten Werte und 
die christlichen Anschauungen von der Welt 
und vom Menschen. Freilich ist uns die 
Bildsprache des Mittelalters weitgehend 
fremd, was nicht nur am zeitlichen Abstand 
und der veränderten Mentalität liegt, son-
dern auch an den Bildern selbst, die oft 
mehrdeutig oder mehrschichtig sind. Dies 
hängt u.a. mit den verschiedenen Traditi-
onen zusammen, aus denen sie stammen 
und die oft gegenläufige Bedeutungen mit 
sich führen. Vorrangige Quelle ist natürlich 

Über den Umgang mit christlicher Kunst des Mittelalters
Josef Mense

Über den Umgang mit christlicher Kunst des Mittelalters  
Teil 2: Konkrete Beispiele 
Josef Mense

die Bibel gewesen, aber sie ist selbst ein 
Buch aus vielen Büchern, ihre Bilder sind 
situationsgebunden. Der Löwe kann bei-
spielsweise Metapher des drohenden Todes 
(Ps 22,14) oder sogar Bild des Teufels sein  
(1 Pet 5,8), aber auch Wappensymbol des 
Stammes Juda (Gen 49,9) sowie „Emblem“ 
des apokalyptischen Christus (Offbg 5,5). 
Während die Bibel bis ins hohe Mittelalter 
absoluten Sakralcharakter besaß, entwi-
ckelten sich parallel dazu volkstümliche 
Literaturen: Heiligenlegenden (Legenda 
Aurea), moralische Abenteuer-Geschichten 
(Alexanderroman) und Naturkunde-Bücher 
wie der Physiologus sowie die daraus sich 
entwickelnden Bestiarien, die – aus der 
Antike kommend – unterhaltsame Tierge-
schichten mit allegorisch-moralischer Sinn-
gebung boten. Die Kenntnis dieser und 
noch einiger anderer Quellen ist sehr hilf-
reich, manchmal unabdingbar zur Erschlie-
ßung von Bildprogrammen. Dabei kann oft 
nur aus dem Gesamtkontext heraus ent-
schieden werden, um welchen Bedeutungs-
aspekt eines Symbols es sich handelt. 
Dennoch ist dieses Bemühen nicht aus-
sichtslos. Dass wir grundsätzlich nicht wis-
sen könnten, was unsere Vorfahren gedacht 
und gefühlt haben und in ihren Bildern 
darstellen wollten, ist eine heute oft ge-
hörte pessimistische Formel, die ihre eige-
nen ideologischen Implikationen hat. Zum 
einen sind wir durch die Geschichtswissen-
schaften ja doch gut unterrichtet über die 
sozialen und politischen Zusammenhänge 
sowie über Frömmigkeitsformen und theo-
logische Entwicklungen, zum anderen muss 
man nicht ausgehen von einem totalen 
Traditionsbruch oder gar -abbruch wie  
etwa bei der Maya-Kultur. Auch sind die 

Menschen des Mittelalters keine „ganz 
anderen“ Menschen gewesen, die man  
wie „Aliens“ wahrzunehmen hätte, trotz 
gewisser Mentalitäts-Verschiebungen. 

Im Folgenden soll gezeigt werden, wie sich 
zunächst sehr fremd wirkende oder gar 
fragmentarische Bildprogramme Schritt für 
Schritt erschließen lassen, wenn man ge-
naue Beobachtung mit fundierten Kenntnis-
sen verbindet und auch einige Spielregeln 
beachtet, die auf einer archaisch struktu-
rierten Psychologie beruhen. Haupthinder-
nis für eine angemessene Wahrnehmung 
mittelalterlicher Symbolik ist unser inzwi-
schen durchrationalisiertes Bewusstsein, das 
„Wahrheit“ nur in binären Denkprozessen 
für feststellbar hält. Mittelalterliche Bilder 
und Symbole sind aber nicht nur mehrdeu-
tig, wie oben knapp angeführt, sondern oft 
in sich ambivalent oder bewusst als „flie-
ßend“ gestaltet: Die grotesken Wasserwesen 
auf der Umrahmung der Holzdecke in Zillis 
repräsentieren als Verkörperungen der 
Chaosmächte sowohl das Gefährlich-Ab-
gründige als auch das Zeugend-Vitale. 
Wenn auf einer Grabplatte der Verstorbene 
mit offenen Augen und z.B. im vollen Prie-
sterornat dargestellt wird, Kelch und Hostie 
in den Händen haltend (Klosterkirche Kas-
sel-Nordshausen), also zugleich als „lebend 
Aufgebahrter“ und als „tot Stehender“ ge-
staltet ist2, handelt es sich um ein doppel-
wertiges Bild. Wenn in einer Pfingstszene 
die Taube des Heiligen Geistes so überdi-
mensional groß und mit gespreizten Federn 
ausgeführt wurde, dass sich der Eindruck 
eines Adlers einstellt (Tympanon Alt-Rho-
den), dann ist dieses Bild durch die Über-
blendung zweier „Folien“ mehrschichtig 
geworden, um auf diese Weise aussagen zu 
können: Der Geist, den Christus sendet, ist 
die Schechina, Gegenwart des Vaters, ent-
sprechend den Adler-Metaphern des Alten 
Testaments. Darüber hinaus ist gelegentlich 
mit hintergründigem Witz und feiner Ironie 
zu rechnen, wie ja überhaupt auch die 

Variation der Formen und Figuren als Lust 
am Spiel und somit als Gegenmacht zur 
allgegenwärtig bedrückenden Angst noch 
viel zu wenig gewürdigt wird. 
Im Übrigen sind die Gemeinden sehr dank-
bar für die theologische Erschließung bisher 
unbeachteter oder als unzugänglich gel-
tender Bildprogramme, nicht nur als Berei-
cherung von Predigt und Katechese, son-
dern auch als tiefere Verwurzelung in der 
Geschichte. Das gilt zunehmend auch für 
die evangelische Kirche. Bischof Martin Hein 
(EKKW) wirbt offensiv für die (kritische) 
Wiederentdeckung der Bildtraditionen als 
Chance, sich „neue Perspektiven auf die 
Botschaft der Bibel eröffnen zu lassen.“3

Löwe oder Leopard? 

Reichenbach ist ein beschaulicher Ort öst-
lich von Kassel (zu Hessisch Lichtenau).  
Die kleine romanische Ortskirche wurde um 
1140 für ein Nonnenkloster errichtet, das 
nach 1200 eine Umwandlung erfuhr und als 
früheste Niederlassung des Deutschordens 
vorübergehend Bedeutung gewann. Als 
Basilika mit niedersächsischem Stützen-
wechsel ist sie mit schlichten Würfelkapi-
tellen ausgestattet, einzig das vorderste auf 
der Nordseite wurde figural gestaltet [Abb. 1]. 

1 Reichenbach, Kapitell (um 1140)

3938 Ü b e r  d e n  U m g a n g  m i t  c h r i s t l i c h e r  K u n s t  d e s  M i t t e l a l t e r s38



Darauf ist, dem Mittelschiff und dem Altar zugewandt, eine 
Raubkatze zu sehen, die ein Beutetier niedergeworfen hBat. 
Ein Hahn flüchtet nach links hin in einen Bereich, wo ein 
Hund und ein Basilisk, zwei Vertreter des Bösen, miteinan-
der im Streit liegen. Die beiden übrigen Flächen des Kapi-
tells sind fast ganz von einem üppigen Weinstock einge-
nommen, der sich wuchernd nach allen Seiten hin ausbrei-
tet. In ihm tummeln sich Vögel, die sich an den Trauben 
laben: von Alters her ein Bild des Paradieses als Ort der 
Seligen. Ein Vogel befindet sich direkt oberhalb des Hahns 
auf der Schauseite, offenbar ohne Angst vor dem Raubtier. 

Zu diesem Relief schreibt G. Bezzenberger: „In Richtung 
zum ehemaligen Triumphbogen der Kirche ist ein Löwe 
dargestellt, der ein Tier (Lamm?) reißt. Der Weinberg ist im 
Alten und Neuen Testament Sinnbild für das Volk Gottes, 
das zu seiner Ehre gute Früchte bringen soll. Darum warnen 
die Propheten vor Fruchtlosigkeit und vor Schädlingen, die 
in den Weinberg einbrechen ... Das romanische Relief an 
der Evangelienseite der Kirche ist als eindringliche Mah-
nung an die Gemeinde und die Geistlichen zu verstehen.“4 
Der „Löwe“ wird demnach als Schädling, d.h. als apokalyp-
tische Horror-Figur verstanden. Im Katalog der Kasseler 
Ausstellung „Tiere–Dämonen–Teufel“ wurde noch eins 
draufgesetzt: „Hier hat die Raubkatze mit den klar erkenn-
baren Attributen des Bösen einen überzeugenden Aus-
druck gefunden. Deutlich sind der Basiliskenblick, der Rin-
gelschwanz, wie er sich über den Rücken legt, und die 
Krallen der Tatzen. ... Die Raubkatze in ihrer Aktion veran-
schaulicht das aggressiv Böse.“5 
Dem aufmerksamen Betrachter stellen sich jedoch zwei 
Fragen: Ist es überhaupt ein „Löwe“? Und sind tatsächlich 

klar erkennbare Attribute des Bösen zu 
sehen? 
Abgesehen davon, dass es in der frühen 
mittelalterlichen Zeit kaum denkbar war, 
einen „Basiliskenblick“ frontal zu zeigen, 
denn er galt als tödlich, wirken die kleinen 
mandelförmigen Augen alles andere als 
durchdringend oder gefährlich. Auch ist der 
„Ringelschwanz“ kein überzeugendes Indiz: 
Die dekorative Schwanz-Schleife, die nach 
vorne weist, hat nichts gemein mit dem 
Hinterleib einer Schlange oder eines Dra-
chen. Übersehen wird auch, dass der 
Schwanz dieses Tieres sich durch die Beine 
hindurch nach oben schwingt – eine Beob
achtung, die zumindest zur Vorsicht mahnt! 
Auf keinem Wappenschild wäre ein solcher 
Löwe als Herrschersymbol denkbar. Und 
auch beim Auftritt des Satans, des „Herr-
schers der Welt“, der angeblich mit roher 
Gewalt einbricht, würde eine solche 
Demutsgeste eher lächerlich wirken. 
Vor allem aber: Um einen „Löwen“ kann es 
sich gar nicht handeln, wie bei näherem 
Herangehen zu erkennen ist [Abb. 2].

Erst einmal fehlt der Raubkatze die Löwen-
mähne und darüber hinaus ist ihr Fell ge-
zeichnet mit einem feinen „Netz“ – das 
deutet eher auf einen Leoparden hin. Aller-
dings weist der Schwanz die für einen Lö-
wen typische Quaste auf, so dass wir es hier 
offensichtlich mit einem Kunst-Gebilde zu 
tun haben, das sich durch Überblendung 
zweier „Folien“ ergibt. 

Wie oben bereits ausgeführt, ist der Löwe 
als Symbol durchaus nicht von vornherein 
nur auf die Rolle des Bösen festgelegt. Der 
Physiologus bietet allein drei unterschied-
liche Erzählungen.6 Beim Leoparden oder 
Panther heißt es jedoch ohne Schwanken: 
„Er ist von allen Tieren das freundlichste, ein 
Feind nur der Schlange. Ganz bunt ist er wie 
der Rock Josephs und hübsch, friedfertig 
und ganz sanft. ... Aber ein Feind ist er der 
abgefallenen Schlange im Wasser. – Ganz 

bunt ist Christus, der selbst ist Jungfräulich-
keit, Reinheit, Erbarmen, Glaube, Tugend, 
Eintracht, Frieden, Großmut.“ Eine erstaun-
liche Einschätzung, die abgeleitet sein dürf-
te aus Jes 11,6, der Vision vom „Tierfrieden“. 
Es ist von daher mehr als naheliegend, diese 
Raubkatze als ein positives Symbol anzuse-
hen. Das spiegelt sich auch in seinem 
„Gesicht“, allerdings mit einer seltsamen 
Ambivalenz. Die Katze hat, vom Steinmetz 
sorgfältig „gezwirbelt“, einen quasi-mensch-
lichen Schnurrbart mit weit nach oben 
gezogenen Spitzen, so dass für den Betrach-
ter der Eindruck eines gewinnenden Lachens 
entsteht. Darunter jedoch befindet sich in 
befremdlichem Gegensatz ein schmaler 
„Mund“, der eine ernstere Sprache spricht. 
Die Gleichzeitigkeit der widerstrebenden 
Aussagen wirkt heute sehr eigentümlich. 
Diese ungewöhnliche Gestaltung zur Her-
vorhebung einer Differenz kann aber kein 
Zufall sein: Als erster und vorherrschender 
Eindruck soll sich ganz eindeutig der einer 
„Frohen Botschaft“ einstellen. Der „Leopard“ 
als Christus-Figuration verkörpert Sanftheit, 
Erbarmen und Friedenswillen. In der escha-
tologischen Christus-Rolle als der „Löwe aus 
dem Stamm Juda“ (Offbg 5,5) hat er aber 
auch zu richten über das Böse. Das ist kon-
kret inszeniert in einem Wildesel, der 
niedergeworfen wurde, nicht aber getötet! 
Dieses Tier wird vom Physiologus eindeutig 

qualifiziert: „Der Wildesel nun ist der Teufel.“ 
Aber der Panther-Löwe zeigt keineswegs 
seine „gefletschten Zähne“, wie es im Kunst-
führer heißt7, und er verletzt den Esel auch 
nicht mit seinen Krallen, fast zärtlich scheint 
er ihn zu umarmen. Der hat sich auf den 
Rücken geworfen, die Beine nach oben 
gestreckt und leckt ihn wie ein Hündchen 
mit der Zunge als Zeichen der Ergebung. 
Das alles stellt hier keinen dualistischen 
Vernichtungskampf dar! 

Zum Vergleich 
betrachte man 
eine entspre-
chende Illustration 
im Bestiar des 
Philippe de Thaon 
(1121), wo ein Löwe 
mit frei schwin-
gendem Schwanz 
triumphierend 

über dem schon halb gefressenen Beutetier 
steht und der Text dazu kommentiert: Dass 
der Löwe den Esel fresse, bedeute: so ver-
halte sich Christus im „Rachegericht über 
die Juden“8. Diese scheußliche Seite des 
mittelalterlichen Christentums soll nicht 
verschwiegen sein – doch genau davon 
setzt sich das Reichenbacher Relief ent-
schieden ab. 

Allerdings flüchtet vor diesem eschatolo-
gischen Richter der erschreckte Hahn – 
nicht aber der Vogel in der Weinranke. Ver-
mutlich werden die beiden einfach nur, 
ohne besondere allegorische Bedeutung, 
einander gegenüber gestellt: Der „Vogel des 
Himmels“ aus Mt 6,26 verkörpert metapho-
risch die Sorglosigkeit, die Jesus empfiehlt, 
im Gegensatz zum hektischen Hahn, dem 
„Vogel der Erde“ als Inbegriff der Geschäf-
tigkeit und der weltlichen Sorge. Der sucht 
Rettung in einer Sphäre, die man als 
„Kampfplatz Erde“ bezeichnen kann, wo 
sich die Satans-Horden balgen [Abb. 4]:
Ein Hund [beschädigt] und ein Basilisk tra-
gen einen Krieg mit Pfote und Kralle aus. 2 Reichenbach, Kapitell: Raubkatze 

3 Copenhagen Bestiary  
(Illustr. um 1300)

4 Reichenbach: Hund und Basilisk im Kampf 

4140 Ü b e r  d e n  U m g a n g  m i t  c h r i s t l i c h e r  K u n s t  d e s  M i t t e l a l t e r s Ü b e r  d e n  U m g a n g  m i t  c h r i s t l i c h e r  K u n s t  d e s  M i t t e l a l t e r s



Vor Augen geführt wird damit die Uneinig-
keit des Bösen. Streit, Zwietracht, Hass, 
Gewalt sind als Signifikanten für die Herr-
schaft des Satans ausgewiesen. Vom Reich 
des Bösen heißt es aber bei Mt 12,25: „Jedes 
Reich, das entzweit ist mit sich selbst, wird 
untergehen.“ Das Reichenbacher Kapitell 
sagt: Nun ist es soweit, die Endzeit ist da. 
Die Herrschaft des Satans hat sich erschöpft. 
Der Wein mit seinen wunderbaren Ranken 
und Reben breitet sich unaufhaltsam aus, 
Christus selbst ist ja „der Weinstock“ (Joh 
15,5) und er kommt als freundlicher Richter.

Zusammenfassend lässt sich sagen: Wir 
haben es bei diesem Kapitell keineswegs 
mit einer simplen Ansammlung von „Fabel-
tieren“ zu tun, wie der Dehio nahelegt, 
sondern mit einer durchdachten, für diese 
Zeit höchst „modernen“ Theologie. Gerade 
wenn man bedenkt, dass das Bildprogramm 
in Zeiten der ersten Kreuzzüge entworfen 
wurde, kann man nur staunen, mit welcher 
Souveränität die Auftraggeber und ihre 
Berater dem Zeitgeist widerstanden und auf 
Dualismen, Horror-Szenarien und Droh-
Didaktik verzichteten – oder haben sich hier 
die frommen Frauen artikulieren können? 
Thema ist natürlich das Gericht, aber es 
wird keine Endzeitstimmung geschürt. Das 
„Kommen Christi“ darf ohne Angst erwartet 
werden – und es geschieht täglich: in der 
Liturgie und beim Betrachten dieses Kapi-
tells und durch das In-Beziehung-Setzen 
von beidem. Mit Ernst ist geboten, einen 
ethischen Kampf gegen das Böse zu führen, 
aber in erster Linie wird doch Zuversicht 
und Freude vermittelt. Der hl. Bernhard 
predigte damals: „Durch den Glauben wer-
den wir als Kinder Gottes angenommen, der 
Glaube in uns ist es, den die unter der 
Macht des Bösen stehende Welt hasst und 
verfolgt, und durch den Glauben wird sie 
auch besiegt ... Welcher Glaube, fragst du, 
ist also lebendig und siegreich? Ohne Zwei-
fel der, durch den Christus in unseren Her-
zen wohnt.“9 In der Sammlung von Gebeten 

der Zisterzienserinnenabtei St. Thomas an 
der Kyll, die zwar erst um 1300 in einem 
Codex zusammengefaßt wurden, aber eine 
vielfältige längere Tradition spiegeln, ist zu 
lesen: „Seht, so spricht der Herr, ich selbst 
werde eure Gräber öffnen und euch aus 
euren Grabstätten herausführen; mein Volk, 
ich werde dich in ein Land bringen, wenn 
ich euch aus euren Gräbern erwecke, mein 
Volk, wenn ich meinen Geist in euch hinein-
lege, dann werdet ihr leben und ich werde 
euch Ruhe schaffen in eurer Heimat.“1

Taufstein mit Bilderpuzzle 

Wenn im vorangehenden Beitrag die Kapi-
tell-Skulptur des 12. Jahrhunderts eine es-
chatologische Grundstimmung vermittelte, 
die allerdings aszetisch gewendet und 
„geerdet“ war, so geht das folgende, zeitlich 
später anzusetzende Beispiel insofern darü-
ber hinaus, als aus einem scholastisch-lehr-
haften Impetus vor allem positive Leitbilder 
formuliert werden – gleichfalls noch in der 
Symbolsprache von Tierbildern. 

Die kleine romanische Marienbasilika in 
Wilhelmshausen nördlich von Kassel [Abb. 5] 
wurde kurz vor der Mitte des 12. Jahrhun-
derts auf dem linken Fuldaufer als Teil eines 
Stifts mit Namen Wahlshausen errichtet. 
Von ihm weiß man mit Gewissheit nur, dass 
es um 1293 fünfzehn adelige Damen beher-
bergte, deren Namen überliefert sind. Da-
mals wurde das Stift an das Männer-Kloster 
Hardehausen übertragen und der Konvent 
wahrscheinlich aufgelöst. Ab 1310 wird das 
Kloster von Zisterzienser-Mönchen besie-
delt. Nach einer gründlichen Sanierung und 
Renovierung in den Jahren 2002–2007 
bietet sich dem Besucher heute – trotz 
verschiedener Nachbildungen und Anpas-
sungen im 19. und 20. Jahrhundert – ein 
Raumeindruck von schöner Geschlossen-
heit.

Ein besonderes Traditionsstück stellt die 
Sandstein-Taufe dar, von der jedoch nur das 
Taufbecken als solches, die Kuppa, erhalten 
ist. Sie hat eine kelchartige, achtseitige 
Form, die schon als gotisch gelten kann, 
trägt auf sieben der acht Felder aber ein 
Bildprogramm aus Symbolgestalten, das 
eher der romanischen Zeit angehört.11 Der 
Taufstein ist erheblich beschädigt, es muss 
jemand versucht haben, alle Bilder abzu-
meißeln. Bei dreien ist ihm das fast vollstän-
dig gelungen, allerdings ohne die Flächen 
nachzuarbeiten, drei andere sind nahezu 
unversehrt erhalten geblieben; das mittlere 
dazwischen ist nur ansatzweise abgeschla-
gen worden; ein Riss läuft von oben nach 
unten durch das Relief und diagonal durch 
den ganzen Block, was die Vermutung na-

helegt, dass der Stein bei der Bearbeitung 
zerbrochen ist und die Bemühungen da-
raufhin aufgegeben wurden. Über die 
Geschichte dieses Taufsteins liegen nur 
spärliche und dabei widersprüchliche Anga-
ben vor. Es wird berichtet, er sei 1893 anläss-
lich einer umfassenden Kirchenrenovierung 
unter dem Fußboden des Mittelschiffs ge-
funden worden. Der calvinistisch erzogene 
Landgraf Moritz der Gelehrte hatte per 
Erlass vom 27.12.1605 verfügt, alle Bilder  
und Skulpturen aus den Gotteshäusern zu 
entfernen – zum Teil gegen den heftigen 
Widerstand der lutherischen Geistlichkeit. 
Für die Spendung des Sakraments sind 
damals Tauf-Schalen verpflichtend gemacht 
worden. Daraufhin wurden die Taufsteine, 
um sie nicht zu zertrümmern, manchmal 
vergraben (Breuna) oder als Tränke auf die 
Viehweide gestellt (Lippoldsberg) oder auf 
den Kopf gedreht und zur Basis für die 
Kanzel genommen (Dennhausen). Etwas in 
dieser Art könnte auch in Wilhelmshausen 
der Fall gewesen sein. Der oben angespro-
chene Modernisierungsversuch muss aller-
dings später erfolgt sein. Akte eines puri-
stisch-frommen Vandalismus sind um 1900 
auch andernorts bezeugt. [Abb. 6]

Das Bildprogramm

Trotz der versuchten Abtragung der Bilder 
ist auf dem Taufbecken noch vieles zu er-
kennen. Es befindet sich heute, mit einem 
modernen Schaft versehen, in der nörd-
lichen Nebenapsis. Dem durch den Mittel-
gang kommenden Betrachter zeigen sich 
als erstes die beiden komplett erhaltenen 
Symbolbilder: ein laufender Hirsch, der sich 
nach links hin bewegt, und rechts davon ein 
zweifüßiger Drache, der ihn verfolgt. Der 
Drache ist in der christlichen Mythologie 
der Vertreter des Bösen. Das hiesige Bild 
wirkt allerdings schematisch-emblemhaft 
und auch ein wenig „putzig“, nicht eigent-
lich furchterregend. Auf einen „seelsorg-
lichen Thrill-Effekt“ wurde offenbar nicht 

5 Wilhelmshausen, Marienbasilika

6 Wilhelmshausen, Taufstein: Hirsch und Drache

4342 Ü b e r  d e n  U m g a n g  m i t  c h r i s t l i c h e r  K u n s t  d e s  M i t t e l a l t e r s Ü b e r  d e n  U m g a n g  m i t  c h r i s t l i c h e r  K u n s t  d e s  M i t t e l a l t e r s



abgehoben, wie es aus zeitlich früheren und 
späteren Zusammenhängen bekannt ist. 
Dem Hirsch hängt die Zunge aus dem Maul, 
weil er gehetzt wird, aber auch, weil in ihm 
die Verbildlichung des Psalmverses 42,2 zu 
sehen ist: „Wie ein Hirsch lechzt nach fri-
schen Wasserquellen, so sehnt sich, Gott, 
meine Seele nach dir.“ Nach dem Physiolo-
gus kann der Hirsch aber auch ein Christus-
Symbol sein, als Kämpfer gegen „die Schlan-
ge“. Wenn man links herum geht, folgt ein 
eigentümliches Paar: Nur am linken Rand 
leicht beschädigt, erschließt sich dem Be-
trachter das dritte Bild als Mischwesen aus 
bärtigem („wildem“) Mann mit Fischleib, der 
schon aus der Antike als Triton bekannt ist. 
Das vierte, wenngleich nur in Umrissen 
vorhandene Bild ist unschwer zu identifizie-
ren als sein weibliches Gegenstück, eine 
doppelschwänzige Nereide (Sirene), die 
damals häufig vorkommt. [Abb. 7b u. 7a] 

Eine anschauliche Parallele findet man auf 
einem Kapitell-Fragment des ehemaligen 
Kreuzgangs im benachbarten Helmars
hausen. [Abb. 8] 

Auch als Paar sind die beiden gut bezeugt: 
Heinz Mode bringt in seinem Buch „Fabel-
tiere und Dämonen in der Kunst“ als erste 
Abbildung ein erotisches Sirenen-Paar in 
gegenseitiger Umarmung. Kein Zweifel also, 
dass eine Nereide, die ihre „Schenkel“ aus-
breitet, in einem christlichen Kontext ein 
Negativ-Symbol darstellt: die Verführbarkeit 
durch „Wollust“, allgemeiner gesagt durch 
Gier und Habsucht – Luxuria und Avaritia 
als Hauptsünden der klassischen Theologie. 

Der Triton verdient eine genauere Betrach-
tung. Seine Enten-Patschen wirken etwas 
kurios, sie mögen aus dem Physiologus 
kommen, wo die Tritonen für Mischwesen 
aus Mensch und Gans gehalten werden.  
Auf dem Kopf trägt er eine sogenannte 
Gugel, damals übliche Kopfbedeckung der 
einfachen Leute, hier in Verbindung mit 
einem gezackten Kragen, der – auch lange 
vor Eulenspiegel – an einen Narren denken 
lässt. Tatsächlich ist nachweisbar, dass in 
dieser Zeit ein sprachlicher Umschwung 
stattfand vom „dörper“, dem einfachen 
Mann vom Land, zum „tölpel“, dem ver-
lachten Simpel und Narren. Zum Vergleich: 
Im Fritzlarer Dom blieb als Fragment ein 
dämonischer Narr erhalten (Lapidarium,  
um 1330) [Abb. 9]. 

Zwei Gugel tragende Männer mit tierischen 
Leibern keifen sich in einem Gewölbebild 
der ehemaligen Prämonstratenser-Kirche 
von Clarholz an (um 1340) [Abb. 10].

Ein bärtiger Fisch-Mann mit Zipfelmütze (als 
Meeresgott Triton ausgewiesen, 14. Jh.), der 
auf einer Teufelsgeige spielt, ist als Wand-
bild in der Kaiserpfalz von Forchheim zu 
sehen und beweist besonders anschaulich 
die suggestive Kraft der Verführung. Die 
Beispiele zeigen, dass man auch in unserem 
Fisch-Mann einen Narren sehen darf, der im 
vorliegenden Kontext einen Negativ-Part 
spielt – solche Anti-Ikonen dienten der 
Ermahnung und Warnung. 

In seiner rechten Hand hält der Tritone ein 
langstieliges rautenförmiges Objekt, das als 
Spiegel identifiziert werden kann. Im Kreuz-
gang des Schleswiger Doms trägt ein Affe 
einen solchen Spiegel, ebenso in Clarholz. 
Der Tritone steht demnach hier für die 
Selbstbespiegelung, Selbstsucht, Verblen-
dung, lat. stultitia, die zusammenhängt mit 
dem „Stolz“: Superbia als Hauptsünde. Das 
Sirenen-Paar verkörpert die Verlockung zum 
„falschen Leben“. 

Der Hirsch strebt, wie gesehen, dem Wasser 
zu. Dafür stehen die beiden Wasser-Wesen 
zunächst einmal auch – vor einer konkret 
symbolischen Festlegung (vgl. Zillis). Aber 
die Seele des Menschen muss unterschei-
den lernen zwischen trügerischen Ange

boten und den Quellen, die ihren Durst 
stillen können. 

Das nächstfolgende Bilderpaar ist nur in 
Umrissen erkennbar, die aber ziemlich deut-
lich sind: Einem Löwen (rechts) steht ein 
Greif gegenüber, beide mit gegeneinander 
erhobenen Tatzen. Da es unterlassen wurde, 
den Stein nachzuarbeiten, blieben nicht nur 
einzelne Ränder erhalten, z.B. die Flügelspit-
zen des Greifen links oben, sondern es sind 
auch die Figuren als helle Schemen erkenn-
bar, da sie noch keine wirkliche Alterspatina 
angesetzt haben – was auf ein relativ jun-
ges Bearbeitungsdatum hinweist [Abb. 11].

Der Löwe ist heraldisch-emblematisch ge-
formt, jedoch mit einer auffälligen Abwei-
chung: Er dreht den Kopf nach hinten, Zei-
chen seiner Niederlage. In der mittelalter-
lichen Symbolik ist der Löwe vieldeutig. Er 
kann über das oben Genannte hinaus Aus-
druck von Stärke und Machtanspruch sein, 
aber auch Symbol der Auferstehung Christi, 
Erkennungszeichen des Evangelisten Mar-
kus ebenso wie Repräsentant des Chole-
rischen in der mittelalterlichen Lehre von 
den Temperamenten. Hier vertritt er den 
Part des Bösen. Dagegen gilt der Greif, 
abgesehen von antiken und einigen frühen 
christlichen Kontexten, unzweifelhaft als 
Positiv-Symbol, und zwar als Verkörperung 
Christi, genauer als sinnbildliche Darstel-
lung der Zwei-Naturen-Lehre: Der Greif ist 
Löwe und zugleich Adler, so wie Christus 
Mensch und Gott war. Er trägt immer den 
Sieg davon. Ein Beispiel dafür ist u.a. ein 

7a Nereide 7b Triton

8 Helmarshausen, Kapitell-Fragment (12. Jh.) 9 Fritzlar, Dom, Dämon als Narr (um 1330

10 Clarholz, Stiftskirche, Gewölbemalerei (um 1340)

11 Wilhelmshausen, Taufstein: Greif und Löwe

4544 Ü b e r  d e n  U m g a n g  m i t  c h r i s t l i c h e r  K u n s t  d e s  M i t t e l a l t e r s Ü b e r  d e n  U m g a n g  m i t  c h r i s t l i c h e r  K u n s t  d e s  M i t t e l a l t e r s



Relief am Hauptportal der Überwasserkirche 
in Münster, wo ein Adler einen Affen und 
ein Greif einen Löwen schlägt. In den Clar-
holzer Gewölbebildern stehen sich beide 
diagonal entgegen.

Das hiesige Bild-Paar liegt dem zuerst 
betrachteten, nämlich Drache und Hirsch, 
genau gegenüber. Dabei entspricht der 
Löwe dem Drachen, beide stellen die Macht 
des Bösen dar. Der Greif korrespondiert mit 
dem Hirsch und verkörpert in diesem Kon-
text die aktive Variante: nicht die verfolgte, 
nach Rettung und Heil sich sehnende Seele, 
sondern den aktiven und selbstbewussten 
Christen, zu dem die Taufe den jungen 
Menschen ja machen soll. 
Das siebte Bild steht allein [Abb. 12]. 

Dadurch dass die achte Fläche leer blieb, 
wird es besonders betont. Es überrascht an 
dieser Stelle und ist nicht auf Anhieb identi-
fizierbar. Mit ziemlicher Sicherheit handelt 
es sich aber um eine Eule, das Umriss-Sche-
ma dürfte kaum auf irgendein anderes Tier 
passen. Eulen, die im Profil oder Halbprofil 
dastehen und dem Betrachter das ‚Gesicht’ 
zuwenden, sind in der Zeit um 1300 nicht 
selten anzutreffen, u.a. im Kreuzgang des 
Schleswiger Doms, später auch im Chorge-
stühl der Stiftskirche von Wetter (dort  
jedoch in dämonischer Funktion, vgl. die 
Basilisken-Krone) [Abb. 13].

Und das ergäbe innerhalb des Bildpro-
gramms auch einen guten Sinn. Die Eule 
gehört im Mittelalter an sich zu den mehr-
deutigen Symbolen. Einerseits kennt man 
sie aus der Antike als Vogel der Göttin Athe-
ne und Inbild der „Weisheit“ (das ist der 
Steinkauz, der sich auf griechischen Münzen 
befindet), in einer Aesopischen Fabel tritt 
sie als kluge Ratgeberin auf. Andererseits 
galt sie im Mittelalter als Todesbotin. Pro-
pheten des Alten Testaments hatten die 
Eule als Teil einer Drohkulisse gegen die 
übermächtigen Feinde Israels verwendet, 
als Vor-Zeichen der angesagten Zerstörung 
(Jes 13,21; 14,23 / Zeph 2,14). Noch in Grimms 
Märchen erscheint sie als Hexenvogel, der 
Mädchen fängt (Jorinde und Joringel), und 
als teuflisches Ungeheuer (satirisch in Die 
Eule). Im Chorgestühl der Pfarrkirche von 
Sundern-Stockum ist eine Hexe mit Eulen-
kopf dargestellt. Ein Bestiarium (Tierbuch) 
aus dem 12. Jahrhundert nennt speziell den 
Uhu einen Vogel der Sünde und des Todes: 
„Der Uhu ist ein schlimmer Vogel, so wie 
der Sünder ein schlimmer Mensch ist.“ Je-
doch wird davon deutlich unterschieden 
das „Käuzchen“, griechisch nykti-korax 
(„Nacht-Rabe“), das ist der Waldkauz, der als 
Christus-Symbol ausgewiesen ist.11 Im Physi-
ologus heißt es dazu: „Dieser Vogel liebt die 
Nacht mehr als den Tag. So hat auch unser 

Herr Jesus Christus uns geliebt, die wir in 
Finsternis und Schatten des Todes saßen. 
Doch wirst du mir entgegnen, dass die Eule 
unrein ist nach dem Gesetz des Mose, und 
wie kann man es dann als Sinnbild des 
Erlösers verstehen? Schön spricht der Apo-
stel: ‚Er hat den, der keine Sünde kannte, für 
uns zur Sünde gemacht.’ Er hat sich selbst 
erniedrigt, um alle zu erlösen und uns zu 
erhöhen.“ (nach Phil 2) Die Eule ist auf dem 
Wilhelmshausener Taufstein das Gegenüber 
zu den Wasser-Wesen. Deshalb kann als 
sicher gelten, dass sie hier ein Positiv-
Symbol darstellt. 

Fasst man alles zusammen und nimmt auch 
die Negativ-Bilder als Spiegel des Positiven 
hinzu, offenbart sich eine subtil verschlüs-
selte und zugleich anschaulich verbildlichte 
Lehre von den christlichen Tugenden. Zu-
nächst die vier sog. Kardinaltugenden: Pru-
dentia bzw. Sapientia (Klugheit, Weisheit) 
bedeutet die sichere Urteilsfähigkeit auf-
grund vernünftiger (gemeint ist: aristote-
lisch-stoischer und biblischer) Wertorientie-
rung und bildet zusammen mit der Tempe-
rantia (Mäßigung, Selbstdisziplin) den 
Gegensatz zur beschriebenen Luxuria und 
Avaritia – beide Tugenden werden von der 
Eule repräsentiert. Fortitudo (Tapferkeit, 
Standhaftigkeit) meint den Widerstand 
gegen das Böse, den Einspruch gegen Ge-
walt und Willkür, gegebenenfalls die Opfer-
bereitschaft im Einsatz für Gerechtigkeit; 
zusammen mit der Iustitia (Gerechtigkeit) 
stellt sie den Gegensatz zur beschriebenen 
Stultitia bzw. Superbia dar – diese Tu-
genden werden vom Greifen repräsentiert. 
Dazu kommt der Hirsch, der für die „Sanft-
mütigen“ und die „Friedensstifter“ der Berg-
predigt stehen kann, die „hungern und 
dürsten nach der Gerechtigkeit“ und dafür 
auch Verfolgung auf sich nehmen  
(Mt 5,3-10). Darüber hinaus sind in den drei 
Christus-Figurationen, die als Vor-Bilder 
zugleich den „idealen Christen“ meinen, die 
sogenannten theologischen Tugenden 

12 Wilhelmshausen, Taufstein: Eule

13 Wetter, Stiftskirche: Eule (1466)

erkennbar, Fides, Spes und Caritas: im Stark-
mut des Greifen der Glaube (vgl. Hebr 
11,1.33), in der Gerechtigkeitsliebe und Wahr-
heitssuche des Hirschen die Hoffnung und 
in der Weisheit und Demut (als „Dien-Mut“, 
vgl. Phil 2) der Eule die Liebe. 

Zur Datierung

Über Herkunft und Entstehung des Tauf-
steins ist praktisch nichts bekannt, so dass 
man bei der Datierung auf Stilvergleiche 
und Schätzungen angewiesen ist. Das hat 
im Dehio zu der Annahme „um 1200“ ge-
führt. Dagegen spricht jedoch schon ein 
bestimmtes Detail, die Gugel des Tritonen 
mit dem Zackenkragen. Sie verweist sogar 
auf das 14. Jahrhundert: „Im Zuge der Veren-
gung des männlichen Obergewandes ab 
1335 trat auch der Schulterkragen der Gugel 
wieder nach außen. Er erscheint nun breiter 
[…] und am unteren Rand in vielfältiger 
Form gezackt oder gezaddelt […].“13 Auch 
andernorts finden sich Beispiele für solche 
„Ungleichzeitigkeiten“. Nachweislich wird 
noch um 1340 in der ehemaligen Prämon-
stratenserkirche von Herzebrock-Clarholz 
ein tiersymbolisch verschlüsseltes theolo-
gisches Programm in ein neu errichtetes 
gotisches Kreuzrippengewölbe eingebracht. 
Ein weiteres Beispiel sind bedeutende Kapi-
tell-Skulpturen in der frühgotischen Kirche 
St. Martin von Heiligenstadt (nach 1300). 
Sie bestehen zum Teil bereits aus biblisch-

14 Heiligenstadt, St. Martin: Jagdszene

4746 Ü b e r  d e n  U m g a n g  m i t  c h r i s t l i c h e r  K u n s t  d e s  M i t t e l a l t e r s Ü b e r  d e n  U m g a n g  m i t  c h r i s t l i c h e r  K u n s t  d e s  M i t t e l a l t e r s



narrativen Szenen, die jedoch flankiert sind 
einerseits von Positiv-Symbolen wie dem 
Pelikan oder dem Löwen, der die Jungen 
zum Leben erweckt, andererseits aber auch 
von schauerlichen Basilisken und Drachen 
sowie einer imposanten Jagdszene: Hier 
verfolgt ein wilder Reiter, Symbol des Teu-
fels, mit einer Hundemeute einen Hirsch. 
[Abb. 14]

Taufsteine aus genuin romanischer Zeit 
weisen ihrerseits ein erkennbar abwei-
chendes Erscheinungsbild auf. Spätroma-
nische Taufsteine in achtseitigen Formen 
finden sich z.B. in verschiedenen Kirchen 
Kölns (Gereon; Maria Lyskirchen). Der des 
Limburger Doms wird um 1235 datiert.  
Er hat aber einen wuchtigen Kessel und  
die Kölner Taufsteine sind gekennzeichnet 
durch eine breit ausladende Schale.  
Der Taufstein von Wilhelmshausen ist dage-
gen eleganter gearbeitet, er hat bereits eine 
zierliche gotische Pokalform. 

Auch kann, was die Bild-Gestaltung betrifft, 
der erste Eindruck trügen. Zum Vergleich 
soll der ebenfalls mit Tierbildern versehene 
(runde) romanische Taufstein der Kölner 
Antoniterkirche herangezogen werden  
(vor 1200) [Abb. 15].

Die Unterschiede sind augenfällig: Nach den 
vier Windrichtungen hin sind prominent 
gestaltete „Schreckköpfe“ angebracht, dä-
monische Masken, die – ansonsten meist  
an den Außenseiten romanischer Kirchen – 

apotropäische Bedeutung haben. Die vier 
Tierbilder auf der Kuppa sind relativ grob 
gearbeitet und vermitteln einen archai-
schen Eindruck – man vergleiche damit die 
Realistik und Eleganz des Hirschen in Wil-
helmshausen! Mindestens drei der Tier-
bilder stellen das Böse dar: Zu sehen sind 
ein fauchender Löwe, ein fauchender Dra-
che, zwei miteinander kämpfende Basilis-
ken. Das vierte Bild könnte den „Tierfrieden“ 
symbolisieren (Jes 11,6): Zwei Löwen knien 
miteinander nieder, ihre Köpfe werden eins. 
Das ist ein schönes adventliches Zeichen, 
liegt aber weit weg von der ausgefeilten 
Theologie des Wilhelmshausener Taufsteins, 
dessen Gestaltung eine entwickelte Schola-
stik voraussetzt – in konservativ-roma-
nischer Bildsprache auf gotischem Corpus! 
Ein zweiter Vergleich zur Abgrenzung:

Der achtseitige romanische Taufstein in 
Köln St. Aposteln (um 1200) [Abb. 16], in 
schöner Tulpenkelchform auf niedrigem 
Schaft, wirkt insgesamt doch sehr massiv – 
und Köln war damals eines der Zentren 
romanischer Kunst! Wie sollte in der ent-
ferntesten Provinz zeitgleich „um 1200“ ein 
konzeptionell und handwerklich so avan-
ciertes Objekt entstanden sein? 

15 Köln, Antoniterkirche, Taufstein (vor 1200)

Anmerkungen
1	 G. Althoff: So unterschätzt man sein 

Publikum, in: FAZ v. 12.5.2012, S. 30. 
2	 U. Geese: Mittelalterliche Skulptur in 

Deutschland, Österreich und der 
Schweiz, Petersberg 2007, S. 147. 

3	 In: V. Leuschner (Hg.): Die Zierenberger 
Stadtkirche und ihre mittelalterlichen 
Wandmalereien, Wiesbaden/Stuttgart 
2011, S. 8. 

4	 In hessischen Kirchen entdeckt. Bilder  
u. Texte v. Günter E. Th. Bezzenberger,  
Kassel 1988, S. 14. 

5	 Katalog: Tiere, Dämonen Teufel. Bild-
welten des Mittelalters, Fulda/Kassel 
2005, o.S. 

6	 Vgl. Physiologus. Naturkunde in früh-
christlicher Deutung (U. Treu), 3. Aufl., 
Hanau 1998, die folgenden Zitate auf  
S. 5ff.; 34ff.; 8; 56ff.; 29f.; 14.

7	 G. Seib: Reichenbach. Kloster- und 
Deutschordenskirche, München/Berlin 
1998, S. 20. 

8	 Phil. de Thaon: nach Br. Library  
MS Cotton Nero A V; hier: Kopenhagen, 
Kongelige Bibliothek, Gl. klg. S. 3466 8°, 
Folio 7r (beide über Internet erreichbar).

9	 G. Winkler: Bernhard von Clairvaux. 
Sämtl. Werke, Bd. VIII, Innsbruck 1997,  
S. 297f. 

10	 A. Heinz (Hg.): Gebete aus St. Thomas, 2. 
verbess. Aufl. Trier 1992, S.182

11	 I A. Holtmeyer: Die Bau- und Kunstdenk-
mäler im Regierungsbezirk Cassel,  
Bd. IV, Marburg 1910, S. 220. 

12	 Aberdeen Univ. Lib. MS 24 
13	 Aus: U. Lehnart: Kleidung und Waffen  

der Spätgotik

Bildnachweis:  
alle Fotos sowie Zeichnung J. Mense 

16 Köln, St. Aposteln, Taufstein (um 1200)

4948 Ü b e r  d e n  U m g a n g  m i t  c h r i s t l i c h e r  K u n s t  d e s  M i t t e l a l t e r s Ü b e r  d e n  U m g a n g  m i t  c h r i s t l i c h e r  K u n s t  d e s  M i t t e l a l t e r s



Westfalen ist reich an Wandmalereien mit 
figürlichen Darstellungen aus der Kunst
epoche der späten Romanik von 1170 bis 
1270. Diese bedeutenden Zeugnisse der 
mittelalterlichen Monumentalmalerei haben 
sich hier ausschließlich in Kirchen erhalten. 
Auf deren Wänden eröffnen sich besonders 
in Altarnähe vielgestaltige religiöse Bildwei-
ten, die als Bildpredigten die Glaubensvor-
stellungen und damit das Weltbild der da-
maligen Menschen entscheidend prägten. 

Der Reigen der Bilder reicht von Darstel-
lungen des thronenden Christus (Maiestas 
Domini) über Weltgerichtsszenen, Heiligen-
legenden, alt-und neutestamentliche The-
men bis hin zur moralisierenden Darstellung 
der Fortuna mit dem Rad des Schicksals. ln 
vielen Fällen sind die figürlichen Szenen 
noch in gemalte, die gebaute Architektur 
begleitende und durch Ornamentik berei-
chernde Gliederungssysteme, auch Raum-
fassung genannt, eingebunden. Architektur 

und Ausmalung lassen so im Zusammen
wirken romanische Kircheninnenräume in 
Westfalen vielerorts authentisch erleben. 

ln der breiteren Öffentlichkeit, aber auch 
unter Fachleuten, ist die figürliche roma-
nische Wandmalerei trotz ihrer monumen-
talen Erscheinung noch kaum als heraus
ragendes westfälisches Kulturgut bekannt 
und akzeptiert. Dies liegt sicherlich zu 
einem großen Teil an der oftmals durch 
Farbschichtverluste reduzierten Lesbarkeit 
der Darstellungen, die durch ein wechsel-
volles Schicksal zwischen Übermalung, 
Freilegung und Restaurierung ihre einstige 
Wirkung in der Fernsicht kaum noch entfal-
ten können. Die mit der oftmals schwie-
rigen Erhaltung der architekturgebundenen 
Malereien unmittelbar befasste Denkmal-
pflege selbst hat zwar bei Restaurierungen 
immer wieder beobachtet und dokumen-
tiert, die systematische wissenschaftliche 
Erforschung und Präsentation des Bestands 

Forschungsprojekt Bildweiten – Weltbilder
Figürliche Wandmalerei der Romanik in Westfalen

Dirk Strohmann musste aber bisher hinter der Vielzahl der 
Aufgaben zurückstehen. Um diesen Zustand 
zu ändern und der figürlichen romanischen 
Wandmalerei in Westfalen die gebührende 
Aufmerksamkeit auf wissenschaftlich fun-
dierter Grundlage zu verschaffen, hat das 

Denkmalpflege-Fachamt unter dem Dach 
des Landschaftsverbandes Westfalen-Lippe 
(LWL-Denkmalpflege, Landschafts-und 
Baukultur in Westfalen) 2012 ein mehrjäh-
riges Forschungsprojekt begonnen. Das von 
der LWL-Kulturstiftung finanziell geförderte 
Projekt trägt den Titel „Bildwelten – Welt-
bilder: Figürliche Wandmalerei der Roma-
nik“. Bis Ende 2016 werden die 13 wich-
tigsten Beispiele der Kunstgattung in  
Westfalen unter Einbeziehung vielfältiger 
wissenschaftlicher Untersuchungsmetho-
den eingehend vom Gerüst aus erfasst, 
kartiert und erforscht. Im Rahmen von 
Werkverträgen sind die auf Wandmalerei 
spezialisierte Kunsthistorikerin Dr. Anna 
Skriver aus Köln und die Wandmalerei-
Diplom-Restauratorin Katharina Heiling aus 
Wedemark bei Hannover mit dieser Auf
gabe betraut.

Fast die Hälfte der in das Forschungsprojekt 
aufgenommenen Kirchen mit figürlichen 

romanischen Wandmalereien gehört zur 
Erzdiözese Paderborn. Vor dem eigentlichen 
Beginn des Projekts wurden in den Jahren 
2010 und 2011 bereits die Malereien der 
Kilianskirche in Lügde und die von St.  
Cyriakus in Schmallenberg-Berghausen  

bearbeitet. Die Wandbilder in der Chorapsis 
in Berghausen sind besonders gut und 
vollständig erhalten. 2012 fiel in St. Blasius in 
Balve der offizielle Startschuss für das Pro-
jekt. 2013 folgte die wissenschaftliche Bear-
beitung der Nikolaikapelle in Soest, deren 
Wandmalereien von der einstigen Bedeu-
tung des Kunstzentrums Soest künden. 2014 
kommt die kaum bekannte, da hinter dem 
barocken Hochaltar vorborgene Apsis-Aus-
malung der Pfarrkirche St. Peter und Paul in 
Schmallenberg-Wormbach an die Reihe. 
2015 beschließen die Bildszenen in den 
Querhäusern der Kirche Mariä Geburt in 
Paderborn-Neuenbeken den Reigen. Beson-
ders hervorzuheben ist die Unterstützung 
durch das Paderborner Generalvikariat, das 
seit 2012 die Kosten der Gerüste und even-
tuell notwendiger Schadenskartierungen 
trägt. Erfreulich auch, dass in Berghausen 
und Balve die dringend notwendige Kon-
servierung der Wandmalereien angestoßen 
und vorbereitet werden konnte. 

1a Lügde, St. Kilian mit 1b Chorapsiskalotte mit der Maiestas Domini, Detail: Johannes Ev. J und Gottesmutter Maria, um 1230 2 Schmallenberg-Berghausen, St. Cyriakus, Chorapsis, 
Detail, links: Moses vor den Stammesältesten, auf den Stab 
Aarons weisend, rechts: Samson mit den Toren von Gaza, 
um 1220/30

3 Paderborn-Neuenbeken, St. Mariä Geburt, Westwand des 
Nordquerhauses, Detail aus der Kreuzabnahme, um 1230

5150 F o r s c h u n g s p r o j e k t  B i l d w e i t e n  –  W e l t b i l d e r50



Bestandteil des LWL-Forschungsprojektes 
sind außerdem die figürlichen romanischen 
Wandmalereien der evangelischen Kirchen 
in Bad Sassendorf-Lohne und -Weslarn, 
Bochum-Stiepel, Dortmund-Brechten, Dort-
mund-Wellinghofen, Lippstadt Marienkirche 
und Soest-Osttönnen. 

Die größte wissenschaftliche Tiefe in der 
Erfassung, Untersuchung und Bewertung 
bleibt im Rahmen des Forschungsprojekts 
zwar den freigelegten figürlichen Wandma-
lereien der Romanik vorbehalten. Die noch 
mit den Übermalungen des 19. und 20. 
Jahrhunderts versehenen, daher weniger 
authentischen, dennoch bedeutenden 
figürlichen Wandmalereien in der Soester 
Hohnekirche, im Marienchor des dortigen 
Patroklidoms sowie in der Margaretenkirche 
in Kamen-Methler werden bei der wissen-
schaftlichen Auswertung aber durchaus mit 
berücksichtigt. 

4 Salve, St. Blasius, Chorapsis, Laibung des Ostfensters, 
Detail: stehender Prophet, um 1240/50. Foto: K. Heiling, 
Wedemark, 2012

5 Soest, Nikolaikapelle, Chorapsis, Nordseite, Detail: 
Tugend mit Krone und Zepter, um 1250

Die Forschungsergebnisse, die schon jetzt 
zur Halbzeit des Projekts eine Vielzahl wich-
tiger neuer Erkenntnisse beinhalten, wer-
den 2016 in einer abschließenden, reich 
bebilderten Buchpublikation veröffentlicht. 
Flankierend zum Buch ist eine Internetseite 
in Planung, auf der die zahlreichen Bild
pläne und Fotos der Objekte in größerem 
Umfang einzusehen sein sollen. Zugleich 
wird in Zusammenarbeit mit dem LWL-
Museumsamt für Westfalen eine Wander-
ausstellung mit Begleitheft entwickelt, die 
in den Projektkirchen bzw. deren Gemein-
deräumen und auch in einigen Museen zu 
sehen sein wird. Weiterhin hat das LWL-Me-
dienzentrum bereits mit den Dreharbeiten 
für einen Dokumentarfilm zur romanischen 
Wandmalerei in Westfalen begonnen. Diese 
unterschiedlichen, sich ergänzenden 
Medienformate sprechen einen breiten 
Interessentenkreis an und werden die bis-
her eher unzureichende Wahrnehmung der 

Wandmalereien und ihrer Erhaltungsproble-
matik in der Öffentlichkeit erheblich verbes-
sern. Es ist an der Zeit, das große Potenzial 
der figürlichen romanischen Wandmalerei 
zur weiteren Schärfung des kulturellen 
Profils Westfalens zu nutzen. 

6. Schmallenberg-Berghausen, St. Cyriakus, Chorapsis, 
Wandabwicklung mit Bestandskartierung der Wandmale-
reien: Putzergänzungen und Retuschen. Anna Skriver, 2012. 
Vermessung und Fotoentzerrung: Ingenieurbüro Fitzek/
Pancini, Köln

Fotos 1a, 2, 3, 5, 6 LWL-Denkmalpflege, Landschafts-und 
Baukultur in Westfalen, H. Dülberg, 2011

5352 F o r s c h u n g s p r o j e k t  B i l d w e i t e n  –  W e l t b i l d e r F o r s c h u n g s p r o j e k t  B i l d w e i t e n  –  W e l t b i l d e r



Die Abteikirche St. Stephanus und Vitus Corvey ist die 
älteste erhaltene Abteikirche mit karolingischem West-
werk in Nordeuropa. Sie ist Bestandteil einer barocken 
Klosteranlage, die sich seit der Säkularisierung in Privat-
besitz befindet. Allein die Kirche ist seit 1976 wieder 
wieder im Besitz der Kath. Kirchengemeinde. 

Am 21. Juni 2014 wurde Corvey von der UNESCO unter 
dem Titel „Das Karolingische Westwerk und die Civitas 
Corvey“ in die Welterbeliste aufgenommen. Corvey ist 
damit 39. Welterbestätte in Deutschland.
In den 1980er bis Mitte der 1990er Jahren wurde die 
Abteikirche in insgesamt 13 Bauabschnitten umfangreich 
restauriert. Sanierungen in den Turmstuben wurden 
nicht ausgeführt, sondern auf spätere Zeitpunkte ver-
schoben. 

Sanierungsmaßnahmen an der Abteikirche Corvey
Albert Henne

Im Westwerk kam es durch die offenen 
Arkaden der zwei Türme und des Mittel-
turmes zu starkem Wassereintritt durch 
Regen und Schnee mit weitreichenden 
Durchfeuchtungen des Mauerwerks. Hier-
durch waren Schäden an den Holzkonstruk-
tionen der Deckenbalken, verstärkte Feuch-
te- und Salzbelastungen des Sandstein
mauerwerks und Feuchteschäden an 
Innenputzflächen bis hinab zu den Decken 
des Johannischores entstanden. Hiervon 
betroffen waren auch Putzschichten aus 
karolingischer Zeit.
 
Bereits während der Sanierung des Gebäu-
des vor 20 Jahren war der Wassereintritt ins 
Gebäude festgestellt worden. Sanierungs-
maßnahmen speziell dazu sind damals nicht 
getroffen worden, möglicherweise hat man 
die Einflüsse des schadstoffbelasteten Re-
gens unterschätzt. Durch die immer stärker 

Das Orginal der Civitas-Inschrifttafel befindet sich nunmehr geschützt im Obergeschoss des Westwerk-Arkadengangs

5554 5554



werdende Belastung infolge von Umwelt-
einflüssen hatten die Durchfeuchtungen 
inzwischen zu Schäden am Bauwerk bis hin 
zu Substanzverlusten im Bereich der histo-
rischen Putze geführt. Insbesondere seit 
dem Jahr 2000 war im Rahmen von ge-
naueren Beobachtungen ein verstärktes 
Schadensbild zu beobachten. 
Eine Wasserableitung bestand in den offe-
nen Türmen bisher nicht. Über Jahrhun-
derte hinweg führte der Feuchtigkeitsein-
trag vermutlich nicht zu gravierenden Schä-
den. Erst die massiven Umweltbelastungen 
des letzten Jahrhunderts haben zu den jetzt 
festgestellten Substanzverlusten geführt.

Mit dem Bau der 844 geweihten Kloster
kirche wurde um 830 begonnen. 

Hinter der Fassade des Westwerkes verbirgt 
sich der kubische Baukörper aus dem 9. 
Jahrhundert. Er teilt sich in einen massiven 
Mittelturm und zwei schlanke Seitentürme; 
dem Mittelturm ist ein risalitartiger Vorbau 
vorgelagert, der sogenannte Königserker; 
die Seiten- oder Treppentürme weisen 
schießschartenähnliche Fenster auf. Der 
massive, im Grundriss quadratische Mittel-
turm hat ursprünglich die Seitentürme weit 
überragt – man sprach von den „tre turri“ 
von Corvey. Er beherbergt die sogenannte 
Kaiserkirche, jenen Raum, in dem sich der 
Kaiser bei Hoftagen mit seinem Gefolge 
aufhielt. Bis 1145 sind 20 Hoftage römisch-
deutscher Kaiser in Corvey nachgewiesen; 
allein Heinrich II. hielt sich siebenmal in 
Corvey auf. Der Mittelturm wurde 1185 we-
gen Baufälligkeit abgetragen und das West-
werk zu einer Zweiturm-Fassade umgebaut.
Beim Betreten des Westwerks aus dem 9. 
Jahrhundert wird man von einer Säulenhal-
le beachtlichen Ausmaßes empfangen. Wir 
haben es hier mit drei baulich ineinander-
geschachtelten Quadraten zu tun. Das erste 

ist der Grundriss des Westwerkes; es folgt 
der Mittelturm, getragen von vier mäch-
tigen Pfeilern, in der Mitte befindet sich 
dann das durch vier Säulen gebildete „Qua-
drum“. Typisch für diese vier Säulen sind die 
akanthisierenden Kapitelle mit hohen 
Kämpfern; sie deuten auf die byzantinische 
Herkunft der Baumeister hin. Das Quadrum 
symbolisiert einen Baldachin, und hier wird 
das „Programm“ der baulichen Gestaltung 
des Westwerks wiederum sichtbar.  
Der Kaiser wurde unter diesem steinernen 
Baldachin vom Abt empfangen und in die 
Kaiserkirche geleitet. Die nur noch in Rudi-
menten erhaltene Farbfassung des gesamt-
en Baus ist in ihrer Symbolhaftigkeit noch 
erkennbar. Das Erdgeschoss muss man sich 
leuchtend rot vorstellen; diese Farbe sym-
bolisiert das Feuer der Vorhölle, das Fege-
feuer, das der Kaiser mit seinem Hofstaat  
als „Raum der Läuterung“ durchschreiten 
musste, um im Obergeschoss an Gottes-
diensten und Hoftagen teilnehmen zu kön-
nen. Im Obergeschoss angelangt, eröffnet 
sich die ganze Erhabenheit der Kaiserkirche 
mit ihren arkadenumgrenzten zwei Ge-
schossen. Hier ist der Baukubus des Turmes 
noch deutlich zu erkennen. Zentraler Blick-
fang ist im Westen die Kaiserloge, wo sich 
die Thronanlage befunden hat. Die Decken 
des Turms und der Seitenschiffe stammen 
aus der Umbauphase des Westwerks nach 
dem Dreißigjährigen Krieg und sind typisch 
für den „gehobenen Hausbau“ im westfä-
lischen Barock. Die freiliegenden Balken 
sind verputzt und kunstvoll verziert. Der 
Raum wirkt heute durch die Rückfront der 
barocken Orgel von 1681 in sich geschlos-
sen. Ursprünglich hatten der Kaiser und sein 
Hofstaat von der Empore aus einen freien 
Blick in das langgestreckte Kirchenschiff 
und zu den vier Altären. Es war also eine 
klassische Doppelchörigkeit mit der geist-
lichen Macht im Osten und der weltlichen 
im Westen, vergleichbar mit den grossen 
deutschen Kaiserkirchen wie Bamberg, 
Speyer oder Worms. Das Corveyer Westwerk 

Links: Die Kaiser-Kirche (Johannischor) im Westwerk und 
die Säulenhalle im Eingangsbereich darunter

5756 ���������������������������������������������                                             � ���������������������������������������������                                             �



ist in seiner Funktion durchaus mit der 
Pfalzkapelle Karls des Grossen in Aachen zu 
vergleichen. Erst vor wenigen Jahren wur-
den über den sechs Pfeilern auf dem rohen 
Mauerwerk mit roter Kreide gezeichnete 
Entwurfsskizzen zu lebensgrossen Figuren 
entdeckt. Es handelt sich dabei um Vor-
zeichnungen für Halbrelieffiguren aus Stuck. 
Diese Figuren müssen sich bei der Weihe 
des Westwerkes im Jahre 875 an den 
Wänden befunden haben. 

Im Jahre 1665 wurde die im Dreissigjährigen 
Krieg weitgehend zerstörte Klosterkirche 
abgerissen. Christoph Bernhard von Galen 
legte 1667 den Grundstein für den barocken 
Neubau. Die Form des Grundrisses, der 
Fenster und des Gewölbes steht ganz im 
Zeichen der Gotik, die Raumausstattung in 
den Corveyer Farben rot und gold hingegen 
ist barocker Prägung. Der Neubau wurde  
im Jahre 1671 vollendet und erhielt bis 1674 
seine prachtvolle Innenausstattung. Von 
herausragender künstlerischer Qualität sind 
die vier Alabasterepitaphe im Chorraum 
und der in blau gefasste Reliquienschrein 
des hl. Stephanus im Kirchenschiff. Für den 
Hauptaltar existieren zu den Hochfesten  
der katholischen Kirche heute noch fünf 
austauschbare Bilder: die Geburt Christi, die 
Kreuzigung, zwei Pfingstwunder und die 
Himmelfahrt Mariens. 

Den Altar schmücken weiter Skulpturen der 
Stifter Karl und Ludwig sowie der Patrone 
Stephanus und Vitus. Von besonderer Ele-
ganz ist das Chorgestühl mit seinen dreh-
baren Notenpulten; an den Rückwänden 
befinden sich Statuetten von Personen, die 
mit der Geschichte Corveys verbunden sind. 
Der mächtigen Kanzel an der Südwand des 
Kirchenschiffs ist das ebenso imposante 
Weihemal des hl. Vitus an der Nordwand 

gegenübergestellt. Die 1681 eingebaute 
Orgel des in Höxter ansässigen Orgel
baumeisters Andreas Schneider trennt das 
Obergeschoss der Kaiserkirche vom Kir-
chenschiff. Bei diesem Instrument handelt 
es sich um eine der wenigen erhaltenen 
Springladenorgeln mit originalem Ton
umfang. Mächtige Engelsgestalten tragen 
die vergleichsweise zierliche Orgelbühne

Das Regenwasser drang teilweise bis in den 
Johannischor vor, hier war es schon zu 
Putzabplatzungen im Bereich der histo-
rischen Deckenputze gekommen.
 
Die Glockenstube und das Geläute sind 
durch die offenen Arkaden der Witterung 
ausgesetzt. Die als Lauffläche verlegten 
Holzroste waren morsch und zu ersetzen. 
Die Bodenabdichtung war spröde und vor 
allem an den Anschlusspunkten gerissen, 
sodass Feuchtigkeit in die Unterkonstruk
tion eindringen konnte. 
 
Besonderes Augenmerk war auf die Durch-
dringungen des Glockenstuhles zu richten. 
Es handelt sich um einen zweigeschossigen 
Stuhl, die Konstruktion schwingt beim 
Läuten erheblich, die Abdichtung musste 
entsprechend flexibel ausgebildet werden.

Beide Türme und die Glockenstube sind 
jetzt soweit abgedichtet, dass Schäden 
durch Regen und Schnee langfristig verhin-
dert werden. Die Schäden am Holztragwerk 
sind saniert. Durch die Änderungen der 
Auflagerkonstruktion sind in Zusammen-
hang mit der Abdichtung langfristig keine 
Schäden am Gebäude zu erwarten. Die 
Sanierungsmaßnahmen haben den Was-
sereintrag in das Gebäude nachweislich 
gestoppt. Es sind schon jetzt in der kälteren 
Jahreszeit geringere Salzausblühungen in 
den Türmen festzustellen. Zurzeit werden 
Klimamessungen im Johannischor durch
geführt, die die Reduzierung der Luftfeuchte 
dokumentieren sollen. 

Linke Seite
oben: Blick durch die Kirche zur barocken Altargruppe
unten: die Springladen-Orgel von Andreas Schneider aus dem Jahr 1681
über dem Durchgang zur Säulenhalle des karolingischen Westwerks

5958 ���������������������������������������������                                             � ���������������������������������������������                                             �



Zahlreiche Kirchen werden heute „nicht 
mehr gebraucht“, stehen leer, werden profa-
niert, abgebrochen oder verkauft und um-
genutzt. Oft trifft es dabei die Kirchen der 
Nachkriegsmoderne. Trotz aller – inzwischen 
in Fachkreisen weitgehend unbestrittener 
– Bedeutung und Wertschätzung der Archi-
tektur der 1950er und 60er Jahre – und 
einer beginnenden Diskussion um die Qua-
litäten der 70er-Jahre-Architektur – werden 
diese Bauten oft als ärmlich – und im Um-
kehrschluss als wertlos empfunden. Zahl-
reiche Abbrüche und Abbruchprojekte 
zeugen von der geringen Wertschätzung 
und dem gedankenlosen Umgang mit  
diesem jungen baulichen Erbe. Die „histo-
rischen” Kirchen – mit ihrer gotischen  
Erhabenheit, barocken Pracht oder Rokoko-
Verspieltheit bieten erheblich mehr Nah-
rung für die Augen der Gottesdienst
besucher als die – oft ganz bewusst – kar-
gen Nachkriegskirchen. Auch die historische 
Reibung, Dichte und Aufladung sind gerin-
ger, und der materielle/energetische Wert 
wird ebenso unterschätzt wie der architek-
tonische und kulturelle.
 
Dabei sind diese Bauwerke oft wichtige 
Kristallisations- und Orientierungspunkte in 
diffusen Umgebungen und können mit 
minimalem Aufwand zu einer neuen Form 
von kulturellen Begegnungs- und Erfah-
rungsstätten weiterentwickelt – und so als 
kirchliches Kulturgut für weitere Generati-
onen erhalten werden. Als Alternativen zu 
den oft allzu schnellen Abbruchgedanken 
sind in jüngster Zeit einige bemerkenswerte 
Projekte umgesetzt worden, die beispielhaft 
für einen „kreativen“ und respektvollen  
Umgang mit dem Bestand stehen können: 

Genius Loci – der Umgang mit „obsoleten” Kirchenbauten
als Chance für Öffnung und Weitereintwicklung

Muck Petzet

So etwa der Umbau der Kirche St. Bartho-
lomäus in Köln-Ehrenfeld in ein Kolumba
rium von Kissler + Effgen. Architekten.  
[Abb. 1]. Dieses inhaltlich und formal über-
zeugende Konzept bleibt ganz nah am 
Vorhandenen – „alles war schon da“ –  
betonen die Architekten – es musste nur 
neu gedacht und geordnet werden. 

Auch die radikale Verkleinerung kann als 
kreativer Prozess verstanden werden und zu 
großartigen Ergebnissen führen – wie die 
Dornbuschkirche in Frankfurt von Meixner-
Schlüter-Wendt zeigt (Abb. 2). Dabei wurde 
ein Großteil des Kirchenschiffs abgebrochen 
– die verlorenen Bauteile sind als Erinne-
rung erhalten und in eine neue skulpturale 
Wand eingeschrieben, die zusammen mit 
dem erhaltenen Teil der Kirche die Ge-
schichte des Ortes verdichtet und weiter-
schreibt. Es ist bedauerlich, dass dieses 
Beispiel bisher keine Nachfolger gefunden 
hat – vielleicht liegt es auch daran, dass es 
wenige Architekten gibt, die – wie Meixner 
Schlüter Wendt – dem möglichen Auftrag, 
einen Kirchenneubau zu errichten „wider-
stehen“ können – und sich lieber mit dem 
widerspenstigen Bestand beschäftigen: 
ursprünglich hatte die Gemeinde vor, die 
Kirche komplett abzubrechen und einen 
kleineren Neubau zu errichten. 

Abb. 1 Umbau der Kirche St. Bartholomäus in Köln-Ehrenfeld in ein Kolumbarium von Kissler + Effgen. Architekten.
Fotografie Dietmar Strauß, Besigheim

Abb. 2 Architektur-Recycling als skulpturale Wand bei der Dornbusch-Kirche Frankfurt 	 © RRR / Erica Overmeer 2012

6160 G e n i u s  L o c i  –  d e r  U m g a n g  m i t  „ o b s o l e t e n ”  K i r c h e n b a u t e n60



Auch der Einbau einer Werktagskirche kann 
ein probates Mittel zur „Verkleinerung“ sein 
– das große Kirchenschiff dient als „Durch-
gangsraum“ und bleibt der Identifikation 
der Gemeinde und großen Feiertagen erhal-
ten – eine Strategie, die wir bei St. Joachim 
in München angewendet haben [Abb. 3].

Die Umwidmung von Kirchen in Gottes
häuser anderer Religionen sollte meines 
Erachtens kein Tabu sein. Oft waren es sol-
che „pragmatischen“ Umnutzungen, die uns 
großartige Bauten erhalten hat – wie etwa 
die Hagia Sophia in Istanbul. Ein Beispiel für 
die Umwidmung einer Kirche zur Moschee 
habe ich – trotz des sicher vorhandenen 
Bedarfs – in jüngerer Zeit in Deutschland 
nicht finden können.

Wenn die Kirche wirklich nicht gehalten 
werden kann, sollte der Umbau in andere 
Nutzungen ernsthaft und vor allem mit 
hohem Anspruch verfolgt werden. Dadurch 
können wenigstens die Gebäude selbst und 
damit die in sie eingeschriebene Erinnerung 
an die vergangene Bedeutung erhalten wer-
den. Es gibt hervorragende Beispiele für 
eine würdige Nachnutzung wie die „Böhm 
Chapel“ in Köln oder St. Agnes in Berlin 

[Abb. 4], die die Aura des Gebäudes für 
Kunstpräsentationen nutzen. Aber auch 
ganz profane Nutzungen können einen 
Kirchenbau würdig weiterleben lassen,  
wie etwa die Lukaskirche in Essen zeigt, 
die der Architekt Heinrich Böll in ein ganz 
besonderes Wohnhaus verwandelt hat. 

Eine Welt, in der es nicht mehr nur um 
quantitatives, sondern zunehmend um 
qualitatives Wachstum und den Erhalt 
unserer existentiellen Lebensbedingungen 
geht, erfordert ein neues, das Vorhandene 
einbeziehendes Denken und Handeln. 
Jede bestehende Architektur hat eine 
„eingebaute“ Existenzberechtigung ein-
fach, weil sie schon da ist und jemand 
Jahre oder Jahrzehnte vor uns erhebliche 
Energie und Ressourcen aufgewendet hat, 
um sie zu errichten. Diese Energie ist in 
den Gebäuden gespeichert – und wird 
freigesetzt, wenn wir sie abbrechen und 
durch Neubauten ersetzen. Wie alle von 
Menschen hergestellten Dinge, die Ener-
gie und Ressourcen enthalten – sollte 
Architektur so lange wie möglich in 
Gebrauch gehalten werden, um die nega-
tiven Auswirkungen ihrer Erzeugung so 
weit wie möglich zu reduzieren. Auch bei 

Abb. 4 (Reihe) St. Agnes, Berlin © Nathan Willock

profanen Bauten sind neben diesen „physi-
kalischen” auch soziale, architektonische 
und historische Energien vorhanden, die 
Identifikation stiften können – und letztlich 
auch für ein heute seltenes Gut stehen, die 
Authentizität. Um wie viel mehr muss das 
für kirchliche Bauten gelten, die mit Bedeu-
tung und Geschichten angereichert und 
aufgeladen sind.

Das auf Neubau und Entwurf ausgerichtete 
Denken von Architekten und Bauherren 
wird sich angesichts der wachsenden 
Bedeutung des Umbaus wandeln. Die Neu
programmierung und Entwicklung des 

Vorhandenen erfordert eine neue, affirma
tive Haltung: Grundvoraussetzung ist die 
Identifikation mit dem Vorhandenen, mit 
seinen architektonischen, historischen, 
energetischen und sozialen Potentialen.  
Der künstliche Gegensatz von Alt und Neu 
von Bestand und Ergänzung wird in einer 
neuen gemeinsamen Übersumme aufge
hoben. Die Haltung des Architekten wird 
nicht mehr die des autonomen Künstlers, 
sondern die eines Entwicklers und Modera-
tors von Prozessen sein. Diese Prozesse 
können und sollen durchaus visionär sein 
– das Vorhandene müssen sie aber dorthin 
– möglichst unbeschadet – mitnehmen. 

Abb. 3 (Reihe): St. Joachim, München aus den 1950er Jahren – renoviert und mit Werktagskapelle versehen. Fotos: Werner Huthmacher

6362 G e n i u s  L o c i  –  d e r  U m g a n g  m i t  „ o b s o l e t e n ”  K i r c h e n b a u t e n G e n i u s  L o c i  –  d e r  U m g a n g  m i t  „ o b s o l e t e n ”  K i r c h e n b a u t e n



Die evangelischen Christuskirche Heinsberg 
Ludwig Rongen

sollte sich das architektonische Erschei-
nungsbild des Ensembles Christuskirche 
und ehemaliges Pfarrhaus nicht verändern. 
Das bedeutete, dass als Wärmedämmung 
der bis dahin ungedämmten Kirche nur eine 
Innendämmung in Frage kam.

Auch das sollte beispielgebend sein; denn 
gerade für stadtbildprägende Bauten bedarf 
es angemessener Lösungen zur energe-
tischen Sanierung, die deren Charakter nicht 
zerstören. Dass die immer stärker wachsen-
den Anforderungen an die Energieeffizienz 
von Gebäuden auch im Bestand auf Dauer 
das Erscheinungsbild ganzer historisch 
geprägter Stadtbilder zerstören, gilt es 
schließlich zu vermeiden. 

Zusätzlich wurden innen dreifachverglaste 
Passivhausfenster mit sehr schlanken Rah-
men, die auch das Erscheinungsbild der vor-
handenen künstlerischen Verglasung nicht 
negativ beeinträchtigen, eingebaut und 
eine Lüftungsanlage mit einem hohen 
Wärmerückgewinnungsgrad installiert. 

Damit ist die evangelische Christuskirche in 
Heinsberg heute ein einzigartiges Pilotpro-
jekt, nämlich das weltweit erste nach Ener-
PHit (Passivhaus im Bestand) zertifizierte 
Nichtwohngebäude mit Innendämmung. 

Heute betreten die BesucherInnen die 
Kirche durch den vorgelagerten Windfang, 
von dem aus sie den eigentlichen Sakral-
raum durch den ehemaligen Haupteingang 
erreichen. Außen werden sie mit einem 
Bibelzitat auf dem Portal begrüßt:  
„Siehe, ich habe vor dir eine Tür aufgetan und 
niemand kann sie zuschließen, denn du hast 
eine kleine Kraft und hast mein Wort bewahrt 
und hast meinen Namen nicht verleugnet, 
Offbg 3.8 (Bild 6).

In ihrem Inneren präsentierte sich die Chris
tuskirche vor Beginn der Umbauarbeiten  
als ein unprätentiöser Feierraum in der Art 
einer Hallenkirche mit einer angenehm 
proportionierten, aus der Hauptwand ent-
wickelten Pfeilerarkade im Übergang zu 
dem niedrigeren Seitenschiff.

1: Grundriss der Christuskirche nach der Erweiterung
Vor dem Haupteingang wurde ein Windfang errichtet.  
Die Kirche wurde an der Südseite erweitert. 

2: Gebäude vor dem Umbau

Die evangelische Christusgemeinde Heins-
berg hat – wie fast alle christlichen Kirchen-
gemeinden – mit der immer stärker wer-
denden finanziellen Last des viel zu großen 
Immobilienbestandes zu kämpfen.

Deshalb hatte das Presbyterium im April 
2011 den Beschluss gefasst, die „Arche“, ein 
Mehrzweckgebäude aus dem Jahr 1968, zu 
verkaufen und künftig für alle profanen 
kirchengemeindlichen Aktivitäten wie 
kulturelle Veranstaltungen, Konzerte, Lesun
gen, Vorträge und dergleichen, stattdessen 
die Kirche und das ehemalige Pfarrhaus zu 
nutzen. Um dem dafür erforderlichen 
Raumbedarf der sehr aktiven Kirchen
gemeinde gerecht werden zu können, war 
eine Erweiterung der Kirche um einen 
Mehrzweckraum erforderlich (Bild 1).

Der Mehrzweckraum wurde im vorderen 
Bereich an der Südseite der Kirche ange-
baut und schließt heute die ehemals  
„städtebauliche Lücke“ zwischen Kirche und 
Pfarrhaus, wodurch außerdem ein kleiner 
intimer „Kirchplatz“ für Aktivitäten im Freien 
geschaffen werden konnte (Bild 3).

Die Christusgemeinde hatte auch das Ziel, 
mit dieser Baumaßnahme einen nachah-
menswerten Beitrag zum Klima- und Um-
weltschutz zu leisten. So wurde die 
Christuskirche mit finanzieller Unterstüt-
zung der DBU (Deutsche Bundesstiftung 
Umwelt) und des Landes NRW auch ener
getisch optimiert und zwar auf „EnerPHit- 
Standard“ (Passivhaus im Bestand). 

Das äußere Erscheinungsbild von Kirche 
und Pfarrhaus war schon immer durch ein 
homogenes Sichtmauerwerk aus regional 
typischen rot-blau-bunten Ziegelsteinen im 
‚neuen Reichsformat‘ (247 x 114 x 62 mm), 
die handwerklich ambitioniert im ‚flämi
schen Verband‘ vermauert wurden,  
geprägt, und das sollte auch so bleiben.  
D. h. durch die energetische Optimierung 

3: Blick von Westen auf den neuen „Kirchplatz“, im Hintergrund der Erweiterungsbau

6564 D i e  e v a n g e l i s c h e n  C h r i s t u s k i r c h e  H e i n s b e r g 64



Heutzutage findet man die meisten Kirchen 
außerhalb der Gottesdienstzeiten aus nach-
vollziehbaren Gründen geschlossen vor. Die 
evangelische Christus-Gemeinde Heinsberg 
wollte aber eine offene Kirche, die dem 
Besucher wenigstens tagsüber jederzeit 
Zutritt und auch einen Einblick in den 
eigentlichen Sakralbereich gewährt. 
Im Windfang trennt eine Sichtbetonwand 
den inneren Vorbereich zum eigentlichen 
Sakralraum vom Raum der Stille ab, in dem 
BesucherInnen auch außerhalb von Gottes-
diensten ein persönliches Gebet sprechen, 
für eine Weile der Hektik des Alltags entflie-
hen oder einfach nur eine Kerze anzünden 
könnnen.

Die Kerzen finden entweder Platz auf den 
schlichten, in die Wand eingelassenen  
Corten-Stahl-Blechen oder im Kerzenfeld 
auf dem Boden. Von hier hat man auch 
noch einmal einen Einblick in den eigent-
lichen Kircheninnenraum selbst (Bild 7).

Im Raum der Stille finden die Besuche-
rInnen auch ein strahlendes, hinterleuchte-
tes Kreuz vor, das aus vier Corten-Stahl-
Blechtafeln gebildet wird. Die größte dieser 
Blechtafeln ist gelocht, so dass der Besucher 
erkennen kann, dass es sich hierbei um 
einen „Gebetsbriefkasten“ handelt, in den  
er seine auf einen Zettel geschriebenen  
Gedanken oder auch persönliche Bitten 
einwerfen kann. Als Material für die Kerzen
halter wie auch für die Blechtafeln, die das 
Kreuz und den „Gebetsbriefkasten“ bilden, 
haben wir uns ganz bewusst für Corten-
Stahl entschieden. Seine rostige Oberfläche 
erinnert uns einerseits daran, dass auch 
unser irdisches Leben vergänglich ist, ande-
rerseits steht die „Edelkorrrosionsschicht“, 
die den Corten-Stahl nicht zerstört, für 
Unvergänglichkeit und erinnert uns an 
unseren christlichen Glauben, in dessen 
Zentrum das ewige Leben steht.

Die roh belassene Sichtbetonwand, die den 
Raum der Stille und den Windfang vonein
ander trennt, ist nicht nur eine bloße Wand, 
sie ist gleichzeitig Vitrine, die den ehema-
ligen Grundstein der Kirche zeigt und darü-
ber hinaus noch Platz für weitere wertvolle 
Ausstellungsobjekte bietet (Bild 8). 

Die in der Außenwand eingebauten Grab-
platten konnten trotz Innendämmung an 
ihrem gewohnten Platz verbleiben. Die an 
diesen Stellen fehlende Innendämmung 
wurde durch eine Dreifachverglasung er-
setzt, wodurch die ästhetische Qualtität des 
Gesamterscheinungsbildes der historischen 
Grabplatten erheblich gesteigert werden 
konnte.

6: Windfang mit Bibelzitat auf dem Eingangsportal 

4: Der Kircheninnenraum vor dem Umbau 

7 und 8: Windfang, Raum der Stille mit Gebetsbriefkasten  
und Kerzenhalter. Durckblick zum Kirchenraum 

5: Der Kircheninnenraum nach dem Umbau 

9: Sichtbetonwand im Windfang 

6766 D i e  e v a n g e l i s c h e n  C h r i s t u s k i r c h e  H e i n s b e r g D i e  e v a n g e l i s c h e n  C h r i s t u s k i r c h e  H e i n s b e r g 



Je nach Position des Betrachters ist durch 
das Altarraumfenster in der östlichen 
Außenwand auch die den Außentaufbereich 
nach Süden hin abschließende „Sonnen- 
und Sternenwand“ zu sehen. Das durch 
LED´s hinterleuchtete Motiv der Sonne 
erinnert daran, dass die Sonne das Logo der 
evangelischen Christusgemeinde Heinsberg 
ist (Bild 10).

Die Mensa des Altars aus Nussbaumholz 
wird getragen von Elementen, die dem grie-
chischen Chi, dem griechischen X, das für 
Jesus Christus steht, nachgebildet sind. 
Der Altar, in den auch eine Taufschale ein-
gearbeitet ist, besteht aus insgesamt vier 
Einzelteilen, die auch einzeln genutzt wer-
den können. So können gleichzeitig ein 
Tisch des Mahles / Tisch des Brotes und ein 
Tisch des Wortes aus dem Altar gebildet 
werden (Bilder 11 und 12).

10: Seitenschiff nach dem Umbau
11: Außentaufbecken mit Abendmahlfenster sowie  
Sonnen- und Sternenwand, die diesen Raum begrenzen
12: Blick von der Orgelempore auf die Altarinsel, im 
Hintergrund außen das Abendmahlfenster
13: Tisch des Brotes und Tisch des Wortes 14: Weg in die Krypta

15: Krypta mit dem ehemaligen Taufstein

6968 D i e  e v a n g e l i s c h e n  C h r i s t u s k i r c h e  H e i n s b e r g 68



Mit dem Gedanken der Erweiterung der 
Pfarrkirche um einen Mehrzweckraum kam 
auch der Wunsch nach einer Krypta oder 
besser einer kleinen, unterirdischen Kapelle 
auf. Hier kann Gottesdienst in ganz kleinem 
Kreis gefeiert, meditiert oder auch sehr 
anschaulich Religionsunterricht durch
geführt werden.

Wichtig war uns aber auch der Weg in die 
„Krypta“. Es sollte eben mehr sein als nur ein 
Weg über eine Treppe in einen unterir-
dischen Raum, der „nebenbei“ auch für 
sakrale Zwecke genutzt werden kann.  
Wir wollten auch den Weg in die Krypta 
inszenieren, schon zu einem Erlebnis wer-
den lassen und damit neugierig auf die 
Krypta machen (Bild 14).

So durchschreitet der Besucher einen spiral-
förmigen Raum, ehe er in die ellipsenför-
mige Krypta gelangt, wobei die Ellipse 
wiederum als Symbol für Unendlichkeit 
stehen soll. Die Sichtbetonwände und die 
Decke der Krypta sind unbehandelt geblie-
ben. Nichts soll hier vom Wesentlichen, von 
dem Raum selbst, ablenken. Der ehemalige 
Taufstein steht im Zentrum des Raumes. 
Genau darüber befindet sich die Deckenöff-
nung, die die Krypta mit Tageslicht versorgt 
(Bild 15).

Anmerkung der Redaktion
Dank eines hohen planerischen und gestal-
terischen Aufwandes und einer kompli-
zierten Abwicklung auf der Baustelle ist aus 
einem eher durchschnittlichen Kirchenge-
bäude eine anprechende und gültige Archi-
tektur geworden, die auch hohen energe-
tischen Anforderungen entspricht.

16: Grundriss Untergeschoss mit Krypta

17 und 18: Außen- und Innenansicht der renovierten Kirche

Aufgabenstellung und Maßnahmen

Die Pfarrkirche St. Maria Himmelfahrt in 
Borgholzhausen am Teutoburger Wald war 
1969 bis 1971 von Architekt Otto Weicken 
aus Unna unter Einbeziehung von Teilen der 
alten im Jahr 1957 eingeweihten Kirche 
Mariä Himmelfahrt erbaut worden.  
Die Kirchenfenster gestaltete 1971 Wilhelm 
Buschulte (1923–2013) aus Unna, ausgeführt 
von der Glasmalerei Peters in Paderborn. 

Die Architekten Nagel und Schräder aus 
Borgholzhausen leiteten 1975 den Umbau 
und die Renovierung des Pfarrheims mit 
Einrichtung einer Kapelle im Erdgeschoss 
des noch verbliebenen Teils der alten Kirche. 
Aus dieser stammt auch noch die aus 
hellem Holz geschnitzte „Maria Königin“, die 
wieder ihren Platz in der Kirche erhalten hat.

Nach dem Austausch der Elektro-Fußboden-
heizung durch eine neue Warmluftheizung 
in den 90er Jahren stand nun eine Renovie-
rung des Kirchenraums an. 

Die starke Verschmutzung durch Staub und 
Kerzenruß machten eine Trockenreinigung 
der Wandflächen und einen Neuanstrich in 
Silikatfarben-Technik erforderlich. Zur ge-
wünschten Aufhellung des Kirchenraumes 
trug auch eine neue helle Lasur der vormals 
dunklen Holzbänke bei.

Der Orgel-Spieltisch erhielt seinen neuen 
Platz auf der bereits 1970 ausgeführten, 
aber seither nicht genutzten Orgel-Empore. 
Neue Leseleuchten ergänzen im Kirchen-
raum die Beleuchtung. In der Kapelle ist 
diese gänzlich neu angelegt. 

Innenrenovierung Pfarrkirche St. Maria Himmelfahrt  
Borgholzhausen mit neuer Glaswand

Innenrenovierung St. Maria Himmelfahrt Borgholzhausen
Hans Joachim Kruse

Die Kirche St. Maria Himmelfahrt in Borgholzhausen in historischen und neueren Ansichten

7170 D i e  e v a n g e l i s c h e n  C h r i s t u s k i r c h e  H e i n s b e r g 71



Die Einführung eines beschränkten Zugangs 
war ein guter Anlass für die Aufwertung 
und Neugestaltung der Kapelle. Neue Knie-
bank-Stühle ersetzen hier die alten Bänke. 
Die Eingangstür und die Türen zum Beicht-
raum wurden überarbeitet und mit einer 
künstlerisch gestalteten Verglasung 
versehen. 

Dank persönlichen Einsatzes und einer 
großzügigen Spende war es möglich, die 
geschlossene Wand zwischen Kirche und 
Kapelle durch eine Glaswand zu ersetzen, 
deren Gestaltung dem Münchener Künstler 
Thierry Boissel übertragen wurde.

Hans Joachim Kruse  
und Stefan Terbrack

Abtrennung der Kapelle durch eine von dem Künstler Thierry Boissel gestalte Glaswand

Der Altarraum mit Blick zur transparent abgetrennten Kapelle nach der Renovierung

Werktags-Kapelle

Eingang

Kirchraum

Glaswand
Taufe

Altar

Ambo

Altar

Ambo

Licht und Sicht
Zur Kunst aus Glas von Thierry Boissel  

Aus Hunderten von Quadraten setzt sich 
das blaue Band zusammen, das sich hori-
zontal auf der Fläche ausweitet: Mit einem 
Kreuz in seinem Inneren erscheint es im 
Zentrum einer abstrakten Komposition, die 
sich symmetrisch zu beiden Seiten entwi-
ckelt und dabei eine wechselreiche Wirkung 
entfaltet. Mehr als zehn Meter lang und drei 
Meter vierzig hoch ist die Wand, die sich seit 
2013 in der Kirche St. Marien und St. Niko-
laus in Borgholzhausen erhebt: Ein monu-
mentales Kunstwerk aus strukturiertem und 
verspiegeltem Glas, das den Kirchenraum 
und die Werktagskapelle voneinander 
trennt und zugleich verbindet. Sie wurde 
errichtet im Zuge der Umbauarbeiten nach 
den Plänen der Architekten Hans-Joachim 
Kruse und Stefan Terbrack und ausgeführt 
in der Glasmalereiwerkstatt Peters in Pader-
born. Der künstlerische Entwurf stammt von 
Thierry Boissel, dem Leiter der Studienwerk-
statt für Glasmalerei, Licht und Mosaik an 
der Münchener Akademie der Bildenden 
Künste. Hier, in dem schlichten modernen 
Betonbau, hat der französische Künstler im 
Kontext mit der Architektur und ihrer Aus-
stattung eine Arbeit geschaffen, die das 
Kircheninnere in einem neuen Licht erschei-
nen lässt. An der Stelle der ehemals ge-
schlossenen Kapellenwand und ihrer Ver-
bindungstür, die in leicht abgewinkelter 
Form nach hinten zurückversetzt wurde, 
findet sich heute das von mehreren Seiten 
wahrnehmbare Werk. Mit dieser neuen 
Wandgestaltung wird die Kapelle nicht nur 
räumlich erweitert. Sie öffnet sich auch zu 
dem großen Kirchenraum, bezieht ihn mit 
ein, gibt Licht und Sicht, ist Trennung und 
Zugang zugleich. Im Unterschied zu den 
farbigen figürlichen Kapellenfenstern nach 
den Entwürfen von Schwester Ehrentrud 
Trost, die aus dem Jahre 1961 stammen, 
erscheint sie in einer reduzierten, geradezu 
puristischen Formensprache aus klarem und 

teilweise koloriertem Glas. Dabei handelt es 
sich um Einscheibensicherheitsglas aus 
Floatglas, das in einer von Thierry Boissel 
eigens entwickelten Technik heiß verformt 
und gestaltet wurde. Auf diese Weise sind 
die erhabenen Strukturen auf der Kapellen
innenseite entstanden, die im Zentrum der 
Wand nicht nur plastisch durch das Relief 
hervorgehoben werden. Sie sind darüber 
hinaus von dunklen Flächen mit Schwarz-
lot-Überzug umgeben, die in Bezug zu den 
rauhen Betonwänden eine unregelmäßige, 
stofflich anmutende Oberfläche besitzen. In 
der Mitte der Wand sind es seriell angeord-
nete glasklare und farbige Quadrate, die in 
dem schwarzgrauen Grund, mit wenigen 
Auslassungen -wie funkelnde Edelsteine 
aufblitzen und reflektierende Akzente set-
zen. Über dem Altar fügen sich die blauen 
Stücke zu einem verbindenden Band zu-
sammen, das sich in seiner Mitte in orga-
nischer Form ausweitet. Es erscheint in 
einem hellen Blau, in der Farbe des Him-
mels und der Ferne oder auch der Transzen-
denz. Darüber hinaus kommt inmitten des 
Bandes ein Kreuz zum Vorschein, das hier 
erst in umgekehrter Form durch das Auslas-
sen des Reliefs präsent wird, um sich gleich-
sam in der Abwesenheit als anwesend zu 
offenbaren. So taucht es auf mit einem 
roten Glasstück in seinem Schnittpunkt zum 
Zeichen des Blutes und des Opfers, in der 
Farbe der Liebe und des Lebens. 

Daneben, zu beiden Seiten der zentralen 
Gestaltung, beginnt sich ein weiteres Motiv 
kontrastreich in Schwarz und Weiß auszu-
breiten. Die Ornamentik für diese Grisaillen 
entwickelte der Künstler in Anlehnung an 
die Werke von Wilhelm Buschulte, der im 
Jahre 1971 die in differenzierten Grautönen 
gestalteten Fenster aus Betonglas im  
Kirchenraum gestaltet hat: Seine „freien 
Kompositionen“ erscheinen in einer von 
Fenster zu Fenster variierenden organisch-
vegetabilen Ornamentik, die sich in ihrer 
schwarzen Linienführung in reduzierter 

7372 I n n e n r e n o v i e r u n g  S t .  M a r i a  H i m m e l f a h r t  B o r g h o l z h a u s e n I n n e n r e n o v i e r u n g  S t .  M a r i a  H i m m e l f a h r t  B o r g h o l z h a u s e n



Klarheit entfaltet. Als eine Art Hommage an 
den Künstler und sein Werk komponierte 
Thierry Boissel für die Kapellenwand ein aus 
geometrischen Elementen bestehendes 
Motiv, das in seiner regelmäßigen Anord-
nung gleichermaßen auf beiden Seiten der 
Wand erscheint. Dabei besteht jedes einzel-
ne Ornament aus einem offenen Kreis, der 
an einer Stelle in umgekehrter Form in ein 
Quadrat eingeschrieben ist und mit seiner 
betonten Mitte entfernt an eine Butzen-
scheibe erinnert. Zum Vorschein kommt ein 
Muster, das sich auf mehreren Ebenen be-
trachten lässt. Denn es vereint nicht nur die 
beiden Grundformen, den Kreis und das 
Quadrat, die sinnbildlich für den Himmel 
und die Erde stehen können, sondern bildet 
in seinem Neben- und Miteinander auch 
das Kreuz als verbindendes Element heraus. 
Das heißt: Bei näherer Betrachtung scheint 
sich das Motiv immer wieder zu wandeln 
und verwandeln. Es wirkt je nach Lichtein-
fall in immer wieder neu aufleuchtenden 
Zusammenhängen, die verschiedene Mög-
lichkeiten der Wahrnehmung zulassen.
Während sich diese Ornamentik auf der 

einen Seite in farbloser Struktur fortsetzt, 
erscheint sie auf der anderen Seite im Rah-
men der Tür in verspiegelter Form. Und dies 
in Verbindung mit der angrenzenden Ge-
staltung, bestehend aus kleinen Quadraten, 
die zunächst in planen, dann in erhabenen 
Feldern die Wand abschließen: Eine Form-
gebung, die auch auf den Türen der gegen-
überliegenden Kapellenwand wieder auf
genommen wird. 

Mit dieser Arbeit hat der Künstler ein auf 
elementare Formen reduziertes Werk ge-
schaffen, das mit überraschenden Effekten 
vielschichtig in den Raum hinein wirkt und 
ihm eine besondere Atmosphäre verleiht. 
Bei all ihrer klaren, konstruktiven Ordnung 
wirkt die Wand mit ihren unterschiedlich 
hell reflektierenden Zonen geradezu ereig-
nishaft. Sie erscheint vielfach lebendig-
bewegt, reich an abstrakten wie an zeichen-
haften Zusammenhängen. Es ist ein nach 
allen Seiten hin offenes und zugleich ver-
bindendes Werk, sowohl opak als auch 
transluzent, mitunter transparent, das sich 
je nach Situation und Blickwinkel zu verän-
dern scheint. Immer wieder tritt es in einen 
neuen Dialog mit dem Licht und seinen 
verschiedenen Erscheinungsformen: mal 
brillant-funkelnd oder spiegelglänzend, mal 
metallisch schimmernd oder samtig ge-
dämpft, dann wieder durchdringend oder 
körperhaft sich verdichtend. Im Zusammen-
wirken mit dem Licht, das hier als ein stän-
dig sich wandelndes Phänomen sichtbar 
wird, gibt die Wand viele neue Ein- und 
Ausblicke. Sie präsentiert sich in variie-
renden Durch- und Ansichten, die den 
Besucher und seine Wahrnehmung heraus-
fordern, ihn individuell zur Betrachtung 
einladen.

Christine Jung

Detailansicht der Glas-Trennwand

links oben: 
Detailansichten der Glas-Trennwand

Mitte, unten: 
Blick von der Kapelle mit der Glaswand zum Kirchenraum  
bei verschiedenen Beleuchtungssituationen

7574 I n n e n r e n o v i e r u n g  S t .  M a r i a  H i m m e l f a h r t  B o r g h o l z h a u s e n74



Noch immer ist es den Eichsfeldern wichtig, 
die eng mit der Kirche verbundenen Tradi
tionen und Bräuche zu bewahren. Die ver-
schiedenen kirchlichen Feste, Prozessionen 
und Wallfahrten sind Höhepunkte im Jah-
resablauf und Anziehungspunkt für Jung 
und Alt. Doch auch diese, seit Jahrhun-
derten christlich geprägte ländliche Region, 
ist betroffen von gesellschaftlichem Wandel  
und demographischer Entwicklung.

Die Kommunen und die Kirchenverwaltung 
reagierten bereits auf diese Veränderungen 
mit notwendigen und unausweichlichen 
Strukturreformen.

Mit der Sentenz „Das Kleid (der Kirche) 
anpassen“ benannte der Erfurter Altbischof  
Joachim Wanke das Programm der Struktur-
reform. Mit verständlichen, einfachen und 
klaren Sinnbildern wie „Wenn der Wind in 
eine andere Richtung weht, muss man die 
Segel neu setzen“ verdeutlichte er das An-
liegen und warb darum, Strukturen und 
Inhalte nicht auseinanderdriften zu lassen.

Herausforderung durch Wandel

Das Eichsfeld ist ein Landstrich mit einem 
eigenständigen Kulturraum, gelegen 
zwischen Harz, Hessischem Bergland und 
Thüringer Wald in der geographischen Mitte 
Deutschlands.

Bedingt durch die lange Zugehörigkeit zu 
den Besitztümern der Mainzer Erzbischöfe 
und dem damit verbundenen Katholizismus 
im ansonsten protestantischen Umfeld, 
bildete sich ein spezifischer Charakter der 
Stadt- und Dorflandschaft heraus. Klöster, 
Wegkreuze, Wallfahrtskirchen und Passions-
spiele zeugen von der Frömmigkeit der 
Menschen. Der Kirchturm in der Mitte des 
Dorfes prägt die Silhouette der Städte und 
Dörfer und ist vielen Menschen ein Sinnbild 
ihrer Heimat. Sie verbinden mit „ihrer“ Kir-
che vor Ort familiäre Erinnerungen und 
religiöse Erfahrungen, Wertschätzung und 
Pietätsgefühl. Glocken sind die Signalgeber 
und Stimme der Kirchen.

Im Zuge der Reform galt es, Berechnungen 
des Raumbedarfs neu aufzustellen und zu 
durchdenken. Die Strukturveränderungen 
setzten eine enorme Veränderungsbereit-
schaft der Gemeinden voraus. Vorort be-
sprach und fixierte man schriftlich, bereits 
in der zweiten Umsetzungsphase der Struk-
turreform, eine „Vereinbarung über den 
Gebäudebestand einer Kirchgemeinde“ mit 
den jeweiligen Gremien.

Diese wurde als Orientierungs- und Ent-
scheidungshilfe den Kirchgemeinden an die 
Hand gegeben, um die Situation der kirch-
lichen Gebäude im jeweiligen Ort realistisch 
und zugleich mit offenem Blick für die Zu-
kunft wahrzunehmen sowie bei anstehen-
den personellen und strukturellen Verände-
rungen Handlungswege aufzuzeigen.
Doch der Schritt von der Wahrnehmung zur 
Beurteilung fällt schwer und außerdem 
entspringt die oft in den Kirchgemeinden 
erlebte ängstliche Besitzstandswahrung, 
dem über Jahrzehnte und über Generati-
onen hinweg gelebtem Engagement, Kirch-
räume zu schaffen. Besonders zur Zeit der 
DDR wurden, oft unter schwierigsten 
Umständen, Gemeinderäume mit viel 
Enthusiasmus und Engagement gebaut 
oder saniert. 

Inneres der Kirche St. Peter und Paul in Helmsdorf 
vor der Neukonzeption

Eichsfelder Landschaft

Eichsfelder Kirche im Wandel
Neues Raum-in-Raum-Konzept für St. Peter und Paul in Helmsdorf

7776 E i c h s f e l d e r  K i r c h e  i m  W a n d e l76



„Ist das alles heute nichts mehr wert? Schaffen 
wir das heute einfach ab?“ So lauteten auch 
in Helmsdorf die durchaus berechtigten 
Fragen, denen sich der Kirchenvorstand 
dieser Filialgemeinde vor ca. sechs Jahren 
das erste Mal stellen musste.

Helmsdorf ist eine Gemeinde in der Verwal-
tungsgemeinschaft Dingelstädt. Der heute 
ca. 550 Einwohner zählende Ort wurde 1162 
erstmals als „Helmbrechtsdorff“ erwähnt. 
Die Pfarrkirche von Helmsdorf fand 1283 
erstmals urkundliche Erwähnung. Die jet-
zige Pfarrkirche „St. Peter und Paul“ wurde 
1708 errichtet und 1933 erweitert.

Dieser Erweiterungsbau gab, bei den ersten 
Vor-Ort-Besichtigungen und der bangen 
Frage, wie künftig mit der großen, kalten 
Kirche und dem gesamten Gebäudebestand 
umzugehen sei, den Ausschlag, auch im 
konservativ geltenden Eichsfeld neue 
Schritte zu wagen. Damit sollte etwas für 
diese ländliche, im Glauben stark geprägte 
Region bisher Einmaliges getan und ein 
nach Außen deutlich sichtbares Zeichen der 
Strukturreform gesetzt werden. 

Dem Diskurs zum Thema „Umgang mit 
überschüssigem Gebäudebestand“ stand 
die Frage der Bedeutung und des Wertes 
des Kirchenraumes gegenüber. Die Ent-
scheidung zur Konzentration auf einen 
Standort fixierte die Herausforderung, eine 
lebendige Mitte, in der “Kirche und Gemein-
deraum“ eng aufeinander bezogen sind, zu 
schaffen und über die gottesdienstlichen 
Angebote hinaus gemeindlich und öffent-
lich zu wirken.

Dieser Herausforderung hat sich der Kir-
chenvorstand der Filialgemeinde Helmsdorf 
ab 2009 gestellt und gemeinsam mit der 
regionalen Bauabteilung Eichsfeld des bi-
schöflichen Bauamtes Erfurt, der Kunstkom-
mission, dem Architekturbüro Rüppel und 
der Künstlerin Luise Dähne eine innovative 
„Haus in Haus“-Lösung geschaffen.
Eine frühzeitige Beteiligung der Kirchge-
meinde, eine offene Diskussion über Not-
wendigkeit und Chancen von Verände-
rungen waren von Beginn an erforderlich. 

Die konzeptionelle Arbeit von der ersten 
Idee bis zur Fertigstellung im Jahr 2013 
prägte die Frage nach Symbol-, Identitäts- 
und Funktionswert der Kirche „St. Peter und 
Paul“ mit dem Blick in die zukünftige pasto-
rale Nutzungsstruktur der Filialgemeinde. 
Galten die ersten Überlegungen zunächst 
der interessanten architektonischen, ideen-
reichen Umgestaltung, so lehrte uns der 
nun beginnende Planungs-und Realisie-
rungsprozess noch eine viel wichtigere 
Komponente. Die existentielle Verbunden-
heit der Menschen mit ihrem Kirchraum, der 
hohe Grad der Identifikation und die Behei-
matungskraft der Gemeinde sind wie die 
Planken des Schiffes, dessen Segel man neu 
ausrichten möchte.

Dieser für das Eichsfeld beispielhaft geltende 
Umbau zeigt, wie das Raumthema Kirche, 
durch neue Nutzungsanforderungen ent-
standen, architektonisch gekonnt und re-
spektvoll behandelt und weitergeschrieben 
wird und die Würde des historischen Bau-
werks durch eine angemessene Umnutzung 
erhalten bleibt.

Cornelia Schimek

Zukunftsweisendes Referenzobjekt

Historische Eckdaten der Kirche 
Die jetzige Filialkirche „St. Peter und Paul“ 
wurde im Jahre 1708 errichtet und 1933 
wesentlich erweitert und umgebaut. Sie 
enthält einen barocken Haupt- und einen 
Nebenaltar. Besonders markant ist der 
gotische Taufstein mit spätgotischer Kuppa. 
Nach 1933 wurden die Kirchenbänke auf den 
neuen Altarraum ausgerichtet. Der barocke 
Hochaltar verblieb als Seitenaltar

Geplante Umnutzung zum Pfarrgemeinde-
zentrum im Kirchenraum

Die Kirchengemeinde St. Peter und Paul in 
Helmsdorf beabsichtigte, die bislang vor-
handenen Kirchengemeinderäume, die sich 
in einem sanierungsbedürftigen Altbau im 
Ort befinden, aufzugeben und die erforder-
lichen Räumlichkeiten in der Kirche unterzu-
bringen. Daraus ergab sich für die Kirchge-
meinde langfristig eine sehr interessante 
Standortlösung.

Das ursprüngliche Kirchenschiff mit dem 
bereits sanierten barocken Hochaltar sollte 
wieder aktiviert werden. Dabei wurde eine 
Neuanordnung der Kirchenbänke erforder-
lich. Der Marienaltar bekam einen neuen 
großzügigen Wandstandort mit genügend 
Abstand zum Kirchengestühl, so dass dieser 
nun deutlicher zur Geltung kommt. Der 
Anbaubereich aus dem Jahr 1933 wurde 
durch eine sehr filigrane, raumhohe 
Glastrennwand abgeteilt. Durch die transpa-
rente Glasgestaltung mit einer minimierten 
Reflexion kann der gesamte Kirchenraum in 
seiner Ursprünglichkeit vom Kirchenbesu-
cher wahrgenommen werden. Die 
Glastrennwand, bestehend aus einer schlan-
ken Pfosten-/ Riegelkonstruktion mit nur  
50 mm Ansichtsbreite und einer anthrazit-
farbenen Profilabdeckung, umschließt den 
neuen Baukörper. 

Der neu eingebaute eingeschossige Gebäu-
dekomplex ist mit ausreichend Abstand zur 
vorhandenen Bausubstanz als hoch wärme-
gedämmter Holzrahmenbau erstellt.  

3D-Visualisierung des Raum-in-Raum-Konzepts

7978 E i c h s f e l d e r  K i r c h e  i m  W a n d e l E i c h s f e l d e r  K i r c h e  i m  W a n d e l



Dadurch ist das Gebäude jederzeit wieder 
reversibel und könnte theoretisch in ferner 
Zukunft wieder entfernt werden.

Im Inneren entstand ein Gemeinderaum für 
ca. 40 bis 45 Personen, eine neue Sakristei, 
in welcher auch Beichtgespräche geführt 
werden, sowie eine kleine Teeküche. 

Angedacht ist der Gemeinderaum für  
folgende kirchliche Nutzungen:

�� Kirchenvorstandssitzung / Versammlung
�� Gemeindefrühstück / Kaffee
�� Seniorennachmittag
�� Kommunion- / Firmunterricht
�� Kirchenchor / Kinderchor
�� Andachten
�� Vorträge / Medienvorführungen

Die bodentiefen, transparent verglasten 
Öffnungen im neuen Gemeinderaum stellen 
für den Nutzer den Bezug zu den histo-
rischen bleiverglasten Kirchenfenstern her. 
Beim Baukörper selbst stehen klare geome-
trische Linien im Vordergrund. Elegante, 
rubinrote Fassadenplatten mit eingearbei-
teten Schattenfugen von 10 mm geben der 
äußeren Gebäudehülle eine klare Struktur 
(siehe Bilder Perspektivansichten). Das 
Rubinrot harmoniert mit dem Blaugrün  
des Hochaltares als Komplementärfarbe.

Abgesehen von geometrischen Linien do-
minieren orthogonale Formen, kombiniert 
mit einem runden Wandgrundriss, diesen 
Gebäudeteil, der sich harmonisch-elegant  
in das bestehende Kirchenschiff einfügt. 
Hochwertigkeit wird durch ruhige, ausge-
wogene Aufteilung erzielt. Die Glasflächen 
sind von außen und innen mit einem an-
thrazitfarbenen Aluminiumprofil eingefasst. 
Das Farbspiel der Reflexionen durch die alte 
Bleiverglasung ist bis in den neuen Innen-
raum erlebbar und stellt einen intensiven 
Bezug zum Gebäudebestand her.

Der ehemalige Sakristeibereich wurde als 
barrierefreier Zugang umfunktioniert.  
Dazu ist in der Natursteinfassade eine neue 
Eingangstür mit einer Seitenverglasung 
eingebaut worden. Im seitlichen Türlai-
bungsbereich wurde ein Steingewände als 
Rahmung hergestellt. Im verbleibenden 
seitlichen Sakristeibereich sind die Sanitär-
anlagen und Lagerräume untergebracht. 
Die Sanitäranlagen sind für Gottesdienst
besucher während der Messe ohne Störung 
nutzbar.

Die gesamte Baumaßnahme war mit mini-
malen Eingriffen in die vorhandene histo-
rische Bausubstanz verbunden.

Schutzvorkehrungen vorhandener  
Bausubstanz

Gebäudetechnisch und bauphysikalisch 
wurde der Baukörper als eigenständiges 
Gebäude betrachtet. Der Holzrahmenbau ist 
gemäß Neubaustandard nach Energieein-
sparverordnung hergerichtet worden. Die 
Holzständerbauweise wurde mit Cellulose-
dämmung im Wand- und Deckenbereich 
ausgeblasen. Eine kontrollierte Be- und 
Entlüftung mit Wärmerückgewinnung des 
Gemeinderaumes verhindert einen zusätz-
lichen Feuchteeintrag in den historischen 
Kirchenraum. Sichergestellt wird dies durch 
die luftdichte Gebäudehülle.

Beheizt werden die alten und neuen Räum-
lichkeiten über eine Kombination aus einer 
Warmwasser-Luftheizung für den Kirchen-
raum und einer Warmwasser-Fußboden
heizung für den neuen Gemeinderaum. 

Das Lichtkonzept des neuen Gemeinde-
raumes ermöglicht unterschiedliche Be-
leuchtungsszenarien. Von der kompletten 
Ausleuchtung bis zu verschiedenen stim-
mungsvollen Atmosphären bestehen je 
nach gewünschtem Nutzungsansatz alle 
Möglichkeiten. Zwischen neuem Baukörper 
und der vorhandenen Kirchenaußenwand 

werden über dezent zurückhaltende LED-
Lichtstreifen der Umgang sowie der Begeg-
nungs- und Kommunikationsbereich licht-
technisch inszeniert. Der neu gestaltete 
Kirchenraum bekam einen Kreisleuchter,  
um das zentrale Element des Taufsteines zu 
akzentuieren. Für die Allgemeinbereiche 
wurden Einzelstrahler als Pendelleuchten 
mit direktem und indirektem Lichtanteil 
verwendet. Unter der Empore wird die 
Kreuzgewölbedecke mit LED-Strahlern 
indirekt hervorgehoben. Die Osterkerze 
wird über eine Hintergrundbeleuchtung  
als Bodeneinbaustrahler betont. 

Perspektive
Die Umnutzung eines Teilbereichs der Kir-
che zu Gemeinderäumen bietet langfristig 
eine attraktive, zukunftsorientierte Stand-
ortsicherung und wertet den Kirchenraum 
auf. Die Gebäudeunterhaltungskosten wer-
den aufgrund des zentrierten Standortes 
minimiert. Das Raum-in-Raum-Konzept 
bietet der Kirchgemeinde neue Ansätze im 
Gemeindeleben und kann auch junge 
Gläubige motivieren, Kirche und Glauben 
neu zu erleben. 

Für das Bistum Erfurt dient dieses Projekt  
als zukunftsweisendes Referenzobjekt.

Matthias Rüppel

Impressionen vom im Kirchenraum integrierten Gemeindezentrum

8180 E i c h s f e l d e r  K i r c h e  i m  W a n d e l E i c h s f e l d e r  K i r c h e  i m  W a n d e l



Neugestaltung der kath. Kirche  
St. Peter und Paul zu Helmsdorf

Die einstige Kirche St. Peter und Paul im 
Eichsfeld mit ihrem schönen barocken 
Hochaltar fristete lange Jahre ein Seiten
kapellen-Dasein. Mit den architektonischen 
Umnutzungsplänen des später angebauten 
größeren Kirchenraumes änderte sich dies. 
Das Konzept einer Raum-in-Raum-Lösung 
setzte völlig neue Signale – auch für die 
Aufgabe, ein künstlerisches Konzept für die 
Wiedernutzung des alten Kirchenschiffs zu 
erarbeiten. Vorangestellt wurde die Neu-
schaffung einer zeitgemäßen Prinzipalaus-
stattung mit Zelebrationsaltar, Ambo, Oster-
leuchter und Sedilien. Dabei sollte, unter 
Berücksichtigung der im Kirchenraum vor-
handenen und verbleibenden Elemente 
und der Vorgabe abgestimmter Vorüber

legungen durch die Bischöfliche Bau- und 
Kunstkommission und die Kirchgemeinde, 
die Wiederbelebung der ursprünglichen 
Kirche Peter und Paul von deutlich sicht-
baren Zeichen des Neubeginns formal und 
inhaltlich begleitet werden. 

Altarinsel
So nimmt die Altarinsel, in ihrer neuge-
schaffenen Ausformung, Bezug zum Hoch-
altar und erstreckt sich mit ihrer räumlichen 
Rhythmik in den Kirchenraum. Eine einstu-
fige Anlage gibt dem neuen Altar und dem 
Ambo eine gemäße Position und lässt die 
Prinzipalobjekte in die Mitte rücken. Zele-
brant und Gemeinde dürfen auf Augenhöhe 
die Messfeier als gemeinsame Handlung 
erfahren.

Altar, Ambo, Leuchter
Die neuen Prinzipalobjekte Altar, Ambo und 
Osterkerzenleuchter sind in hellem Traver-
tin, Stahl und ein wenig Gold gearbeitet. 
Ausdrucksstark nimmt der Altar die Grund-
form der Architektur des neuen Gemeinde-
saales auf.

Der Stipes, ausgezeichnet mit drei starken 
Linien aus Stahl – Versinnbildlichung der 
Dreifaltigkeit Gottes – trägt eine kraftvolle 
Mensa. Bei näherer Betrachtung erschließt 
sich eine Assoziation, die an ein sehr altes 
ikonografisches Symbol – das Schiff –  
denken lässt. 

Die markante Rundung des Altarobjekts 
zeigt sich auch beim Ambo, jedoch span-
nungsvoll auf der Seite. Wahrnehmbar, doch 
nicht vordergründig, sind vier Linien in den 
Stein des Pults gearbeitet. Damit weist der 
Tisch des Wortes auf die Verkündigung der 
Evangelien. Das Prinzip der Rundung mit 
der Stahlhalterung im Schaft macht auch 
den Leuchter, ebenfalls aus Travertin gear-
beitet, zu einem Teil des neuen Ensembles. 
In Variation dieser formalen Sprache zitieren 
zudem viertelrunde vergoldete Formen,  

mit einem die Osterkerze haltenden Gestus 
diese verbindende Gestalt. Eine ausformu-
lierte „Nische“ unter der Empore gibt dem 
Leuchter einen eigenen kleinen Raum, von 
dem aus der symbolische Weg beginnt. In 
gerader Wegelinie zum Allerheiligsten sind 
Osterkerze, Taufe und Altar positioniert. 

Taufe 
Die Taufe ist als Objekt erhalten worden und 
bildet auf dem Weg das Zentrum; sie steht 
in Achsenbezug zu beiden Räumlichkeiten 
und verbindet das Symbol des Neuwerdens, 
auch in Peter und Paul, Überliefertes mit 
Neuem. Der Taufstein mit seiner spätgo-
tischen Kuppa und einem Fuß aus dem 20. 
Jh. ist nun zusätzlich mit einer Glasschale 
– gleichzeitig Weihwasserschale – ausge-
stattet. Der Blick in die Tiefe der Kalotte 
bleibt erhalten und das Wasser, als Quell 
des Lebens, macht in Verbindung mit  
Reflexionen von Licht den Mittelpunkt  
wirklich lebendig.

Gestühl
Die Form- und Farbgebung des Gestühls ist 
nach intensiven Gesprächen und Bemuste-
rungen in Schlichtheit, jedoch in histo-
rischer Anleihe dunkel und mit abgerunde-
ten Kopfläufen gestaltet.

Farbe
Nach gründlicher Abstimmung in den 
Gremien erscheint der Gemeindehauskubus 
in einem kräftigen Rot. Dieser starken 
Akzentuierung geschuldet sind weitere 
Auszeichnungen architektonischer Beson-
derheiten, wie die der Kreuzrippen und 
Bögen, farblich auf zarte Blau-Grau Töne 
reduziert. 

Marie-Luise Dähne

8382 E i c h s f e l d e r  K i r c h e  i m  W a n d e l E i c h s f e l d e r  K i r c h e  i m  W a n d e l



Wer Klaus Nerlichs „Bildräume“ betritt, der 
betritt eine Welt, in der nichts ist, wie es 
immer zu sein vorgab, nicht einmal der 
unverrückbar geglaubte Eiffelturm oder 
Goethes unantastbar gewähntes Garten-
haus. Hier verkehren sich Perspektiven, 
rücken Raumeindrücke in eine Fläche zu-
sammen, verschmelzen Bilder zu Gebilden, 
die alles sein wollen, nur eins nicht: Souve-
nir mit Wiedererkennungswert, Spiegel für 
Bekanntes und Vertrautes. Dabei sind die 
Ausgangspunkte der „Bildräume“ reale 
Örtlichkeiten - sakrale Räume, Museen, 
Akademien, Naturszenarien - begehbar, wie 
es sich für eine dreidimensionale Welt ge-
hört und wie es die nur mehr zur Staffage 
geronnenen Museumsbesucher, Studenten 
oder Kirchgänger in den fotografierten 
Räumen selbst deutlich machen. 
Auf den ersten Blick aber nimmt der Be-
trachter von alldem nicht allzu viel wahr, 
sieht vor allem ästhetisch reizvolle Formfin-
dungen jenseits konkreter Motivik. Wären 
da nicht hilfreich benennende Titel, wer 
würde die Eiche zu Beginn der Bildserie 
noch als Eiche erkennen oder die Krypta 
eines Klosters als eben diese? Um das Abge-
bildete also geht es nicht allein. Vielmehr 
tritt zurück, was gemeinhin im Vordergrund 
des fotografischen Bildes steht, fällt ins 
Auge, was den ursprünglichen Gegenstand 
verdeckt: Strukturen und Farbklänge, ab-
strakt anmutende Bildformationen, kaleido-
skopartige Überlagerungen verschiedener 
Blickpunkte. Das alles kommt spielerisch 
daher, lotet mit anmutiger Leichtigkeit die 
Grenzen zwischen gegenständlicher und 
ungegenständlicher Kunst aus und verzich-
tet in letzter Instanz doch auf eine end
gültige Zuweisung. 

Klaus Nerlich · Bildräume · Panografie
Susann Ortmann

Um ein reines ästhetisches Spiel ist es dem 
Künstler jedoch nicht zu tun. Klaus Nerlichs 
„Bildräume“ hinterfragen die Selbstver-
ständlichkeit des Blicks, der das Gesehene 
zu einem vermeintlich objektiv Gegebenen 
erklärt. Die Welt und ihr Abbild werden 
nicht mehr in eins gesetzt, sondern als 
getrennte Sphären bewusst gemacht. Das 
Ding an sich wird als Konstrukt entlarvt, 
dessen konstruktiver Charakter lediglich 
durch Höchstleistungen unseres Gehirns in 
Vergessenheit geraten ist. Wer sieht, der 
sieht immer schon ein Bild. Und wer einen 
künstlerischen Bildraum betritt, der sieht 
dieses Bild erneut, gebrochen durch das 
Auge des Künstlers und durch das Medium, 
das er gewählt hat. 

Die Arbeiten also betreiben Dekonstruktion 
und konstruieren zugleich eine artistische 
Formenvielfalt, die den überlagerten Raum
eindrücken eine ganz neue Gestalt verleiht. 
Nähern sich die Ansichten des Louvre, der 
Dresdner Kunstakademie oder des Eiffel-
turms einer freien Formfindung, so sind das 
Kunstzentrum Calheta in Madeira oder St. 
Bonifacii in eine perfekte Kreisform einge-
passt; St. Severi in Erfurt oder das Photo

graphiemuseum in Madeira gleichen einer 
Rosette, der Christus-Pavillon hat die Gestalt 
eines regelmäßigen Achtecks angenom-
men. Die Perfektion dieser Formen entrückt 
das eigentlich Abgebildete in eine reine 
Kunstwirklichkeit und entfaltet zudem eine 
übergeordnete Symbolwirkung. So gibt sich 
ein Birkenwald auf Hiddensee kaum noch 
als solcher zu erkennen. Gleich einer Iris 
gruppiert er sich um ein dunkles Zentrum 
und thematisiert damit einmal mehr, um 
was es hier eigentlich geht: um das Sehen 
und die Frage, wie visuelle Wahrnehmung 
jenseits unserer naiven Alltagsvorstellung 
eigentlich vonstatten geht. Die wiederhol-
ten symmetrischen Überlagerungen von 
Einzelaufnahmen erinnern darüber hinaus 
an die optische Raffinesse eines Kaleidos
kops. Was im Bild gesetzt erscheint, könnte 
immer auch anders sein; eine kleine Ver-
schiebung der Einzelbilder zueinander und 
der Gesamteindruck wäre ein anderer – das 
ist Magie moderner Bildbearbeitung. Will-
kommen in einer Welt unaufhörlicher Mög-
lichkeiten, in der nichts ist, wie es sonst 
immer zu sein scheint! 

1 Birkenwald
2 Wigberti Erfurt
3 St. Patricks New York
4 Louvre Paris

8584 8584



5 Dresden Akademie
6 Vicente Fotomuseum
7 St. Severi Erfurtk
8 Kirche NIedergrundstedt
9 Schlosskirche Wittenberg

8786 K l a u s  N e r l i c h  ·  B i l d r ä u m e  ·  P a n o g r a f i e86



Charles Crodel (1894–1973) war ein bedeu-
tender und äußerst vielseitiger Künstler des 
20. Jahrhunderts. In Marseille als Sohn eines 
deutschen Konsuls geboren, ist er schon auf 
einem Kinderfoto mit einem Zeichenblock 
zu sehen. Mit den Eltern nach Deutschland 
zurückgekehrt, besuchte er in Jena die 
Oberrealschule, wo Christoph Natter sein 
Zeichenlehrer war. 1914 Studium an der 
Kunstgewerbeschule München bei Richard 
Riemerschmid. Er nahm am 1. Weltkrieg teil 
und studierte ab 1915 an der Universität 
Jena Archäologie bei Herbert Koch, und 
Kunstgeschichte bei Paul Weber. 1918 Heirat 
mit der Malerin Elisabeth von Fiebig. Er 
machte eine Lehre als Lithograph und  
Drucker und befreundete sich mit Gerhard 
Marcks. Als Vorstandsmitglied des Jenaer 
Kunstvereins führte er eine umfangreiche 
Korrespondenz mit zeitgenössischen Künst-
lern. Es folgten Ausstellungen seiner Werke, 
erste Wandmalereien und Reisen nach Ita-
lien, Schweden und Griechenland sowie mit 
G. Marcks nach Frankreich. 

1927 wurde er durch Paul Thiersch an die 
hallische Kunstgewerbeschule Burg Giebi-
chenstein berufen. Seit 1930 Mitglied der 
Berliner Sezession und des Deutschen 
Künstlerbundes. 1932 erhielt er den Villa-Ro-
mana-Preis mit einem Aufenthalt in Florenz.
Er hatte bis dahin eine Reihe größerer 
Wandbilder für die Stadt und Universität 
Halle und das Goethe-Theater in Bad Lauch-
städt geschaffen. Aber schon 1933 wurden 
diese von nationalsozialistischen Kunstbe-
auftragten zur Vernichtung bestimmt, teils 
überstrichen, teils zerstört. Eine Äußerung 
des Regierungspräsidenten Heydebrand in 
Halle: „Wer so malt, muss erschossen wer-

Der Nähtisch der Maria
Betrachtungen zu den Glasfenstern von Charles Crodel  
in der Petrikirche in Magdeburg

Mechthild Werner

den.“ Ch. Crodel wurde aus dem Lehramt 
entlassen und widmete sich nunmehr der 
Werkkunst. Auch Glasfenster entstanden, 
die später ein Schwerpunkt seines Schaffens 
bilden sollten.

1945 bekam er seinen Lehrstuhl in Halle 
wieder, auch erfolgte eine Berufung nach 
Dresden und Berlin-Charlottenburg. Es 
folgte eine Reihe von Ausstellungen seiner 
Werke, in denen auch Teppiche nach seinen 
Entwürfen zu sehen waren, geschaffen von 
seiner Frau. 

1951 wurde er an die Akademie der Künste 
nach München berufen und war Mitglied im 
Deutschen Künstlerbund. Er siedelte dahin 
über, blieb aber seiner alten Heimat verbun-
den und schuf gerade mit zahlreichen kost-
baren Glasfenstern immer zugängliche 
öffentliche Kunst in Sachsen-Anhalt.

Crodel entwarf Glasfenster für Kirchen und 
weltliche Gebäude in ganz Deutschland 
sowie Schweden. Der Glasmalerei-Zyklus in 
der Petrikirche in Magdeburg sollte sein 
letzter werden, ist sozusagen die Krönung 
seines Schaffens, 1972 vollendet.
 Der Künstler starb am 28. Nov. 1973 in  
München. Seine letzte Ruhestätte fand er  
in Halle/Saale.

Die Petrikirche in Magdeburg entstand im 
12. Jh. als Pfarrkirche für ein kleines Fischer-
dorf an der Elbe, seit 1390 eingemeindet. 
Danach entstand ein Neubau als spätgo-
tische Hallenkirche, 1631 zerstört, wieder 
aufgebaut, 1945 erneut zerstört, 1958 durch 
die kath. Kirche erworben und 1962–72 
erneut aufgebaut.

Es ist ein schlichter Innenraum, fast ohne 
Schmuck, die sehr gute liturgische Ausstat-
tung ist von dem Magdeburger Künstler 
Heinrich Apel geschaffen.

In dem großen, hellen Kirchenraum spielen 
die Fenster mit gutem Maßwerk die Haupt-
rolle und lassen mit ihren wunderbaren 
Farben und Glasmalereien, welche Ge-
schichten und Gegenstände, Symbole und 
Menschen, Tiere und Pflanzen zeigen, das 
Licht wie in mittelalterlichen Kirchen herein-
strömen, immer anders, je nach Jahres- oder 
Tageszeit, in heller oder dunkler Stimmung. 
Neben all diesem Erwähnten gibt es auch 
immer wieder Beschriftungen auf den 
Scheiben, klein oder größer, versteckt und 
offen sowie die Signatur „Crodel“ oder 
„Charles Crodel“ und öfter die Jahreszahlen 
1970 oder 1972. Er hat mit sicherem Gespür 
für das Material Glas großartige Entwürfe 
geschaffen, verwirklicht von der Glaswerk-
statt Ernst Kraus in Weimar.

Es sind in Magdeburg 18 Fenster sowie  
2 kleine Scheiben in der jetzigen Marien
kapelle an der Südseite der Kirche. Im Chor 
geht es um das Leben und Sterben des 
Kirchenpatrons Petrus. (Abb. 1)

Ein großer Schlüssel oben links im Chor-
haupt zeigt es an: Das Symbol Petri nach 
den Worten Jesu: „Dir will ich die Schlüssel 
des Himmelreichs geben…“  
(Mt 16,19, Abb. 2). Im Langhaus finden wir 
an der Nordseite Themen des Neuen Testa-
ments und gegenüber auf der Südseite des 
Alten Testaments. Sie sind aufeinander 
bezogen. Die Fenster sind nicht vollständig 
mit Glasmalereien versehen. Manchmal 
lenken nur kleine Scheiben unseren Blick 
nach oben, unregelmäßig über die Flächen 
verteilt. Im Chorraum sind die Fenster fast 
vollständig bildnerisch gestaltet, und das 
Licht flutet in vielen Farben herein. Dadurch 
werden die großen Glaswände sehr leben-
dig und spannungsreich.

1: Blick in den Chor von St. Petri

2: Der Petrusschlüssel (mittleres Chorfenster)

8988 D e r  N ä h t i s c h  d e r  M a r i a88



Ich kann in diesem Rahmen nicht auf jedes 
Fenster eingehen und muss es einem spä-
teren Zeitpunkt vorbehalten. Wir werden 
einige Fenster näher betrachten, wenn-
gleich die Auswahl schwer fällt, weil jede 
einzelne Scheibe neue Themen und Werte 
ins Spiel bringt. Ja, ein Spiel mit Farben und 
Formen haben wir vor uns, staunend gehen 
wir von Bild zu Bild, von einem Geschehen 
zum anderen!

Man sieht viel Wasser in diesen Bildern – 
„Meer“ schreibt Crodel einmal in die bro-
delnden Wogen: Petrus war Fischer, und 
diese Kirche steht an der Elbe. Meeresgetier 
und Fische tummeln sich in grünen oder 
blauen Fluten. Und es gibt den Himmel und 
die Erde und was dazwischen ist; alles mit 
Liebe zum Detail, mit Erzählfreude, mit 
Humor und tiefem Wissen um religiöse 
Themen und ihre Wurzeln dargestellt. Es ist 
auch immer wieder anders und wiederholt 
sich nur, wenn wir etwas wiedererkennen 
sollen.

Werfen wir einen Blick auf „die Verkündi-
gung des Erzengels Gabriel an Maria“ 
(Nordseite, 1. Joch von Westen, Abb. 3): 
Maria als Mädchen mit abstehenden Zöpfen 
sitzt rechts im Bild, von links kommt der 
Engel mit schnellem, energischem Schritt. 
Wir wissen, welche Botschaft er bringt: sie 
soll die Mutter Jesu werden; etwas Uner-
hörtes soll geschehen! Er kommt von Gott 
mit großen Engelsflügeln; sie ist fast noch 
ein Kind, ein Mädchen, aber gebildet. Im 
Raum sehen wir Bücher wie auf unzähligen 
früheren Verkündigungen. 

Crodel zitiert das Mittelalter, wir erkennen 
das Thema wieder. Aber Maria sitzt hier als 
Auserkorene, als spätere Mutter eines „Herr-
schers“ bereits auf einem Thron!  Da kommen 
uns romanische Mariendarstellungen in den 
Sinn, denken wir z.B. an die Stuckmadonna 
im Erfurter Dom, die Madonna in Zülpich-
Hoven oder Tournus.

Das nächste Fenster auf der Nordseite im  
2. Joch zeigt Maria mit dem Kind auf dem 
Schoß (Abb. 4). Sie hat nun keine mädchen-
haften Zöpfe mehr, ist ihrer Aufgabe „wür-
diger“ dargestellt, zeigt der Welt das Kind. 
Engel schweben um sie herum. Eine Bank 
im Grünen, in einem „verschlossenen Gar-
ten“, wie wir das Thema aus dem Mittelalter 
kennen, ist zu sehen. Dass aber das Leben 
dieser Frau wie das Leben aller Mütter 

Alltag war, sagt eine kleine Scheibe darun-
ter aus: „Nähtisch der Maria“ hat Crodel 
darauf geschrieben, dazu das Datum 1972 
(Abb. 5). Ein Tischchen in Aufsicht, mit  
Schere, Stoffen, Nadeln. Unten rechts in der 
Ecke schnurrt eine Katze! Ist es eine Idylle? 
Ja und nein! Eine Nadel ist besonders groß 
und deutlich und daneben ein Tier, ein 
Kamel! Und schon entdecken wir Crodels 
Schrift daneben: Matth. 19, Marc 10, Luc 18. 
Es sind Stellen aus den Evangelien, die alle 
das gleiche Thema haben: „ Es ist leichter, 
dass ein Kamel durch ein Nadelöhr geht, als 
ein Reicher in das Reich Gottes.“ Vorher ist 
dort auch die Rede von Nächstenliebe, 
Selbstaufgabe, Nachfolge Christi – alles, was 
Maria befolgt und Christus später in seiner 
Lehre verlangt. Viel offenbart sich uns und 
lässt uns nachdenken am „Nähtisch der 
Maria“ in der Petrikirche!

Gegenüber auf der Südseite, wo das Alte 
Testament als Vorläufer der Lehre Christi 
steht, sehen wir die Erschaffung der Frau, 
Eva kommt aus der Rippe Adams, der 
schräg im Bild liegt. Er weiß nicht, wie ihm 
geschieht. Eva erscheint sehr selbstbewusst. 
Dass es das Paradies ist, sieht man rechts an 
der Schlange und einem kleinen Hasen. Eva 
scheitert später an einer Frucht, die ihr die 
Schlange reicht. Maria gegenüber erscheint 
als die „neue Eva“, die der Welt den Erlöser 
zeigt (Abb. 6).

Unter der Darstellung der Erschaffung der 
Eva finden wir auf einer kleinen Scheibe 
den „Schminktisch der Eva“. Auf diesem 
Schminkutensilien, eine wunderschöne 
Dose, ein Kamm und ein Spiegel, in dem 
man das Gesicht der Eva sieht (Abb. 7) 
Lustig, reizvoll, die erste Frau in unsere Welt 
geholt! Das hat Crodel nicht als erster ge-
macht. Er steht damit in der Nachfolge fast 
aller mittelalterlichen Künstler, die das bib
lische Geschehen in ihre Zeit übersetzten 
und den heiligen Personen Gesichter ihrer 
Umgebung, ebenso wie Kleidung und 

3: Verkündigung an Maria (Nordseite)

4: Maria mit Kind (Nordseite)

5: Nähtisch der Maria (Nordseite)

6: Erschaffung Evas (Südseite)

9190 D e r  N ä h t i s c h  d e r  M a r i a D e r  N ä h t i s c h  d e r  M a r i a



Umfeld gaben. Solche Erzählweise Crodels 
zeugt von einer Heiterkeit und Gelassen-
heit, die uns als heutigen Menschen tiefe 
Dinge leichter erklären können.

Wunderbar auch die Taufe Christi (Ostfen-
ster auf der Nordseite, Abb. 8): Christus 
steht im Wasser wie auf den ersten christ-
lichen Darstellungen seiner Taufe. Man sieht 
die vom Jordan umspülten Beine, links 
neben ihm der Täufer. Er wendet sich etwas 
zurück, als wollte er den einen der beiden 
Engel, die schon mit Tüchern bereitstehen, 
aufmerksam machen. Das Motiv der Engel 
mit den Tüchern ist auch aus der alten 
christlichen Kunst (Byzanz) bekannt. Über 
allem schwebt die Taube des Hl. Geistes. 
Crodel war in der Bilderwelt der Alten zu 
Hause. Er bringt sie uns nahe als kostbare 
Überlieferung, übersetzt sie aber in unsere 
Sprache!.

Darunter wieder eine kleine Scheibe mit 
Kommentar: „in das Netz der Taufe gegan-
gene Fische“: Grünblaues Wasser mit 
Fischen im Netz, ein Stillleben, bei dem die 
Bleiruten vorzüglich als Netz fungieren, wie 
der Künstler überhaupt immer die Darstel-
lung auf diese bezieht und so klar erkenn-
bare Strukturen schafft (Abb. 9).

Gegenüber auf der Südseite wieder Wasser: 
die Arche Noah ist zu sehen mit Regenbo-
gen und der Taube mit dem Ölzweig im 
Schnabel, die anzeigt, dass die Sintflut vor-
bei ist. Darunter ein köstliches Bild mit 
Tieren der Arche (Abb. 10).

Werfen wir noch einen Blick auf das Haupt-
fenster im Chorhaupt der Kirche, welches 
Begebenheiten aus dem Leben Petri erzählt: 
Rechts unten eine Szene, die uns bei Matt-
häus geschildert wird (26,40f ). Christus 
erscheint den Jüngern auf dem See Geneza-
reth, und Petrus will über das Wasser zu ihm 
laufen. Dann verlässt ihn das Vertrauen, und 
er beginnt zu sinken, aber Jesus rettet den 
Kleingläubigen. Großartig der verzweifelte 
Petrus in den Fluten, gelassen darüber Jesus 

im Boot, ein Bild für alle, die glauben und 
vertrauen wollen (Abb. 11).

Alle Bilder des Kirchenraumes führen hin zu 
den herrlichen Farben, die im Chor erstrah-
len und die Offenbarung Gottes ahnen 
lassen.

11: Ausschnitt aus dem Petrusfenster im Chor

7: Schminktisch der Eva (Südseite)

8: Taufe Christi (Nordseite)

9: Fische (Nordseite)

Abb.10: Arche Noah (Südseite)

9392 D e r  N ä h t i s c h  d e r  M a r i a D e r  N ä h t i s c h  d e r  M a r i a



Im Jahr 2012 fand im Dommuseum Fulda 
eine Sonderschau mit Objekten des Bild-
hauers Ulrich Barnickel statt. Gezeigt wur-
den unter anderem die Modelle, die im 
Zuge der Arbeit an Barnickels monumen-
talem „Weg der Hoffnung“ für die Gedenk-
stätte Point Alpha an der ehemaligen inner-
deutschen Grenze zwischen Rasdorf und 
Geisa entstanden. Barnickel konnte dort 
eine zeitgenössische Interpretation eines 
Kreuzweges mit überlebensgroßen Metall
skulpturen verwirklichen (s.a. alte und neue 
Kunst 47/2012, S. 120-126). Anlässlich der 
Ausstellung im Dommuseum stiftete der 
Künstler eine Figur des Heiligen Bonifatius 
für den Außenbereich des Museums. 

Der so genannte Domdechaneigarten ist als 
Zugang zum Museum vom Domplatz her 
ein öffentlicher und doch zugleich ge-
schützter grüner Raum und einer der Bau-
steine des Gartenkulturpfades in Fulda. Mit 
Wasserbecken, Buchsrabatten und Rosen-
stöcken greift er in der Gestaltung der 
1990er Jahre die typischen Elemente baro-
cker Gartenkunst in zeitgenössischer Weise 
auf. Die verglaste Zugangspergola, die zum 
Museumseingang führt, dient zugleich als 
Lapidarium für Fragmente und archäolo-
gische Fundstücke, die dem mittelalter-
lichen Kloster- und Stiftskirchenbezirk zu
geordnet werden. Einen modernen Akzent 
setzte in diesem Garten bisher einzig eine 
scherenschnittartig gestaltete Skulptur aus 
Cortenstahl, die den Fuldaer Gründungsabt 
Sturmius zeigt. Geschaffen wurde sie vom 
Architekten Michael Brawne aus England, 
der auch für die Neugestaltung des Dom-
museums verantwortlich zeichnete. 

Sturmius als Pendant gegenübergestellt ist 
nun Bonifatius, in der Sichtweise Ulrich 
Barnickels. Auch bei ihm ist das Metall nicht 
als Gussmaterial verwendet, Barnickel nutzt 
es als durch Werkzeuge zu formenden und 
zu verformenden Ausgangsstoff. In seinem 
Werkprozess entwickeln sich aus dem har-
ten und schweren Stahl leicht und bewegt 
wirkende Gebilde. Die Figur des Bonifatius 
setzt sich zusammen aus einem mehrfach 
gefalteten und geknickten Gewand, das die 
Körperform bildet, dem Kopf, der sich auch 
als Form einer Mitra verstehen lässt und 
zwei weit nach vorne gestreckten Armen. 
Der Oberkörper der Figur scheint sich zu-
rück zu beugen, während sich der Kopf 
aufrecht nach vorne orientiert. Der Aus-
druck, den dieser Körper vermittelt, ist kein 
statuarischer, sondern eher ein tänzerischer 
oder auch sich vorsichtig vorantastender. 
Bedenkenswert erscheint diese so sich 
darstellende Person, weil sie ganz im Ge-
gensatz zu dem vertrauten Bild und der 
Ikonographie des Heiligen Bonifatius zu 
stehen scheint. Oft gesehen hat man ihn als 
den tatkräftigen Missionar von wuchtiger 
körperlicher Statur. Die Gewichte der ver-
schiedenen Aspekte seiner Person haben 
sich historisch zwar immer wieder zwischen 
dem Mönch und Märtyrer, dem Klostergrün-
der und Kirchenorganisator, dem Bistums-
heiligen oder dem Apostel der Deutschen 
verschoben und wurden zeitbedingt neu 
interpretiert. Bildlich besonders eingeprägt 
hat sich in dieser Tradition der Tatmensch, 
der beispielsweise die Donareiche fällte. Als 
solchen stellt ihn etwa eine Skulptur von 
Ubbo Enninga seit 1999 imposant vor dem 
Fritzlarer Dom dar. Aber auch das bekannte 
Barockrelief von Johann Neudecker auf der 

Bonifatius im Garten des Dommuseums Fulda
Skulptur von Ulrich Barnickel

Martin Matl Mensa der Fuldaer Bonifatiusgruft zeigt den 
auferstehenden Heiligen im Vollbesitz sei-
ner Körperkraft. 

Barnickel setzt mit seinem Werk einen ande-
ren Akzent. Die Skulptur im Dommuseums-
garten zeigt ihn ohne Attribute und ohne 
Bezug auf Taten oder Werke. Die scheinbar 
leicht hingeworfene Plastik ergibt keinen 
realistisch nachgebildeten Menschen. Seine 
Hüllform bleibt skizzenhaft angedeutet. 
Einen anatomisch korrekten Körper unter 
dem Gewand sucht man vergebens. Der 
Faltenwurf, der Kopf, die Arme, sie können 
auch als Psychogramm, als Blick auf die 
Innenseite seiner Persönlichkeit verstanden 
werden. Sie zeigen einen Suchenden, 
Tastenden, Zögernden. Sensibilität und 
Vorsicht gehören zu seinen Antriebskräften, 
Zweifel ist ihm nicht fremd. Hinter der enor
men geschichtlichen Wirkungsmacht des 
Bonifatius stehen, das scheint die Figur 
auszudrücken, Dynamik aber auch Labilität 
eines Menschen in ständiger Bewegung. 
Nicht die schiere Körpermasse, sondern eine 
flüchtige Figuration ist das äußere Zeichen 
der ihm innewohnenden Energie. 

Eine solche Interpretation der Figur proji-
ziert natürlich heutige Vorstellungen von 
Individualität und psychologischer Einfüh-
lung auf eine im Dunkel der Geschichte 
liegende Persönlichkeit. Aber beschreibt 
diese neue Sicht auf eine vertraute, kanoni-
sierte Figur unserer reich bevölkerten  
Heiligenschar nicht präzise eine Chance 
zeitgenössischer bildender Kunst im  
kirchlichen Kontext?

9594 9594



Die Zeiten ändern sich und zuweilen mit 
ihnen auch die Raumbedürfnisse. Man rückt 
zusammen, überlegt, wie man mit dem 
Vorhandenen neu umgehen kann und wo 
sich noch Reserven verstecken.

Vielleicht waren so die Überlegungen der 
Gemeinde Hl. Kreuz in Bergen-Enkheim, als 
man den Entschluss fasste, den Kirchen-
raum für säkulare, dringend notwendige 
Räume der Pfarrei und Gemeinde zu nutzen 
und mit dem Gottesraum in den Dachbo-
den zu ziehen. Das heißt in einen Raum, 
den es so noch gar nicht gab und der erst 
durch das Einziehen einer Geschossdecke 
entstehen sollte – ein kühner Plan.

In diesen Prozess, der zunächst nur auf dem 
Papier existierte, kam ich als „Quereinstei-
ger“ dazu. Die Architekten hatten bereits 
Pläne zur Gestaltung dieses Umbaus erar-
beitet, als ich ihnen als Preisträger eines 
Künstlerwettbewerbs zur Seite gestellt 
wurde. Ein für mich neuer und ungewöhn-
licher Vorgang. Dass er gelingen konnte, 
war allein der Bereitschaft aller Beteiligten 
zu verdanken, das Ziel dieser anspruchs-
vollen Aufgabe über alle persönlichen Eitel-
keiten zu stellen. So konnte ein Entwurf 
reifen, der unter dem Respekt vor dem 
Vorhandenen den Mut zu etwas Neuem 
aufbringen wollte. Der Wunsch war, einen 
Gottesraum zu schaffen, der die alte Kirche 
unverwechselbar zeigen und gleichzeitig 
neu erfahrbar machen würde. Die nun di-
rekt auf dem Boden fußende Dachpyramide 
mit ihren dunklen, schweren Balken und der 
klare, quadratische Grundriss verlangten 
nach einer ebenso klaren Setzung. Diese 
leistet der raumgreifende Kreis, den die 

hoch aufragende Altarwand vorgibt und 
das Gestühl fortschreibt. Die Gemeinde 
rückt zusammen, sie bildet einen Kreis und 
in der Liturgie eine Tischgemeinschaft. Egal 
aus welcher Position und gleich mit welcher 
Funktion, alle Anwesende sind Teil dieser 
Gemeinschaft, ja sie gestalten sie. Die Altar-
wand vollendet den Kreis und verbindet sie 
mit dem Dach. Man könnte sogar den Ein-
druck haben, dass sie dieses durchstößt. 
Wie mit ausgebreiteten Armen steht sie da 
und bildet zusammen mit Altar und Kreuz 
den Bezugspunkt für alles liturgische 
Geschehen. Ihr verschwenderisches Rot ist 
körperlich spürbar und kann in vielerlei 
Richtungen gedeutet werden. Es ist keine 
aufgetragene Farbe, sondern ein Rot, das in 
der Wand steckt und von ihr aufgesogen 
wird, wie in dem durchgefärbten Filz. 

Der vorgestellte Altar zeigt sich als ein Tisch, 
der zweimal die Raumform wiederholt. Mit 
dem reinweißen Marmor erscheint er wie 
festlich gedeckt. Auf den Altar beziehen 
sich alle liturgischen Gegenstände. Sowohl 
beim Ambo wie beim Tabernakel, der Tauf-
schale und der Marienstele finden die 
gleichen Materialien Verwendung, das an 
Mooreiche erinnernde Eichenholz und der 
makellose Marmor. Dieser ist einerseits dem 
Kostbarsten und Heiligsten vorbehalten. 
Andererseits begegnet man ihm bereits 
beim Eintritt in den Raum. In Form des 
Weihwasserbeckens kann man mit ihm in 
Berührung kommen.

Das große Kirchenfenster ist ein weiteres 
raumbestimmendes Element. Als Gegenpol 
steht es der roten Altarwand gegenüber. 
Wie eine Membran lässt es das Licht von 

Geistige Mitte
Liturgische Neugestaltung der Kirche Hl. Kreuz in Bergen-Enkheim

Norbert Radermacher

Geistige Mitte – Neugestaltung Hl. Kreuz Bergen-Enkheim
Liturgische Neugestaltung Kirche Hl. Kreuz in Bergen-Enk-
heim
Norbert Radermacher

außen nach innen und umgekehrt passie-
ren. Es fängt es auf, bricht es in sich selber 
und macht es körperlich erfahrbar. Die 
horizontalen Streifen und die sparsam  

eingesetzten blauen Elemente können 
Assoziationen an Wasser, an einen Horizont 
oder einen Himmel ermöglichen. Der Raum 
bleibt geöffnet und gewährt einen Ausblick.

9796 G e i s t i g e  M i t t e96



„Unser Entwurf zur „Neuordnung der litur-
gischen Orte“ war das Ergebnis eines kon-
kurrierenden Wettbewerbverfahrens. Es gibt 
meinerseits eine große Verbundenheit zur 
zeitgenössischen Kunst, und so arbeite ich, 
wenn möglich, in der Entwurfsfindung mit 
Künstlern zusammen. In diesem Fall mit 
Günter Stangelmayer, einem Metallbild
hauer aus Kassel.

Wo immer man etwas macht, ist der Ort, 
den man vorfindet, entscheidend: „Einen 
Ort haben“. Architekt Josef Westermeier hat 
hier 1960/61 ein schönes Gehäuse geschaf-
fen. Besonders die Glasfenster von Richard 
Süssmuth berühren. Auf dem bestehenden 
guten Fundament weiterbauen ist ja immer 
Ziel.

Der Altartisch ist in die Mitte gerückt 
St. Heinrich, Kaufungen

Meinrad Ladleif

Zusammenrücken, Zwischenräume besser 
nutzen, die kleiner werdende Gemeinde in 
neuer Wärmequalität um den „Tisch des 
Herrn“ versammeln, das war die Aufgabe.

Der Altartisch ist in die Mitte gerückt. Im 
Eingangsbereich und im Chor gibt es jetzt 
mehr Raum, Raum zum Erleben, sakraler 
Raum der Ruhe und Klarheit. Am Eingang 
wird man durch ein großes Holzmöbel 
gebremst, verlangsamt, zur Wahrnehmung 
des Ortes aufgefordert. Des Weiteren hat 
die Gemeinde hier Platz, sich zu begegnen, 
zu reden, sich zu informieren, miteinander 
da zu sein. Vor und nach der Messe wün-
sche ich mir, dass man hier verweilt, ein 
bisschen Zeit findet für- und miteinander.

Kath.Kirchengemeinde
St.Heinrich
Niester Str.16
34260 Kaufungen
tel.: 05605 / 46 24

ARCHITEKT:

BAUHERR:

MAßSTAB:
PLANTITEL:

DATUM:

Ladleif I Nolda Architekten BDA
Harzweg 1
34134 Kassel
tel.: 0561 / 316 90 440

Innenraumgestaltung
Kath.Kirche St.Heinrich

9

A B

CC

33
/1

65 
-2

S
tg

.

+0
,3

3 +0
,4

95

33/165 -3Stg.

+0,825

33
/1

65 
-2

S
tg

.

+0
,3

3

+0
,4

95

33/165 -3Stg.

+0,825

Tür Höhe
2,12m

Tür Höhe
2,12m

Figur
H:1,00m

bis zur Decke
Höhe 2,64m

abgehängte
Decke

Höhe 246m

+0
,8

25

M
ar

ie
nf

ig
ur

H
:1

,2
7m

Ta
be

rn
ak

el
H

öh
e 

0,
56

m
So

ck
el

 H
öh

e 
0,

07
m

A
lta

r

K
re

uz

Ta
uf

be
ck

en

A
m

bo

A
lta

r

W
in

df
an

g

Beichstuhl

Kapelle

10
 S

itz
pl

ät
ze

Weihwasserbecken
H:0,80m

Ba
nk

Kerzen

ew
ig

es
 L

ic
ht

Se
di

lie
n

Info / Gemeinde

Bo
de

nh
ül

se
ei

ns
te

ck
ba

r
Vo

rtr
ag

ek
re

uz

Va
se

M
os

ai
k

O
st

er
ke

rz
e

O
st

er
ke

rz
e

1:100

Grundriss Erdgeschoss GR1

21.12.2011

9998 D e r  A l t a r t i s c h  i s t  i n  d i e  M i t t e  g e r ü c k t 98



schaffen und die Farbe Weiß vorherrschen 
zu lassen. Sie signalisiert Ruhe, Entspan-
nung, Klarheit. Und schauen Sie, wie schön 
Ihre vorhandenen Glasfenster jetzt wirken. 
Der Blick darf auf das Wesentliche fallen. 
Entdecken Sie das Drama von Licht und 
Schatten. 

Ich hoffe, unsere erneuerte Kirche wird bald 
dazu beitragen, dass wir neue Mitglieder 
gewinnen, die sich an ihrer Schönheit er-
freuen, und dass wir alle hier einen neuen 
Ort haben für viele stille, tiefe Gedanken.“

Der Achitekt Meinrad Ladleif hielt diese 
Rede anlässlich des Festgottesdienstes zur 
Altarweihe am 2. Dez. 2012 in Gegenwart 
des Fuldaer Weihbischofs Karlheinz Diez.

Hier erlebt man seitlich, freigestellt in gan-
zer Größe, jetzt das westliche Glasfenster. 
Ihr schönes Taufbecken und der Tabernakel 
haben im Chor Platz gefunden, Mariensta-
tue und ehemaliges Altarkreuz am Ende in 
den Achsen der Seiten.

Die Mittelachse ist gestärkt als Rückgrat der 
neu organisierten liturgischen Orte mit 
Weihwasserbecken, Altar und dem Licht-
schlitz. Es war mir eine große Freude und 
ein innerliches Anliegen, etwas „neu zu 
machen“ – einen Durchbruch nach außen, 
damit man ins Licht schauen und an der 
Hoffnung des „Morgens,“ teilhaben kann, 
ein bisschen den Himmel über den Altar 
holen.

Der in die Mitte gerückte Altar soll aber 
seinem Chor bezogen bleiben; er soll nicht 
fremdeln am neuen Ort. Deshalb haben wir 
– dieser Gedanke kam von Günter Stangel-
mayer – aus der Chornische heraus diese 
elliptischen Stahlbügel geschaffen. Ohne 
den vorhandenen Raum zu verändern, 
schaffen sie eine Feierlichkeit und Verbin-
dung zwischen Altar, Taufbecken und 
Tabernakel. Und was Ihnen sicher auffällt, 
wie hell unsere Kirche geworden ist!
Mir war wichtig, eine wohltuende Leere zu 

Gemeinschaftlicher Glaube und jugend-
liches christliches Engagement sind Ziele 
und Tugenden, die sich in den Aktivitäten 
des Bildungshauses St. Ursula finden und 
auch den Geist der kleinen Hauskapelle 
prägen. Deshalb war es erklärtes Ziel, dem 
alten Kapellenraum eine neue Weite zu 
verleihen, die geeignet ist, auch die Gedan-
ken zu weiten. Um die besondere bauliche 
Situation nachvollziehbar zu machen, sei 
hier die Ausgangslage kurz umrissen: Das 
Bildungshaus St. Ursula in Erfurt ist als ein 
klassisches Schulgebäude angelegt, und 
auch der bisherige Kapellenraum hatte die 
Dimensionen eines Klassenzimmers samt 
der typischen Anordnung: seitliche Fenster-
reihe, gegenüber die Tür zum Flur, die Bänke 
ausgerichtet zur frontalen Wand, wo sonst 
die Tafel hängt, war das Kreuz, davor der 
Altar. Trotz künstlerischer Verglasung der 
Fenster war der Klassenzimmercharakter 
sehr stark. Im Zuge der weitreichenden 
Sanierungs- und Umbauarbeiten am ge-
samten Gebäude stand auch die Umgestal-
tung der Hauskapelle an, wobei die Wand 

Die Kapelle im Bildungshaus St.Ursula Erfurt
Evelyn Körber

zum Flur aufgebrochen und so die Kapelle 
erweitert wurde. Mit dem Wandabbruch 
blieb allerdings ein mächtiger Unterzug 
stehen, ebenso die Endstücke der alten 
Flurwand, die in den neuen Raum hineinra-
gen. Der Raum ist zwar größer geworden, 
hat aber nun eine uneinheitliche Begren-
zung und erschließt sich über die Diagonale. 
Zu allem Überfluss führt noch eine Abwas-
serleitung unterhalb der Decke entlang 
durch den ganzen Raum, die nicht verlegt 
werden konnte. Jedes einzelne der Probleme 
wäre für sich genommen schon Herausfor-
derung genug. 
Die hier vorgestellte Idee und umgesetzte 
Lösung ist im Rahmen eines Wettbewerbs 
entstanden. Das Ziel, dem Raum einen 
neuen Charakter zu geben, setzte voraus, 
dass alles an ein Klassenzimmer Erinnernde 
hier nicht mehr wäre, ebensowenig wie das 
im Lauf der Jahre eingeschlichene „stuben-
haft Gemütliche”. Bevor man sich aber den 
Details zuwenden konnte, musste das Haupt-
problem gelöst sein, nämlich der Eindruck 
des Zusammengestückelten in diesem 
Raumgebilde mit den vielen Ecken und 
Vorsprüngen und dem Unterzug, der den 
Raum nach wie vor teilte. Eine mögliche 
Lösung konnte nur darin bestehen, eine 
formale Klammer zu finden, die den Raum 
als eine Einheit erscheinen lässt. Eine kom-
plette Verkleidung der Decke kam wegen 
fehlender Raumhöhe nicht in Frage, man 
hätte bereits die Fenster geschnitten. So 
entstand die Idee einer partiellen Verklei-
dung der Decke im Bereich des Unterzugs 
und der Abwasserleitung, und zwar mit 
großen kreisförmigen Flächen, die einander 
überlappen und zu den Wänden hin ange-
schnitten sind. (Abb. 1 Grundriss) 

101100 D e r  A l t a r t i s c h  i s t  i n  d i e  M i t t e  g e r ü c k t 101



Die Kreisformen an der Decke zentrieren 
den Raum, allerdings nicht durch wunder-
same Schaffung einer einzelnen Achse, 
sondern indem der Vorgang des Zentrierens 
in die Wahrnehmung des Betrachters und 
Besuchers gegeben wird. In der Wiederho-
lung der Kreise in unterschiedlichen Größen 
und in ihrer Projektion auf den Boden stel-
len sich allein schon durch deren Schnitt-
punkte zahlreiche vertikale Bezüge her.  
Die Grundidee des Raumkonzepts besteht 
darin, das Suchen nach der wichtigsten 
Vertikale als Prozess zu thematisieren und 
damit zu vergegenwärtigen, gleich einem 
Herantasten an das Zentrum des Raumes. 
Darüber rücken sogar die eigenartigen 
Raumbegrenzungen in den Hintergrund. 

Dass der Altar die wichtigste Vertikale bildet 
und eine runde Form bekommen hat, ist 
nur allzu logisch. Und so gibt es in diesem 
eigenwilligen Raum doch wie selbstver-
ständlich einen Mittelpunkt. Die runde Form 
des Altars ist von jedem Punkt im Raum aus 
gesehen gleichwertig, denn es gibt keine 
“falsche” Seite, es ist egal, wo man sitzt oder 
von welcher Seite man sich nähert. Sogar 
die diagonale erste Blickachse beim Eintre-
ten in die Kapelle empfindet man nicht 
mehr so störend. Der uneinheitliche Raum 
wird als eine Ganzheit erlebt, weil man ihn 
von seinem liturgischen Mittelpunkt aus 
wahrnimmt. Die partielle Deckenverklei-
dung hat zudem den Vorteil, die störenden 
Bereiche zu verbergen, die eigentliche 
Raumhöhe mit 3,90 m aber zu belassen. In 
den abgehängten Deckenelementen konnte 
die komplette Beleuchtung als indirektes 
und direktes Licht plaziert werden. Auf 
freihängende Leuchten wurde verzichtet, 
um den Rhythmus der Deckenprofilierung 
nicht zu stören. Es war klar, dass diese  

aufwendige Deckenverkleidung absolut 
bestimmend für den Raum sein würde, 
denn der zu kaschierende kritische Bereich 
ist groß und man würde dort mit der Decke 
etwa einen halben Meter tiefer ankommen. 
Um so wichtiger war es für die Gesamt
wirkung, sich hinsichtlich der Materialien 
und Farben konsequent zu beschränken: 
die Wände weiß, die Deckenkreise sand-
grau, der Boden geschliffener Estrich, Bänke 
aus Ahornholz, dazu raumhohe verschieb-
bare, künstlerisch gestaltete Milchglasflä-
chen an der Fensterfront. Der Raum sollte 
hell und klar sein, anders, als man ihn ge-
kannt hat, und er sollte dennoch Vertrautes 
beherbergen und den Gläubigen das inner-
liche Ankommen in ihrer umgestalteten 
Kapelle erleichtern. Denn in dieser von 
Weiß, von viel Licht und hellen Materialien 
geprägten Kapelle gewinnen die aus dem 
Bestand übernommenen Kunstwerke einen 
neuen Stellenwert und treten schon rein 
optisch deutlicher hervor. Es handelt sich 
mit dem Tabernakel und dem Reliquiengrab 
von Joachim Kaiser und dem Korpuskreuz 
von Hildegard Hendrichs um zentrale 
Stücke aus der alten Kapelle. 

Der dunkle „Eisen“-Farbton des patinierten 
Metalls von Tabernakel und Reliquiengrab 
kehrt konsequenterweise in den neugestal-
teten Ausstattungsstücken wieder, so im 
Schienensystem und in den Sprossen der 
Fensterpaneele, in den Leuchtern und vor 
allem im Altar, dessen Form auf besondere 
Art konturiert wird. Das Grundmaterial des 
Altars ist hell lasiertes Birke-Multiplex, des-
sen horizontale Schichten von 11 dünnen 
walzblauen Stahlringen unterbrochen  
werden. Die Schichtung versinnbildlicht die 
Verbundenheit im Glauben über viele Gene-
rationen hinweg, die sich in der Euchari-
stiefeier vergegenwärtigt. In den elf Ringen 
klingt die Ursulalegende an. Das Reliqien-
grab mit der alten Grabplatte wurde in  
die Mensa des neuen Altars eingefügt. 2: Raumansicht vom Eingang

3: Raumansicht Richtung Eingang

103102 D i e  K a p e l l e  i m  B i l d u n g s h a u s  S t . U r s u l a  E r f u r t D i e  K a p e l l e  i m  B i l d u n g s h a u s  S t . U r s u l a  E r f u r t



Der großzügige Raumeindruck in der neuen 
Kapelle entsteht nicht zuletzt durch die 
nahezu geschlossene Fensterfront. Die 
Glasflächen dienen nicht nur der Begren-
zung des Raumes, sondern auch seiner 
Beruhigung. Indem die Leibungen und 
Heizkörper verdeckt werden, entsteht eine 
Großflächigkeit, die auch die ursprüngliche 
Raumhöhe betont. Allerdings war die Ge-
staltung der Fensterwand wegen ihrer Süd-
ausrichtung nicht unkompliziert. Schwierig 
sind auch die Maßverhältnisse der Fenster-
öffnungen zu den verbleibenden Wandflä-

chen. Sie lassen keine fensterbreiten Glas-
teile zu, sondern nur zweigeteilte schmale 
Elemente, die hintereinander geschoben 
werden müssen, andernfalls wäre das Fen-
steröffnen beeinträchtigt. Mit einem ausge-
klügelten Schienensystem lassen sich die 
Glasflächen trotz ihres beachtlichen Ge-
wichts leicht und komfortabel bewegen. 
(Abb. 5) 

Sämtliche Scheiben bestehen aus heißver-
formtem Milchüberfangglas. Sie verdecken 
den Blick und streuen das Licht bis unter 
die Decke und zum Boden und dämpfen es 
zugleich im Sommer. Das Licht ist auf diese 
Weise immer gemäßigt. In Abhängigkeit 
von der Sonneneinstrahlung werden die 
geschmolzenen Reliefspuren, die auf der 
(raumabgewandten) Rückseite des Glases 
sind, mehr und mehr als leuchtende Linien 
und deren Schatten sichtbar, und es ent-
steht mit dem kommenden und gehenden 
Licht ein äußerst lebendiger Eindruck. Die 
Verschiebbarkeit der Glasflächen ermöglicht 
gewisse Variationen in der Anordnung: 
Tausch und partielle Verdeckung sind denk-
bar. So vermitteln die Glasflächen insgesamt 
einen Eindruck von Veränderbarkeit, was in 
einem sakralen Raum außergewöhnlich ist. 
Die Gestaltung der Flächen mit filigraner 
Schmelzfarbenmalerei und teils auch mit 
Siebdruck lässt Spielraum, gedanklich wie 
auch ganz praktisch. Neben der unter-
schiedlichen Positionierung der Flächen 
und dem damit veränderten Bild im Raum 
gibt es auch die ungewöhnliche Möglich-
keit, die mittlere Fläche als Projektionsfläche 
zu benutzen – vielleicht für künstlerische 
Ausdrucksformen im Zusammenhang mit 
Gottesdienst und Meditation. Es ist ja denk-
bar, dass gerade in einem christlichen 
Bildungshaus, dessen Angebot sich u.a. an 
Familien und Kinder richtet, auch unge-
wöhnliche kreative Formen einen Platz 
gewinnen. Damit soll nicht die Kapelle 
zweckentfremdet werden, aber sie könnte 
zu bestimmten Gelegenheiten eine Berei-

cherung erfahren durch die Menschen, die 
hier gemeinsam meditieren, Andacht halten 
und Gottesdienst feiern. In diesem Sinne ist 
auch die malerische Gestaltung der Glasflä-
chen ein Angebot. Hier werden Bezüge zum 
Leben und Wirken der heiligen Ursula her-
gestellt. Ihre Gemeinschaft wird oft durch 
elf (plus eine) Kerzen oder Öllampen sym-
bolisiert. In den Glasscheiben tauchen zei-
chenhafte Formen auf, einander ähnlich, 
aber nicht gleich. Das leuchtende Orangerot 
ist die bestimmende Farbe in den Flächen, 
wie ein Licht, das immer weiter getragen 
wird. Die Ordnung, in der die Zeichen zuei-
nander stehen, mag einen Zusammenhang, 
eine Geschlossenheit andeuten, eine ge-
meinsame Richtung. Im übrigen erinnern 
sie etwas an Schriftzeichen aus frühchrist-
licher Zeit, sind aber absichtlich indifferent. 
Es soll hier auch der universelle Wert von 
Bildung und Schriftsprache als Kulturgut 
thematisiert werden. Dieses Ideal hat die 
heilige Ursula verkörpert, was in ihrem 
Patronat für zahlreiche (Mädchen)Schulen 
zum Ausdruck kommt. Sie hat in ihren Ge-
fährtinnen ein Licht entfacht, das bis in 
unsere Zeit leuchtet. (Abb.6) 

Auffallend anders sind die drei bedruckten 
Scheiben, zeichenhaft sind sie auch, wenn-
gleich auf eine ganz andere Art. Sie wirken 
grafisch und technisch. Man mag es als 
provozierend empfinden: ein Stück Leiter-
platte, ein Sinnbild für moderne Kommuni-
kation (in Wirklichkeit selbst schon längst 
wieder veraltet), wie passt denn das hier-
her? Es ist ein Bruch. Das, was im echten 
Leben ständig passiert. Was uns Rätsel auf-
gibt. Was uns den Weg abschneidet. Was 
uns an die Grenzen unseres Verstandes 
führt und wovor wir allzu gern ausweichen. 
Was auch im Leben der heiligen Ursula 
passiert ist – und sie hat es angenommen. 
So gesehen stellt sich dieses Stück aus dem 
Innenleben eines alten Fernsehers hier 
mitten in den Weg, bevor der allzu beschau-
lich wird. (Abb. 7)

4: Altar mit Reliqienbehältnis 6: Glasgestaltung mit Malerei

7: Glasgestaltung mit Siebdruck5: Glasflächen

105104 D i e  K a p e l l e  i m  B i l d u n g s h a u s  S t . U r s u l a  E r f u r t D i e  K a p e l l e  i m  B i l d u n g s h a u s  S t . U r s u l a  E r f u r t



�� St. Maria Himmelfahrt Frankenberg (Eder):  
Maria Himmelfahrt 2009/10

�� St. Jakobus Eichenzell-Büchenberg:  
Verkündigung/ Stall zu Bethlehem 2012

Die Aufgabe in bestehenden Kirchenräumen künstle-
rische Gestaltungen durchzuführen ist immer auch eine 
Auseinandersetzung mit der Bewahrung der historischen 
Architektur und ihrer Ausstattung, die oft kunsthistorisch 
wertvoll und bedeutsam ist.

Das Interesse einer Gemeinde, ihre Kirche durch eine 
künstlerische Gestaltung anlässlich eines Jubiläums zu 
verschönern oder eine Ergänzung des Kirchenraums, die 
aus Geldmangel nicht realisiert werden konnte, nun 
anzupacken, ist besonders zu respektieren, heißt es 
doch, eine Tradition fortzusetzen, sich dem Neuen zuzu-
wenden und sich als lebendige Gemeinde der Öffent-
lichkeit vorzustellen.

Künstlerische Gestaltung der Altarwand in 
St. Maria Himmelfahrt zu Frankenberg
In Frankenberg war es der Wunsch, den 
Altarraum mit einem Wandbild neu zu fas-
sen. In einem sachlich und einfach gestal-
teten Raum bot die Rückwand, die mit 
einem runden Schwung den Altar um-
schließt, eine Möglichkeit, durch eine Wand-
malerei diesen Raum zu fassen. Das Thema: 
Maria Himmelfahrt.

Die künstlerische Gestaltung erfasst die 
gesamte Fläche der Altarwand, acht Meter 
in der Höhe und zwölf in der Breite, links 
und rechts begrenzt durch Wandöffnungen, 
die den Raum, in ornamentalen farbigen 
Glasmalereien gefasst, erhellen.
Das in verschiedenen Blautönen gehaltene 
Bild lässt einen Himmelsraum erkennen, in 
dem Wolkenformationen durch Hell- und 

Zwei Wandbilder im Bistum Fulda
Stefan Pietryga

Dunkelbereiche räumlich plastisch darge-
stellt sind. Hierbei wurden Pigmente in 
einen präparierten Putz eingerieben. Aus 
diesem fasst monochrom wirkenden Far-
braum, ein geschaffenes Firmament, tritt 
die Figur der Hl. Maria hervor. Ihr Körper ist 
umhüllt von wehenden Gewändern, in 
Abstufungen Grau und Weiß gehalten. Eine 
Erscheinung. Kopf und Hände sind in klas-
sischer Tradition wiedergegeben. Ihre Kopf- 
und Blickrichtung wendet sich zum Altar-
kreuz, das in bronzener Fassung die 
Christusfigur in der Geste der Auferstehung 
wiedergibt. Ihre Hände schließen sich zur 
Andacht und zum Gebet und bilden in ihrer 
Haltung einen eigenen umschlossenen 
Raum. Diese Stelle, die Armhaltung, die 
Hände und das Gewand, sind besonders in 
ihrer dreidimensionalen plastischen Wirkung 
herausgearbeitet. Die hl. Maria vermittelt 
hierdurch eine räumlich reale Präsenz vor 
dem Hintergrund eines bewegten Himmels, 
in dem sie scheinbar aufgeht, unterstützt 
durch ein Lichtbündel, das indirekt aus 
einer verborgenen Quelle diese Szenerie 
beleuchtet. Der Heiligenschein und die 
angedeuteten Strahlen verdeutlichen in 
linearer Struktur symbolisch das geistige 
Licht in diesem immateriellen Bildraum.

Ein Band im unteren Bereich teilt das Bild in 
einen weiten aufstrebenden Himmelsraum 
und einen dem Altarboden nahen Wand-
streifen, der weitgehend monochrom gehal-
ten ist. Dieses Band bildet einen künstlichen 
Horizont. Beim Eintritt liegt er unterhalb der 
Augenhöhe, vor dem Altar über dem Au-
genhorizont und vermittelt so die eigene 
Position im Raum. Dieses Gliederungsband 
ist in einem hellen Blattgold gehalten, 

und ergänzen seitdem die bildnerische 
Ausstattung mit der Besonderheit, dass 
diese direkt auf die Wand, mit Bezug auf die 
Architektur des Kirchenraums konzipiert, 
gemalt wurden. Diese bildnerische Berei-
cherung hat ihren Grund in der Entste-
hungszeit dieser im gotischen Stil vor 100 
Jahren gebauten Kirche. Seinerzeit waren 
die Wände großflächig mit biblischen 
Szenen und ornamentalen Strukturen aus-
gemalt. Im Laufe der Jahrzehnte gestaltete 
sich der Raum immer wieder neu, nach den 
Maßgaben und Moden der Zeit. Hierdurch 
sind die Wandmalereien und Altäre, bis auf 
einzelne Figuren, verschwunden. Die 1000- 
Jahr-Feier der Gemeinde Büchenberg gab 
den Anlass, sich dieser historischen Bilder 
wieder zu erinnern und in einer neuen 
Bildkonzeption wieder aufleben zu lassen. 
Der künstlerische Entwurf für die Wände 
über den Seitenaltären beinhaltet im Kern 
die Darstellung von Szenen, die mit ihrem 
symbolischen Gehalt und in ihrer Größe 
und Farbigkeit einen Bezug zum Raum und 

begleitet von einem Streifen in Weißgold. 
Der besondere Schein des Materials Gold 
steht in einer Wechselbeziehung zu dem 
Ultramarinblau und verdeutlicht die Tran-
szendenz der Himmelserscheinung. Das 
Band vermittelt gestalterisch den irdischen 
mit einem geistigen Raum. Gleichzeitig 
umschließt es den Altarraum mit seinen 
Prinzipalstücken.

Der Himmel mit den changierenden Blau
tönen, aus dem das Bildnis der hl. Maria 
heraustritt und scheinbar aus den irdischen 
Gefilden, im Gebet und Anblick ihres auf
erstandenen Sohnes, in das Himmelsrund 
auffährt, hebt sich von dem Bestehenden 
ab und eröffnet einen neu zu erlebenden 
Kirchenraum für die Gemeinde.

Künstlerische Gestaltung der Seitenaltar-
wände St. Jakobus in Eichenzell-Büchenberg

In der Kirche St. Jakobus zu Büchenberg 
sind von Mai bis Juli 2012 über den Seiten
altären Wandbilder neu geschaffen worden 

Künstlerische Gestaltung der Altarwand in St. Maria Himmelfahrt zu Frankenberg (Eder)

107107106



zur Liturgie herstellen. Die Besonderheit der 
Architektur, wie die zentralen Säulen im 
Hauptgang, die den Gewölbehimmel tragen, 
wurde hierbei besonders berücksichtigt.

„Sei gegrüßt, Maria …“
Schon im Eintritt sieht man den Engel, wie 
er scheinbar aus dem Licht der Westfenster 
in den Raum schwebt und die Wand über 
den Marienaltar bestimmt. Die Haltung der 
Figur der Maria entgegnet dieser Bewegung 
zurückweichend und öffnet den Raum, 
zugunsten einer zentralen vertikalen Achse, 
in deren Mitte die von dem Engel gehaltene 
Lilie die Botschaft symbolisch unterstützt. 
Farben schimmern bunt in der Gestalt des 
Engels, dagegen ist das Gewand Marias in 
Grüntönen einfach und klar in der Kontur 
gehalten.

„Hab keine Angst, du hast Gnade  
bei Gott gefunden!“

Die zentrale Botschaft des Augenblicks wird 
in dieser Bildfindung durch die Akzente im 
oberen Wandbereich, den Heiligen Geist als 
Taube, und im unteren Bereich durch das 
scheinbar in den Kirchenraum fallende 
aufgeschlagene Buch festgehalten.

„Gottes Geist wird über dich kommen,  
seine Kraft wird das Wunder vollbringen.“

Auf der rechten Seitenwand bestimmt die 
Figur des Josef durch seine säulenhafte 
Statur, durch Größe und seinen erdfarbenen 
Umhang das Bildgeschehen. Sein Blick ist 
direkt auf die Gemeinde gerichtet. Er zeigt 
sich als Beschützer des heiligen Ortes, 
Geburtsort Jesu, des Stalles zu Bethlehem.
Sein Stab, der grünende Zweig, ist das  
Symbol der Wanderung, der Pilgerschaft 
und verweist auch auf seine Herkunft.

Im Hintergrund, ein wenig aus der Mitte 
abgerückt, steht die Krippe mit der knien-
den Maria. In dieser stillen zärtlichen Szene 
hebt sie das Tuch, um das Kind schützend 
zu decken. Diese innige Beziehung von 

Mutter und Kind, ist hier als Bild im Bild 
angelegt. Leicht und mit feinen Strichen 
angedeutet berührt dieser Moment und 
lädt zur Andacht. Diese Figurengruppe, 
Maria, mit ihrem im Tuch liegenden Sohn  
in der Krippe, ist auch ein Verweis auf die 
Pietà. Maria hält ihren Sohn in den Armen, 
nachdem er am Kreuz gestorben ist und 
abgenommen wurde. Der Stall zu Bethle-
hem ist rudimentär angedeutet: ein Stroh-
dach, Ochs und Esel. Ein offenes Stroh
bündel mit Ähren am Boden deutet auf  
„unser tägliches Brot gib uns heute“.
Die zentrale Senkrechte ist auf dieser Wand 
bestimmt durch den Stern, der mit seinem 
Licht auf das Jesuskind strahlt und auf die 
Darstellung eines entfachten Feuers.

„Groß ist von jetzt an Gottes Herrlichkeit im 
Himmel, denn sein Frieden ist herabgekom-
men auf die Erde zu den Menschen, die er 
erwählt hat und liebt!“

Beide Bilder interpretieren jeweils eine 
Geschichte: Verkündigung und Weihnachten.
Im Kontext der Architektur bilden sie aber 
eine Einheit. Beide Bilder stehen links und 
rechts vom Altarraum und beziehen diesen 
mit ein. Tabernakel, Kruzifix, Altar werden 
dabei in Beziehung zu den Geschehnissen in 
den Bildern gebracht. Auch können die 
Bildelemente beider Wandbilder zueinander 
gesetzt werden und einen Kontext bilden.

Der Heilige Geist, das von Gott gesandte 
Licht, betont die Mitte der linken Wand und 
setzt das aufgeschlagene Buch in eine Be-
ziehung, ebenso wie das Licht eines himm-
lischen Gestirns, wie der Stern zu Bethle-
hem auf der rechten Wand zu dem Licht des 
lodernden Feuers am Boden einen symbo-
lischen Bezug liefern kann. Einzelne Bildteile 
können somit eine eigene Assoziationskette 
bilden. Ebenso kann der sprießende Stab 
des Josef zu der vom Engel überreichten 
Lilie eine Bedeutung bekommen. Auch die 
Farben, das Ultramarinblau für die Himmels-
göttin, das erdfarbene Gewand Josefs für 

die Gebundenheit auf der Erde, können hier 
diese Bilddialoge ergänzen. Sie stehen sich 
durch die Platzierung der Figuren Maria und 
Josef links und rechts vom Altarraum gegen
über und stützen hierdurch die Bedeutung 
der Seitenaltäre.

Diese Lesbarkeit der Bilder in ihrer Gegen-
ständlichkeit und ihre Interpretationsmög-
lichkeiten sind ein wesentlicher Aspekt der 
künstlerischen Intention von Stefan Pietryga, 
neben einer möglichst homogenen farb-
lichen Einbindung und Wirkung im Bestand 
des Kirchenraums, unter Berücksichtigung 
denkmalpflegerischer Gesichtspunkte. Die 
neuen Wandbilder scheinen wieder in ihrer 
Figürlichkeit heute aus den Wänden hervor-
zutreten, so wie es vor 100 Jahren schon 
war, und wollen nach einer langen Zeit 
wieder die Gemeinde, Pilger und Besucher 
in ihrer Andacht begleiten.

Künstlerische Gestaltung der Seitenaltarwände  
St. Jakobus in Eichenzell-Büchenberg

109108 Z w e i  W a n d b i l d e r  i m  B i s t u m  F u l d a 109



Zwischen Himmel und Erde
Die St. Michael-Skulptur von Gábor Török in Niederrodenbach

Wolfgang Sandner

bach, dieser Problematik offenbar wohl 
bewusst. Dass Engel, die Boten Gottes, 
eigentlich keine Flügel besitzen, es sei denn, 
man setzt sie gleich mit jenen Wesen, die – 
nach der Überlieferung Jesajas – als Sera
phim und Cherubim dem Hofstaat Gottes 
angehören, hatte für ihn ohnehin keine 
Bedeutung. Was ihn bewegte, war nicht die 
überkommene, bis in die Zeit der Romantik 
übliche Darstellung von Engelswesen. Ihn 
faszinierte vielmehr, wofür sie stehen, ihr 
Symbolgehalt, ihre Kraft und Funktion. 
Denn Engel haben kein Sein, das man  
unter jenem Begriff fassen könnte, der das 
menschliche Sein beschreibt.

Töröks Skulptur ist dementsprechend ab-
strakt, sie hat sich vom Dinglichen gelöst. 
Damit befindet sich der Künstler in guter 
Gesellschaft, etwa in jener des bis zu seiner 
Emeritierung als Professor für Altes Testa-
ment an der Universität Heidelberg leh-
renden Claus Westermann, der in seinem 
Essay „Gottes Engel brauchen keine Flügel“ 
davon sprach, nicht seine Gestalt mache 
den Engel zum Boten Gottes, sondern allein 
seine Botschaft: „Würde man mich fragen: 
Haben Sie schon einmal einen Engel gese-
hen, so würde ich dem Fragenden darauf 
keine ihn befriedigende Antwort geben 
können. Wäre die Frage aber: Ist Ihnen 
schon einmal ein Bote Gottes begegnet,  
so wäre meine Antwort ein eindeutiges Ja. 
Denn die Geschichten der Bibel, in denen 
von einem Engel erzählt wird, wollen nichts 
weiter als die Erfahrung derer weitergeben, 
denen in einer besonderen Stunde, in groß-
er Spannung oder großer Gefahr, Gott so 
nahe kam, dass sie in einem Menschenwort 
das Wort eines Boten Gottes hörten, dass 

Engeldarstellungen wollen das Unsichtbare 
sichtbar machen. Aber wenn kreative Im-
pulse Gestalt annehmen, kommt nicht erst 
in unserer Zeit Erstaunliches zutage. Paul 
Klee hat die „Krise eines Engels“ im Schick-
salsjahr 1939 in einer Art und Weise vorge-
stellt, die etwas Archaisches besitzt. 

Für Friedmar Apel war sie wie eine Urstufe 
von Darstellung, verwandt mit den Verfah-
rensweisen der Höhlenmalerei: „Klees Engel 
sind fast alle im Werden, so etwas wie Flügel 
haben sie zumeist, ob sie fliegen können, 
bleibt ungewiss. Zumal die letzten Engel, 
die Klee schuf, verweigern sich einem ver-
dinglichenden Sehen. Einer ist in der Krise 
und scheint vergeblich zum Himmel zu 
schauen, ein anderer ist vergesslich, er weiß 
wohl nicht mehr, woher er kommt und wie 
man fliegt, aber dann ist doch wieder einer, 
voller Hoffnung, obwohl er etwas ikarisch 
zerschlagen aussieht.“ 

Als prominentes Motiv haben Engelsdarstel-
lungen bis heute die christliche Ikonogra-
phie in Skulptur und Malerei geprägt, aber 
die Selbstverständlichkeit, mit der die Kunst 
früher in den Dienst der Kirche genommen 
wurde, existiert längst nicht mehr, es sei 
denn bei Gebrauchskunst, in der die Gegen-
stände möglicherweise ästhetisch an-
spruchsvoll ihre Funktion erfüllen, im heu-
tigen Verständnis einer autonomen Kunst 
aber nur mehr den Status von Kunsthand-
werk beanspruchen können. 

Der ungarische Bildhauer Gábor Török war 
sich mit seiner St. Michael-Skulptur zum 
25-jährigen Weihejubiläum der Kirche St. 
Michael in Rodenbach, Ortsteil Niederroden

sie in einer helfenden Hand die von Gott 
geschickte Hoffnung erfuhren.“

Gábor Török hat auf eindrucksvolle Weise 
alle wesentlichen Zeichen und Metaphern, 
die man mit dem Erzengel Michael assozi-
iert, in seiner acht Meter hohen, über das 
Kirchendach hinausragenden Metallskulptur 
untergebracht, man könnte auch sagen: 
verborgen. Denn auf den ersten Blick er-
schließt sich nicht eindeutig, was diese 
Plastik, die Himmel und Erde zu verbinden 
scheint, umfasst. Der Künstler hat einer 
„Interpretation“ seines Werks zugestimmt, 
die auf einer Tafel an der Kirchenwand ne-
ben der Skulptur angebracht wurde. Freilich 
ist dies gelegentlich aus den Kreisen der 
Gemeinde gegen die Skulptur selbst gerich-
tet worden – mit dem Argument, Kunst-
werke müssten sich von selbst verstehen. 
Was der Erklärung bedürfe, sei die Erklärung 
nicht wert und schon gar keine Kunst. So 
plausibel das Argument auch erscheinen 
mag, wahre Kunst bedürfe für ihre Wirkung 
nicht unbedingt der pädagogischen Aufbe-
reitung, so elitär muss die Zurückweisung 
von Verständnishilfen zugleich auf jene 
wirken, die mit Abstraktion keine Erfahrung 
haben. Gustav Mahler meinte, Musik, das 
seien nicht die Noten. Damit wollte er sa-
gen, nicht der Buchstabe des Partiturge-

setzes sei das Maß aller Interpretation, viel-
mehr der Ausdruck, der sich zwischen oder 
hinter den Notenköpfen verbirgt und den 
es zu erahnen gilt. Mahler richtete sein Wort 
an die Kenner. Aber wer keine Noten lesen 
kann, ist auch des Ausdrucks nicht fähig. 
Und wer Werke der bildenden Kunst nicht 
zu lesen vermag, der wird möglicherweise 
auch die Kraft nicht spüren, die sie in sich 
tragen. 

Der Grundgedanke von Gábor Török für 
seine Skulptur im Zusammenhang mit der 
modernen Architektur der Kirche St. Micha-
el in Niederrodenbach war, den Charakter 
und die Embleme des Erzengels Michael 
auszudrücken, ohne sich den Tendenzen 
einer sakralen Dekorationskunst anzuschlie-
ßen. Es entstand so eine bestechend auto-
nome Form, die in ihrer Dramatik – über das 
Dach ragend, im Boden wurzelnd und doch 
aus dem sich an dieser Stelle leicht wöl-
benden Innenhof der Kirche herausdrän-
gend – zwischen Himmel und Erde vermit-
telt. Zudem wurde ein Platz gewählt, der 
dem Kunstwerk seine Eigenständigkeit 
belässt und doch ein harmonisches Ensem-
ble mit der Backsteinwand bildet, ohne die 
Architektur der Kirche zur Kulisse zu degra-
dieren. Die dominierende Vertikale der 
Skulptur mag – wie es der Künstler selbst 

111110 Z w i s c h e n  H i m m e l  u n d  E r d e110



formulierte – in ihrer expressiven Dynamik 
eines Nach-oben-Strebens auch die Kraft 
des Glaubens symbolisieren. 

Gábor Török denkt räumlich. Das wird auch 
beim Betrachten der Michael-Skulptur deut-
lich, für die keine dominierende Perspektive 
gilt, die man umschreiten kann und deren 
Elemente aus Biegungen, Drehungen und 
Wellenbewegungen annähernd nur erfasst 
werden können beim Verändern des Blick-
winkels. Biegungen und Brechungen, Nicht-
Lineares ist ein charakteristisches Merkmal 
in vielen Arbeiten des Künstlers, sowohl in 
kleinen Skulpturen als auch in Großpla-
stiken aus Bronze, Granit, Nero-Marquina- 
und Statuario-Marmor oder Edelstahl. Bei 
der Michael-Skulptur, für die im übrigen 
eine Kleinplastik mit dem Titel „Geburt einer 
Sehnsucht“ aus dem Jahr 2003 das Modell 
lieferte, sind die Bewegungen, die dem 
Material abgerungen wurden, durch das 
Thema des Erzengels definiert. Die  
Grundvertikale der Skulptur gleicht einem 
Schwert, das blitzartig aus dem Himmel in 
die Erde fährt, wobei sich auch die Vorstel-
lung eines Kreuzes ergibt. Je nach Perspek-
tive halten sich das christliche Kreuz und 
ein Quadrat, das als Tor zum Himmel ge-
deutet werden kann, die Waage. Hier ent-
scheiden sich die Geschicke des Menschen, 
geht der Weg nach oben „ins heilige Licht“ 
oder nach unten in die ewige Verdammnis. 
Zugleich wird die Vorstellung von einem 
Schlüssel geweckt, der dieses Tor öffnen 
kann. 

So vereint die künstlerische Auseinanderset-
zung alle wesentlichen Symbole, die mit 
dem Wesen des Erzengels Michael in Ver-
bindung stehen: das Kreuz, das Schwert, die 
Waage, den Blitz, das Himmelstor und den 
Schlüssel, um das Tor aufzuschließen. Auf 
der Seite, die der Kirchenfassade zugewandt 
ist, wurden in die Skulptur Inschriften in 
lateinischer, hebräischer und arabischer 
Sprache eingraviert, die „Michael“ oder  

113112 Z w i s c h e n  H i m m e l  u n d  E r d e Z w i s c h e n  H i m m e l  u n d  E r d e



„Wer (ist) wie Gott“ bedeuten und an die 
Gemeinsamkeiten der drei monotheis-
tischen Religionen Judentum, Christentum 
und Islam erinnern sollen.

Die Skulptur zu Ehren des Kirchenpatrons 
St. Michael in Niederrodenbach gehörte 
schon zu Bauzeiten der Kirche zum Plan für 
den Pfarrhof, wurde seinerzeit aus finanzi-
ellen Gründen nicht weiterverfolgt und 
konnte erst zum jetzigen 25-Jahr-Jubiläum 
auf Betreiben von Pater James Irudayaraj 
und mit Billigung des Bistums Fulda ver-
wirklicht werden. Zu dem internen Wettbe-
werb für die Skulptur haben vier Künstler 
Entwürfe eingereicht: Yasuaki Kitagawa aus 
Tokio und Marcel Schiele aus Berlin, beide 
Absolventen der Städelschule in Frankfurt 
am Main, Michael Franke aus Erkelenz und 
Gábor Török aus Budapest, der seit 1979 in 
Deutschland lebt, zunächst in Frankfurt am 
Main, seit einigen Jahren in Wiesbaden. 

Gábor Török, Jahrgang 1952, hat eine Ausbil-
dung zum Gold- und Silberschmied absol-
viert und als Restaurator am Ungarischen 
Nationalmuseum gearbeitet. In Frankfurt 
leitete er von 1989 bis 2004 das Internatio-
nale Künstlerzentrum 695. Als Bildhauer 
arbeitet Gábor Török vorwiegend mit Natur-
stein, Edelstahl und Bronze. Viele seiner 
Plastiken wurden im In- und Ausland ausge-
stellt und befinden sich heute im öffentli-
chen Raum und in internationalen Samm-
lungen. Für seine künstlerische Tätigkeit 
wurde er mehrfach mit Preisen geehrt.
Für die St. Michael-Skulptur hat der Künstler 
zunächst ein Modell geschaffen, das später 
maßstabgerecht als Großplastik von der 
Firma Arnold in Friedrichsdorf hergestellt 
wurde, die sich seit 1924 zu einem bedeu-
tenden Unternehmen für Metallverarbei-
tung entwickelt und auch auf die Fertigung 
von Kunstwerken spezialisiert hat. Unter 
anderem wurden von der Firma Skulpturen 
des anglo-indischen Künstlers Anish Kapoor 
und viele Plastiken des amerikanischen 

Künstlers Jeff Koons hergestellt, die 2012 in 
Ausstellungen der Frankfurter Schirn und 
des Liebighauses gezeigt wurden. Für die 
St. Michael-Skulptur, die etwa 400 Kilo-
gramm wiegt und eine Höhe von acht Me-
tern aufweist, wurden Edelstahlplatten mit 
einer Materialstärke von 3 mm (im oberen 
Bereich 2 mm) verwendet, die in Form zuge-
schnitten und als Vierkantrohr verschweißt 
wurden. Die Oberfläche ist mit einer 
400-Körnung geschliffen worden. 

Der Künstler hat außerdem nach dem  
Modell der Skulptur Kleinplastiken in pati-
nierter Bronze in einer Höhe von 40 Zenti-
metern angefertigt, die keine Repliken, 
sondern eigene Kunstwerke darstellen.  
Sie wurden in einer Auflage von 99 Stück in 
Bronze gegossen, nummeriert, vom Künst-
ler signiert und mit einem Zertifikat verse-
hen. Der Gemeinde wurden sie vom Künst-
ler lediglich zu Herstellungskosten zur Ver-
fügung gestellt, um die Finanzierung der  
St. Michael-Skulptur zu erleichtern.  

Für Spenden ab 500 Euro können diese 
Kleinplastiken von der Pfarrgemeinde 
erworben werden. 

115114 Z w i s c h e n  H i m m e l  u n d  E r d e114



Die Wandmalereien von Michael Mohr  
in St. Mariae Himmelfahrt zu Rommerz
Götz J. Pfeiffer

Wandmalereien von Michael Mohr  
in St. Mariae Himmelfahrt zu Rommerz
Götz J. Pfeiffer

Bei der Gestaltung von Innenräumen wird 
der Farbigkeit von Wänden und Decken 
meist wenig Beachtung geschenkt, umso 
mehr, wenn eine ältere Farbfassung weitge-
hend monochrom war oder eine umfang-
reiche, zuweilen auch heterogene Ausstat-
tung das Auge auf sich zieht und die Wände 
bloß als Hintergrund erscheinen. In welcher 
Weise Farben auch raumbildend wirken, die 
Aussage von Architektur und Kirchenraum 
unterstützen und dabei zeitgemäß einge-
setzt werden können, zeigt sich nach der 
durchgreifenden Renovierung der Kirche St. 
Mariae Himmelfahrt zu Rommerz (Bistum 
Fulda), deren neue Farbfassung für den 
Innenraum von dem Frankfurter Künstler 
Michael Mohr im Zuge der 2013 abgeschlos-
senen Sanierung konzipiert und ausgeführt 
wurde.

Die Kirche und ihr Architekt
Die 1934 geweihte Pfarrkirche Mariae Him-
melfahrt ist nach einer Kapelle aus dem 18. 
und einer Kirche des 19. Jahrhunderts be-
reits der dritte Kirchenbau in dem wohl um 
1160 erstmals als „Rumundes“ erwähnten, 
südwestlich von Fulda gelegenen Ort Rom-
merz. Der nach Größe und Baumaterialien 
eher in einer städtischen Umgebung zu 
erwartende stattliche Bau aus Sandstein-
quadern wurde 1928 bis 1935 nach Plänen 
des Fuldaer Architekten Hermann Mahr 
errichtet.

Für das erste Drittel des 20. Jahrhunderts ist 
Hermann Mahr (1874–1945) den führenden 
Architekten in der Fuldaer Region zuzurech-
nen, stellte Gottfried Rehm fest. Nach dem 
Studium an der Baugewerkschule in Stutt
gart und der Technischen Hochschule in 
Karlsruhe war er zunächst am Erzbischöf-
lichen Bauamt in Fulda tätig und machte 
sich dann 1906 als Architekt in Fulda selb-
ständig. Neben mehreren Wohn- und 
Geschäftshäusern, Industriebauten und 
Schulen entwarf Mahr vor allem einige 
Kirchen der Region. Erste Arbeiten sind 
seine Umbauten und Renovierungen der 
Kirche in Gläserzell (1908) und von Kloster 
Frauenberg (1909). Nachdem er lange im 
neoromanischen, -gotischen und -barocken 
Stil gebaut hatte, kam er in seinen drei 
letzten Bauten zu einer klaren, auf kubische 
Formen reduzierten Architektursprache mit 
expressionistischen Anklängen: der 1928 
begonnenen Kirche in Rommerz, der St. 
Josephs-Kirche von 1929 in Fulda und der 
1931 bis 1933 errichteten Filialkirche St. Elisa-
beth und Vitus in Lütterz. Krankheitsbedingt 
musste er danach seine Tätigkeit aufgeben 
und starb 1945 in seiner Geburtsstadt Fulda. 

Im Grundriss der Kirche zu Rommerz sind 
einem langgestreckten Rechteck im Osten 
der eingezogene, dreiseitig geschlossene 
und ebenfalls gelängte Chor, am Westteil 
des Schiffes aber eine Seitenkapelle im 

Ansicht von Südwest

Wandansicht Chor

117116 W a n d m a l e r e i e n  v o n  M i c h a e l  M o h r   i n  S t .  M a r i a e  H i m m e l f a h r t  z u  R o m m e r z116



Norden, ein Turm im Süden und die wenig 
vorspringende Vorhalle im Westen angeglie-
dert. Erschlossen wird der Bau durch das 
große Westportal sowie durch den kleine-
ren Eingang im Süden, an den sich westlich 
und östlich je drei Achsen schmaler, hoher 
Fenster anschließen; diesen entsprechen auf 
der Nordseite sieben gleiche Fenster. Cha-
rakteristisch für den Außenbau sind das 
Dreieck als oberer Abschluss der meisten 
Wandöffnungen und der Wechsel von bos-
sierten und glatten Sandsteinquadern in 
gleichmäßigen Lagen. Der von außen viel-
teilig erscheinende Bau wird von umlau-
fenden Gesimsen unter Sohlbank und Dach 
umspannt; ausgespart ist hierbei der Turm, 
der auch deshalb, obwohl er um eine 
Mauerstärke in das Langhaus eingestellt ist, 
campanileartig erscheint. Im Inneren öffnet 
sich ein weiter Saal mit deutlich davon 
abgetrenntem Chor und eingestellter West
empore für die Orgel. Das 7-teilige Holz
gewölbe des Altarraumes ist nicht durch 
Stützen vorbereitet. Die hölzerne Flachde-
cke des Schiffes ruht auf großen Wandkon-
solen, die vor und auf massiven, nach oben 
verjüngten Wandvorlagen ruhen. Die ur-
sprünglich geplante Wölbung des Schiffes 

wurde nicht ausgeführt, die Seitenwände 
sind im gleichmäßigen Rhythmus von 
Wandvorlage und Wand gegliedert, unter-
stützt und weiter unterteilt noch durch die 
hoch angesetzten und schmalen Fenster, 
die in die Mauer eingeschnitten wirken.

Die Wandmalereien und ihr Künstler
Im Rahmen der 2013 beendeten Sanierung 
der Kirche zu Rommerz sollte mit der ab-
schließenden Innensanierung auch der 
Sakralraum eine „der zeitgemäßen Verkün-
digung und dem Gottesdienst … entspre-
chend ausgewogene Farbgebung/Ausma-
lung“ erhalten, so der Auslobungstext des 
Wettbewerbes; der Zustand nach der 1971 
vorgenommenen Purifizierung erscheine,  
so die Auslobung weiter, als defizitär „im 
Zusammenspiel von Architektur, Ausstat-
tung, Ausmalung und Lichtwirkung“. In dem 
2009 von örtlicher Kirchengemeinde und 
bischöflichem Bauamt initiierten Einla-
dungswettbewerb mit mehreren Künstlern 
wurde der Entwurf von Michael Mohr aus 
Frankfurt am Main von einem Gremium und 
dem Diözesankunstausschuss ausgewählt.

Michael Mohr (*1964) absolvierte zunächst 

eine dreijährige Lehre als Maler in einer 
Fuldaer Werkstatt und war dabei auch an 
restauratorischen Arbeiten im Fuldaer Dom 
beteiligt. Dies führte ihn 1982 zu einem 
Kunststudium mit Schwerpunkt Malerei und 
Graphik an der Städelschule in Frankfurt am 
Main, für mehrere Jahre besuchte er die 
Klasse von Johannes Schreiter. Seit seinem 
Studienabschluss 1988 stellt er seine Arbei-
ten regelmäßig aus; es sind vor allem Bilder, 
Druckgraphiken und Handzeichnungen in 
Öl und Acryl, mit Bleistift und Kohle, auf 
Leinwand, Karton und Papier. Seit Beginn 
zieht sich der geschichtete Farbauftrag mit 
Durchblicken und optischen Farbmischun-
gen durch das inzwischen umfangreiche 
OEuvre, und unabhängig von Bildthemen, 
die mal gegenständlicher, mal abstrakter 
erscheinen, gilt für die Arbeiten, was Ste-
phan Kemperdick für die farbige Malerei 
feststellte: „Jedes Stück des Bildes ist Farb-
materie auf einer Fläche, ist exquisite, 
durchgearbeitete Malerei.“

Bereits 1990/91 hat Michael Mohr in der St. 
Paulus-Kirche zu Steinau an der Straße die 
Chorwand mit einer Farbfassung gestaltet, 
die weit über einen flächigen Anstrich 

hinaus geht, sich wegen fehlender Gegen-
ständlichkeit oder davon abgeleiteter Ab-
straktion zunächst jedoch nicht als Kunst-
werk zu erkennen gibt. Gerade in dem 
zurückhaltenden, dabei aber nicht minder 
präsenten Erscheinen liegt das Bemerkens-
werte dieser Wandmalerei, die durch 
schichtweisen Materialauftrag, nebeneinan-
der gesetzte Farbflecken und durchschei-
nende Partien eine Bildtiefe mit gleichsam 
flirrender Wirkung entfaltet und damit sich 
gleichermaßen als Wandfassung der Archi-
tektur und Ausstattung unterordnet und als 
eigenständiges Werk zur Meditation einlädt.

In seinem Konzept für St. Mariae Himmel-
fahrt zu Rommerz nahm Michael Mohr alle 
Wand- und Deckenflächen in den Blick, um 
dem einheitlich geprägten Raum auch eine 
geschlossene, stimmige Farbfassung zu 
geben. Dabei entwickelte er in mehreren 
Besuchen, so seine eigenen Worte,  
„eine gewisse Vision von dem farbigen 
Gesamtraum, dem verwendeten Farbklang“. 
Gemäß der unterschiedlichen architekto-
nischen Prägung von Chor, Seitenkapelle 
und Wandnische mit Heiligenfiguren zum 
einen sowie dem hallenartigen Langhaus 

Ansicht von West nach Ost Detailansicht ChorwandSchrägansicht der nördlichen Langhauswand

119118 W a n d m a l e r e i e n  v o n  M i c h a e l  M o h r   i n  S t .  M a r i a e  H i m m e l f a h r t  z u  R o m m e r z W a n d m a l e r e i e n  v o n  M i c h a e l  M o h r   i n  S t .  M a r i a e  H i m m e l f a h r t  z u  R o m m e r z



zum anderen ist auch das Farbkonzept 
zweigeteilt. Die heiligen Bereiche sind in 
Töne von zartem Rosa bis hin zu kräftigem 
Rot-Violett getaucht, der Gemeinderaum 
strahlt im insgesamt lichteren Farbklang 
von Weiß, hellem Grau und Gelb. Ohne 
darauf konzeptionell zu verweisen, ist hier 
auf eine früh- bis hochmittelalterliche Far-
bensymbolik zurückgegriffen, die Weiß 
sowie Gelb/Gold als dem Licht ähnlich und 
somit als Verweis auf Gott und seine Ge-
meinde verstanden hat, Rot und Violett 
dagegen als Farben der Eucharistie, der 
Passion, aber in Ersatz für Purpur als antike 
Herrscherfarbe auch in Bezug auf Christi 
Triumph am Kreuz. Dies angesichts der 
Wandmalereien zu wissen, ist jedoch nicht 
notwendig, nicht nur, weil es sich um kein 
Werk der Conceptual Art handelt, sondern 
mehr noch, weil die künstlerische Farbfas-
sung sich als Teil der Architektur versteht 
und im Betrachten des Raumes zu erfahren 
und zu begreifen ist.

Alle Wände im Chor, auf der Chorbogen-
wand, in der Seitenkapelle und einer Wand-
nische, insgesamt gut 500 qm, hat Michael 
Mohr selbst ausgeführt. Mit Mineralfarben 
sind die Wandmalereien in bis zu 13 lasie-
renden Schichten aufgebracht, wobei die 
mit Quast und breitem Pinsel in Flecken 
aufgetragenen Farben am Ende des Malpro-
zesses eine vielfältige Textur ergeben. So 
sind auf den Chorwänden, die von der Mitte 
zu den Seiten heller werden, die roten, 
gelben, weißen, ockerfarbenen, blauen und 
violetten Pigmente zu einem Rotton über
einander gelegt, der an jeder Stelle anders 
erscheint, aus jedem Blickwinkel anders 
wirkt und damit zahllose Nuancen bietet. 
Auf der im Chorbogen geöffneten Wand 
fügen sich verschiedene Gelbtöne zu einer 
nuancierten, aus sich heraus strahlenden 
Fläche, wobei diese Farbe auf das einfal-
lende Licht bezogen ist, indem die Fenster-
laibungen monochrom gelb gestrichen 
sind. Von der Idee strahlt damit das von 

oben einfallende göttliche Licht auf die 
versammelte Gemeinde; in der Wirkung 
erzeugen die gelben Laibungen verschie-
dene Tönungen des Lichts im Kirchenraum. 
Die in der Architektur insgesamt dreistufig 
aufgefassten Langhausseitenwände sind 
auch farbig unterschieden in gelbe Laibung, 
weiße Wand und lichtgraue Wandvorlagen, 
die zu der hellgrau gestrichenen Decke 
vermitteln, aber auch leicht rötlich und 
damit im Bezug zum Chor erscheinen kön-
nen. Wie überraschend, aber auch harmo-
nisch der Farbklang Rot/Violett-Gelb-Grau 
aufeinander abgestimmt ist, zeigt sich in 
der Seitenkapelle, wo die Farbflächen auf 
Wand, Laibung und Gewölbesegeln neben-
einander gesetzt sind. Im Gesamten wirkt 
der Kirchenraum klar nach Osten ausgerich-
tet, in der festlichen Wirkung des hellen 
Langhauses ist das liturgische Zentrum im 
Chor vorbereitet, dessen Wandflächen Ruhe 
spenden und zur Meditation über das ver-
kündete Wort Gottes einladen.

Quellen und Literatur
Busso Diekamp: Das Chorwandbild von Michael Mohr in 
der katholischen Pfarrkirche St. Paulus zu Steinau a. d. 
Straße, in: Das Münster, 1995, S. 44-46.
Angelus A. Häußling/ Ernst Hofhansl: Art. „Farben/
Farbensymbolik“, in: Theologische Realenzyklopädie, Berlin 
u.a., Bd. 11, S. 25-30.
Stephan Kemperdick: Bilder von Michael Mohr, in: Katalog 
„Michael Mohr, Bilder 1995-2005“, Wittlich u.a., 2005,  
S. 6-7.
Kirchengemeinde Mariae Himmelfahrt, Neuhof-Rommerz 
und Bischöfliches Bauamt Fulda: Auslobungsunterlagen, 
2009 (Manuskript).
Eugen Mehler: Kirchenneubauten der letzten 25 Jahre im 
Fuldaer Land, in: Fuldaer Zeitung, 2.10.1928.
Michael Mohr: Erläuterungen meines Entwurfs zur 
künstlerischen Neugestaltung des Innenraums der Kirche 
„Mariae Himmelfahrt“ in Rommerz, 2010 (Manuskript).
Michael Mott: Durchbruch zur Moderne gewagt. Architekt 
Hermann Mahr (1874-1945) entwarf neben Schulen und 
Wohnräumen viele Kirchen, in: Fuldaer Zeitung, 20.5.2009.
Redaktion: Art. „Farbensymbolik“, in: Lexikon der christ-
lichen Ikonographie, Rom u.a., Bd. 2, 1970, Sp. 7-14.
Gottfried Rehm: Hermann Mahr. Ein Fuldaer Architekt, in: 
Buchenblätter, Beilage der Fuldaer Zeitung,
20.8.1970.
Erwin Sturm: Die Bau- und Kunstdenkmale des Fuldaer 
Landes, Fulda, 1989, S. 728-733.

Renovierung der Kath. Pfarr- und Wallfahrtskirche  
St. Josef in Marienloh

Die kath. Pfarr- und Wallfahrtskirche St. 
Josef im Paderborner Stadtteil Marienloh 
wurde Mitte des 19. Jahrhunderts erbaut 
und seitdem mehrfach erweitert. Sie stellt 
sich nach den Erweiterungen im Laufe des 
20. Jahrhunderts als einschiffiger, nach 
Norden hin ausgerichteter Baukörper mit 
eingeschobenem Querschiff dar. Der Kirch-
turm befindet sich seitlich des Haupein-
gangs an der Südwestseite des Gebäudes. 
Vom ursprünglichen Bau des Jahres 1848 
stehen noch die Umfassungsmauern des 
Kirchenschiffs. Alle anderen Bauteile sind 
1934 bzw. 1996 erweitert worden. Der weiß 
verputzte und durchgehend mit roten Ton-
ziegeln eingedeckte Bau besteht aus mas-
siven Umfassungswänden (Bruchstein- und 
Ziegelmauerwerk). Die Spalierdecke unter-
halb der Balkenlage wurde im Rahmen 
früherer Renovierungen mit einer zusätz-
lichen abgehängten, den Raum sehr stark 
prägenden Kassettendecke versehen. Die 
wertvollsten Ausstattungsstücke sind der 
Wallfahrts-Marienaltar aus dem Jahr 1680 
sowie die Strahlenkranzmadonna aus dem 
14. Jahrhundert.

Konzeption
Die geplante Renovierung mit dem Ziel der 
Wiederherstellung eines funktionsfähigen 
und intakten Kirchenraumes umfasste ne-
ben den restauratorischen Arbeiten an der 
Raumschale, der Dachkonstruktion und der 
Ausstattung auch die Erneuerung bzw. 
Überarbeitung der technischen Infrastruk-
tur. Zusätzlich wurden die Restaurierung 
der Außenfassade und der seitliche Anbau 
eines Beicht- und Meditationsraumes 
geplant.

Durchgeführte Maßnahmen

Innenwände
Nach dem Abfräsen der alten Putzschicht 
und Aufbringen eines neuen Kalkputzes 
wurde abschließend in mehreren Arbeits-
gängen ein freskaler natürlicher Schluss
anstrich auf Kalkbasis erstellt. 

Abhangdecke
Nachdem die vorhandene Kassetten-Ab-
hangdecke ausgebaut war, wurde auf 
Grundlage mehrerer dreidimensionaler 
Visualisierungen des Innenraumes die Aus-
führung der neuen Unterdecke mit runder 
Öffnung im Bereich der Vierung sowie einer 
umlaufenden ebenfalls gerundeten Decken-
voute gemäß eines vorab durchgeführten 
Künstlerwettbewerbes ausgeführt. 

Künstlerische Ausmalung
2012 erfolgte die künstlerische Ausmalung 
von Decke und Chorrückwand durch Prof. 
Peter Schubert. Das für alle am Verfahren 
Beteiligten und die Kirchenbesucher un-
glaublich eindrucksvolle Gesamtkunstwerk 

121120 W a n d m a l e r e i e n  v o n  M i c h a e l  M o h r   i n  S t .  M a r i a e  H i m m e l f a h r t  z u  R o m m e r z 121



wurde nach gut zwei Monate dauernden 
Arbeiten fertiggestellt. Durch die dominan-
te Wirkung des Deckengemäldes in Verbin-
dung mit der Bemalung der Chorrückwand 
konnte auf weitere dekorative Elemente an 
den Wänden und der Decke (Faschen, 
Schmuckbänder etc.) verzichtet werden.

Die Auswahl des Künstlers für die Neuge-
staltung erwies sich als ein Glücksfall, die 
Zusammenarbeit mit ihm wird für alle Betei-
ligten eine beeindruckende und unvergess-
liche Zeit bleiben.

Dach- und Deckenkonstruktion
Die biologisch befallene Holzkonstruktion 
des Daches und der Balkenlage wurden 
freigelegt und durch eine Spezialfirma ther-
misch aufgeheizt. Anschließend wurde die 
vorhandene Abhangdecke entfernt und die 
nun freiliegenden hölzernen Tragelemente 
des Daches und der Decke wurden verstärkt 
bzw. erneuert. 

Instandsetzung der Kirchenverglasung 
Der neoromanische Kirchenbau ist mit 
zahlreichen Fenstern im Kirchenschiff und 
im Querhaus ausgestattet. Es haben sich im 
Chorraum Fenster von 1936 aus der Werk-
stätte Peters in Paderborn erhalten. Zu 
diesem Fensterzyklus gehören auch die 
beiden figürlichen Fenster im nördlichen 
und südlichen Querschiff. Alle übrigen 
Fenster der Kirche sind 1994 von Schwester 
Erentrud aus der Benediktinerinnen-Abtei 
Varensell neu gestaltet worden. Alle Fenster 
sind mit einer Außenschutz-Einfachvergla-
sung ausgestattet. Sowohl das Bleinetz,  
die Gläser, als auch die Bemalung befanden 
sich in einem insgesamt guten Zustand. 
Auffällig war allerdings die starke Schmutz-
ablagerung auf der Glasoberfläche und im 
Zwischenraum zwischen Schutzverglasung 
und Bleiverglasung. 

Um die beiden Scheibenebenen reinigen zu 
können und nachträglich eine bessere Be-
lüftung des Zwischenraumes herzustellen, 
wurde die Schutzverglasung belassen und 
die Bleiverglasung komplett ausgebaut und 
entsprechend angepasst. 

Zur besseren natürlichen Beleuchtung des 
Chorraums wurden die figürlichen Darstel-
lungen zweier sehr düsterer Fenster aus den 
Gesamtelementen ausgelöst, auf Klarglas-
scheiben auflaminiert und mittels Sand-
strahltechnik ergänzt.

Naturstein Bodenbelag
Teilbereiche des Jura-Natursteinbodens im 
Kirchenschiff und im Chorraum befanden 
sich in keinem guten Zustand. Zunächst war 
nur ein Austausch der beschädigten Be-
reiche angedacht. Im Laufe der Maßnahme 
stellte sich dann heraus, dass ein Bearbeiten 
des Natursteins aus bautechnischen, vor 
allen Dingen aber aus optischen Gründen 
zu keinem befriedigenden Ergebnis führen 
würde. So wurde in Abstimmung mit der 
Farbgebung der künstlerischen Neugestal-
tung ein kompletter Austausch des vorhan-
denen Materials gegen einen „Anröchter 
Kalkstein“ durchgeführt. Diese Entschei-
dung sorgte für ein deutliche Beruhigung 
des Erscheinungsbildes im Raum.

Elektroarbeiten
Die Elektroanlage, die Beleuchtungs- und 
die Beschallungstechnik mussten komplett 
erneuert werden.

Beschränkter Zugang, Windfangtür
Nach der künstlerischen Neugestaltung des 
Innenraums empfanden alle Beteiligten das 
vorhandene, sehr massiv wirkende Bronze-
gitter als „beschränkter Zugang“ als nicht 
mehr passend. Daher wurde die Anlage 
durch eine Abtrennung aus Sicherheitsglas 
ersetzt und vom Künstler Peter Schubert Zustand St. Josef Marienloh vor der Renovierung

Impressionen aus 
St. Josef Marienloh 
nach der  
Renovierung:
Blick zum Altar-
raum, Blick zur 
Orgel, Pietà

123122 R e n o v i e r u n g  d e r  K a t h .  Pf  a r r -  u n d  W a l l f a h r t s k i r c h e   S t .  J o s e f  i n  M a r i e n l o h R e n o v i e r u n g  d e r  K a t h .  Pf  a r r -  u n d  W a l l f a h r t s k i r c h e   S t .  J o s e f  i n  M a r i e n l o h



Das Deckengemälde

Mit der Renovierung der Wallfahrtskirche  
St. Josef in Paderborn-Marienloh plante 
man gleichzeitig eine komplette Neugestal-
tung des Innenraums und eine angemes-
sene künstlerische Ausstattung.

Durch die Beseitigung der bis dahin exis
tierenden Kassettendecke ergab sich die 
Möglichkeit einer wie auch immer zu gestal-
tenden Decke, wofür in einem eingela-
denen Wettbewerb sechs Künstler gebeten 
wurden. Nach Erhalt der entsprechenden 
Pläne des Architekturbüros Brockmeyer 
machte ich verschiedene Entwürfe, die 
einen großen Teil der Kirchendecke in Form 
eines länglichen Rechtecks von ca. 180 m² 
einnahmen.

Nach anfänglicher Ausscheidung aus den in 
Frage kommenden Teilnehmern kam es 
dann doch zu einer Beauftragung. Nach 
einiger Zeit stellten sich Bedenken vor allem 
seitens des Architekten ein, dass es zu einer 
Überdimensionierung der Malerei in der 
doch relativ kleinen Kirche kommen könnte, 
so dass sich schließlich eine Kreisform mit 
einem Durchmesser von 10 Metern als die 
bessere Lösung anbot. Auf meinen drin-
genden Wunsch hin wurde der Plafond so 
gestaltet, daß die zu bemalende Fläche ca. 
10 cm nach oben eingedrückt wurde, wo-
durch eine natürliche Rahmung bzw. Be-
grenzung entstand.

Zur technischen Ausführung

Der gesamte Aufbau – angefangen bei der 
mehrfach aufgetragenen speziellen Grun-
dierung über die angewandten Farben bis 
zur abschließenden Fixierung – ist rein 
mineralisch, entbehrt also jeglicher Chemi-
kalien oder organischer Stoffe. Diese soge-
nannte Silikat-Technik (lat.: Silex = Quarz) 
wurde nicht zuletzt durch die Erfindung des 
Alchemisten Basilius Valentinus aus dem  

14. Jahrhundert möglich, der durch Mischen 
von Quarzsand und Pottasche das von ihm 
so genannte „liquare silicium“ fand, heute 
schlicht Wasserglas genannt.

Die aus Mineralien hergestellten Farben des 
Herstellers Keim in Augsburg sind absolut 
lichtecht und dauerhaft unveränderlich. 
Diese als sogenannte A-Technik bezeichne-
ten Farben werden hochfein vermahlen 
und, mit destilliertem Wasser angeteigt, in 
Gläsern von 100 ml geliefert.

Nach Anbringen eines Koordinatennetzes 
mit dunklen Fäden über die gesamte Fläche 
im Abstand von 50 cm habe ich meinen 
Entwurf maßstäblich mit Zeichenkohle 
übertragen. Die Farben wurden dann nach 
Anfeuchten mit destilliertem Wasser lasie-
rend, also verdünnt aufgetragen. 

gestaltet. Es ging sowohl darum, die Glas
flächen in Teilbereichen von ihrer Reflektion 
zu befreien als auch eine gestalterische 
Anbindung an das Deckengemälde zu erzie-
len. Anschließend wurde auf Grund der 
erzielten großen ästhetischen Qualität auch 
die Windfangtüranlage des Haupteingangs 
unterhalb des Turms in gleicher Form er-
neuert.

Ausstattung
Seitenaltäre, Skulpturen, Orgelprospekt, 
Gestühl etc. wurde ebenfalls unter restaura-
torischen Gesichtpunkten auf Befall von 
Holzschädlingen untersucht, gereinigt und 
konserviert. Altar, Ambo, und Taufbecken 

wurden ebenfalls gereinigt und optisch 
überarbeitet.

Das Umfeld der Pieta bedurfte einer Neu
gestaltung. Der zuvor sehr unmaßstäblich 
wirkende Holzsockel wurde durch einen 
kleineren Natursteinsockel ersetzt. Wegen 
massiven Anobienbefalls im Holz sowie der 
starken mechanischen Beschädigungs-
spuren wurden nach Architektenentwurf 
und anschließender Herstellung einer Mu-
sterbank nach gemeinsamem „Probesitzen 
und Probeknien“ eine komplette Erneue-
rung der Kirchenbänke beschlossen und 
durchgeführt. 

Außenfassade
Schadhafte Stellen in den Bereichen des 
Kalkstein- Mauerwerks, der Fenstergewände 
und der Architekturglieder von Kirchen-
schiff und Turm wurden saniert und die 
gesamte Fassade nach einer Reinigung mit 
einem neuen Anstrich versehen. Die Natur-
steinelemente wurden farblich gefasst und 
optisch wieder zusammengeführt. Die stark 
beeinträchtigten Zifferblätter und Zeiger 
der Turmuhr sowie die Schallluken im Turm 
bedurften ebenfalls einer Sanierung.

Sonstige Maßnahmen:
�� Anbau eines zusätzlichen Beicht- und 

Meditationsraumes in Verlängerung der 
Sakristei an der Nordwestseite der 
Kirche

�� Komplette Renovierung des  
Sakristeibereiches

�� Komplettsanierung der vorhandenen 
Heizungsanlage und Erneuerung der 
gesamten Regelungstechnik

�� Einbau einer mechanischen Lüftungsan-
lage für den Kirchenraum im Dachboden 
und Einbindung in die Regelungstechnik

�� Reinigung und Neuintonierung der 
Orgel

�� Neurahmung und Umpositionierung der 
Kreuzwegstationen

Martin Brockmeyer

Prof. Peter Schubert auf dem Gerüst unter der Decke  
mit dem Entwurf des Deckengemäldes

125124 R e n o v i e r u n g  d e r  K a t h .  Pf  a r r -  u n d  W a l l f a h r t s k i r c h e   S t .  J o s e f  i n  M a r i e n l o h R e n o v i e r u n g  d e r  K a t h .  Pf  a r r -  u n d  W a l l f a h r t s k i r c h e   S t .  J o s e f  i n  M a r i e n l o h



Zum Deckengemälde Peter Schuberts in der  
Marienloher Pfarr- und Wallfahrtskirche anders als Judentum und Islam grundsätz-

lich, wenn auch teilweise unter großen 
Kämpfen entschieden, dass die Künstler von 
den göttlichen Personen ebenso wie von 
den Heiligen Bilder malen dürfen und dass 
diese verehrt werden können. Der Grund ist 
die in der Genesis begründete Ebenbildlich-
keit des Menschen mit Gott, aber auch die 
Menschwerdung Jesu selbst. Gleichwohl 
heißt das nicht, dass abstrakte Bilder des-
halb in Kirchen verboten wären. Sie können 
vielmehr etwas zur Sprache bringen, was 

Durch mehrfach übereinanderliegende 
Lasuren können neben den aquarellartig 
wirkenden hellen Tönen durch Verdichtung 
dunklere Partien gestaltet werden. Nach 
Beendigung des Gemäldes wird eine mehr-
fache Fixierung mit dem erwähnten Wasser-
glas vorgenommen, was zu einer dauer-
haften Verbindung der Farbpigmente mit 
dem Untergrund führt.

In mehr als 20 Deckengemälden – angefan-
gen mit der fast 600 m² großen Decke der 
Großen Orangerie des Schlosses Charlotten-
burg in Berlin 1977, den beiden Kuppeln im 
neuen Priesterseminar in Augsburg (Kirche 
und Kapelle), der Decke des Staatstheaters 
in Saarbrücken bis zu den zwei Deckenbil-
dern in der Botschaft zu Heiligen Stuhl in 
Rom – habe ich diese Technik mit Erfolg 
angewendet.

Die Malerei in Paderborn-Marienloh ent-
spricht, wie alle anderen von mir gestal-
teten Deckenbilder, der abstrakten Auffas-
sung meiner Tafelbilder: Verdichtung wech-
selt mit Auflösung. Das Helle korrespondiert 
mit dem Dunklen, das Warme steht gegen 
das Kalte. Durch die betonte Rhythmik und 
Gegenläufigkeit der Formen entsteht ein 
dynamisches Wechselspiel, welches, meist 
unbeabsichtigt, Bekanntes oder bereits 
Gesehenes suggeriert: In einer Art Paraphra-
sierung entstehen Farbkomplexe, die an 
Wolken, an Berge, an flatternde Tücher, an 
Steinernes oder Figuren erinnern. Diese 
Nichtbezogenheit auf konkrete Gegenstän-
de oder gar literarische Inhalte gewährlei-
stet die Freiheit der Empfindungen und 
Imagination – der Raum der Kirche bleibt 
begrenzt und doch zugleich aufgesprengt 
in einen Kunstraum höherer Ordnung.

Das Grundthema des Marienloher Decken-
gemäldes ist ein Himmel, der den Blick nach 
oben führt und im barocken Sinn den Raum 
ausfüllt und zugleich auflöst: Kein Schön-
wetteridyll, sondern eine Parabel, an das 
Mysterium und die Schönheit der Schöp-
fung erinnernd.

Peter Schubert

oben: WDR-Video-Dokumentation der Arbeiten
unten: Baustellen-Situation während der zweimonatigen Ausmalungsphase

„Darf es in einer katholischen Kirche ein 
abstraktes Kunstwerk geben?“ So fragte 
mich die Reporterin, die über das Decken-
gemälde in der Pfarr- und Wallfahrtskirche 
von Marienloh während des Entstehungs-
prozesses einen Filmbericht für den WDR 
herstellen wollte. Hinter der Frage steckte 
womöglich die bekannte Auseinanderset-
zung um das Richter-Fenster im Kölner 
Dom. Tatsächlich hat sich das Christentum 

127126 R e n o v i e r u n g  d e r  K a t h .  Pf  a r r -  u n d  W a l l f a h r t s k i r c h e   S t .  J o s e f  i n  M a r i e n l o h R e n o v i e r u n g  d e r  K a t h .  Pf  a r r -  u n d  W a l l f a h r t s k i r c h e   S t .  J o s e f  i n  M a r i e n l o h



sonst nicht aussagbar wäre. Letztlich kön-
nen das ja auch die Künstler nicht, die „rea-
listisch“ malen. Jeder Künstler weiss , dass 
er Gott nicht so darstellen kann, wie er in 
sich ist. Nach eigener Aussage wollte Peter 
Schubert nun in Marienloh einen Himmel 
malen. Er fügte jedes Mal, wenn er dies 
betonte, hinzu, dass er damit natürlich nicht 
den astronomischen Himmel mit Sonne, 
Mond und Sternen meinte. Er wollte den 
Himmel im übertragenen, geistlichen Sinn 
malen. Vermutlich war ihm bewusst, dass er 
dabei an eine jedem Künstler vorgegebene 
Grenze stoßen musste: schlechterdings ist 
der Himmel in diesem Sinn nicht malbar. 

Das abstrakte Bild aber macht genau dies 
deutlich, indem es gar nicht erst den Ver-
such macht, etwas darzustellen, was nicht 
darstellbar ist. Auch die abstrakte Kunst hat 
deshalb also in katholischen Kirchen meines 
Erachtens ihren Platz. Wenn wir durch ein 
solches Kunstwerk in die Nähe der künstle-
rischen Vorstellungen von Judentum und 
Islam kommen, so ist das im Zeitalter der 
Ökumene der Weltreligionen sicher kein 
Fehler. Es bleibt noch genug, worin wir uns 
unterscheiden. Aber auch, wenn das 
Marienloher Bild, abgesehen von wenigen 
Ausnahmen, also nichts Konkretes und 
Realistisches zeigt, vermittelt es doch ge-
wisse Inhalte. Das Bild ist voller Dramatik. 
Dunkle, bewegte Farben stehen gegen helle 
und ruhige. Die einen lassen an den Kampf 
und das Ringen um den rechten Weg den-
ken, der zu jedem menschlichen Leben 
dazu gehört. Dagegen können die lichten 
Farben des Marienloher Bildes etwas von 
der Freude des Himmels ausdrücken, die 
am Ende den Sieg davontragen wird. Dass 
beides auf dem Bild sichtbar ist, erdet es 
und bewahrt es vor der naiven Aussage: es 
wird schon alles gutgehen. Der Künstler 
nimmt beides ernst: die Erdenschwere und 
den Himmel. Dabei kann jeder Besucher die 
unterschiedlichen Formen, die neben- und 
gegeneinander stehen, selbst interpretieren: 
Ist der helle Kreis eine Sonne? Wollte der 
Künstler an einer bestimmten Stelle ein 
Kreuz malen oder ist das eher ungewollt 
geschehen. 

Nur zu zwei konkreten Darstellungen hat 
sich der Künstler selbst geäußert: zu seinem 
in jedem seiner Werke vorkommenden Pfeil 
und zu einer Taube, die etwa in der Mitte 
des Bildes zu sehen ist. „Der Pfeil gehört zu 
meiner künstlerischen Sprache.“, gab er mir 
auf meine Frage zur Antwort, warum er ihn 
immer male. Außerdem könne er dann 
einen Schatten malen und so dem Bild Tiefe 
verleihen. Manche sahen hingegen in der 
Taube einen Engel. Auch dafür war er offen: 

„Dann ist es eben ein Engel.“ Und er wird 
wohl auch nichts gegen die Deutung 
haben, es sei dort Jesus selbst zu sehen, wie 
ich zumindest von einem Besucher unserer 
Kirche gehört habe.

Ist das Bild in der Marienloher Kirche ein 
frommes Bild? Peter Schubert ist im eigent-
lichen Sinn kein Kirchenmaler, auch wenn er 
auf großartige Weise mehrere Kirchen ge-
staltet hat, so die evang. Kirche in Damsdorf 
bei Lehnin und das Priesterseminar in Augs-
burg. Seine Werke finden sich aber auch in 
weltlichen Gebäuden, im Theater in Saar-
brücken oder in der Sparkasse in Warendorf. 
Spricht das gegen ein solches Bild in einer 
Kirche? Peter Schubert sprach einmal wäh-
rend des Entstehungsprozesses von der 
spirituellen Wirkung seines Bildes. Und 
diese Wirkung gibt es tatsächlich. Wer es 
anschaut, bekommt eine Ahnung von der 
Größe Gottes – zumindest eine Ahnung 
davon, dass es etwas Größeres und Gewal-
tigeres gibt als das alltägliche Einerlei. Aber 
auch dies wäre schon der erste Schritt auf 

dem Weg zu Gott. Abschließend sei darauf 
hingewiesen, dass der Künstler auch die 
Rückwand des Chorraumes, an der sich ein 
großes Kreuz befindet, gestaltet hat. Rein 
künstlerisch wird dadurch das Deckenbild 
in den Kirchraum eingebunden und 
„schwimmt“ nicht frei herum. Theologisch 
aber lässt sich daraus ableiten, dass das 
Kreuz nicht die letzte Station Jesu war, wie 
es auch nicht unsere letzte Station ist. Die 
hellen Farben, die der Künstler hier fast 
ausschließlich gebraucht hat, lassen an die 
Auferstehung Jesu denken. Auch hier er-
weist sich, was ich oben vom Deckengemäl-
de versucht habe auszudrücken: die ab-
strakte Kunst Peter Schuberts in unserer 
Kirche stellt dar, was eigentlich nicht darzu-
stellen ist: die göttliche Wirklichkeit, die 
größer ist als unser Begreifen.

Heinz-Josef Löckmann, Pfarrer

129128 R e n o v i e r u n g  d e r  K a t h .  Pf  a r r -  u n d  W a l l f a h r t s k i r c h e   S t .  J o s e f  i n  M a r i e n l o h 129



Die romanische Kirche stammt aus dem  
13. Jahrhundert. Bei der Erweiterung Anfang 
des 20. Jahrhunderts entstand in Nordsüd-
richtung ein sehr eigenständiges neoroma-
nisches Kirchengebäude von dem Aachener 
Baumeister Buchkremer – es wurden zwei 
Räume daraus.

Bei unserer Aufgabe, den Ort des Altares 
neu zu definieren, war zu klären, ob es 
gelingen kann, diese zwei Räume mitein
ander zu verbinden und so einen gemein-
samen Altarraum zu schaffen.

Den Grundriss betrachtend, ergibt sich 
durch die Achsen der Kirchen ein Kreu-
zungspunkt, den man als Mittelpunkt be-
zeichnen kann. Verlockend, diesen Punkt als 
Zentrum, als Schnittpunkt beider Kirchen-
teile zu sehen und den Anbau von 1904 mit 

Die Innenrenovierung und Umgestaltung der Pfarrkirche 
St. Alexander in Schmallenberg
Ein achtsamer Umgang mit der Geschichte der Kirche –  
Altes hervorheben und Neues integrieren 

Mechthild Clemens und Barbara Maas

Innenrenovierung und Umgestaltung St. Alexander Schmallenberg

der ursprünglichen Kirche zu vereinen! 
Doch in der räumlichen Wahrnehmung 
wurde klar, dass der Buchkremersche Anbau 
durch die Höhe des Hauptschiffes und 
Größe des Chorraumes mit den Seitenal-
tären eine Ausrichtung vorgibt, die nicht 
ignoriert werden kann. Wir entschieden uns, 
den neoromanischen Chorraum als Hinter-
grund und Bezugspunkt des wichtigsten 
Ortes, des Altares, zu belassen.

Der Entwurf beschreibt eine neue Altar
ebene, die um eine Stufe abgesenkt
bis in das Hauptkirchenschiff führt. Der 
Altar tritt aus dem Chor heraus und ist von 
allen Seiten frei zu umgehen. Die neue Lage 
des Altarraumes ermöglicht seitlich aufge-
stellte Bankblöcke und damit eine dreisei-
tige Versammlung um den Altar. Die Nähe 
zur Gemeinde wird so deutlich erlebbar.
In der weiteren Betrachtung beider Kirchen-
bauten wurde immer klarer, dass eine wirk-
liche Zusammenfassung zu einem Raum 
nicht möglich ist. Beim Durchschreiten der 
Räume werden ehemalige Wege und span-
nende Sichtverbindungen entdeckt und 
wieder freigelegt.

Das Westportal, das in den 1950er Jahren 
von innen zugemauert wurde, ist wieder 
sichtbar gemacht. Es liegt in der Achse der 
altromanischen Kirche mit Blick auf den 
dortigen Chorraum mit Hochaltar, nicht 
zufällig, sondern von Baumeister Buchkre-
mer bewusst gewählt. Die Öffnung des 
Westportales soll als Lichtquelle für den 
Kirchenraum dienen. Ein Eingang an dieser 
Stelle ist nicht erforderlich, jedoch zu be-
sonderen liturgischen Ereignissen möglich.
Wie geschaffen hierfür ist der Ort der Taufe, 
die zeichenhaft für das Eintreten in die 
katholische Gemeinschaft steht.

Die ehemalige Wegeverbindung in der 
Ost-Westachse wird wieder freigelegt,
der historische Mosaikfußboden wieder 
sichtbar. Architekt Buchkremer hatte ihn für 

131130 I n n e n r e n o v i e r u n g  u n d  U m g e s t a l t u n g  S t .  A l e x a n d e r  S c h m a l l e n b e r g130



seine Kirche entworfen und damit alle Wege 
und bedeutende Orte markiert. Doch auf 
Grund vieler Veränderungen in den 50er 
und 70er Jahren war er an vielen Stellen nur 
noch fragmentarisch zu erkennen, entweder 
überdeckt, wie im Chorraum und abge-
schnitten, wie an den Eingängen oder zer-
stört. In mühsamer Kleinarbeit wurden die 
Flächen wieder freigelegt, ergänzt
und auf die neue Lage des Altarraumes 
abgestimmt. Der kunstvolle Fußboden mit 
acht verschiedenen Mosaikmustern rhyth-
misiert den Raum und erhält seine ur-
sprüngliche Bedeutung zurück.

Der altromanische Kirchenteil mit seinem 
Chorraum wird in seiner Grundstruktur 
belassen. Hier bietet eine variable Bestuh-
lung freie Gestaltungsmöglichkeiten für 
Gottesdienste, Andachten und Medita
tionen. Bei der Ausstattung und Ausmalung 
des gesamten Raumes wurden wir von 
Künstlern begleitet, die gemeinsam mit uns 
das Gesamtkonzept gestärkt und akzentu-
iert haben. 

Die Materialwahl des neuen Altarraumes 
wurde nach vielen Überlegungen eindeutig 
entschieden. Wegen der Vielfalt an Formen 
und Farben im Raum sollte es kein fremdes 
Material sein, aber klar und kraftvoll.
Der Naturstein Belgisch-Granit war bereits 
Teil des ursprünglichen Chorraumes in 
Gestalt der Stufen und in den Sockeln der 
Seitenaltäre. Im Zusammenspiel mit dem 
historischen Mosaikboden zeigt sich ein 
gutes Miteinander. Die Farben Gelb, Rot und 
Grau treffen auf ein ruhiges, aber starkes 
Anthrazit.

Die Prinzipalstücke, Altar und Ambo, wurden 
aus dem gleichen Material gefertigt. Durch 
die Oberflächenbearbeitung des Bildhauers 
wirkt der Stein jedoch viel heller.

Die Ausmalung des Kirchenraumes betont 
die Architekturglieder und bestimmt die 

Helligkeit des Raumes. Die Farbwahl ist eher 
zurückhaltend, so wird ein Beruhigen der 
vielfältigen Flächen erreicht. Mit der neuen 
Beleuchtung zieht ein freundlicher, heller 
Farbklang in die Kirche ein. 

Weitere Akzente, die die Bedeutung des 
Ortes unterstützen, sind die künstlerisch 
gestalteten farbigen Gläser hinter den 
Seitenaltären und am Westportal. Sie verän-
dern den Raum nach Tageszeit und Witte-
rung und stimmen ihn immer wieder neu.
Auch die Kunstschlosserarbeiten, wie die 
Apostelleuchter, die Altarleuchter, das 
Standkreuz und der Opferkerzenleuchter, 
sind auf den neuen Raum hin abgestimmt.

Bei allem Neuen war es wichtig, die Beson-
derheiten und die für die Gemeinde bedeu-
tenden Dinge zu bewahren. Hierzu gehören 
unter anderem der Kreuzweg, der Taufstein 
und die Marienfigur.

Die Auseinandersetzung mit der Geschichte 
der Kirche war entscheidend für jeden Ein-
griff in den Kirchenraum. Rückbau und neue 
Akzente greifen gut ineinander und lassen 
keine Entfremdung des Raumes zu. Es ge-
lingt eine Neuordnung, vor allem für das 
zentrale Anliegen, den Altar als Zentrum der 
Gemeinde zu verstehen. Ein großes Kompli-
ment aus der Gemeinde war oft zu hören: 
,,Mir ist die Kirche gar nicht fremd gewor-
den.’’ Dank des Zusammenspiels aller Betei-
ligten wurde das Ergebnis zu einem großen 
Ganzen.

Beteiligte
Bildhauer: Michael Düchting, Soest
Glaskünstlerin: Anna Pauli, Köln
Kunstschlosser: Walter Schneider,  
Bad Fredeburg
Restaurator: Hubertus Peetz, Marsberg
Lichtplaner: Christoph Loerwald,  
Schmalenberg
Fotos: Thomas Linke ad 08, Arnsberg

133132 I n n e n r e n o v i e r u n g  u n d  U m g e s t a l t u n g  S t .  A l e x a n d e r  S c h m a l l e n b e r g I n n e n r e n o v i e r u n g  u n d  U m g e s t a l t u n g  S t .  A l e x a n d e r  S c h m a l l e n b e r g



Für die Neustrukturierung der Herz-Jesu 
Kirche als dreigruppige Kindertagesstätte 
mit Kapelle wird die charakteristische Form 
der Kirche durch den Rückbau der einzel-
nen Anbauten freigelegt und gestärkt. Der 
ursprüngliche Innenraum bleibt als Ganzes 
durch das freie Einstellen einzelner Körper 
wahrnehmbar. Diese nehmen auf nahezu 
selbstverständliche Weise die Nutzungen 
der Kita auf, die Kita wird somit in die beste-
hende Kirche hineingebaut. In der Kirche 
entstehen dabei vielfältige Situationen mit 
hoher räumlicher Qualität.

Die im Innenraum hergestellte visuelle 
Wechselwirkung zwischen Kirche und Kin-
dergarten ist bereits im Außenraum spür-
bar. Kapelle und Kindergarten werden über 
einen gemeinsamen Vorplatz erschlossen 
und erhalten dadurch eine gemeinsame 
Adresse an der Ostenallee. Dies stärkt so-
wohl die Präsenz der Kindergartens zum 
öffentlichen Raum als auch den Wieder
erkennungswert für Kirchenbesucher.

Der Eingang zur Kapelle befindet sich auf 
der Ostseite des Vorplatzes, der Besucher 
wird auf seinem Weg zur Kapelle entlang 
der charakteristisch gebogenen Außenwand 
in den Raum geführt. Dabei kommt er beim 
Eintreten an der Kerzenkapelle mit Marien-
statue vorbei, der weitere Weg ermöglicht 
Einblicke in den Garten und die Kita und 
wird geleitet vom farbigen Licht, das durch 
das Kirchenfenster auf der Ostseite einfällt. 
Der Altarraum bleibt als Kapelle mit allen 
vorhandenen Ausstattungsstücken erhalten.

Der Eingang zur Kita liegt mit seinem Wind-
fang im Zwischenraum der eingestellten 
Kuben und dem ehemaligen Kirchenraum, 
er bietet Platz für Kinderwagen etc. und  
ermöglicht auch die Vorhaltung der Flächen 
für den späteren Einbau eines Aufzuges. 
Vom Foyer werden alle Bereiche der Kita 
erschlossen. Es gibt Zugänge in den Garten 
auf der Westseite sowie einen direkten 
Zugang in den Kapellenraum.

Die Ablesbarkeit der Funktionsbereiche ist 
durch die Gliederung in einzelne Baukörper 
gegeben, dabei entstehen zwei Gruppen-
häuser, ein Sanitärhaus und ein Dienendes 
Haus, in dem die übergeordneten Funkti-
onen wie Leitung und Küche untergebracht 
sind. Das dazwischen liegende Foyer im EG 
und die Spielfläche im OG öffnen sich groß-

Verworfene Neustrukturierung der Herz-Jesu Kirche in Hamm
Deen Architects

Eine Anmerkung der Redaktion vorweg: Das hier  
beschriebene Konzept zur Transformation einer Kirche 
unter Beibehalt der wichtigsten Teile wird nicht verwirk-
licht. Stattdessen hat man sich entschlossen, das  
Kirchengebäude abzubrechen und an seiner Stelle  
einen Kindergarten neu zu errichten.

zügig zum Vorplatz. Der Bestandskörper auf 
der Westseite wird in das Konzept der Ein-
zelkörper integriert. Die eingestellten Bau-
körper strecken sich auf gleiche Weise an 
die Bestandsfassade wie sich das große 
Kirchenfenster am Altar in Richtung Osten 
streckt, um Licht in den Altarraum zu brin-
gen. So können die Räume der Kita natür-
lich belichtet werden.

Der Mehrzweckraum ist das Bindeglied 
zwischen Kapellenraum und Kindergarten 
und kann durch eine große Faltwand flexi-
bel genutzt werden. Für die Alltagskapelle 
mit Gottesdiensten für max. 40 Personen ist 
diese Faltwand geschlossen, Kirche und Kita 
bilden zwei getrennte Einheiten. 
Für den Kindergottesdienst, bei dem 50 
Kinder plus Eltern die Kapelle nutzen, kann 

135134 V e r w o r f e n e  N e u s t r u k t u r i e r u n g  d e r  H e r z - J e s u  K i r c h e  i n  H a m m134



die Faltwand geöffnet und ausreichend 
Raum für Kinder und Eltern geschaffen 
werden. Die Kinder können so in vertrautem 
Umfeld den Gottesdienst feiern.

Die eingestellten Volumen erhalten eine 
zurückhaltende Präsenz, um im Kircheraum 
nicht durch Materialität oder Farbgebung 
zu dominieren. Der Kirchenraum ist durch 
eine überwiegende Monochromie geprägt, 
Farbenpracht im Kirchenraum entsteht 
durch den Einfall des Lichtes durch buntes 
Glas. Durch den täglichen Lauf der Sonne 
und den sich damit ändernden Lichteinfall 
durch das bunte Glas wird der Raum auf 
unterschiedliche Weise erhellt. Dieses 
Phänomen wird aufgenommen und auf die 
Räume der Kita transformiert: unterschied-
liche Räume erhalten differenzierte Belich-
tungssituationen. Dabei trifft das Licht auf 
den Fenstern zugeordnete farbige Flächen 
und erzeugt so verschiedene Stimmungen. 
Die Farbigkeit der Flächen wird der jewei-
ligen Nutzung der Räume angepasst: Im 
Gruppenraum herrschen anregende Farb
töne vor, die Schlafräume sind vorwiegend 
in beruhigenden Tönen gehalten. Die  
Gruppenräume erhalten großflächige 

Verglasungen, die viel Licht in die großen 
Räume bringen, Nebenräume und Schlaf-
räume kleinere Fenster, die eine intimere 
Lichtstimmung zulassen.

Die Wetterhülle wird weitestgehend von der 
bestehenden baulichen Struktur gebildet. 
Die Anforderungen an die Gebäudehülle 
der Kita werden somit überwiegend durch 
die Anforderungen an den Wärmeschutz 
geprägt. An bestimmten Stellen verbinden 
sich Bestand und eingestellter Körper über 
„Lichtfänger“, um Licht in die Räume der 
Kita zu bringen. Die Verbindung zwischen 
Bestand und Neubau wird so auf das not-
wendige Maß reduziert. Der eingestellte 
Baukörper nutzt durch die Holzrahmenbau-
weise die Anforderungen an den Wärme-
schutz optimal aus.

Der Außenraum ist differenziert gestaltet 
mit Sinnesgarten, Spielfläche, Sand- und 
Wasserfläche und Raum für Spielgeräte. 
Eine nach Südwesten ausgerichtete, ge-
schützte und der Küche zugeordnete Terrasse 
bietet zudem Raum für übergreifende  
Aktivitäten.

Die Pfarrkirche St. Antonius Einsiedler im 
Pastoralverbund Balver Land ist ein ortsbild-
prägendes Kirchengebäude in Eisborn, 
einem Ortsteil von Balve im Märkischen 
Kreis. Eisborn ist ein ländlich geprägter Ort; 
als Naherholungsgebiet und touristisch 
beliebt. 

Die Pfarrkirche wurde 1827/28 nach Plänen 
des Landbaumeisters Plahsmann errichtet. 
1928 wurde der Turm nach einem Entwurf 
des Architekten Josef Ferber aufgemauert. 
1960/61 veränderte ein großer Anbau durch 
die Architekten Franz und Karl Heinz Vedder 
stark die Grundstruktur. Die neue Ausrich-
tung des Kirchenraumes in Nord-Südrich-
tung hatte zur Folge, dass der ehemalige 
Chorraum abgemauert und der neue Altar-
raum in das ehemalige Hauptkirchenschiff 
gelegt wurde. Die verringerte Zahl an Kir-
chenbesuchern und die Neuaufstellung der 
pastoralen Räume veranlassen die Gemein-
de, neue Wege zu gehen. Neue Kräfte wer-
den gebündelt, von unnötig gewordenem 
Alten wird Abschied genommen. So hat der 
Kirchenvorstand die Idee entwickelt, das 
Pfarrhaus zu verkaufen und den notwendi-
gen Gemeinderaum in die zu groß gewor-
dene Kirche zu integrieren.

Zwei unterschiedliche Entwurfsansätze 
wurden untersucht. Zum einen, das jetzige 
Hauptkirchenschiff zu belassen und die 
Flächen im Turm und der angrenzenden 
Empore abzutrennen und so über zwei 
Ebenen kleinere Flächen als Gemeinde
räume zu aktivieren. Zum anderen wurde 
untersucht, zurück zum Ursprung zu gehen 
und das alte Kirchenschiff mit Chorraum zu 
beleben, um damit den gesamten Anbau 

Pfarrkirche St. Antonius in Eisborn
Entwurf zur Innenrenovierung und Einbau eines Gemeinderaumes

Mechthild Clemens und Barbara Maas

137136 V e r w o r f e n e  N e u s t r u k t u r i e r u n g  d e r  H e r z - J e s u  K i r c h e  i n  H a m m 137



der 1960er Jahre als zusammenhängenden 
großen Gemeinderaum zu nutzen. 

Die Vorteile des Rückbaus wurden schnell 
deutlich. Die stimmigen Proportionen der 
alten Kirche waren reizvoll und die Größe 
ausreichend. Der Anbau bildet so die Mög-
lichkeit, Neues aufzunehmen und durch 
Öffnungen in der bisher geschlossenen 
Giebelwand sichtbar zu machen. Der Ent-
wurf bildet ein ,,Haus-im-Haus’’-Gebäude 
ab. Ein eingeschossiger Baukörper, der den 
Gemeinderaum mit Nebenflächen beinhal-
tet, liegt direkt an der Giebelwand. Eine 
separate Erschließung mit vorgelagertem 
Platz für Veranstaltungen im Außenraum 
bietet sich an. Der Umgang um den Ge-
meindesaal ist für Ausstellungen und als 
Treffpunkt nach dem Gottesdienst gut zu 
nutzen. Eine verglaste, strukturierte Trenn-
wand zum Kirchenraum ermöglicht einen 
Raumabschluss oder auch eine Öffnung mit 
Erweiterungsfläche zur Kirche.

Der Kirchenraum erhält den ehemaligen 
Chorraum zurück. Eine einstufige Altarebene 
legt sich in das Kirchenschiff. Die Außen-
wände seitlich des Altares werden für ge-
staltete Glasflächen geöffnet. Die Bänke 
positionieren sich in zwei Reihen im Kir-
chenschiff und auf der Empore. Im Ein-
gangsbereich ist der Ort der Taufe. Die 
Beichte ist im Raum des kleinen Seiten-
turmes möglich. Der große Raum im Turm 
bietet die Möglichkeit, sich in kleinen Grup-
pen zu versammeln. Der 1989 angebaute 
Eingangsbereich wird zurückgebaut und 
durch einen neuen Windfang an der Nord-
seite ersetzt. Gegenüber auf der Südseite 
entsteht ein neuer, barrierefreier Zugang 
mit gleichem Windfang. Die neue Nutzung 
des Kirchenraumes bildet ein Zentrum der 
Begegnung, sowohl im Gottesdienst als 
auch im Gemeindeleben.

Es ist schon ein beeindruckender Auftritt, 
den das ehemalige Kloster Hardehausen 
dem Besucher bietet. Ein Ensemble großer 
Bauten liegt fast versteckt in einem Tal, 
eingebettet in eine Landschaft von Feldern 
und Wäldern, umgeben von einer sehr alten 
Mauer, die das Ganze großzügig umfährt 
und dabei gleich auch etliche Waldstücke, 
Felder und Teiche einfriedet.

Man nähert sich wegen der Tallage etwas 
von oberhalb, nimmt die steilen roten Zie-
geldächer als erstes wahr, um plötzlich 
einen engen Durchlass in der voluminösen 
Mauer zu passieren. Im Zentrum der Anlage 
tritt die mächtige Front des eigentlichen 
Klostergebäudes an der Kopfseite eines 
zentralen Grünangers in Erscheinung. 
Scheunenartige Langbauten umringen die 
grüne Mitte des streng geordneten weitläu-
figen Karrees. Kein Zweifel: Dieses im Hoch-
mittelalter einst in einem einsamen Tal 
gegründete Zisterzienserkloster war in 
seiner langen Geschichte einmal ein bedeu-
tendes wirtschaftliches und kulturelles 
Zentrum in der Region.

Die beeindruckenden baulichen Zeugnisse 
der Vergangenheit spiegeln dies auch heute 

Findet mich die Kirche?
Das Architekturkonzept zur Neuordnung der Jugendkirche Hardehausen

Johannes Schilling

immer noch wider. Beispielsweise die 
Gesamtanlage mit ihrer groß angelegten 
Ordnung. Oder der wunderbare gotische 
Kreuzgang im Zentrum des Klostergebäu-
des. Auch die etwas versteckt liegende 
Ruine der alten Kirche, nur noch in gemau-
erter Nachzeichnung der Umrisse erkennbar 
gemacht. Selbst die unmittelbar angren-
zende kleine gotische Michaelskapelle aus 
dem 14. Jahrhundert erzählt von der ehe-
maligen Bedeutung dieser großartigen 
Klosteranlage.

Seit seiner Gründung im Jahre 1140 hat das 
Kloster vieles erlebt; von der Zerstörung im 
dreißigjährigen Krieg (1618–1648), dem 
Wiederaufbau in der heutigen Form (1680–
1750) über die Säkularisierung unter Napole-
onischer Besetzung (1803–1815) mit der 
Folge des Abbruchs der romanischen Basili-
ka (1812), bis hin zur kurzzeitigen Nutzung 
als „Nationalpolitische Erziehungsanstalt“ 
unter dem NS–Regime (1944).

Jugendarbeit
Schon ab 1945 begann das Erzbistum Pader-
born, hier ein Zentrum für Jugendarbeit 
einzurichten, dem 1949 die Einrichtung der 
Landvolkshochschule folgte. 1966 wurde für 

139138 Pf  a r r k i r c h e  S t .  A n t o n i u s  i n  E i s b o r n 139



beide Einrichtungen eine neue Kirche  
fertiggestellt und in den folgenden Jahren 
die bestehenden Gebäude für Jugend– und 
Tagungseinrichtungen umgestaltet.
Die ehemaligen Wirtschaftsgebäude wur-
den, ebenso wie das Klostergebäude, in 
Herbergen für Jugendliche verwandelt. Mit 
vielen Zimmern und allem, was sonst noch 
an Einrichtungen nötig ist, wie Seminarräu-
me, Speisesäle, Jugendcafé oder Weltladen.
Heute herrscht hier eine lebendige Campus
atmosphäre, junge Leute sitzen auf Trep-
penstufen, stehen in Gruppen zusammen, 
liegen auf der Wiese. Es wird ein reichhal-
tiges und interessantes Programm angebo-
ten, welches von der Bildung über die Per-
sönlichkeitserfahrung bis hin zu vielfältigen 
kulturellen Veranstaltungen vieles abdeckt, 
was Jugendliche interessiert und beschäf-
tigt.

Bestand
Die Kirche wurde 1966 nach Plänen von 
Bernhard Kösters und Herbert Balke über 
dem westlichen Teil der Ruinen der mittelal-
terlichen Zisterzienserkirche gebaut. Dem 
Konzept liegt die Idee der „Zeltkirche“ 
zugrunde: Auf quadratischem Grundriss 
stehen relativ niedrige Außenwände, über 
denen sich ein steiles Zeltdach erhebt.  
Der Altar ist nach Norden ausgerichtet, die 
„seitlichen“ nach Osten und Westen gerich-
teten Wände sind in Betonstützen aufgelöst, 
zwischen denen die von Vincenz Pieper 
gestalteten Fenster aus in Betonwaben 
gefassten farbigen Glassteinen für mäßiges 
Licht sorgen. Wenn man sie nicht sucht, 
findet man die Kirche kaum. Von außen 
betrachtet liegt sie versteckt hinter dem 
mächtigen Abteigebäude, von innen gese-
hen ist sie nur über einen engen Verbin-
dungsgang zwischen Kloster und Land-
volkshochschule eher beiläufig zugänglich.

Suche
Seit 2009 wurden seitens des Jugendhauses 
unter der Leitung von Stephan Schröder 
konkrete Überlegungen angestellt, wie man 
die Kirche besser mit der Lebenswirklichkeit 
junger Menschen verbinden könnte. Einer-
seits bestehen in vielen Fällen keine selbst-
verständlichen Bindungen an den Glauben 
aufgrund der Sozialisation, andererseits 
haben sich mit zunehmender Informations-
technologie auch die Sehgewohnheiten 
und Verständnisweisen erkennbar gewan-
delt.

Mittels Umfragen, Workshops, kreativer 
Beiträge der Jugend und Diskussionsforen 
unter Beteiligung von Fachleuten aus den 
Bereichen Architektur, Jugendarbeit und 
Theologie wurden die Vorstellungen über 
die Ziele einer Umgestaltung des Kirchen-
raums zunehmend konkreter. Es ging dabei 
keineswegs darum, neue Informationstech-
nologien im Sinne der entfremdeten Repro-
duzierung von Inhalten einzusetzen. Eher 
das Gegenteil einer Digitalisierung von 
Glaubensbotschaften war Inhalt der Überle-
gungen: Es sollte ein möglichst hohes 
Potenzial wirklicher Erfahrungen angeboten 
werden, sei es im Erlebnis von Gemein-
schaft, in der ungestörten Reflexion oder in 
der Betrachtung und Befragung künstle-
rischer Werke. Den Beteiligten war bewusst, 
dass der Raum, das Wort, das Bild und die 
Musik die stärksten Medien menschlicher 
Kommunikation und Kultur bilden. Es wur-
den unterschiedliche Formen der Erzählung 
des Glaubens mit den Mitteln des Raums 
und der Kunst hinsichtlich ihrer jeweiligen 
Potentiale und Probleme kritisch und auch 
kontrovers diskutiert.

Ein Focus der Diskussion lag auf der Frage 
des Erfahrungsraums als Schlüssel einer 
ganzheitlichen Erkenntnis und Erzählung. 
Künstlerische Ausdrucksformen wurden 
dabei in medialer Hinsicht keineswegs auf 
überkommene Raum-, Bild- oder Klang-

141140 F i n d e t  m i c h  d i e  K i r c h e ?140



formen reduziert. Insgesamt gesehen 
spielte im Hintergrund auch das Thema der 
Annäherung eine kontinuierliche Rolle.
Die Thematik der Anordnung der „Prinzipa-
lien“, also der wesentlichen liturgischen 
Gegenstände, wie Altar, Ambo oder Taber-
nakel, nahm in der Diskussion einigen Raum 
ein. Insbesondere seitens der jüngeren 
Teilnehmer wurde die Frage einer flexiblen 
Anordnung aufgeworfen, um den Raum 
jeweils an den aktuellen Bedarf anpassen zu 
können. In diesem Zusammenhang wurde 
auch diskutiert, was den Raum eigentlich 
zum Sakralraum macht.
Ein Workshop, in dessen Verlauf fünf Teams 
aus jeweils zwei Theologie– und zwei 
Architekturstudent(inn)en skizzenhaft kon-
krete Lösungsansätze entwickelten, hatte 
einen reichhaltigen Fundus von Erkenntnis-
sen hinsichtlich möglicher architektonischer 
Strategien zum Ergebnis, der die Diskussion 
in Richtung einer konkreten Umsetzung 
weiter befruchtete.

Konzeption
In gemeinsamer Diskussion mit Jugend-
haus, Landvolkshochschule, Bistumsvertre-
tern sowie Architekten wurde 2012 ein archi-
tektonisches Konzept entwickelt, welches 
geeignet erschien, Wege, Orte, Bedeutungs-
bezüge und funktionale Aspekte zu einem 
sakralen Raum der Annäherung und Erfah-
rung zu verbinden.

Der architektonische Ansatz besteht entge-
gen den ursprünglichen Erwartungen nicht 
in einer Umgestaltung, sondern in einer 
konsequenten Öffnung, Ergänzung und 
Vernetzung des bestehenden liturgischen 
Raums.

Dazu wird die Kirche mit einem Umgang 
versehen, der direkt an den Kreuzgang des 
Klosters anschließt und Bezüge zur alten 
Basilika, zur Natur, zu kontemplativen Orten 
und zur gemeinsamen Feier der Liturgie 
eröffnet. Den zentralen Kirchenraum betritt 

man also nicht direkt, sondern man kann 
ihn sich auf unterschiedlichen Wegen  
erschließen.

Dem Umgang werden Orte angegliedert, 
deren Bedeutung sich aus ihren jeweiligen 
Raumcharakteristika und Beziehungen zum 
Gesamtgefüge erleben und interpretieren 
lassen. Dadurch wird ein Weg der Annähe-
rung und der Ideen geschaffen, der gleich-
zeitig auch vielfältige Dimensionen der 
Erzählung von Glauben in sich birgt.
Das Portal zur Kirche sieht man in der 
Längsachse des westlichen Kreuzgangflü-
gels schon von weitem. Beim Eintritt öffnet 
sich der Blick in die Natur und es werden 
dort draußen die Umrisse der alten Basilika 
erkennbar und die schöne kleine Michaels-
kapelle sichtbar.

Man befindet sich in einer Art Paradies im 
alten liturgischen Sinne und erlebt das 
künstlerische Bild des Wassers als Sinnbild 
der Taufe. In der Folge nimmt man allmäh-
lich die beeindruckende Außenwand des 
Klosters wahr. Auf der linken Seite taucht 
hinter einer Reihe von wandartigen Pfeilern 
der Kirchenraum auf, ein großes, hohes 
Gebilde mit vielen Stühlen und einem Holz-
boden.

Danach öffnet sich auf der rechten Seite ein 
hoher Raum, der mit vielen Kerzen beleuch-
tet ist und Wände aus glattem Lehm hat. 
Eine Bank in der Rückwand lädt ein, Platz zu 
nehmen und ungestört ein Bild zu betrach-
ten. Wendet man sich wieder dem Umgang 
zu, wird die Atmosphäre nun konzentrierter, 
das Licht gedämpfter. Am Ende der Blick-
achse erscheint die helle Wand eines ge-
schlossenen schmalen Patios, der als Hortus 
Conclusus den westlichen Flügel des Um-
gangs begleitet.

Auf dem Weg dorthin quert man die zentra-
le liturgische Achse des Kirchenraums. Zur 
Linken ist der Altar sichtbar und dahinter 

143142 F i n d e t  m i c h  d i e  K i r c h e ? F i n d e t  m i c h  d i e  K i r c h e ?



Für die künstlerische Gestaltung der vorge-
nannten Fenster wurde 2011 ein beschränk-
ter Wettbewerb ausgeschrieben. 

Die Jury, unter Prof. Dr. Christoph Stiege-
mann als Vorsitzender der Kunstkommission, 
empfahl dem Kirchenvorstand der katho-
lischen Kirchengemeinde St. Bonifatius 
Werries im Pastoralverbund Hamm-Ost zwei 
Entwurfslösungen. Zum einen die von Jör-
gen Habedank vorgelegte Arbeit, geprägt 
durch bewegte gestische Farbformen, die 
nach Duktus und der vitalen orange-rot bis 
gelbtonigen Farbigkeit das Thema des 
Lichtes, der Flamme und der Auferstehung 
in abstrakten Formen visualisiert. Darüber 
hinaus wurde die Arbeit der Künstlerin Celia 
Mendoza empfohlen, die Fensterbänder mit 
fein aufeinander abgestimmten buntfar-
benen Quadraten vorsah, welche sehr in-
tensives Farblicht erzeugen. Der Entwurf 
wurde als angemessene Antwort auf die 
vorhandene Betonarchitektur bewertet. 

Kunstkommission
Die Kunstkommission des EGV Paderborn 
empfahl dem Kirchenvorstand der Gemein-
de, Frau Mendoza mit der Gestaltung der 
Chorfenster zu betrauen. Für das ebenfalls 
im Wettbewerb vorgesehene, zusätzlich zu 
schaffende kleine Fenster an der an den 
Altarbereich westlich angrenzenden Außen-
wand wurde die hierfür von dem Künstler 
Habedank vorgelegte Entwurfslösung 
empfohlen. 

Entscheidung der Kirchengemeinde:
Die Ergebnisse des Wettbewerbes sowie die 
Empfehlung der Jury und der Kunstkomm-
mission wurden den Gemeindemitgliedern 

Künstlerische Verglasung der Fensterachsen
 seitlich der Betonsäule im Chor – Hauptort in der Kath. Pfarrkirche  
St. Bonifatius, Hamm-Werries

präsentiert und im Rahmen einer öffent
lichen Veranstaltung intensiv erörtert.  
Im Rahmen der zeitlich nachfolgenden 
Kirchenvorstandssitzung wurde beschlos-
sen, den Auftrag für die künstlerische 
Gestaltung der Chorfenster der Künstlerin 
Celia Mendoza zu erteilen. Das zusätzliche 
Fenster im geplanten Taufbereich wurde 
zurückgestellt. 

Wilhelm Teigelkötter

Künstlerische Aspekte
Der Lichteinfall kommt durch seitliche Fen-
ster, die für den Besucher von vielen Plätzen 
aus verdeckt sind, also größtenteils indirekt. 
Der Lichteinfall wird – durch stufenweise 
ansteigende Fenstergröße – zum Altar hin 
verstärkt. Durch die acht großen Fenster 
hinter dem Altar „kulminiert“ das Licht sozu-
sagen. Zwischen diesen Fenstern steht 
allerdings eine sehr massive und dominante 
Betonsäule. Es stellt sich hier die gestalte-
rische Aufgabe, dieser massiven Säule etwas 
entgegenzusetzen, das die gleiche Kraft hat, 
um von der Betonsäule abzulenken.  
Dennoch sollte die Gestaltung der Fenster 
auch eine Leichtigkeit besitzen, so dass 
diese Schwere nicht noch zusätzlich betont, 
sondern gleichsam aufgelöst wird.

Um den Farben die Kraft zu geben, sind in 
dem Entwurf für die mittleren Fensterreihen 
Opalgläser vorgesehen. Sie sind leicht trans-
parent, verstärken aber durch die etwas 
dichtere Oberfläche die Farbigkeit stark.  
Es gibt der Farbe die Kraft, die Betonsäule 
zu vergessen.

Im unteren Bereich sind die Gläser trans
parent, die Farbigkeit ist dadurch reduziert. 

der Ambo. Zur Rechten öffnet sich eine 
runde Sakramentskapelle mit einer umlau-
fenden Sitzbank, die zur kontemplativen 
Betrachtung des zentral aufgestellten Taber-
nakels einlädt. Der Weg führt weiter entlang 
dem künstlerisch gewidmeten Patio. Gleich-
zeitig öffnet sich zur Linken wieder der 
zentrale Kirchenraum, den man nun seitlich 
von hinten betritt, um die liturgische Ord-
nung in ihrer Gesamtheit zu erfahren.

Die Kirche soll insgesamt einen hellen, 
freundlichen und lebendigen Charakter 
erhalten, dazu tragen Wände mit 

natürlichem Lehmputz, der Boden aus 
Eichenholzdielen, die großzügigen Fenster 
und eine flexibel aufstellbare Bestuhlung 
bei. Die Fertigstellung ist für 2015 geplant. 
Derzeit wird intensiv an einem Kunstkon-
zept gearbeitet, welches junge und auch 
nicht mehr junge Menschen besonders 
ansprechen soll.

145144 F i n d e t  m i c h  d i e  K i r c h e ? 145



Der Betrachter kann nach außen blicken, 
und das Gesamtbild erhält den Eindruck 
von schwebender Leichtigkeit. 

Auch in der obersten Fensterreihe sind 
transparente Gläser in luftigen Blautönen 

vorgesehen. Hier hat der Betrachter wieder 
den Blick in den Himmel, es entsteht der 
Eindruck der Offenheit, des Emporschwe-
bens – eben auch der Leichtigkeit. Außer-
dem werden die Blautöne in diesem Bereich 
durch das Blau des Himmels verstärkt bzw. 
durch den Wolkenhimmel erhalten sie stets 
neue Farbvarianten.

Um dem streng geometrischen Aufbau der 
Fenster eine Dynamik zu verleihen, wird 
durch die Warm-Kalt-Farbgestaltung eine 
optische Tiefenwirkung erzielt, die im Auge 
des Betrachters die Zweidimensionalität der 
Glasfläche auflöst und den Eindruck von 

verschiedenen Ebenen entstehen lässt. Eine 
weitere Tiefenebene entsteht durch die 
Sandstrahlung, drei kleine Quadrate, die in 
ihrer Bewegungsrichtung dem Gesamtbild 
den Eindruck des Emporstrebenden,  
Schwebenden verleiht. Zusätzlich gewinnen 
die Fenster durch die sandgestrahlten Qua-
drate eine Vielzahl von Lichtbrechungen 
und neuen Farbvarianten.

Farbsymbolik
Für die Fenstergestaltung wurden die 
Farben Rot, Blau, Gelb und (sehr reduziert) 
Grün ausgewählt.

In den zentralen Fenstern hinter dem Altar 
herrschen Blau- und Gelbtöne vor.
Blau als eine der traditionellsten Farben 
christlicher Symbolik ist in den unteren 
Fenstern transparent-luftig, wird in der 
dritten Fensterreihe vorherrschend, dunkler 
und durch Opalgläser kräftiger in der Farbe, 
um dann in der obersten Fensterreihe wie-
der durch transparente luftig-bläuliche 
Gläser den Blick auf den Himmel freizuge-
ben. Die Farbnuancen Luftblau, helles Aqua-
marin, helles Kobaltblau und Himmelblau 
stehen - wie die Farbnamen selbst schon 
sagen - für die himmlischen, ätherischen 
Sphären und emporschwebende Leichtig-
keit. Die dunkle Blautonpalette besteht 
vorwiegend aus Ultramarinviolettblau, 
Ultramarin und Preußischblau als Symbol-
farbe für Unendlichkeit, Ewigkeit und gött-
liche Wahrheit. Des Weiteren steht Gelb – 
hier in diesem Südfenster – für den gött-
lichen Glanz, die himmlische Freude, sowie 
die Sonne als Symbol für das Licht. Auch 
hier werden Opalgläser verwendet, um die 
Leuchtkraft der Farben zu steigern.

Glaskunst
Mundgeblasene Lambertusgläser in Farb
nuancierungen mit Doppel- und Opalüber-
fängen versehen, Kanten exakt aufeinander 
eingeschliffen, Basisscheibe bestehend aus 
6 mm ESG-H, das Auflaminieren auf die 

Basisträgerscheibe ist mit einem Zwei-Kom-
ponenten-Silikon erfolgt, rückseitige Sand-
strahlung. Die zweischalige Ausführung ist 
rauminnenseitig vor einer thermisch ge-
trennten Aluminiumkonstruktion mit Isolier-
verglasung mit Luftabstand angeordnet. 

Celia Mendoza

Projektdaten
4 St. Fensterelemente je 94,5 x 209 cm 
4 St. Fensterelemente 130 x 209 cm 
Künstlerin: Dr. Celia Mendoza, Emmering
Ausführung: 2012 durch Derix Glasstudios, 
Taunusstein

147146 K ü n s t l e r i s c h e  V e r g l a s u n g  d e r  F e n s t e r a c h s e n K ü n s t l e r i s c h e  V e r g l a s u n g  d e r  F e n s t e r a c h s e n



Zurück zum Ursprung des Raumes
Renovierung der Marienkirche in Unna Massen

Thomas Kesseler

St. Marien in Unna-
Massen nach der 
Erbauung in den 
1930er Jahren

idealisierte 3D-Simualtion zur 
Planung der Renovierung

St. Marien nach  
fertiggestellter  
Renovierung

Deckenkonstruktion bei der Errichtungung

St. Marien vor der Renovierung, 2009

Kirchenräume haben ihre eigene Entwick-
lung, meist füllen sie sich wie gute Woh-
nungen der Großeltern über die Jahre mit 
Möbeln und Ausstattungsgegenständen, 
die wir aus der jungen Generation zwar bei 
unseren Großeltern geliebt haben, aber 
selber nicht übernehmen wollen. Betrachtet 
man die Schwarzweiß-Fotografie der gerade 
fertig gestellten Kirche1930, so sieht man 
die wohltuende Klarheit des rein weißen 
Raumes. Nichts wurde verschönert, die klar 
geschnittenen, expressionistischen Linien 
der gotisch anmutenden steilen Spitzbögen 
tun dem Raum gut. Die Form wirkt eindeu-
tig und spannungsgeladen, dadurch dass 
die Bögen ohne Zäsur als typisch für die 
Zeit vom Boden bis in die Spitze laufen,  
ja sogar die Wände dieser Kielform folgen.

In diesen Zustand wurde die Kirche in der 
nun zu betrachtenden Renovierung von 
2009–2012 zurück versetzt. Der Raum wurde 
in reinem Weiß ausnahmslos gefasst. Die 
Farbe des Netzgewölbes dagegen nimmt 
sich in hellgrau mit etwas dunkleren plasti-
schen Linien zurück. Baufotos zeigen die 
sparsame interessante Brettnagelkonstruk
tion, die damals allerdings dunkler wirkte.

Der vorhandene Keramikbelag des Bodens 
blieb erhalten und die bisherigen Kalkstein-
rahmen werden mit den Flächen einer 
leichten Erweiterung der Stufenanlage im 
Chor ergänzt. Das obere Podest zog sich 
breiter und gibt der Kanzel von Rudolf 
Baron auf der rechten Seite zur Verkündi-
gung einen definierteren Ort. Zusätzliche 
Sedilien befinden sich jeweils vor den Chor-
wänden und entlasten den Raum hinter 
dem Altar.

Die Chorwandgestaltung mit der Kreuzi-
gungsgruppe von Rudolf Baron wurde zum 
wesentlichen neuen Farbgestaltungsele-
ment des Raumes. Das Kreuz wurde etwas 
höher positioniert und die Fläche bis hinter 
das Sakramentshaus mit einem hell leucht-

149148 Z u r ü c k  z u m  U r s p r u n g  d e s  R a u m e s148



enden ultramarinblauen vertikalen Rechteck 
hintermalt. Die Blaue Farbe als Bedeutung 
des Himmels, vertraut aus den Gewölben 
gotischer Kathedralen und Symbol Mariens, 
schafft eine Brücke zur bewußt erhaltenen 
Mariendarstellung im Zenit des Altarbo-
gens. Das Blau konzentriert sich auf eine 
einzige Fläche und vermag doch den 
ganzen Raum zu füllen.

Die Übermalung der Fresken aus den 30er 
Jahren, als nicht mehr zeitgemäß, wurde mit 
reversibler Farbe abgedeckt. Die Raumwir-
kung und Ikonographie bilden jetzt eine 
deutliche Einheit und einen eindeutigen 
Bezug zum Patronat als Marienkirche.

Zur neuen Helligkeit des Raumes gehört ein 
Lichtkonzept, was vielfältig geschaltet und 
gedimmt werden kann mit einer BUS-Steu-
eranlage und damit die Lichtstimmungen 
der Feste und der Liturgie unterstützt. Der 
Raum ist nicht allzu groß, daher kann die 
Lesebeleuchtung aus den Kollonadenbögen 
erfolgen. Hier hingen auch die ursprüng-
lichen Beleuchtungskörper, Kugelleuchten 
im Stil der neuen Sachlichkeit der 20ger 
Jahre, wie auf der alten Aufnahme zu sehen 
ist. Richtbare LED-Leuchten von Zumtobel 

in Kombination mit Deckenflutern beleuch-
ten den Kreuzweg im Seitenschiff und 
schaffen auch mit größerem Ausstrahl
winkel eine fast blendfreie Lese- und Raum
beleuchtung im Mittelschiff.

Eine im Keramikboden eingelassene Kalk-
steinfläche links vor den Altarstufen mit 
seitlich etwas verkürzten Bankreihen und 
beweglichen neuen Stühlen gibt dem Tauf-
becken einen definierten Ort in der Ge-
meinde. Tauffeiern können so in die Mess-
feier integriert werden. Darüber hinaus 
bringt eine Kürzung der Bänke zur Mittel
reihe eine positive Erweiterung des Mittel-
gangs. Die zahlreichen und behutsamen 
Veränderungen wurden im Bauausschuß 
und der Gemeinde sehr aufmerksam  
diskutiert.

Die beiden ehemaligen Beichtstuhlnischen 
in den Seitenschiffen wurden leuchtend 
Gelb als Kontrast zum Blau gefasst, hier 
befindet sich ein Lektionar und auf der 
anderen Seite ein Taufbuch. Tief Karminrot 
leuchtet eine neue Marienkapelle links des 
Hauptaltares. Von einer Totengedenkkapelle 
zur Seite des Eingangs wird wiederum der 
Blauton aufgegriffen. Das Prinzip von 

oben und Mitte: 
der von Prof. Thomas Kesseler gestaltete  

Windfang in St. Marien

rechts: 
Der Künstler bei der Ausführung

151150 Z u r ü c k  z u m  U r s p r u n g  d e s  R a u m e s Z u r ü c k  z u m  U r s p r u n g  d e s  R a u m e s



Linie, Farbe, Bildzitat – 
zum druckgrafischen Werk  
von Christina Simon
Falko Bornschein

(Abb. Roter Rock, 2001, 100 x 70 cm
Collage, Siebdruck, Linolschnitt, Materialdruck)

kräftigen farbigen Akzenten im weisssen 
Raum wird konsequent verfolgt. Jeder klei-
ne Nebenraum bekommt dadurch etwas 
Kostbares,  in einer eigenen besonderen 
Farbstimmung.

Die vorhandene hölzerne Windfanganlage 
wurde als zu dunkel demontiert. Eine Glas-
wand mit Glastür schließt den Eingangs-
raum nun sehr transparent ab. Die alten 
Bronzegriffe wurden an der neuen Glastür 
übernommen. Ikonografisch befinden sich 
neben zurückhaltenden asymmetrischen 
Ornamentrapporten als Schwarzlotmalerei 
auf dem Floatglas von Thomas Kesseler zwei 
Szenen aus dem Marienleben, deren dichtes 
Dunkel zum Raumeindruck in Kontrast 
steht. 

Die Marienkirche in Unna Massen ist nach 
dieser Überarbeitung auf der Spirale der 
Zeit an einem Punkt über ihrem Ursprung 
angekommen. Das Wesen des Raumes 
kommt wieder zur Geltung, Strenge aber 
auch einladende Helligkeit umfängt die 
Gemeinde, das gedämpfte farbige Licht der 
Fenster wird angenehm wahrgenommen.  
Das Farbkonzept verschafft dem Raumzen-
trum des Chores eine neue Imaginations-
kraft und Herausforderung. Andererseits 
wurden die Eingriffe behutsam und acht-
sam mit der bestehenden Ausstattung 
durch den Künstler Rudolf Baron abge-
stimmt, dessen Arbeiten alle aufgearbeitet 
wurden.

153152 Z u r ü c k  z u m  U r s p r u n g  d e s  R a u m e s 153



leistungsorientierten Calvinismus fand und 
der sich in gewisser Weise auch im Ratio
nalismus der DDR-Zeit widerspiegelte, ist 
Christina Simon wesenseigen. Nach eigener 
Aussage sei ihr eine innere Harmonie so 
nicht gegeben. Stattdessen fände sie „in 
dem harten und widerspenstigem Material 
und den absoluten, klaren und manchmal 
spröden bzw. kalt wirkenden Linien mehr 
Reiz zur Andacht, als in lieblichen, male-
rischen gefühlsbetonten Pinselstrichen“. 
Letzteres versteht sie wertungsfrei. Aus 
dieser inneren Haltung resultiert auch ihr 
Interesse an Ikonen, die auf den Prinzipien 
des Zeichens und des Mathematischen 
basieren. In der ihr eigenen Konsequenz 
mündete dieses Interesse im Jahre 2012 
schließlich in ein entsprechendes künstle-
risches Projekt zum Thema „Ikonen“, die 
auf den Prinzipien des Zeichens und des 
Mathematischen basieren.

Im Jahre 2003 sind zwei Neuerungen in den 
Linolschnitten Christina Simons zu verzeich-
nen – die Einbeziehung figürlicher Bildzitate 
und der Weißlinienschnitt als dichtes Linien-
gerüst und bildbestimmendes grafisches 
Element. 

Stringente weiße Liniengefüge korrespon-
dieren nunmehr mit signalfarbenen flächi
gen Bildelementen. Erstere sind als Binnen- 
konturen angelegt, beschreiben die Silhou-
etten der Figuren und Bildmotive und er-
scheinen als kompositionstragende Muster 
bis hin zu körperbildenden Geflechten. 
Mitunter wirken die weißen Linien wie 
Fieberkurven, Netze oder Strickmuster, an 
anderer Stelle bilden sie nebelartige Schleier. 
Die Kultivierung der weißen Linie in ihren 
Arbeiten erinnert in ihrem Wesen etwas an 
die Kunst des Jugendstils. 

Der Druck mit mehreren Stöcken und die 
daraus resultierende Überlagerung der 
einzelnen Ebenen führen zu einer Durch-
dringung der jeweiligen Motive, einem 

Christina Simon ist eine Suchende, eine 
Pilgerin mit dem Schnittmesser als Wander-
stab. Belesen und philosophierend über 
Sinn und Unsinn in der Welt und darüber 
hinausgehende existentielle Fragen, setzt 
sie sich gestalterisch mit der Ambivalenz 
menschlichen Seins auseinander. Dass 
dabei neben dem Feld der griechischen 
Mythologie vor allem das Alte und Neue 
Testament wesentliche Quellen und Inspira-
tionshilfen darstellen, kann kaum verwun-
dern. Die bildgewaltigen, mit Metaphern, 
Allegorien und Symbolen gefüllten litera-
rischen Hauptwerke des Abendlandes wa-
ren in den zurückliegenden Jahrhunderten 
das bevorzugte Reservoir, auch auf dem 
Gebiet der Bildenden Kunst. Und dennoch 
befragt Christina Simon die Texte auf ganz 
eigene, sowohl religionsphilosophische als 
auch allgemeinmenschliche Weise. Die 
ausgebildete Religionspädagogin erscheint 
dabei fast wie eine Ruferin im weitestge-
hend atheistischen Umfeld ihrer Heimat-
stadt Weißenfels. Die tiefgründige Gedank-
lichkeit ihrer Werke, gerade der letzten 
zwanzig Jahre, erscheint dabei nie vorder-
gründig, sondern im ästhetischen Gewand 
kunstvoll arrangierter Linien, sinnlicher 
Formen und intensiver Farben. 

Ihre protestantische Herkunft und der vom 
Luthertum geprägte mitteldeutsche Raum, 
in dem sie seit ihrer Geburt lebt, scheinen 
der Künstlerin zufolge wohl auch sie selbst 
und ihr künstlerisches Schaffen beeinflusst 
zu haben. Ihre Passion für grafische Druck-
techniken, aber auch ihre künstlerische 
Eigenwilligkeit und die gewisse Sprödigkeit 
ihrer Arbeiten mögen Indizien dafür sein. 
Insbesondere durch den frühen Protestan-
tismus hatten druckgrafische Techniken 
einen wesentlichen Aufschwung erhalten, 
wobei das Wort neben dem Bildhaften eine 
erhebliche Rolle spielte. Das auf Vernunft, 
Klarheit, Strenge und Nüchternheit set-
zende Prinzip des Protestantismus, der 
seinen Höhepunkt im Pietismus und 

oben: 
Vom Abbild zum Urbild – Tricheirousa 2012, 100 x 70 cm
Collage: Linolschnitt, mehrfarbig

S. 155 oben:
Ninive kehrt um, 2005, 100 x 70 cm
Collage: Linolschnitt, mehrfarbig

S. 155 unten:
Kain und Abel, 2001, 100 x 70 cm
Collage Linolschnitt, Siebdruck, Materialdruck

155154 L i n i e ,  F a r b e ,  B i l d z i t a t  –  z u m  d r u c k g r a f i s c h e n  W e r k   v o n  C h r i s t i n a  S i m o n 155



Christina Simons. Sie stammen aus verschie-
denen Genres: der Malerei, der Plastik und 
der Grafik – bevorzugt aus dem Mittelalter 
und der frühen Neuzeit. Der Rückgriff gera-
de auf die Perioden der Romanik, Gotik und 
Renaissance ist nicht zuletzt den thematisch 
untersetzten Zyklen von meist christlicher 
Provenienz geschuldet, die seit 2005 entste-
hen. Zu nennen sind hier die Blattfolgen: 
„Jona“ (2005/06) , „Elisabeth“ (2006/07), 
„Mechthild“ (2007/08) „Palimpsest“ (2010/11) 
oder die „Ikonen“ (2011/12). Die wie Spolien 
integrierten Bildzitate verleihen den Werken 
eine historische Dimension. Sie verweisen 

auf Gewesenes, auf Prozessuales, wie auch 
auf eine ins Hier und Jetzt reichende Konti-
nuität. Dabei werden die künstlerischen 
Vorbilder der Technik des Linolschnitts auf 
spezifische Weise anverwandelt. Die Über-
tragung ins druckgrafische Medium des 
großformatigen Linolschnitts gleicht der 
Übersetzung eines literarischen Textes über 
mehrere Sprachen hinweg. Das Resultat ist 
durch die veränderten, dem Medium imma-
nenten Charakteristika aus gestalterischer 
Sicht etwas Neues, das weiterreichende 
Interpretationsspielräume eröffnet. Da das 
teilweise nervöse Linienspiel inzwischen zu 

Durchschneiden der Linien. Dadurch treten 
je nach Fokussierung des Blickes manche 
Bildelemente zurück, andere werden prä-
senter. Dieses Wechselspiel verschafft den 
Kompositionen einen erheblichen op-
tischen Reiz, erzeugt mitunter eine Nervo
sität, eine Art Zittern. Es hält an zum Entde-
cken und zum Weiterdenken, zum Verwerfen 
von schon Gefundenem und einer steten 
Neuorientierung innerhalb des komplexen 
Bildgefüges. Manche dieser Kollisions-
punkte der verschiedenen Bildebenen mu-
ten zerstörerisch, fragmentierend und den 
Bildgegenstand torsierend an, andere besit-

zen eher einen verbindenden, verknüp-
fenden Charakter oder halten den Ausdruck 
in einer Art Schwebezustand. In jedem Falle 
aber eröffnen sie neue Wege des Denkens 
und Sehens, der Erkundung der formalen 
Bildwelt der Grafiken und deren Sinnbele-
gung. Mit dem Stichel ausgegrabene, dem 
Material entrungene Strukturen und bildne-
rische Zeichen konstituieren so eine zum 
Rezipienten hin offene Bildwelt. 

Einher mit der Kultivierung des Weißlinen-
schnittes geht die Einfügung von Bildzitaten 
aus der Kunstgeschichte in die Linolschnitte 

Rückgespiegeltes Vorbild (Habakuk), 2003, 100 x 70 cm
Collage: Linolschnitt, Materialdruck

Judith, 2003, 100 x 70 cm
Collage: Linolschnitt, Materialdruck

Die Marienklage, 2009, 100 x 70 cm
Linolschnitt, drei verlorene Platten

Willkommen Frau Pein, 2007, 100 x 70 cm
Collage: Linolschnitt, mehrfarbig

157156 L i n i e ,  F a r b e ,  B i l d z i t a t  –  z u m  d r u c k g r a f i s c h e n  W e r k   v o n  C h r i s t i n a  S i m o n L i n i e ,  F a r b e ,  B i l d z i t a t  –  z u m  d r u c k g r a f i s c h e n  W e r k   v o n  C h r i s t i n a  S i m o n



vieldimensionalen Geistigkeit der verwen-
deten Vorbilder. „Ich setze mich dabei auf 
die Schultern von Riesen – Künstlern, Lite-
raten, Heiligen – und verstehe diese großar-
tigen Würfe (das Christentum ist nun einmal 
unbestreitbar ein großer schöpferischer 
Wurf, den es unermüdlich zu veranschau
lichen gilt!) als Kraftquell für die eigene 
Arbeit und als Trost, weiterzumachen und 
durchhalten zu können.“ Im Ringen um 
figurative Abstraktion und literarisch-narra-
tive Ausdrucksweise fühlt sich Christina 
Simon mit Künstlern wie Alberto Giacometti 
, Gerhard Altenbourg oder auch Max Ernst 
verbunden. Ersterer baute seine Figuren aus 
der Innenperspektive heraus auf und ver-
suchte diese nach außen zu stülpen, um  
das Wesen in Form zu fassen. Letzterer fand 
eine überaus poetische Sprache für den 
Seelenzustand des Menschen. Diese Blick-
richtungen – von innen nach außen und 
zugleich vom Abbild zum Urbild – sind für 
das künstlerische Schaffen Christina Simons 
und für sie selbst signifikant. Es verwundert 
daher wenig, dass sie ihre geistige Heimat 
in der abendländischen Mystik, und hier 
insbesondere in den Frauenklöstern, stark 
verortet sieht.

Trotz der Ausführung in der Vervielfälti-
gungstechnik der Druckgrafik sind die Linol-

schnitte Christina Simons als Unikate zu 
bezeichnen. Im letzten Jahrzehnt hat sie 
dabei zwei ihr Schaffen prägende grund
legende Techniken kultiviert – die Linol-
schnittcollage und die Arbeit mit dem 
verlorenen Druckstock.

Wenn Christina Simon den Linolschnitt 
collageartig einsetzt, d. h. mit mehreren 
sich teilweise überdeckenden Platten arbei-
tet, schöpft sie die Fläche jeweils bis zum 
Bildrand aus. Das Blatt selbst bildet in die-
sem Fall das Format und steht ohne rah-
mendes Passepartout. Bis zum Endzustand 
sind dabei mitunter bis zu 25 Druckvor
hänge nötig. 

Die letzten Jahre ihres bisherigen Schaffens 
sind von der Technik des verlorenen Druck-
stocks geprägt. Sie findet sich in der Palimp
sest-Folge (2010/11) ebenso wie im Ikonen-
Zyklus (2011/12) oder in den Kabinettstück-
chen des Jahres 2013. In diesen Fällen ist das 
Format bewusst gewählt und unterstützt 
das Thema. So verweisen die „abgefransten“ 
und gerissenen Ränder bei den Arbeiten zur 
griechischen Mythologie auf die archäolo-
gischen Fundstücke und den historischen 
Palimpsest, die schiefen und unförmigen 
Formate bei den Ikonen auf die lange Tradi-
tion bzw. die Bretter und Türen, die den 

einem entscheidenden Ausdrucksmittel 
ihrer Linolschnitte wurde, ist die Künstlerin 
auf der Suche nach geeigneten Bildzitaten 
insofern festgelegt, als sie nur solche Vor-
bilder nutzen kann, die auch eine grafische 
bzw. lineare Abgrenzung der Binnenformen 
zulassen. Mit Skulpturen (vor allem stilisier-
ten romanischen und ausdrucksstarken 
gotischen Bildwerken) funktioniert dies 
vergleichsweise gut, ebenso auch mit Vor-
bildern aus der Malerei, vor allem aus der 
Buchillustration des Mittelalters. Dabei dient 
ihr das Foto vom Kunstwerk als Grundlage 
für die Anfertigung einer entweder vergrö-
ßerten und verkleinerten Schablone. Der 
Schwarz-Weiß-Kopierer entscheidet an-
schließend im so genannten Solarisations-
verfahren, welche Pixel schwarz oder weiß 
ausfallen. Die schwarzen Bereiche geben ihr 

dann die Entscheidung für die zu setzenden 
weißen Binnenlinien vor. Darüber hinaus, so 
die Künstlerin selbst, empfängt sie sowohl 
ihre gestalterischen als auch ihre ikonogra-
fisch/ ikonologischen Impulse wesentlich 
aus der narrativen Kraft mittelalterlicher 
Kunstwerke bzw. den biblischen Geschich-
ten und Gestalten, die die Erfahrungen und 
Erkenntnisse der Menschen in einem arche-
typischen Charakter widerspiegeln. Nicht 
das flüchtige Detail, sondern eben diese in 
Haltung, Gestik und typisierter Mimik abge-
speicherten, verallgemeinerbaren Informati-
onen von hohem symbolischen und meta-
phorischen Wert sind es, die die Künstlerin 
interessieren. Bewusst verzichtet Christina 
Simon im Figürlichen auf eigene Bilder
findungen. Vielmehr profitiert sie von der 
Ausdruckskraft und der komprimierten 

Fenster im gotischen Chor der St.-Anna-Kirche zu Pettstädt, 2009

Alte Dorfstraße, 1990, 33 x 49,5 cm
Radierung

Landschaft bei Delitz, 1989, 29 x 40,5 cm
Lithografie

159158 L i n i e ,  F a r b e ,  B i l d z i t a t  –  z u m  d r u c k g r a f i s c h e n  W e r k   v o n  C h r i s t i n a  S i m o n L i n i e ,  F a r b e ,  B i l d z i t a t  –  z u m  d r u c k g r a f i s c h e n  W e r k   v o n  C h r i s t i n a  S i m o n



Ich verstehe mich als ortsgebundene 
Künstlerin. Meine Kunst und mein erlern-
ter Beruf erfordern Hand, Geist, Hoffnung 
und Disziplin. Ich mache positive Kunst 
– meine Bilder sollen den Betrachter auf-
bauen und Kraft geben! Mein Medium ist 
die Schnittlinie – sie ist absolut, kraftvoll 
und entschieden! Das Wesen des Vorwurfs 
wird in meiner Arbeit durch die Abstrak
tion gewandelt.

Christina Simon

Umfangreiche Informationen findet man  
in „Sei mir gegrüßt, Melancholie“,  
Christina Simon zum 50. Geburtstag.  
Das druckgrafische Werk von 1985 bis 2013.

In „alte und neue Kunst“ Band 44, 2008 
wurden von Falko Bornschein Arbeiten von 
Christina Simon zu Elisabeth von Thüringen 
vorgestellt.“

Biografie 
1963	 geboren in Weißenfels

1982-87	 Studium für Lehramt in den 
Fächern Mathematik und Kunst-
erziehung in Erfurt

1992-97	 Studium für Lehramt in Evan
gelischer Religion in Naumburg 
und Halle

1994-99	 Arbeit in den Druckwerkstätten 
der Burg Giebichenstein 

seit 2001	 Kuratorin des Kunst- und Kultur-
projektes BRAND-SANIERUNG

seit 1999	 Zahlreiche Ausstellungen und 
Ausstellungsbeteiligungen in 
Deutschland

Selbst mit Fuchspelz als Nadja oder Juliette, 1990, 40 x 28 cm, 
Farblithografie

Christina Simon beim Kuratieren der Ausstellung „Mechthild von Magdeburg“ 
mit dem Kunsthistoriker Dr. Falko Bornschein, 2008

Ikonenmalern für ihre Andachtsbilder zur 
Verfügung standen. Die Künstlerin bearbei-
te dabei niemals neues Linoleum, sondern 
benutzt stets solches, was bereits Jahr-
zehnte in Wohnungen oder öffentlichen 
Räumen auslag und Spuren lebendigen 
 (Gewesen)Seins, Tritte oder Abnutzungen 
bzw. Einkerbungen, aufweist. „Größtenteils 
bekam ich es aus Leerwohnungen oder aus 
dem Sperrmüll. Diese Patina und das Wissen 
darum, dass darauf gelebt oder gar getanzt 
wurde, weckte gerade bei den letzten Ar-
beiten, in denen ich um eine eigene „narra-
tive Identität“ rang („Franziskus“, „Troica“, 
„Himmelfahrt des Elias“, „Alte Eiche“, „über 
den Fischen des Meeres“, „Freiheit und  
Verantwortung“), soviel Ehrfurcht, dass ich 
keinen Zipfel verschwenden bzw. weg
werfen wollte und das Format so belassen 
habe, wie ich es aufgehoben und gerade-
wegs zugeschnitten – im übertragenen 
Sinne – gefunden habe“. 

Bei der Methode der „Linolschnittcollage“ 
beginnt Christina Simon ihre Arbeit mit den 
das ideelle Zentrum des Druckes bildenden 
künstlerischen Bildzitaten. Wie ein Kleinod 
steht es im Fokus der Gestaltung und wird 
quasi in einem induktiven Verfahren durch 
collageartig geschichtete Druckvorgänge 
kompositorisch eingefasst. Währenddessen 
stellt die Technik des verlorenen Druck-
stocks gleichsam das deduktive Pendant 
dar. Von „außen nach innen“ sich vorta-
stend, entstehen die Hauptmotive in der 
ausgesparten Negativform. Dass die Künst-
lerin gerade mit den griechischen Motiven 
der Palimpsest-Folge zu diesem Verfahren 
fand, mag kein Zufall gewesen sein – erin-
nert es doch sehr an Bemalungstechniken 
der altgriechischen Vasenmalerei. In ihrer 
Ikonen-Folge sind beide Verfahren vereinigt 
und zu einer Synthese geführt.

Obwohl die Drucktechnik, wie sie sich  
Christina Simon methodisch erarbeitet hat, 
technisch aufwändig ist und ihr Konzen

tration und Zeit abverlangt, bezeichnet sie 
sich selbst eher als eine „Sprinterin“ in der 
Kunst denn als „Langstreckenläuferin“. Auf 
Grund ihrer immensen Erfahrung gehen die 
Arbeitsabläufe inzwischen äußerst effizient 
vonstatten. An den jeweiligen Themen hält 
sie sich nicht sehr lange auf, Fehldrucke gibt 
es nicht mehr viele. Der offene experimen-
telle Spielraum zeigt sich innerhalb der 
Auflage, die bei der collageartigen Methode 
mit mehreren Druckstöcken oft nicht höher 
als sechs ist und beim verlorenen Druck-
stock nicht über fünfzehn Exemplare hi-
nausgeht. Für die thematischen Zyklen 
legte sie die Farben entsprechend dem 
jeweiligen Inhalt im Vorfeld fest, prüfte bei 
den ersten Bildern deren Gültigkeit und 
experimentierte, so dass sich der Grund
tenor der Farbigkeit des Zyklus zunehmend 
herauskristallisierte – so die gebrochenen 
Farben und das Lichtgelb für die Mystik  
bei der Mechthild-Reihe, die reinen Farben 
beim Elisabeth-Zyklus, die erdig getragenen 
Töne der Palimpsest-Folge oder die Gold
variationen für die Ikonen-Blätter. 
Anders als bei ihren frühen Radierungen 
arbeitet Christina Simon an ihren Linol-
schnitten stets ohne Skizzen als Vorlagen. 
Ihre Arbeiten sind keine Umsetzungen oder 
gar Reproduktionen in anderen Bildmedien 
gesammelter Eindrücke oder festgehaltener 
fertiger Kompositionen. Ihre Bildfindungen 
entstehen vielmehr während des Arbeits-
prozesses selbst und erfahren darin man-
nigfache Abwandlungen. Oft weist ihr der 
Widerstand, den ihre Schnitthand verspürt, 
d. h. das bearbeitete Material selbst, den 
Weg für die auszuführende Linie. Dieser  
als nahezu bildhauerisch zu bezeichnende 
physische Aspekt ist werkimmanent und 
trägt wesentlich zum Ausdrucksgehalt der 
Arbeiten bei. Damit steht sie in der Tradition 
der deutschen Druckgrafik, insbesondere 
des Holzschnittes.

161160 L i n i e ,  F a r b e ,  B i l d z i t a t  –  z u m  d r u c k g r a f i s c h e n  W e r k   v o n  C h r i s t i n a  S i m o n L i n i e ,  F a r b e ,  B i l d z i t a t  –  z u m  d r u c k g r a f i s c h e n  W e r k   v o n  C h r i s t i n a  S i m o n



Unter der Äbtissin Lioba Trost begann sie 
am 26.10. 1934 eine Ausbildung in der Werk-
statt von Herstelle, die bis zum 12. 4. 1939 
dauern sollte. Am 30. August 1939, zwei 
Tage vor Kriegsbeginn, folgte die feierliche 
Profess in Fulda. Für Kunst sollte nun auf 
Jahre kaum Bedarf sein. Vor der Schließung 
durch die Nazis konnte die Äbtissin Dr. Lilia 
Maura ihre Abtei nur durch Übernahme 
sozialer Aufgaben bewahren. So waren der 
angehenden Künstlerin weitere Jahre der 
außerhäuslichen Tätigkeit verschlossen. 

Äbtissin Lilia Maura förderte ihre Werkstatt 
nach dem Krieg in besonderer Weise und 
ermöglichte Lioba Munz zunächst in Fulda 
Abendkurse bei dem in Prag ausgebildeten 
Kunsterzieher Rudolf Kubesch, der in der 
Nachkriegszeit mit Unterstützung des 

damaligen Oberbürgermeisters Dr. Dregger 
die internationale moderne Kunst nach 
Fulda holte. Er brachte Lioba Munz wohl zur 
Emaille-Technik und richtete ihr, stetig ab 
1950 bis 1967, Ausstellungen in Fulda ein. 

Ihre hohe Qualität der Stegemailles ent
wickelte sich innerhalb nur weniger Jahre. 
Gestalterische Reife bekam sie mit dem 
Besuch der Kölner Werkschule ab 1953, wo 
sie bald Meisterschülerin von Elisabeth 
Treskow wurde. Den handwerklichen Kennt-
nissen in den Goldschmiedtechniken, z.B. in 
der Goldgranulation, dürften die folgenden 
Jahre bis 1958 zugute gekommen sein. Die 
Emaille-Arbeiten erreichten aber nun erst 
ihre eigentliche Faszination in der künstle-
rischen Weite. Mit den Formaten wuchsen 
die freieren Formen. Diese wurden in der 
Kombination unterschiedlichster Materi-
alien wie Steinen und Gläsern ausgelotet. 
Eine „Spezialität“ wurde die Verwendung 
antiker Spolien und Kleinkunst in vielerlei 
Variationen.

Für alle diese Arbeiten seit 1953 gilt aber 
eine bemerkenswerte Stetigkeit des Aus-
drucks. Die Bildformate verlassen früh die 
kleinteilige Orientierung an byzantinischen 
und frühmittelalterlichen Vorbildern der 
Emaillekunst und sind bald immer span-
nungsreich entwickelt - nicht zuletzt mit 
expressiver Längung der körperlichen Pro-
portionen ihrer Menschenbilder. Auch der 
Jugendstil hat in der Bildaufteilung wie in 
der Freude am flächigen Ornament seine 
Spuren hinterlassen. Insofern steht ihre 
Kunst gezielt distanziert zu den internatio-
nalen Tendenzen der Künste nach 1945 
– nicht nur mit dem Selbstbild der Künstle-
rin als Ordensfrau. Jedoch ist sie bis zu ihrer 
letzten Arbeit, dem Liobaschrein für die 
gleichnamige Kirche auf dem Petersberg 
bei Fulda, immer als Werk aus der zweiten 
Hälfte des 20. Jahrhunderts zu identifizieren. 

Lioba Munz, 
Kreuzhänger,  
um 1960,  
Ø 5,5 cm  
Foto: Foto- 
Design Walter M. 
Rammler, Fulda

Lioba Munz – Benediktinerin, Künstlerin 
eine Frau des 20. Jahrhunderts (1913–1997)

Burghard Preusler

Lioba Munz war in diesem Jahr bereits 37 
Jahre alt und hatte in ihrem Leben bereits 
andere Zeichen gesetzt:
Als Jugendliche begleitete sie in Bingen 
demonstrativ jüdische Mitschülerinnen auf 
der Straße. Die seit dem Mittelalter große 
jüdische Gemeinde des Städtchens hatte 
vor 1933 durch Emigration schon umfang-
reiche Verluste erlitten. Ihrer protestan-
tischen Familie gegenüber machte sie in 
dieser „radikalisierten“ Zeit deutlich, dass  
sie ihre Zukunft in einem benediktischen 
Kloster mit strenger Regel sah. Früh an der 
Violine geschult, war dem jungen Mädchen 
der liturgische Gesang der Tageszeitenlitur-
gie im benachbarten Eibingen aufgefallen. 
Auf der Bahnfahrt nach Dresden, wo ein 
Onkel lebte, der ihr dort 1929 ein Jahr musi-
kalischer Ausbildung ermöglichte, hörte sie 
von der Abtei in Fulda, unterbrach spontan 
die Reise und lauschte auch hier dem Gre-
gorianischen Choral.

Nach dem Jahr in Dresden folgte eine 
Ausbildung zur Kindergärtnerin in Mainz,  
in Abendkursen an der Kunstschule nahm 
sie parallel Zeichenunterricht.

Im Jahr 1933 konvertierte sie gegen den 
Willen ihrer protestantischen Familie zum 
katholischen Glauben. Die an die Wurzel 
gehende Entscheidung ihres Lebens folgte 
im Jahr darauf, am Tag nach ihrem 21. Ge-
burtstag. Am 15. April 1934 volljährig gewor-
den, hatte sie für den folgenden Tag einen 
jungen Lehrer aus Frankfurt mit Motorrad 
engagiert, der sie nach Fulda fuhr. Beim 
Onkel des Lehrers wechselte sie noch die 
Reisekleidung, bevor sie am Abend an die 
Pforte der hiesigen Abtei St. Maria klopfte.

Fulda beging im Jahr 2013 den 100. Geburts-
tag der Künstlerin und Benediktinerin Lioba 
Munz. Ihre Arbeiten finden sich nicht nur 
zahlreich in ganz Deutschland, sondern 
beispielsweise auch in Japan, Israel und den 
USA. 

Am 27. Juni 1950 berichtete die Fuldaer 
Volkszeitung von einer Ausstellung im 
Frankfurter Kunstverein, die anlässlich des 
ersten Deutschen Liturgischen Kongresses 
durchgeführt wurde. Benediktinerabteien 
mit etablierten Kunstwerkstätten wie Maria 
Laach, Münsterschwarzach, Herstelle und 
Eibingen wollten auf ihre Arbeiten aufmerk-
sam machen. Noch waren der Umfang des 
Wiederaufbaus und die Nachfrage nach 
liturgischer Ausstattung sicher nicht abseh-
bar, aber man suchte den Neuanfang.
Die Fuldaer Benediktinerinnen-Abtei St. 
Maria war offensichtlich erstmals mit Holz-, 
Ton- und Emaillearbeiten vertreten, wobei 
letztere am Beispiel eines Messbuchein-
bandes wohl ein besonderes Zeichen 
setzten, Zitat: „…ein Werk von erregender 
Eigenart in Technik und Stil.“

Die Fuldaer Werkstatt war um diese Zeit mit 
Sr. Salome Dunajtschik, Sr. Gratia Wrcecino, 
Sr. Salutia Hergersberg und Sr. Lioba Munz 
besetzt. Mit diesem „Auftritt“ im Kreis der 
zum Teil seit Jahrzehnten künstlerisch und 
kunstgewerblich etablierten Abteien wurde 
sie offensichtlich schlagartig bekannt, wo-
bei Lioba Munz die Entwürfe und öffent-
liche Repräsentanz lieferte, während insbe-
sondere Salutia Hergersberg die filigrane 
Technik des Stegemails perfektionierte. 

163162 L i o b a  M u n z  –  B e n e d i k t i n e r i n ,  K ü n s t l e r i n 162



Die Historie des Kirchenbaues wird in vier 
Zeitabschnitten dargestellt. Jeder Abschnitt 
beginnt mit einer Einführung „Gesellschaft-
liche Situation und die katholische Kirche in 
der DDR“. Neben den Neubauten werden in 
jedem Abschnitt auch die wichtigsten Um-
nutzungen und Umbauten profaner Gebäu-
de zu Kirchen erläutert. So reicht die Palette 
der beschriebenen Kirchen von den Behelfs-
bauten und Notkirchen der Nachkriegszeit 
über die Kirchenbauten der Architekten 
Johannes Reuter, Andreas Marquart und 
Egon Körner bis zu den Kirchen und Ge-
meindezentren in den sozialistischen Groß-
wohnsiedlungen der 1980er Jahre.

 Die Arbeit dokumentiert in ausführlicher 
Weise, dass der Kirchenbau in der DDR nicht 
nur nach den ästhetischen Kategorien von 
Kunst und Architektur betrachtet werden 
kann, sondern im Wesentlichen geprägt ist 
durch die begrenzten gestalterischen und 
konstruktiven Möglichkeiten und die  
Diktatur des SED-Staates. 

Das Buch „Katholischer Sakralbau in der SBZ 
und in der DDR“ erschien im Frühjahr 2013 
im Verlag Schnell und Steiner in Regens-
burg. Es ist der Band 11 der Reihe BILD- 
RAUM- FEIER, die sich mit Themen zu Kirche 
und Kunst, Liturgie und Architektur der 
Gegenwart befasst.

Es ist die leicht gekürzte Dissertation „Ka-
tholischer Sakralbau in der SBZ und in der 
DDR“, mit der Verena Schädler im Jahr 2010 
an der Architekturfakultät der Bauhaus-Uni-
versität Weimar promoviert wurde. Aus 
zeitgeschichtlicher Sicht war eine Bearbei-
tung des Themas dringend erforderlich, 
denn in der umfangreichen Literatur zum 
Kirchenbau in Deutschland existierten dazu 
kaum Veröffentlichungen. Die drei im Ben-
no-Verlag Leipzig von 1964 bis 1969 erschie-
nen Bücher, die sich mit dem katholischen 
Kirchenbau in der DDR befassen, sind sel-
tene Exemplare geblieben. Die Arbeit von 
Verena Schädler leistet daher einen nicht 
hoch genug einzuschätzenden Beitrag zur 
Bewahrung unserer Kultur- und Kirchenge-
schichte im Osten Deutschlands.

Die Kirche „Zum guten Hirten“ in Berlin 
-Friedrichsfelde auf dem Buchumschlag 
zeigt symptomatisch die erzwungene Intro-
vertiertheit und ebenso die abseitigen 
städtebaulichen Standorte der in der DDR 
gebauten Kirchengebäude.

Katholischer Sakralbau in der SBZ und in der DDR
Rezension der Publikation von Verena Schädler im Verlag Schnell +Steiner, 2013

Wolfgang Lukassek

Die Autorin stellt in dieser Arbeit die katho-
lischen Kirchenbauten vor, die von 1945 bis 
1989 entstanden sind. Dabei ist es ihr in 
jahrelanger und intensiver Detailarbeit 
gelungen, den Bestand zu dokumentieren. 
Unter diesem Aspekt sind über 500 Kirchen-
gebäude in einem Register aufgelistet und 
zu einem Teil davon wird die Historie der 
Bauten geschildert.

Das Buch besteht aus zwei Teilen, einem 
Textband mit 352 Seiten und einer DVD. Im 
Textband wird das Thema in sieben Kapiteln 
behandelt und mit Fotos und Kartenmate
rial ergänzt. Hervorzuheben sind hier die 
ausführlichen Anmerkungen und das um-
fangreiche Literatur- und Quellenverzeich-
nis. Auf der DVD befinden sich zusätzliche 
Informationen aus Veröffentlichungen und 
282 Seiten mit Fotos der Kirchenbauten.

Dabei beschränkt sich die Arbeit in keiner 
Weise auf die Darstellung der städtebau-
lichen, architektonischen und liturgischen 
Belange des Kirchenbaues, sondern es 
werden die den politischen Verhältnissen 
geschuldeten Schwierigkeiten und Repres-
salien dargestellt, wie zum Beispiel beim 
Erwerb von Grundstücken, bei der Finanzie-
rung, Materialbeschaffung und der Beantra-
gung von Baugenehmigungen. Ebenso wird 
die Arbeitsweise der kirchlichen Bauämter, 
der an der Planung beteiligten Ingenieure 
und Architekten und der nicht unbedeu-
tenden Rolle der bildenden Künstler 
erläutert.

165164 K a t h o l i s c h e r  S a k r a l b a u  i n  d e r  SBZ    u n d  i n  d e r  DDR  164



Verzeichnis der Autoren

Theodor Ahrens
*1938, Domkapitular,  
seit 2010 Vorsitzender des Vereins  
für Christliche Kunst

Dr. phil. Falko Bornschein
*1963, seit 1991 Kunsthistoriker im  
Bistum Erfurt

Martin Brockmeyer
*1959, seit 2003 freier Architekt
www.architekturbuero-br.de

Clemens und Maas
Mechthild Clemens, *1961 
Barbara Maas, *1969
seit 1993 freie Architekten
clemensundmaas.de

Marie Luise Dähne
*1955, freischaffende Künstlerin, Berlin
www.daehneberlin.de

Deen Architects
Dr. Ing. Christiane Deptolla, *1977
Dipl. Ing. Peter Engländer, *1972 
seit 2010 gemeinsames Architekturbüro  
in Münster
www.deen-architecs.com

Albert Henne
*1958, seit 2003 freischaffender  
Architekt in Höxter
www.architekt-henne.eu

Dr. Christine Jung
*1962, Kunsthistorikerin, zahlreiche  
Publikationen mit dem Schwerpunkt 
Glasmalerei

Prof. Thomas Kesseler
*1956, Künster, Lehraufträge, seit 1998  
an der Hochschule Ostwestfalen-Lippe 
Detmold
www.bau-kunst-kesseler.de

Evelyn Körber
*1959, Kunststudium in Erfurt,  
seit 1990 freischaffende Künstlerin
evelynkoerber.de

Hans Joachim Kruse
*1947, Freier Architekt und Stadtplaner, 
Bielefeld
www.kruse-architekten.de

Meinrad Ladlef
*1955, seit 1984 freischaffender Architekt 
in Kassel

Heinz-Josef Löckmann
*1949, kath. Pfarrer in  
Paderborn-Marienloh
www.pastor-loekmann.de

Dipl. Ing. Wolfgang Lukassek
*1939, Architekt BDA 
von 1988 bis 2004 Leiter des Bischöflichen 
Bauamtes im Bistum Erfurt

Dr. phil. Josef Mense
* 1941, Theologe und Germanist, Fachleiter 
am Studienseminar in Kassel,  
seit 2007 im Ruhestand
www.jomense.de

Dr. phil. Celia Mendoza
seit 2006 freiberufliche Künstlerin

Martin Matl
*1972, Dipl. Ing. im Diözesanbauamt Fulda

Dr. phil. Susann Ortmann
*1980, Literatur- und Kunstwissenschaft
lerin

Friedhelm Ost
*1942, Journalist, Staatssekretär a.D.,  
1990–2002 MdB

Muck Petzet
*1964, Architekt, Lehraufträge,  
seit 1993 freischaffend mit Partnerbüro
www.mp-a.de

Stefan Pietryga
*1954, freischaffender Künstler in Potsdam 
www.pietryga.de

Dr. phil. Götz J. Pfeiffer
*1968, Kunsthistoriker und Kunstreferent der 
Evangelischen Kirche von Kurhessen-Waldeck
www.gjpfeiffer.de

Dr. Ing. Burghard Preusler
*1953, seit 1987 Diözesanbaumeister im  
Bistum Fulda

Prof. Norbert Rademacher
*1953, seit 1991 Professor für Bildhauerei  
an der Universität Kassel
www.norbertradermacher.de

Ludwig Rongen
*1953, Architekt, Lehraufträge,
Büro mit Sitz in Wassenberg
rongen-architekten.de

Matthias Rüppel, Dipl. Ing.
*1969, seit 200 freischaffender Architekt  
mit Büro in Neu-Eichenberg
architekturbuero-rueppel.de

Dr. Ing. Peter Ruhnau
*1943, 1985–2008 Diözesanbaumeister  
im Erzbistum Paderborn

Prof. Dr. Wolfgang Sandner
*1942, Autor im Feuilleton der F.A.Z.,  
Lehrauftrag Universität Marburg

Cornelia Schimek
*1966, seit 2004 im Bischöflichen Bauamt Erfurt, 
Zweigstelle Heiligenstadt

Johannes Schilling
* 1956, seit 1984 freier Architekt,
Professor an der Fachhochschule in Münster
www.schilling-architekten.de

Prof. Dr. Peter B. Steiner
*1943, Kunsthistoriker, 1979–2007 Direktor  
Diözesanmuseum Freising

Prof. Peter Schubert
*1929, Maler, Spezialist für Deckengemälde,  
lebt in Berlin
www.peter-schubert-gesellschaft.de

Dr. phil. Dirk Strohmann
*1958, Kunsthistoriker, seit 1986  
wissenschaftlicher Referent bei der LWL- 
Denkmalpflege, Landschafts- und Baukultur  
in Westfalen, Münster

Wilhelm Teigelkötter
*1950, seit 1994 freier Architekt in Hamm

Stefan Terbrack
*1966, seit 2004 im Architekturbüro Kruse,  
Bielefeld, seit 2006 Partner dortselbst
www.kruse-architekten.de

Mechthild Werner
*1935, Kunsthistorikerin
Bistum Magdeburg

Fotos von onebreaker.de
S. 32–36, 501, 54–58, 124, 139-141

167166 V e r z e i c h n i s  d e r  A u t o r e n166






