
Band 46 · 2010



Band 46 · 2010

2 ﻿



alte und neue Kunst
Band 46 · 2010

Periodische Berichte des
Vereins für Christliche Kunst 
in den Bistümern der 
Kirchenprovinz Paderborn e.V.,
Paderborn · Erfurt · Fulda · Magdeburg
Herausgeber, © 2010

Die Abbildungen in diesem Band wurden,  
wo nicht anders angegeben, von den Autoren  
bzw. von den Künstlern zur Verfügung gestellt.

Druck, Verarbeitung:  
Erhardi Druck, Regensburg

Design, Grafik, Fotos S. 74, 77, 110, 111:
onebreaker.de, Paderborn

Adresse:
Verein für Christliche Kunst e.V.
Domplatz 3 · 33098 Paderborn
www.verein-christliche-kunst.de

Inhalt

	 6	 Licht ist das Leitmotiv
Vorwort von Theodor Ahrens

	 8	 Der Tod des Lichts
mit einem Text von Adalbert Stifter

	 15	 Intelligente Malerei –  
Künstler als Exegeten
Eckhard Nordhofen

	 26	 Predigt zum Tag der Künstler  
im Bistum Fulda
Heinz Josef Algermissen

	 29	 Fenstermetaphern: Bilder für den  
Einbruch des Heiligen
Josef Meyer zu Schlochtern 

	 38	 Der Umgang mit Raum und Licht	
Volker Staab

	 41	 Über den Vergang von Kunst
Peter Ruhnau

	 44	 Prototyp für ein kirchliches Zentrum 
 im ländlichen Raum
Falko Biermann

	 48	 Umbau der Heilig-Geist-Kirche in Iserlohn
Dipl.-Ing. Jochen Wagner

	 53	 Zum Verhältnis von Glasmalerei und 
Raumlicht am Beispiel des Erfurter Domes
Falko Bornschein

	 61	 Das Mosaik in der Leunaer Friedenskirche
Mechthild Werner

	 65	 »Klagemauer« im Dommuseum Fulda
Martin Matl

	 67	 Innenrenovierung der Pfarrkirche  
St. Aegidius, Wiedenbrück
Hans-Joachim Kruse

	 74	 Bei Licht besehen
Theodor Ahrens

	 78	 Licht in Groß St. Martin in Köln
Peter Ruhnau

	 81	 Der lange Weg zur Nachschöpfung  
der Majestas Domini in Neuenbeken
Radi Tatic

	 86	 Lichtthematik St. Augustinus Keppel, 
Hilchenbach/Dahlbruch
Marie Luise Dähne

	 89	 Die Marienkapelle im Altenpflegeheim  
St. Pius in Bielefeld
Nikolaus Kaltenbach und Nina Koch

	 94	 Was kann Licht?
Corinna Arens / Dorette Faulhaber

	 97	 Die Menora –  
ein Baum des Lichts und des Lebens  
im Judentum
Annette Weber

	 104	 Drei neue Arbeiten von Thomas Kuzio  
in anhaltischen Kirchen
Holger Brülls

	 110	 Die Freundschaftsikone  
„Christus und Abt Menas“
Georg Kersting

	 113	 Licht als Vollendung der Architektur
Peter Ruhnau

	 119	 Jakobs Traum von der Himmelsleiter
Stefan Pietryga

	 126	 Neugestaltung der Pfarrkirche  
St. Maria Himmelfahrt Meschede
Marie-Luise Dähne

	 130	 Neue Akzente im Zeichen des Kreuzes
Thomas Jessen

	 133	 1000 Jahre Welterbe St. Michael  
in Hildesheim
Jürgen Götz

	 137	 Dem Erfurter Goldschmied  
Joachim Kaiser 
Falko Bornschein

	 139	 Verzeichnis der Autoren

54



»Licht ist das Leitmotiv«
Vorwort von Theodor Ahrens

„Licht“ ist das Leitmotiv, das die Beiträge 
dieses Jahrbuches durchzieht, denn für die 
kirchliche Kunst hat das Licht eine besonde-
re Bedeutung. „Mit Recht gleicht die Kirche 
dem Mond: auch sie leuchtet der ganzen 
Welt und ruft, die Finsternis dieser Zeitlich-
keit erleuchtend, aus: ‚Die Nacht ist vorge-
rückt, der Tag naht sich!’“ So schreibt der 
Kirchenvater Ambrosius. Aber er weiß auch, 
dass die Kirche nicht aus sich selbst heraus 
leuchtet, sondern ihr Licht – ähnlich dem 
Mond – von einem anderen Gestirn leiht. 
Deshalb hat „auch die Kirche ihren Licht
verlust und ihr Lichtwachstum“ (Ambrosius).  
Die Kirchenväter sprechen sogar vom 
Sterben der Kirche (Cyrill von Alexandrien). 
Ihr Glanz verlöscht in der Nacht der Welt-
zeit. Gegenwärtig wird viel davon geredet. 
 
Es ist nicht verwunderlich, dass auch die 
Kunst im Raum der Kirche bis ins Buchstäb-
liche hinein von Licht und Schatten geprägt 
ist, von dunklen Krypten und leuchtenden 
Glaswänden der Kathedralen und Bauten 
der Moderne, von den Lichträumen des 
Barock und den verschatteten Nischen der 
Andachtsbilder (besonders der Passion). 
Aber durch diese Dialektik weist kirchliche 
Kunst auf ein Licht, das sie nicht selbst 
gemacht hat. 
 

Botho Strauß schreibt in seinem Nachwort 
zu George Steiners Buch „Von realer Gegen-
wart“ über die Ikone: „Der Maler wendet 
seine ganze Kunst an, um einen Vorhang zu 
öffnen… Die Ikone wird mit Licht gemalt, und 
Licht meint keine Form der Beleuchtung und 
nicht das Erleuchten der Dinge: das Licht 
gründet überhaupt erst die Dinge… Schaffen 
ist hier, wie bei jeder Ästhetik… nichts anderes 
als ein kunstvolles Enthüllen.“ 
 
Einzelne Beiträge des Jahrbuches 2010 
greifen das Leitmotiv des Lichtes ausdrück-
lich oder mittelbar auf. Vorangestellt ist die 
Schilderung der Sonnenfinsternis im Jahre 
1842 durch Adalbert Stifter. Die Verände-
rung der sichtbaren Welt durch das Licht 
wird auf eindrucksvolle Weise deutlich und 
ruft hintergründige Analogien auf.

Die Beiträge mit den Themen „Fenstermeta-
phern“, „Glasmalerei und Raumlicht“, „Licht 
in Groß St. Martin in Köln“, „Neugestaltung 
der Pfarrkirche St. Augustinus Keppel in 
Hilchenbach“, „Die Kapelle im Altenheim  
St. Pius in Bielefeld“, „Was kann Licht“,  
„Die Menora“, und „Licht als Vollendung der 
Architektur“ verfolgen die Spur des Lichtes 
in der religiösen Kunst.

In dem berühmten Sonnengesang des 
Pharao Echnaton (1365–1348 v. Chr.) heißt es 
über das Licht der Sonne: „Die Augen 
schauen Schönheit, bis du zur Rüste gehst. 
Niedergelegt werden dann alle Arbeiten…“

Erst im Licht zeigen die Werke der Kunst, 
was sie sind.

6



Der Tod des Lichts
Peter Ruhnau und ein Text von Adalbert Stifter

In seinem Buch Der Tod des Lichtes (Salzburg, 
1964) schreibt Hans Sedlmayr über einen 
Text von Adalbert Stifter: „Es will mir schei-
nen, daß es Stifter wie nur wenigen gege-
ben war, in der realistischen Schilderung 
eines Ereignisses der Außenwelt, im Gewan-
de einer durch ihre Schlichtheit großartigen 
Sprache, Urphänomene der geistigen Welt 
durchscheinen zu lassen. Ich denke dabei 
zuerst an seine „Nachmalung“ der totalen 
Sonnenfinsternis am Morgen des 8. Juli 

1842, die auch sprachlich zu dem Bedeu-
tungsvollsten gehört, was wir von ihm 
besitzen. In diesem herrlichen Stück 
deutscher Prosa sind ohne jede Absicht-
lichkeit von der Verfinsterung des Lichtes 
der Welt Dinge ausgesagt, die sich eben-
so von der totalen Verfinsterung des 
inneren Lichts und deshalb auch von der 
Kunst jener Epoche aussagen lassen, die 
im Zeichen einer solchen Verfinsterung 
steht…“

Welche Bedeutung das uns Tag für Tag umgebende und 
belebende Licht besitzt, kann aus dem Text Stifters, den wir 
in leicht bearbeiteter Form wiedergeben, in grandioser 
Weise spürbar werden.

Nie und nie in meinem ganzen Leben war 
ich so erschüttert von Schauer und Erha-
benheit, wie in diesen zwei Minuten, es war 
nicht anders, als hätte Gott auf einmal ein 
deutliches Wort gesprochen und ich hätte 
es verstanden. Ich stieg von der Warte her
ab, wie vor tausend und tausend Jahren 
etwa Moses von dem brennenden Berge 
herabgestiegen sein mochte, verwirrten 
und betäubten Herzens.

Es war ein so einfach Ding. Ein Körper 
leuchtet einen anderen an, und dieser wirft 
seinen Schatten auf einen dritten: aber die 
Körper stehen in solchen Abständen, daß 
wir in unserer Vorstellung kein Maß mehr 
dafür haben, sie sind so riesengroß, daß sie 
über alles, was wir groß heißen, hinaus-
schwellen – ein solcher Komplex von 
Erscheinungen ist mit diesem einfachen 
Dinge verbunden, eine solche moralische 
Gewalt ist in diesen physischen Hergang 
gelegt, daß er sich unserem Herzen zum 
unbegreiflichen Wunder auftürmt.

Vor tausendmal tausend Jahren hat Gott es 
so gemacht, daß es heute zu dieser Sekun-
de sein wird; in unsere Herzen aber hat er 
die Fibern gelegt, es zu empfinden. Durch 
die Schrift seiner Sterne hat er versprochen, 
daß es kommen werde nach tausend und 
tausend Jahren, unsere Väter haben diese 
Schrift entziffern gelernt und die Sekunde 
angesagt, in der es eintreffen müsse; wir, 
die späten Enkel, richten unsere Augen und 
Sehrohre zu gedachter Sekunde gegen die 
Sonne, und siehe: es kommt – der Verstand 
triumphiert schon, daß er ihm die Pracht 
und Einrichtung seiner Himmel nachgerech-
net und abgelernt hat – und in der Tat, der 
Triumph ist einer der gerechtesten des 
Menschen – es kommt, stille wächst es 
weiter – aber siehe, Gott gab ihm auch für 
das Herz etwas mit, was wir nicht vorausge-
wußt und was millionenmal mehr wert ist, 
als was der Verstand begriff und voraus-
rechnen konnte: 

Adalbert Stifter

Über die Sonnenfinsternis  
am 8. Juli 1842

Es gibt Dinge, die man fünfzig Jahre weiß, 
und im einundfünfzigsten erstaunt man 
über die Schwere und Furchtbarkeit ihres 
Inhalts. So ist es mir mit der totalen Finster-
nis ergangen, welche wir in Wien am 8. Juli 
1842 in den frühesten Morgenstunden bei 
dem günstigsten Himmel erlebten. Da ich 
die Sache recht schön auf dem Papiere 
durch eine Zeichnung und Rechnung dar-
stellen kann, und da ich wußte, um soundso 
viel Uhr trete der Mond unter der Sonne 
weg und die Erde schneide ein Stück seines 
kegelförmigen Schattens ab, welches dann 
wegen des Fortschreiten des Mondes in 
seiner Bahn und wegen der Achsendrehung 
der Erde seinen schwarzen Streifen über 
ihre Kugel ziehe, was man dann an verschie-
denen Orten zu verschiedenen Zeiten in der 
Art sieht, daß eine schwarze Scheibe in die 
Sonne zu rücken scheint, von ihr immer 
mehr und mehr wegnimmt, bis nur eine 
schmale Sichel übrigbleibt, und endlich 
auch die verschwindet – auf Erden wird es 
da immer finsterer und finsterer, bis wieder 
am anderen Ende die Sonnensichel er-
scheint und wächst, und das Licht auf Erden 
nach und nach wieder zum vollen Tag an-
schwillt – dies alles wußte ich voraus, und 
zwar so gut, daß ich eine totale Sonnenfin-
sternis im voraus so treu beschreiben zu 
können vermeinte, als hätte ich sie bereits 
gesehen.

9D e r  T o d  d e s  L i c h t s8



Das Wort gab er ihm mit: „Ich bin – nicht 
darum bin ich, weil diese Körper sind und 
diese Erscheinung, nein, sondern darum, 
weil es euch in diesem Moment euer Herz 
schauernd sagt, und weil dieses Herz sich 
doch trotz der Schauer als groß empfindet. 
– Das Tier hat gefürchtet, der Mensch hat 
angebetet.

Ich will es in diesen Zeilen versuchen, für 
die tausend Augen, die zugleich in jenem 
Momente im Himmel aufblickten, das Bild 
und für die tausend Herzen, die zugleich 
schlugen, die Empfindung nachzumalen 
und festzuhalten, insofern dies eine schwa-
che menschliche Feder überhaupt zu tun 
imstande ist.

Ich stieg um 5 Uhr auf die Warte des Hauses 
Nr. 495 in der Stadt, von wo aus man die 
Übersicht nicht nur über die ganze Stadt 
hat, sondern auch über das Land um diesel-
be, bis zum fernsten Horizonte, an dem die 
ungarischen Berge wie zarte Luftbilder 
dämmern. Die Sonne war bereits herauf 
und glänzte freundlich auf die rauchenden 
Donauauen nieder, auf die spiegelnden 
Wasser und auf die vielkantigen Formen der 
Stadt, vorzüglich auf die Stephanskirche, die 
fast greifbar nahe an uns aus der Stadt, wie 
ein dunkles, ruhiges Gebirge, emporstand.
Mit einem seltsamen Gefühl schaute man 
die Sonne an, da an ihr nach wenigen Minu-
ten so Merkwürdiges vorgehen sollte. Weit 
draußen, wo der große Strom geht, lag eine 
dicke, langgestreckte Nebellinie, auch im 
südöstlichen Horizonte krochen Nebel und 
Wolkenballen herum, die wir sehr fürchte-
ten, und ganze Teile der Stadt schwammen 
in Dunst hinaus. An der Stelle der Sonne 

waren nur ganz schwache Schleier, und 
auch diese ließen große blaue Inseln durch-
blicken. Die Instrumente wurden gestellt, 
die Sonnengläser in Bereitschaft gehalten, 
aber es war noch nicht an der Zeit. Unten 
ging das Gerassel der Wagen, das Laufen 
und Treiben an – oben sammelten sich 
betrachtende Menschen; unsere Warte füllte 
sich, aus den Dachfenstern der umstehen-
den Häuser blickten Köpfe, auf Dachfirsten 
standen Gestalten, alle nach derselben 
Stelle des Himmels blickend, selbst auf der 
äußersten Spitze des Stephansturmes, auf 
der letzten Platte des Baugerüstes stand 
eine schwarze Gruppe, wie auf Felsen. Und 
wie viele tausend Augen mochten in die-
sem Augenblick von den umliegenden 
Bergen nach der Sonne schauen, nach 
derselben Sonne, die Jahrtausende den 
Segen herabschüttet, ohne daß einer dankt 
– heute ist sie das Ziel von Millionen Augen, 
aber immer noch, wie man sie mit dämp-
fenden Gläsern anschaut, schwebt sie als 
rote Kugel rein und schön umzirkelt in dem 
Raume.

Endlich zur vorausgesagten Minute – 
gleichsam wie von einem unsichtbaren 
Engel – empfing sie den sanften Todeskuß, 
ein feiner Streifen ihres Lichtes wich vor 
dem Hauche des Kusses zurück, der andere 
Rand wallte in dem Glase des Sternrohres 
zart und golden fort – „es kommt“, riefen 
nun auch die, welche bloß mit dämpfenden 
Gläsern, aber sonst mit freien Augen hinauf-
schauten – „es kommt“, und mit Spannung 
blickte nun alles auf den Fortgang.

Die erste, seltsame, fremde Empfindung 
rieselte nun durch die Herzen, es war die, 
daß draußen in der Entfernung von Tausen-
den und Millionen Meilen, wohin nie ein 
Mensch gedrungen, an Körpern, deren 
Wesen nie ein Mensch erkannte, nun auf 
einmal etwas zur selben Stunde geschehe, 
auf die es schon längst der Mensch auf 
Erden festgesetzt.

Man wende nicht ein, die Sache sei ja natür-
lich und aus den Bewegungsgesetzen der 
Körper leicht zu berechnen; die wunderbare 
Magie des Schönen, die Gott den Dingen 
mitgab, frägt nichts nach solchen Rech-
nungen, sie ist da, weil sie da ist, ja sie ist 
trotz der Rechnungen da, und selig das 
Herz, welches sie empfinden kann; denn 
nur dies ist Reichtum, und einen anderen 
gibt es nicht – schon in dem ungeheuern 
Raume des Himmels wohnt das Erhabene, 
das unsere Seele überwältigt, und doch ist 
dieser Raum in der Mathematik sonst nichts 
als groß.

Indes nun alle schauten und man bald 
dieses, bald jenes Rohr rückte und stellte 
und sich auf dies und jenes aufmerksam 
machte, wuchs das unsichtbare Dunkel 
immer mehr und mehr in das schöne Licht 
der Sonne ein – alle harrten, die Spannung 
stieg; aber so gewaltig ist die Fülle dieses 
Lichtmeeres, das von dem Sonnenkörper 
niederregnet, daß man auf Erden keinen 
Mangel fühlte, die Wolken glänzten fort, das 
Band des Wassers schimmerte, die Vögel 
flogen und kreuzten lustig über den Dä-
chern, die Stephanstürme warfen ruhig ihre 
Schatten gegen das funkelnde Dach, über 
die Brücke wimmelte das Fahren und Reiten 

wie sonst, sie ahnten nicht, daß indessen 
oben der Balsam des Lebens, Licht, heimlich 
versiege, dennoch draußen an dem Kahlen-
gebirge und jenseits des Schlosses Belvede-
re war es schon, als schliche eine Finsternis 
oder vielmehr ein bleigraues Licht, wie ein 
wildes Tier heran – aber es konnte auch 
Täuschung sein, auf unserer Warte war es 
lieb und hell, und Wangen und Angesichter 
der Nahestehenden waren klar und freund-
lich wie immer.

Seltsam war es, daß dies unheimliche, klum-
penhafte, tief schwarze, vorrückende Ding, 
das langsam die Sonne wegfraß, unser 
Mond sein sollte, der schöne sanfte Mond, 
der sonst die Nächte so florig silbern be-
glänzte; aber doch war er es, und im Ster-
nenrohr erschienen auch seine Ränder mit 
Zacken und Wulsten besetzt, den furcht-
baren Bergen, die sich auf dem uns so 
freundlich lächelnden Runde türmen.
Endlich wurden auch auf Erden die 
Wirkungen sichtbar und immer mehr, je 
schmäler die am Himmel glühende Sichel 
wurde; der Fluß schimmerte nicht mehr, 
sondern war ein taftgraues Band, matte 
Schatten lagen umher, die Schwalben wur-
den unruhig, der schöne sanfte Glanz des 
Himmels erlosch, als liefe er von einem Hau-
che matt an, ein kühles Lüftchen hob sich 
und stieß gegen uns, über die Auen starrte 
ein unbeschreiblich seltsames, aber blei-
schweres Licht, über den Wäldern war mit 
dem Lichterspiele die Beweglichkeit ver-
schwunden, und Ruhe lag auf ihnen, aber 
nicht die des Schlummers, sondern die der 
Ohnmacht – und immer fahler goß sich’s 
über die Landschaft, und diese wurde im-
mer starrer – die Schatten unserer Gestalten 

1110 D e r  T o d  d e s  L i c h t s D e r  T o d  d e s  L i c h t s



legten sich leer und inhaltslos gegen das 
Gemäuer, die Gesichter wurden aschgrau 
– erschütternd war dieses allmähliche Ster-
ben mitten in der noch vor wenigen Minu-
ten herrschenden Frische des Morgens.

Wir hatten uns das Eindämmern wie etwa 
ein Abendwerden vorgestellt, nur ohne 
Abendröte; wie geisterhaft ein Abendwer-
den ohne Abendröte sei, hatten wir uns 
nicht vorgestellt, aber auch außerdem war 
dieses Dämmern ein ganz anderes, es war 
ein lastend unheimliches Entfremden un-
serer Natur; gegen Südost lag eine fremde, 
gelbrote Finsternis, und die Berge und 
selbst das Belvedere wurden von ihr einge-
trunken – die Stadt sank zu unseren Füßen 
immer tiefer, wie ein wesenloses Schatten-
spiel hinab, das Fahren und Gehen und 
Reiten über die Brücke geschah, als sähe 
man es in einem schwarzen Spiegel, die 
Spannung stieg auf höchste – einen Blick 
tat ich noch in das Sternenrohr, er war der 
letzte; so schmal wie mit der Schneide eines 
Federmessers in das Dunkel geritzt, stand 
nur mehr die glühende Sichel da, jeden 
Augenblick zum Erlöschen, und wie ich das 
freie Auge hob, sah ich auch, daß bereits 
alle anderen die Sonnengläser weggetan 
und bloßen Auges hinaufschauten – sie 
hatten auch keines mehr nötig; denn nicht 
anders als wie der letzte Funke seines erlö-
schenden Dochtes schmolz eben auch der 
letzte Sonnenfunken weg, wahrscheinlich 
durch die Schlucht zwischen zwei Mond-
bergen zurück – es war ein überaus trau-
riger Augenblick – deckend stand nun 
Scheibe auf Scheibe – und dieser Moment 
war es eigentlich, der wahrhaft herzzermal-
mend wirkte – das hatte keiner geahnet, ein 

einstimmiges „Ah“ aus aller Kehlen Munde, 
und dann Totenstille, es war der Moment, 
da Gott redete und die Menschen horchten.

Hatte uns früher das allmähliche Erblassen 
und Einschwinden der Natur gedrückt und 
verödet, und hatten wir uns das nur fortge-
hend in eine Art Tod schwindend gedacht: 
so wurden wir nun plötzlich aufgeschreckt 
und emporgerissen durch die furchtbare 
Kraft und Gewalt der Bewegung, die da auf 
einmal durch den ganzen Himmel ging. Die 
Horizontwolken, die wir früher gefürchtet, 
halfen das Phänomen erst recht bauen, sie 
standen nun wie Riesen auf, von ihrem 
Scheitel rann ein fürchterliches Rot, und in 
tiefem, kaltem, schwerem Blau wölbten sie 
sich unter und drückten den Horizont – 
Nebelbänke, die schon lange am äußersten 
Erdsaume gequollen und bloß mißfärbig 
gewesen waren, machten sich nun geltend 
und scheuerten in einem zarten, furcht-
baren Glanze, der sie überlief – Farben, die 
nie ein Auge gesehen, schweigend durch 
den Himmel.

Der Mond stand mitten in der Sonne, aber 
nicht mehr als schwarze Scheibe, sondern 
gleichsam halb transparent wie mit einem 
leichten Stahlschimmer überlaufen, rings 
um ihn kein Sonnenrand, sondern ein wun-
dervoller, schöner Kreis von Schimmer, bläu-
lich, rötlich, in Strahlen auseinanderbre-
chend, nicht anders, als gösse die oben 
stehende Sonne ihre Lichtflut auf die Mon-
deskugel nieder, daß es rings auseinander-
spritzte – das Holdeste, was ich je an 
Lichtwirkung sah!

Draußen weit über das Marchfeld hin lag 
schief eine lange, spitze Lichtpyramide 
gräßlich gelb, in Schwefelfarbe flammend 
und unnatürlich blau gesäumt; es war die 
jenseits des Schattens beleuchtete Atmo-
sphäre, aber nie schien ein Licht so wenig 
irdisch und so furchtbar, und von ihm floß 
das aus, mittels dessen wir sahen. Hatte uns 
die frühere Eintönigkeit verödet, so waren 
wir jetzt erdrückt von Kraft und Glanz und 
Massen – unsere eigenen Gestalten haf-
teten darinnen wie schwarze, hohle Ge-
spenster, die keine Tiefe haben; das Phan-
tom der Stephanskirche hing in der Luft, die 
andere Stadt war ein Schatten, alles Rasseln 
hatte aufgehört, über die Brücke war keine 
Bewegung mehr; denn jeder Wagen und 
Reiter stand und jedes Auge schaute zum 
Himmel.

Nie, nie werde ich jene zwei Minuten ver-
gessen – es war die Ohnmacht eines Riesen
körpers, unsere Erde. Wie heilig, wie unbe-
greiflich und wie furchtbar ist jenes Ding, 
das uns stets umflutet, das wir seelenlos 
genießen und das unseren Erdball mit sol-
chen Schaudern zittern macht, wenn es sich 
entzieht, das Licht, wenn es sich nur kurz 
entzieht.

Die Luft wurde kalt, empfindlich kalt, es fiel 
Tau, daß Kleider und Instrumente feucht 
waren – die Tiere entsetzten sich; was ist 
das schrecklichste Gewitter, es ist ein lär-
mender Trödel gegen diese Todesstille.
Auch wurde die Wirkung auf alle Menschen-
herzen sichtbar. Nach dem ersten Verstum-
men des Schrecks geschahen unartikulierte 
Laute der Bewunderung und des Staunens: 
der eine hob die Hände empor, der andere 

rang sie leise vor Bewegung, andere griffen 
sich bei denselben und drückten sich – eine 
Frau begann heftig zu weinen, eine andere 
in dem Hause neben uns fiel in Ohnmacht, 
und ein Mann, ein ernster fester Mann, hat 
mir später gesagt, daß ihm die Tränen 
herabgeronnen.

Ich habe immer die alten Beschreibungen 
von Sonnenfinsternissen für übertrieben 
gehalten, so wie vielleicht in späterer Zeit 
diese für übertrieben wird gehalten werden; 
aber alle, so wie diese, sind weit hinter der 
Wahrheit zurück. Sie können nur das Gese-
hene malen, aber schlecht, das Gefühl noch 
schlechter, aber gar nicht die namenlos 
tragische Musik von Farben und Lichtern, 
die durch den ganzen Himmel fliegt –  
ein Requiem, ein Dies irae, das unser Herz 
spaltete, daß es Gott sieht und seine teuren 
Verstorbenen, daß es in ihm rufen muß: 
„Herr, wie groß und herrlich sind deine 
Werke, wie sind wir Staub vor dir, daß du 
uns durch das bloße Weghauchen eines 
Lichtteilchens vernichten kannst und unsere 
Welt, den holdvertrauten Wohnort, in einen 
fremden Raum verwandelst, damit Larven 
starren!“

Aber wie alles in der Schöpfung sein rechtes 
Maß hat, auch diese Erscheinung, sie dau-
erte zum Glücke sehr kurz, gleichsam nur 
den Mantel hat er von seiner Gestalt gelüf-
tet, daß wir hineingehen, und Augenblicks 
wieder zugehüllt, daß alles sei wie früher. 
Gerade, da die Menschen anfingen, ihren 
Empfindungen Worte zu geben, also da sie 
nachzulassen begannen, da man eben 
ausrief – „Wie herrlich, wie furchtbar“ – 
gerade in diesem Moment hörte es auf.  

1312 D e r  T o d  d e s  L i c h t s D e r  T o d  d e s  L i c h t s



Mit eins war die Jenseitswelt verschwunden 
und die hiesige wieder da, ein einziger 
Lichttropfen quoll am oberen Rande wie ein 
weißschmelzendes Metall hervor, und wir 
hatten unsere Welt wieder – er drängte sich 
hervor, dieser Tropfen, wie wenn die Sonne 
selber darüber froh wäre, daß sie überwun-
den habe, ein Strahl schoß gleich durch den 
Raum, ein zweiter machte sich Platz – aber 
ehe man nur Zeit hatte zu rufen: „Ach!“ bei 
dem ersten Blitz des ersten Atoms, war die 
Larvenwelt verschwunden und die unsere 
wieder da: und das bleifarbene Lichtgrauen, 
das uns vor dem Erlöschen so ängstlich 
schien, war uns nun Erquickung, Labsal, 
Freund und Bekannter, die Dinge warfen 
wieder Schatten, das Wasser glänzte, die 
Bäume waren wieder grün, wir sahen uns in 
die Augen – siegreich kam Strahl an Strahl, 
und wie schmal, wie winzig schmal auch 
nur noch erst der leuchtende Zirkel war, es 
schien , als sei uns ein Ozean von Licht 
geschenkt worden – man kann es nicht 
sagen, und der es nicht erlebt, glaubt es 
kaum, welche freudiges Empfinden, welche 
siegende Erleichterung in die Herzen kam 
– wir schüttelten uns die Hände, wir sagten, 
daß wir uns zeitlebens daran erinnern wol-
len, daß wir das miteinander gesehen ha-
ben – man hörte einzelne Laute, wie sich 
die Menschen von den Dächern und über 
die Gassen zuriefen, das Fahren und Lärmen 
begann wieder, selbst die Tiere empfanden 
es; die Pferde wieherten, die Sperlinge auf 
den Dächern begannen ein Freudenge-
schrei, so grell und närrisch, wie sie es 
gewöhnlich tun, wenn sie aufgeregt sind, 
und die Schwalben schossen blitzend und 
kreuzend hinauf, hinab, in der Luft umher.

Das Wachsen des Lichtes machte keine 
Wirkung mehr, fast keiner wartete den 
Austritt ab, die Instrumente wurden abge-
schraubt, wir stiegen hinab, und auf allen 
Straßen und Wegen waren heimkehrende 
Gruppen und Züge in den heftigsten, exal-
tiertesten Gesprächen und Ausrufungen 
begriffen. Und ehe sich noch die Wellen der 
Bewunderung und Anbetung gelegt hatten, 
ehe man mit Freunden und Bekannten 
ausreden konnte, wie auf diesen, wie auf 
jenen, wie hier, wie dort die Erscheinung 
gewirkt habe, stand wieder das schöne, 
holde, wärmende, funkelnde Rund in den 
freundlichen Lüften, und das Werk des 
Tages ging fort.

Wie lange aber das Herz des Menschen 
fortwogte, bis es auch wieder in sein Tage-
werk kam, wer kann das sagen? Gebe Gott, 
daß der Eindruck recht lange nachhalte,  
er war ein herrlicher, dessen selbst ein 
hundertjähriges Menschenleben wenige 
aufzuweisen haben wird. Ich weiß, daß ich 
nie, weder von Musik noch Dichtkunst, 
noch von irgendeiner Naturerscheinung 
oder Kunst so ergriffen und erschüttert 
worden war – freilich bin ich seit Kindheits-
tagen viel, ich möchte fast sagen, aus-
schließlich mit der Natur umgegangen und 
habe mein Herz an ihre Sprache gewöhnt 
und liebe diese Sprache, vielleicht einsei-
tiger, als es gut ist; aber denke, es kann kein 
Herz geben, dem nicht diese Erscheinung 
einen unverlöschlichen Eindruck zurück
gelassen habe.
 

Intelligente Malerei – Künstler als Exegeten
Eckhard Nordhofen

Pieter Aertsen: Marktstück mit Christus und der Ehebrecherin, 1559, Städel-Museum Frankfurt

1514 D e r  T o d  d e s  L i c h t s



Heute habe ich vor, Ihr Künstlerherz zu 
erfreuen. Apropos Herz: Dieses Organ – 
etwa in der Mitte zwischen Kopf und Bauch 
– an ihm ist mir natürlich besonders gele-
gen. Solange es schlägt, leben wir. Das Blut, 
der Lebenssaft, wird von ihm ins Hirn beför-
dert, das viele, auch ich, für das edelste 
Organ halten. Als Katholik gehe ich begeis-
tert in der Spur des Anselm von Canterbury 
(1033–1109), der von der fides quaerens 
intellectum gesprochen hat, dem Glauben, 
der nach der Vernunft strebt. Mir gefällt 
auch die Umkehrung, also die Vernunft, die 
sich vom Glauben angezogen fühlt. Den 
Künstlern wird ja oft der Bauch als Zentral-
organ zugesprochen. Die Griechen hielten 
tatsächlich das Zwerchfell für den Sitz der 
Seele. Wenn wir etwas „aus dem Bauch 
heraus“ angehen, scheint die pure Emotion 
zu regieren. Aber es gibt ausgesprochen 
intelligente Künstler. Ihre Kunst spricht die 
Sinne und die Gefühle an, hat es aber in 
sich und ist oft das Ergebnis einer beson-
ders geglückten Verstandestätigkeit.

Ich möchte Ihnen ein solches Beispiel 
vorstellen, und ich zeige ein Bild, das in 
meinem Gedankengang eine prominente 
Rolle spielen soll. Es hängt normalerweise 
im Frankfurter Städel, zur Zeit ist es in der 
Restaurierungswerkstatt. Es stammt von 
dem Antwerpener Künstler Pieter Aertsen 
(1508/09–1575), der in einer interessanten 
Zeit gelebt hat, die nicht nur künstlerisch, 
aber auch künstlerisch revolutionär war.

Jan van Eyck und der Meister von Flémalle, 
Petrus Christus, und das Umfeld hatten in 
der frühen Neuzeit die burgundisch-nieder-
ländische Kunstproduktion zum Zentrum 

Im Frühjahr 2010 
hielt Prof.  

Dr. Eckhard 
Nordhofen 

diesen Vortrag 
beim Künstler-

tag des Bistums 
Fulda in Fulda.

In leicht 
überarbeiteter 

Form geben wir 
den Text wieder.

der europäischen Avantgarde gemacht. Hier 
wurde die Ölmalerei erfunden und hierher 
blickten auch die italienischen Meister der 
Renaissance, die sich von den fiamminghi 
nicht nur technische Anregungen holten. 
Die Flamen verfeinerten eine Tradition, die 
noch länger zurück reicht, in der die Dinge 
die Wörter vertraten, etwa, indem sie als 
Symbole codiert waren. Wenn in der Moder-
ne Gertrude Stein (1874–1946) das Ganze 
mit dem berühmten „A rose is a rose is a 
rose“ vom Tisch wischt und darauf besteht, 
daß eine Rose nichts weiter ist als eine Rose 
und für nichts sonst steht, hatte sich im 
späten Mittelalter und in der frühen Neuzeit 
eine Kultur entwickelt, in der die Dinge 
ohne Worte sprechen konnten. Wenn sich  
in einer Verkündigungsszene eine Vase mit 
weißen Lilien befindet, wußte jeder, was 
gemeint ist. Das Ganze kann natürlich ge-
steigert werden bis hin zum Rebus, zum 
Bilderrätsel. Da weiß man, daß mit einem 
Ding etwas gemeint ist, aber nicht sofort 
was. Wenn ein Bild etwas mit den Medici, 
wörtlich den „Ärzten“ zu tun hat, dann 
kommt es vor, daß auf einem Seitenbord 
eine Glaskaraffe zu sehen ist, in der sich 
eine gelbe Flüssigkeit befindet, der Urin, 
den damals jeder Medicus inspizierte, wenn 
er eine Diagnose stellen wollte. Die Rede ist 
von Jan van Eycks Lucca-Madonna. Solche 
Bilder haben es in sich. Sie geben Rätsel auf 
und verlangen nach einem zweiten for-
schenden Blick.

Daß nicht nur die Wörter, sondern die Dinge 
zu uns sprechen, das ist keinem Menschen 
fremd. Während Sie sich vielleicht auf 
unserem Bild schon einmal die Dinge und 
die Details im Einzelnen betrachten, sie 

vielleicht innerlich schon einmal zu enträt-
seln versuchen und zum „Sprechen“ brin-
gen, will ich Sie zu einem großen Sprung  
in die Frühzeit unserer Kultur einladen.

Bevor wir aber dort landen, will ich eine kur-
ze Zwischenbemerkung zum Gegenüber 
von uns Menschen und der Natur, die uns 
umgibt, machen. Wahrscheinlich kennen Sie 
alle die schöne Gedichtzeile von Josef von 
Eichendorff (1788–1857): „Schläft ein Lied in 
allen Dingen…“. Wer das Zauberwort trifft 
„…triffst Du nur das Zauberwort“, werden die 
Dinge „…alle Dinge“ zum Sprechen, bei 
Eichendorff sogar zum Singen gebracht: 
„und die Welt hebt an zu singen“. In Goethes 
berühmtem „Erlkönig“ hört der fiebernde 
Knabe die Stimmen eben des Erlkönigs und 
seiner Gespielinnen, während der Vater die 
Natur entzaubern will: „…mein Sohn, es ist 
ein Nebelstreif“. „A rose is a rose is a rose“. 
„Eine Rose ist nichts weiter als eine Rose“. 
Das ist schnell widerlegt. Der Satz: „Ich liebe 
dich“ kann – das ist nun einmal inzwischen 
in der „Sprache“ der Blumen so ausgemacht 
– durch die Überreichung einer roten Rose 
durchaus ersetzt werden. Während in den 
luxurierenden und ekstatischen Randzonen 
unserer Wahrnehmung, beim Gestalt-Sehen 
oder in fiebrigen Ausnahmezuständen alles 
zu uns sprechen kann, gibt es die kulturell 
konventionellen, gesellschaftlich vereinbar-
ten Codes, mit denen wir ganz bestimmten 
Dingen eine Bedeutung aufgeladen haben. 
Die Dinge werden damit zu Trägern von 
Sinn. Das ist eine anthropologische Grund-
disposition, die alle Menschen haben und 
die in allen Kulturen vorkommt.

Nun mein angekündigter Sprung in die 
Frühzeit unserer Religionsgeschichte. In  
ihr spielt der gerade beschriebene Seman
tisierungsvorgang, also das Belegen von 
Naturphänomenen und ganz konkreten 
Dingen mit Sinn und Bedeutung, eine sehr 
wichtige Rolle. Wir Menschen stehen der 
Natur ja keineswegs interesselos gegenüber. 

Nur selten kommt es vor, daß wir, wie Cas-
par David Friedrichs Figuren, uns als reine 
Beobachter vor den Mond, die Wolken und 
die Natur stellen und sie auf uns wirken 
lassen. Genau genommen sind Caspar David 
Friedrichs Betrachter auch nicht interesse-
los. Sie sind ergriffen. Der Romantiker 
nimmt die Natur, eben „alle Dinge“ (Eichen-
dorff), als sein Gegenüber und reagiert 
durch eine innere Resonanz. Er bekommt so 
etwas wie fromme Gefühle, ähnlich wie 
unsere heutigen kosmotheistisch gestimm-
ten Zeitgenossen es immer noch tun. Aber 
neben dieser allgemeinen Grundhaltung, 
mit der Menschen sich gegenüber der Na-
tur als Resonanzkörper aufstellen, gibt es 
massive Interessen, die sehr viel konkreter 
sind als die eines ergriffenen Beobachters. 
Wir wollen etwas von der Natur. Aus ihr 
beziehen wir unsere Nahrung. Ein Jäger hat 
sehr eindeutige Interessen, die er durch 
eigene Aktivitäten auch erfolgreich verfol-
gen kann. Er macht sich Waffen, er macht 
sich schlau, liest Fährten etc. Ob er Erfolg 
hat, ist keineswegs sicher. Er stößt sehr oft 
an die Grenze dessen, was er durch eigene 
Geschicklichkeit und eigene Anstrengung 
erreichen kann. Er braucht Jagdglück.

In einer späteren Kulturstufe, in der es um 
Ackerbau geht, werden ebenfalls Interessen 
sehr gezielt verfolgt. Der Bauer kann den 
Boden herrichten, roden, ackern, säen, dann 
aber ist er an die Grenze dessen gekom-
men, was in seiner Hand liegt. Auch er 
braucht Glück. Er braucht z. B. das richtige 
Wetter, Regen, Wärme etc. Auch dort, wo 
die Natur uns gefährlich wird, wo sie uns 
durch Blitz, Unwetter zu Land oder auf 
hoher See bedroht, stoßen Menschen an 
die Grenzen dessen, was sie selbst zu ihrer 
eigenen Sicherheit tun können.

Was hat das Ganze mit Religion zu tun? 
Sehr viel. Denn die Möglichkeit, unser 
Gegenüber, die Natur und alle ihre Einzel-
heiten mit Sinn und Bedeutung aufzuladen, 

1716 I n t e ll  i g e n t e  M a l e r e i  –  K ü n s tl  e r  a l s  E x e g e t e n I n t e ll  i g e n t e  M a l e r e i  –  K ü n s tl  e r  a l s  E x e g e t e n



führt zu einem sehr bekannten Phänomen: 
dem Polytheismus. Denn kein menschliches 
Interesse bleibt ohne himmlische Adresse. 
Diana ist die Göttin der Jagd, für die Frucht-
barkeit des Ackers; aber auch für Mensch 
und Tier gibt es bekannte Gottheiten, für 
Blitz und Donner haben wir Zeus oder Do-
nar, und wer eine sichere Schiffsreise unter-
nehmen wollte, der konnte sich an Neptun 
oder Poseidon wenden und ihm ein Opfer 
bringen.

Damit die Naturkräfte, die allesamt Verlän-
gerungen menschlicher Bedürfnisse und 
Wünsche sind, zu Gottheiten werden kön-
nen, muß die im Gestalt-Sehen angelegte 
Aktivität stärker werden. Natürlich bleiben 
Quellen, Bergspitzen, Bäume und andere 
herausragende Naturphänomene beson-
ders spirituell aufgeladene Lokalitäten, aber 
zum Gestalt-Sehen tritt die Fähigkeit des 
Gestalt-Gebens hinzu. Jetzt können wir 
tatsächlich auch von Personen sprechen, 
nämlich dort, wo die Menschen dem Ge-
genüber Figur und Gestalt geben, Gestal-
ten, die ihnen selbst ähneln und die daher 
geeignet sind, in jenes Wechselspiel von 
Opfer und Tausch zu treten, das die Men-
schen untereinander ja auch praktizieren. 
So wie einem Herrscher über ein Stück Land 
ein Gastgeschenk dargeboten wird, wenn 
der Händler mit seiner Karawane die Grenze 
überschreitet, so wird dem Poseidon etwas 
angeboten, wenn die Wellen hoch gehen. 
Aus der Apostelgeschichte, aber auch aus 
vielen anderen antiken literarischen Quellen 
kennen wir die Szene, wo ein Los geworfen 
wird und einer über Bord gehen muß, da-
mit Poseidon/Neptun mit diesem einen 
Opfer vielleicht schon zufrieden ist und 
nicht alle verschlingt.

Wenn wir die Projektionstheorien, die zur 
Erklärung der Religion von Ludwig Feuer-
bach (1804–1872) und Sigmund Freud  
(1856–1939) entwickelt worden sind, auf 
diese Phänomene beziehen, machen wir 

nichts falsch. Tatsächlich ist Korrelation 
zwischen den Gottheiten des Polytheismus 
und menschlichen Bedürfnissen, Interessen 
und Wünschen offensichtlich. Noch einmal 
zum Merken: Für jedes menschliche Interes-
se gibt es eine himmlische Adresse.

Der Polytheismus war in der alten Welt rund 
um das Mittelmeer, aber auch in weiter 
entfernten Randzonen bis in unsere Gefilde 
die Großreligion der alten Welt. Wenn wir 
sie mit einer Sprache vergleichen, dann 
artikulierte sie sich in unterschiedlichen 
Dialekten, die aber alle sehr gut ineinander 
übersetzbar waren. Händler, die von Grie-
chenland nach Italien, auf die iberische 
Halbinsel, nach Gallien oder noch weiter 
nach Norden zogen, konnten in Zeus Donar 
und in Mars Thor ungefähr wiedererkennen. 
Auf kleine Abweichungen und Spezialgott-
heiten kam es dabei nicht an. Die Römer, 
die Land um Land zu einem Weltreich zu-
sammenfügten, opferten regelmäßig den 
jeweiligen Landesgottheiten und stellten sie 
in das römische Pantheon ein, ohne da-
durch ihre eigenen traditionellen Stadt
gottheiten zu beleidigen.

Der Monotheismus, der sich im alten Israel, 
sicher nicht ohne Vorgeschichte in Ägypten, 
herausbildete, stellt demgegenüber in un-
serer Religionsgeschichte einen Qualitäts-
sprung dar, dessen Bedeutung man kaum 
übertreiben kann. Diese „mosaische Entge-
gensetzung“, wie sie der Ägyptologe Jan 
Assmann (geb. 1938) nannte, wird in der 
Religionswissenschaft als eine Sekundär
religion bezeichnet. Damit ist gemeint, daß 
sie ohne Kritik an dem, wovon sie sich radi-
kal absetzt, nicht zu verstehen ist. Es ist die 
Kritik an den selbstgemachten Göttern.  
Wir greifen sie überall im Alten Testament, 
z.B. in der Geschichte vom Goldenen Kalb, 
das Mose zu Staub zermalmt, den er in 
Wasser streut und den Israeliten zu trinken 
gibt. Damit macht er ihnen klar, daß das, 
was aus ihnen heraus gekommen ist, wieder 

dorthin zurück muß: ein selbstgemachter 
Gott ist kein Gott. Besonders wird dies in 
dem Buch Jesaja im 44. Kapitel deutlich, 
aber auch bei Ezechiel. Die Psalmen und  
die Texte der Weisheit entlarven das Selber
machen von Göttern, die deswegen auch 
„Nichtse“ genannt werden.

Christoph Domen und andere Alttestament-
ler haben uns längst darauf aufmerksam 
gemacht, daß dieser Qualitätssprung kein 
plötzliches Ereignis war, sondern sich über 
einige Stufen entwickelt hat. Zunächst han-
delt es sich um den Glauben an einen be-
sonderen Gott, JHWH, der sich von den 
anderen dadurch unterscheidet, daß er mit 
den Kindern Israels einen Bund schließt, der 
aber neben sich durchaus noch weitere 
Gottheiten kennt, als deren größter und 
mächtigster er aber herausragt. Auf diese ist 
er eifersüchtig und verbietet, sie zu vereh-
ren. Diese sogenannte henotheistische 
Stufe führt in der Konsequenz zur Monola-
trie, in der man nur Jahwe und keinen ande-
ren Gott verehrt. Schließlich haben wir es in 
der Zeit nach dem babylonischen Exil mit 
dem ausgereiften Monotheismus zu tun, für 
den es andere Götter schlechterdings nicht 
gibt. Ich nenne diese Entwicklung mit 
einem Sammelbegriff „Biblische Aufklärung“, 
denn das Element von Religionskritik ist in 
dieser geistlichen Entwicklungsbewegung 
unübersehbar. Wer die Einsicht, daß die 
Götter nichts weiter sind als die Verlänge-
rung menschlicher Interessen, einmal ge-
faßt hat, für den sind Götter allenfalls wie 
ein Placebo. Natürlich könnte man sich, wie 
das die Kinder Israels immer auch wieder 
tun, wenn sie rückfällig werden, diese Droge 
gelegentlich genehmigen, wird sich aber 
schließlich der Einsicht nicht entziehen 
können, daß hinter ihr tatsächlich nur eine 
Projektion und Einbildung steht. Die Kritik 
ist vernichtend, denn tatsächlich sind die 
Götter vernichtet. Später führen sie dann 
ein munteres Dasein als Spielfiguren baro-
cker Opern oder Figurinen auf allegorischen 

Fresken etc. Sie können das aber nur, weil 
sie nicht mehr ernst genommen werden. 
Der neue Gott des Alten Israels ist in einem 
Punkt totaliter aliter, also gänzlich anders.  
Er ist nicht einfach der stärkste in einem 
darwinistischen Kampf der Götter und 
Giganten, er ist vielmehr der einzige, der die 
Kritik überlebt, weil er alles andere ist als 
die Verlängerung menschlicher Interessen.
Das Besondere an ihm ist, daß er nicht 
funktionalisierbar ist; er ist nicht auf irgend-
einen Zweck oder einen Nutzen reduzierbar. 
Er ist einfach da, er ist der Hintergrund des 
Seins, der Schöpfer der Welt. Seine Gedan-
ken sind nicht unsere Gedanken und seine 
Wege sind nicht unsere Wege, so sagt es 
der Prophet Jesaja.

Die Kunst, die uns ja besonders interessiert, 
spielt in dieser unserer Religionsgeschichte 
eine Rolle, die in das Zentrum unserer Got-
tesvorstellung führt. Zunächst heißt es im 
zweiten der Zehn Gebote, daß man sich von 
Gott kein Bild machen dürfe. Es ist die Kon-
sequenz aus dem ersten Gebot: „Ich bin der 
Herr dein Gott, du sollst neben mir keine 
anderen Götter haben.“ Andere Götter ha-
ben Skulpturen, Standbilder, sie wohnen in 
Tempeln, sie sind immer für etwas ganz 
Bestimmtes gut, man weiß, welche funktio-
nale Rolle sie im Kosmos zu spielen haben 
und kann sie deshalb je nach Situation auch 
immer anrufen und ihnen opfern. Der so 
ganz andere Gott Israels hat keinen be-
stimmten Wohnort, er hat vor allen Dingen 
kein Kultbild, niemand kann sein Angesicht 
sehen.

Die Sichtbarkeit der Götter zeichnete sie 
aus. Der neue und andere, der „ganz Ande-
re“ (Rudolf Otto, Paul Tillich) war ein Gott, 
der sich offenbarte, indem er sich entzog. 
Es sind faszinierende Episoden, mit denen 
uns das Alte Testament JHWH in Offen
barungsszenen vorstellt, in denen er sich 
regelmäßig gleichzeitig entzieht. Mose,  
der die Bitte äußert, Gott sehen zu wollen, 

1918 I n t e ll  i g e n t e  M a l e r e i  –  K ü n s tl  e r  a l s  E x e g e t e n I n t e ll  i g e n t e  M a l e r e i  –  K ü n s tl  e r  a l s  E x e g e t e n



wird von ihm in einen Felsspalt gestellt, und 
während die Herrlichkeit des Herrn an ihm 
vorüberzieht, hält dieser ihm die Hand vor 
Augen. Allenfalls den Rücken kann er sehen. 
Der berühmte Kampf Jakobs mit dem 
„Mann“, der sich später als Gotteskampf 
herausstellt, muß aufhören, wenn die Mor-
genröte heraufzieht und die Dunkelheit, die 
ihn bis dahin verhüllt hat, vertreibt. In einer 
leuchtenden Wolke macht sich Gott zum 
Führer seines Volkes durch die Wüste. Sie 
leuchtet, aber sie verhüllt gleichzeitig. 

In immer neuen Bildern zeichnet das Alte 
Testament die Dialektik von Offenbarung 
und Entzug. Viel spricht für die These, daß 
man den großen Durchbruch vom Polythe-
ismus zum Monotheismus nur dann ver-
steht, wenn man ihn auch als Medienwech-
sel begreift. Und deshalb ist diese Schwelle 
für Künstler so interessant. Das herkömm-
liche Gottesmedium war das Bild, das Kult-
bild. Wenn aber Gott keiner ist, der als Ding 
in der Welt Gestalt und Gesicht annehmen 
kann, wenn es von ihm also kein Bildnis 
geben darf, wie denn dann kann er sich 
manifestieren? Das neue Medium war auch 
kulturhistorisch damals relativ jung. Wir 
stehen in der Phase, in der sich die Bilder-
schrift zu einer Buchstabenschrift weiterent-
wickelt hatte, die erstmals in der Lage war, 
die gesprochene Sprache eins zu eins so zu 
fixieren, daß sie gleichsam „abgebildet“ 
werden kann.

Die Sprache in der Funktion, Dinge in das 
Bewußtsein zu rufen, die nicht lokal oder 
zeitlich wirklich präsent sind, sondern die 
nur durch den Aufruf eines Wortes zu einer 
Realität, freilich einer Realität eigener und 
besonderer Art werden, unterscheidet die 
Menschen von den Tieren, deren Sprache 
gerade dieses nicht kann. Karl Bühler, der 
Wiener Sprachphilosoph, unterscheidet 
verschiedene Sprachfunktionen wie Aus-
drucksformen, Kommunikationsfunktion 
und schließlich die Darstellungsfunktion. 

Auf sie kommt es an. Nur homo sapiens 
kann sprachlich etwas darstellen, was nicht 
hier und nicht jetzt präsent ist. Durch die 
Darstellung erzeugt der Mensch eine Prä-
senz zweiter Ordnung. Es gibt, wie Konrad 
Lorenz (1903–1989) und Karl Popper (1902–
1994) überzeugend dargelegt haben, tat-
sächlich für die vergleichende Verhaltens-
forschung von Mensch und Tier ein anthro-
pologisches Proprium, es ist das, was der 
alte Aristoteles schon gesehen hatte, indem 
er formulierte: „Anthropos zoon logon echon“, 
„der Mensch ist das Lebewesen, das Spra-
che hat.“ Nun also kann die Sprache in der 
Schrift festgehalten werden. Das war neu. 
Ein Gott, der kein Ding in der Welt ist, son-
dern ihr Schöpfer, der als Hintergrund des 
Seins eine einmalige Form der Präsenz hat, 
die sich nicht als Repräsentanz im Kultbild 
äußert, kann durch die neue Qualität der 
Schrift eine ihm sehr entsprechende Prä-
senz gewinnen. In der Sprache und der 
Schrift, die sie festhält, gewinnt das, was ins 
Bewußtsein gerufen wird, just die Art von 
Präsenz, die JHWH entspricht. Er ist da in 
seinem Namen JHWH, „Ich bin der, ich bin 
da“, so hatte die Stimme aus dem bren-
nenden Dornbusch gesprochen. Aber er ist 
auch gleichzeitig entzogen. Dieser Entzug 
unterscheidet eine sprachlich erzeugte 
Präsenz von der schon lange bekannten 
Präsenz durch bildliche Darstellung.
Wenn ich Ihnen z.B. ein knuspriges Brat-
hähnchen mit diesen meinen Worten jetzt 
ins Bewußtsein gerufen habe, kann es sein, 
daß diese Vorstellung bei Ihnen sehr appe-
titanregend wirkt. Keiner kommt aber auf 
die Idee, diese Vorstellung verspeisen zu 
wollen. Es ist da und nicht da. Sprachlich 
erzeugte Präsenz enthält immer ein Mo-
ment des Entzugs, also die Frage, ist das 
Hähnchen auch wirklich da?

Die Schrift ist das neue Gottesmedium,  
das an die Stelle des Kultbilds tritt.  
In dem großen Drama, welches das Buch 
Exodus vor uns ausbreitet, geht es um die 
Konkurrenz des alten mit dem neuen Medi-
um. Wenn Gott nicht selbstgemacht sein 
darf – dies erlaubt die „Biblische Aufklä-
rung“ nicht mehr – dann kann er sich aber 
gleichwohl offenbaren. Diese Offenbarung 
kann sich in der Schrift kondensieren. Mose 
empfängt also auf dem Berg Sinai die Tafeln 
der Thora. Dies ist die große Alternative 
zum Kultbild. In der Schrift gewinnt Gott 
eine mediale Präsenz, die es möglich macht, 
sich über ihn zu verständigen, seine Wei-
sungen zu studieren und dann auch zu 
befolgen. Sie ermöglicht auch eine eigene 
Form der Verehrung in Lobgesängen, in der 
Verehrung der Schriftrollen, für die ein 
kostbares Gefäß, die Bundeslade, gefertigt 
wird. Und die biblischen Autoren werden 
nicht müde, die Kostbarkeit dieser Bundes-
lade und die edlen Materialien, aus denen 
sie gefertigt wurde, zu beschreiben.

In der Religionsgeschichte stellt dieser Me-
dienwechsel vom Kultbild zur Schrift einen 
entscheidenden Qualitätssprung dar. Hinter 
dieses „Niveau von Geistigkeit“, wie es Sig-
mund Freud formuliert hat und wie es Jan 
Assmann zitiert, können wir und kann nie-
mand mehr zurück. Zwar gibt es viele Ver-
ehrer pluralistischer Religionsverhältnisse 
und viele Bestreiter eines singulären Wahr-
heitsanspruchs, aber auch unser relativistisch 
gestimmtes Zeitalter wird einräumen, daß 
bestimmte archaische Formen von Religio
sität im Ernst doch nicht mehr in Frage 
kommen.

Für uns ist ein zweiter und letzter großer 
Medienwechsel besonders interessant. Um 
ihn geht es im Neuen Testament. Wie ein 
roter Faden durchzieht die Erzählung der 
vier Evangelien die große Auseinander
setzung Jesu mit den Schriftgelehrten.  
Sie sind die Anwälte des für Israel so 

entscheidenden Gottesmediums der Schrift, 
durch das es sich von allen anderen Religi-
onen der Völker und Heiden unterscheidet. 
Übrigens müssen wir wissen, daß der reli
gionsgeschichtlich avancierte Status einer 
Religion, die bilderlos war, sich aber mit 
einem religiös aufgeladenen Gottesmedi-
um, der Schrift, identifizierte, für viele Zeit-
genossen in der alten Welt durchaus attrak-
tiv war. Juden siedelten zur Zeit Jesu in der 
gesamten hellenistischen Diaspora, und es 
gab viele Proselyten. Man bekehrte sich 
zum Judentum als einer Religion, die im 
Vergleich zur mythenseligen und bilder-
freundlichen polytheistischen Normalwelt 
intellektuell durchaus attraktiv war. Und 
nun kommt einer, der gerade das Herzstück 
dieser Religion, das Gottesmedium der 
Schrift, in Frage stellt. Die Art und Weise, 
wie er es in Frage stellt, ist eigentlich zu-
nächst nicht radikal. „Kein Jota soll von Ge­
setz und Propheten weggenommen werden“, 
so heißt es am Anfang der Bergpredigt.  
Er ist nicht gekommen, um das Gesetz 
Moses abzuschaffen, sondern es zu erfüllen.

Aber nachdem er die Thora und ihre Bedeu-
tung noch einmal stark gemacht hatte, 
heißt es in unüberbietbarer Klarheit sehr 
deutlich: „Wenn aber eure Gerechtigkeit 
nicht größer ist als die der Schriftgelehrten 
und Pharisäer, werdet ihr nicht in das Him-
melreich kommen.“ Genau das aber war 
durchaus das Versprechen, das hinter der 
pünktlichen Erfüllung aller 365 Vorschriften 
der Thora stand.

Nun aber komme ich endlich zu dem Bild, 
das hier reproduziert ist, zu Pieter Aertsens 
Marktszene. Es setzt eine Perikope des  
8. Johanneskapitels ins Bild, die berühmte 
Szene mit Christus und der Ehebrecherin.

2120 I n t e ll  i g e n t e  M a l e r e i  –  K ü n s tl  e r  a l s  E x e g e t e n I n t e ll  i g e n t e  M a l e r e i  –  K ü n s tl  e r  a l s  E x e g e t e n



Wieder einmal geht es um die Schrift, um 
den richtigen Umgang mit Schrift, um ihre 
Befolgung oder Nicht-Befolgung. Die 
Schriftgelehrten haben auf frischer Tat eine 
Frau beim Ehebruch ertappt und konfron-
tieren Jesus mit diesem Tatbestand mit den 
Worten: „Mose befahl uns, solche Frauen zu 
steinigen“. Das ist das, was das Gesetz be
fiehlt, ein Gesetz, von dem kein Jota weg
genommen werden soll. Das tut Jesus auch 
nicht. Alle kennen den wunderbaren Satz, 
den Jesus spricht: „Wer ohne Sünde ist, werfe 
den ersten Stein“; die Pharisäer und Schrift-
gelehrten wollen nicht so weit gehen, sich 
als schlechterdings sündenlos zu bezeich-
nen und verdrücken sich. Jesus stellt am 
Ende sein Verhältnis zum Ehebruch noch 
einmal deutlich klar, indem er zu der Frau 
sagt: „Du aber sündige nicht mehr.“

Pieter Aertsen zeigt uns auf seiner Darstel-
lung der Szene etwas, was sehr oft in den 
Predigten über die Szene übergangen wird. 
Jesus bückt sich und schreibt mit dem Fin-
ger auf die Erde. Die Szene spielt übrigens 
im Tempel, was für ihre Deutung nicht ganz 
unwichtig ist. Es ist die einzige Stelle im 
Neuen Testament, in der Jesus überhaupt 

schreibt. Wir wissen, daß er in der Synagoge 
gelehrt hat, daß er also ein Didaskalos, ein 
schriftgelehrter Lehrer war, aber Schriften 
hat er uns keine hinterlassen. Nun erleben 
wir ihn als einen Schreibenden. Er schreibt 
also mit dem Finger auf die Erde, und dann 
heißt es, als sie „hartnäckig weiterfragen…“, 
da richtete er sich auf, sagt seinen wunder-
baren Satz, bückt sich wieder und schreibt 
wiederum mit dem Finger auf die Erde. 
Hieronymus, Chrysostomos, die Kirchen-  
väter, haben überlegt, was könnte er denn 
geschrieben haben? Und haben die hebrä-
ische Bibel nach Möglichkeiten abgesucht, 
von denen aber keine überzeugend war. 
Auch unsere Bibelkommentare der heu-
tigen Exegeten wissen dazu eher nichts.  
Es gibt natürlich psychologisierende Deu-
tungen, die Jesus als einen coolen, souve-
ränen Mann herausstellen, der fast gelang-
weilt Gekrakel auf die Erde malt, um seine 
Gelassenheit zu demonstrieren etc. Ein 
seriöser Umgang mit alten Texten ist das 
freilich nicht.

Ich glaube, daß Pieter Aertsen hier ein glän-
zendes Beispiel dafür liefert, wie ein Maler, 
der sich die biblische Szene so genau vor 
Augen stellt, daß er sich auch mit den Detail 
befaßt, zu einem überzeugenden Ergebnis 
kommen kann. Es gibt nicht viele Maler, die 
das Thema des schreibenden Jesus aufge-
griffen haben, aber es gibt sie. Im Kunst
museum zu Lissabon findet sich eine Zeich-
nung von Giorgio Vasari (1511–1574). Sie 
zeigt Jesus, wie er sich bückt und mit dem 
Finger auf die Erde schreibt, und die neugie-
rigen Umstehenden, die sich darüber beu-
gen, um zu entziffern, was dort geschrieben 
stand. Vasari inszeniert also die Neugier  
der Kirchenväter und auch unsere Neugier, 
denn wer wüßte nicht gerne, was Jesus da 
geschrieben hat. Es gibt aber ein, wie ich 
finde, durchschlagendes Argument, das 
diese Neugier umlenkt. Wenn der Evangelist 
auf den Inhalt des Geschriebenen Wert 
gelegt hätte, dann hätte er ihn uns ganz 

bestimmt nicht vorenthalten. So aber erfah-
ren wir bloß, daß Jesus schreibt, nicht aber, 
was er schreibt. Offenbar kommt es nämlich 
darauf gar nicht an. Worauf denn dann?
Es kommt darauf an, daß er schreibt. Wir 
haben es hier mit einer jener Lehr-Perfor-
mances zu tun, die wir in der Bibel immer 
wieder antreffen. Eine haben wir schon 
kennengelernt, die Zermalmung des Gol-
denen Kalbes zu Staub, mit der Mose etwas 
demonstriert, was er unter Umständen auch 
mit Worten hätte ausdrücken können.  
Diese Lehr-Performances sind oft stärker als 
Worte, weil sie nämlich alle Beteiligten in 
das kommunikative Geschehen hineinzie-
hen. Das Schreiben Jesu, bei dem es auf den 
Inhalt nicht ankommt, sondern auf den Akt 
des Schreibens, ist eine Antwort auf die 
Herausforderung, die die Schriftgelehrten 
geliefert haben, indem sie das aufrufen, was 
das Gesetz zum Ehebruch sagt und gleich 
eine Ehebrecherin dazu in die Mitte stellen. 
Es geht um die Macht des Gesetzes, um die 
Macht der Schrift. Auf sie reagiert Jesus, 
indem er schreibt. Wir sind im Johannes-
Evangelium, und Johannes geht es um 
nichts so sehr, als durch die Erzählung 
klarzumachen, um wen es sich bei Jesus 
handelt, nämlich um den inkarnierten Logos, 
das fleischgewordene Wort; es geht um die 
große Transformation der Inkarnation. Gott 
wird Mensch. An dieser Stelle können wir 
begreifen, daß die Inkarnation auch eine 
Medienrevolution sein mußte. Wenn das 
Wort Fleisch geworden war, dann kommt  
es nicht mehr in derselben Weise auf den 
Buchstaben an. Gott war in einer Person 
präsent, dem Sohn Gottes, der Gott selber 
war. Dieses Konzept löst das Konzept einer 
Gottespräsenz in der Schrift ab.

Wenn hier der Finger Jesu schreibt, handelt 
es sich für Johannes um denselben Finger, 
der auf dem Sinai in die Tafeln des Mose die 
Thora beschrieben hatte. Er schreibt jetzt 
auf flüchtige Materie, „eis ten gen“ auf die 
Erde, in den Staub des Tempelbodens. 

Jesus dekonstruiert die Schrift. Er „zer-
schreibt“ sie gleichsam. Der tötende Buch-
stabe ist ersetzt durch den barmherzigen 
Gott, der der Sünderin verzeiht.  
Wir erinnern uns an das Pauluswort von 
dem Buchstaben, der tötet, und den Geist, 
der lebendig macht. Dies hat keiner so 
begriffen wie Pieter Aertsen. Seine geniale 
Idee ist, daß wir, anders als bei Vasari, das 
lesen können, was Jesus auf die Erde ge-
schrieben hat. Er zeigt uns hebräische Buch-
staben, die aber keinen anderen Sinn erge-
ben, als daß sie Buchstaben sind, denn er 
schreibt das Alphabet. Indem er Schriftma-
terial darbietet, macht er die Schrift selbst 
zum Thema. Er hat exakt begriffen, worum 
es in der Szene geht. Exakter als alle moder-
nen Exegeten.

Als ich diesen Text vorbereitete, hat man 
mir als Geburtstagsgeschenk einen kurzen 
Aufenthalt in Neapel geschenkt. Dort habe 
ich in der Kartause St. Martino eine Darstel-
lung gesehen, die entweder von Aertsen 
abhängig ist oder auf eine gemeinsame 
Quelle zurückgeht; sie stammt von 
Francesco de Mura (1696–1782), der dieses 
Fresko 1730 in das Bogenfeld des Kapitel-
saals gemalt hat. 

An der Haltung Jesu und der Frau sehen wir 
die kompositorische Verbindung zu Aertsen. 
Auch de Mura zeigt uns das, was Jesus 
geschrieben hat, Freilich ist er des Hebrä-
ischen nicht mächtig, so daß wir es in die-
sem Fall mit Phantasiekrakeln zu tun haben. 
In der Hauptsache geht er aber noch einen 
Schritt weiter als Aertsen und verdeutlicht 
den Medienwechsel unmißverständlich, 
indem er im Hintergrund und Mittelpunkt 
der Szene, die ja im Tempel spielt, die alten 
Schrifttafeln zeigt und den Menora-Leuch-
ter dazu. Soviel zur Intelligenz der Maler 
und soviel zum Verständnis der zwei für 
unsere Religionsgeschichte so wichtigen 
Medien, dem Bild und der Schrift.

2322 I n t e ll  i g e n t e  M a l e r e i  –  K ü n s tl  e r  a l s  E x e g e t e n I n t e ll  i g e n t e  M a l e r e i  –  K ü n s tl  e r  a l s  E x e g e t e n



Zum Schluß noch ein paar Bemerkungen  
zu diesem so interessanten Verhältnis.  
Der erste Medienwechsel vom Kultbild zur 
Schrift, der den entscheidenden Durch-
bruch zum Monotheismus markiert, der 
zweite Medienwechsel von der Schrift als 
Ort der Gottespräsenz zum Menschenfleisch 
als Ort der Gottespräsenz in der Inkarnation, 
sind entscheidende Stationen in unserer 
Religionsgeschichte, die damit auch zu 
einer Fortschrittsgeschichte, einer Evolution 
geworden ist. Der Gott, der sich offenbart, 
indem er sich entzieht, hat unseren Blick auf 
die Wirklichkeit grundsätzlich verändert. 
Das Christentum ist, anders als die Religion 
der Schriftgelehrten, keine Buchreligion im 
emphatischen Sinn mehr. Die Bibel und ihre 
Bücher sind das ehrwürdige Dokument, die 
Urkunde der Heilsgeschichte, sie sind aber 
nicht mehr der Ort Gottes. (Ich muß hier 
interessante Fragen nach dem Koran über-
gehen, der aus der Sicht einer Fortschritts-
geschichte von Medienwechseln sich wie-
der auf die Stufe der Schriftgelehrsamkeit 
zurückbegibt, freilich mit einem anderen 
Text.)

Die Inkarnation, das Wort, das Fleisch ge-
worden war, hat im ersten Jahrtausend 
Johannes von Damaskus und allen, die das 
zweite der Zehn Gebote, das sogenannte 
Bilderverbot, für überholt ansahen, ent-
scheidende Argumente geliefert. Tausend 
Jahre lang gab es einen Streit um diese 
Frage. Seit Gregor dem Großen (um 540–604) 
und dem Konzil von Frankfurt 794 hat die 
lateinische Kirche ein entspanntes Verhältnis 
zu den Bildern, wenn sie die Heilsgeschich-
te illustrieren. Es gibt auch durchaus Ver-
suche, den dreifaltigen Gott ins Bild zu 
setzen, wobei immer klar war, daß Bilder 
kein Gegenstand der Anbetung waren, auch 
nicht der Verehrung, wie dies in der Ortho-
doxie bis heute üblich ist. Nachdem in der 
Renaissance die mimetische Malerei der 
Antike wiederbelebt wurde, also die 
Malerei, die auf Illusionierung und eine 
veristische Wiedergabe dessen, was immer 
zu sehen war, aus war, kommt es zu einer 
interessanten Erscheinung, über die wir uns 
noch einmal mit dem Blick auf Pieter 
Aertsens Bild beschäftigen können.

Fresko, 1730, Francesco de Mura in der Kartause S. Martino, Neapel

Die Kunsthistoriker, die sich im Dechiffrieren 
von codierten Botschaften in den Bildern 
der frühen niederländischen Malerei be-
schäftigen, behaupten nämlich, daß der 
Vordergrund des Bildes mit dem Mittel-
punkt etwas zu tun hat. Hier sehen wir 
zunächst eine Marktszene. In einer Zeit, die 
beim Bilderlesen darauf geeicht war, Dop-
pelcodierungen zu entziffern, fängt der 
Blick auch der heutigen Kunsthistoriker an 
zu forschen. Daß die Frau die Hand im Krug 
hat, wird z.B. als sexuelles Symbol gedeutet. 
Auch der Gesichtsausdruck der Marktfrauen, 
ihre Kleidung und Tracht, geben entspre-
chende Hinweise. Ich will mich an diesen 
Deutungen, die oft ins Spekulative hinüber 
gleiten, gar nicht beteiligen, sondern nur 
darauf aufmerksam machen, daß hier die 
Eichendorff-Antiphon, das Wechselspiel 
zwischen drinnen und draußen, zwischen 
Natur und Mensch, auf einer besonderen 
Bedeutungsebene wieder auftaucht. Es sind 
wieder die Dinge, die zu uns sprechen, wie 
sie am Anfang der Religionsgeschichte zu 
unseren Vorfahren gesprochen haben. Nur 
hat diesmal ein Maler dafür gesorgt, daß die 
Dinge auch mit bestimmten Bedeutungen 
versehen sind.

Was lernen wir daraus? Immer noch spre-
chen die Dinge zu uns, immer noch ist die 
Welt voll von Projektionsflächen, die zu 
Göttern werden können, so daß wir unsere 
Abfolge von Medienwechseln keinesfalls so 
deuten dürfen, als seien die alten Medien 
damit verschwunden. Sie bleiben präsent, 
bekommen freilich einen andern Status und 
eine andere Dignität. Wenn der inkarnierte 
Logos, die Menschwerdung Gottes, ein 
singuläres Heilsereignis war, dann stellte 
sich für die Zeitgenossen die alles entschei-
dende Frage, wie mit den 33 Jahren, die der 
Gottessohn als Mensch unter Menschen 
gelebt hat, zu verfahren sei.

Waren sie eine Episode oder war hier etwas 
geschehen, was aus dem Zeitstrahl heraus-
stach? Das fleischgewordene Wort, Jesus, 
hat beim letzten Abendmahl in der letzten 
großen Lehr-Performance sich selbst aus 
seiner Episodenhaftigkeit herausgeführt.  
In dem Auftrag: „Tut dies zu meinem  
Gedächtnis“ und in der Möglichkeit, sich 
den inkarnierten Logos so einzuverleiben, 
wie seinerzeit die Kinder Israels, freilich in 
unguter Weise, sich die Materie des Gol-
denen Kalbes einverleibt haben, ist das 
stärkste Gottesmedium installiert worden. 
Die Präsenz Gottes in Buchstaben war 
passé, die Präsenz Gottes im Brot, mehr als 
nur ein Symbol, transportierte die Singulari-
tät des Heilsereignisses in seiner Semantik. 
In der lateinischen Kirche haben wir diese 
Spur in die Konsequenz getrieben. Was 
sieht der Gläubige, der vielleicht in einer 
Monstranz, die sie noch einmal besonders 
heraushebt, eine weiße Scheibe sieht, von 
der er weiß: dies ist der Leib Christi? 

Er sieht eine weiße Scheibe, also nichts. 
Aber dieses „Nichts“ ist in einer Weise auf
geladen wie sonst nichts. Alles und nichts, 
Gott, die omnitudo realitatis, wie es Thomas 
von Aquin ausdrückte, ist auf eine Weise 
präsent, die in einer Bild- und Medienge-
schichte eine Einzigartigkeit beansprucht, 
die ihresgleichen sucht, aber nicht findet.

2524 I n t e ll  i g e n t e  M a l e r e i  –  K ü n s tl  e r  a l s  E x e g e t e n I n t e ll  i g e n t e  M a l e r e i  –  K ü n s tl  e r  a l s  E x e g e t e n



Anfang der 60er Jahre wurde in Südfrank-
reich eine Kirche gebaut. Als sie fertig ge-
stellt war, gab es große Aufregung. Der 
Anlass war das mächtige Bild an der Stirn-
seite der Kirche. Der Künstler Henri Matisse 
hatte nach Motiven aus der Geheimen 
Offenbarung den Thron Gottes gemalt. Und 
auf dem Thron eine Gestalt ohne Gesicht. 
Anstelle des Gesichtes hatte er einen wei-
ßen Raum gelassen.

Als Mose Gott bat: „Lass mich doch deine 
Herrlichkeit schauen“, war da eine Vorge-
schichte.
In der Zeit des Wüstenzugs Israels wird der 
Zweifel laut, ob dies eigentlich noch ein 
Weg, ein Leben und Kämpfen unter Gottes 
Führung sei, oder ob Gott nicht das Volk 
schon längst verlassen habe. In dieser Krise 
– kurz nach der Anbetung des Goldenen 
Kalbes – steigt Mose ins Gebirge hoch, um 
mit Gott Kontakt zu finden. Und als er ihn 
findet, bettelt er: „Lass mich doch deine 
Herrlichkeit schauen.“ Darauf erhält er zur 
Antwort: „Du kannst mein Gesicht nicht 
schauen, denn kein Mensch bleibt am Le-
ben, der mich schaut.“

Die Aussagen der Bibel sind eindeutig: „Kein 
Mensch hat Gott je gesehen“ (Joh 1, 18), 
kein Mensch kann in das Gesicht Gottes 
schauen. Deshalb dürfen wir uns kein Bild 
von ihm machen. Alle Versuche christlicher 
Kunst im Laufe der verschiedenen Epochen, 
Gott darzustellen, verstoßen im Grunde 
gegen die Bibel, gegen das zweite der Zehn 
Gebote. Diese Verstöße haben sich denn 
auch bitter gerächt. Viele von uns schlagen 
sich heute noch mit Projektionen herum, 
die von den Bildern stammen, die wir aus 

Predigt zum Tag der Künstler im Bistum Fulda
Heinz Josef Algermissen

Predigt des 
Bischofs im 
Pontifikalamt 
am 23.4.2010 im 
Hohen Dom zu 
Fulda zum Tag 
der Künstler im 
Bistum Fulda.

Biblischer 
Bezugstext:  
Ex 33, 12–23

Kindertagen in unseren Seelen gespeichert 
haben und die häufig genug im Grunde 
unsere Gottesvorstellung belasten. Solcher-
art Bilder haben mitunter sogar zu einer 
„Gottesvergiftung“ geführt, wie es der 
Frankfurter Psychoanalytiker Tillmann Moser 
in seinem so titulierten Buch (1976) zur 
Sprache brachte.

Aber, seien wir ehrlich, alle diese Versuche 
machen auf der anderen Seite doch auch 
deutlich: Wir Menschen haben ein tiefes 
natürliches Verlangen, jemand, mit dem wir 
es zu tun haben, auch zu sehen.

Diese Erfahrung machen wir täglich: Wir 
möchten wissen, wie der aussieht, mit dem 
wir am Telefon sprechen. So sagen wir am 
Schluss eines Gespräches: „Ich freue mich, 
Sie demnächst näher kennen zu lernen und 
zu sehen.“ Wir möchten eben einen Men-
schen, der uns interessiert, auch vor Augen 
haben. Vor allem eben sein Gesicht möch-
ten wir sehen, weil wir da am deutlichsten 
ablesen können, wer der ist, der da mit uns 
spricht.
Hat Gott dafür kein Verständnis?

„Lass mich dein Angesicht doch schauen“, 
so hat Mose damals gebettelt. So betteln 
wir heute. „Zeig uns dein Gesicht, zeig uns 
deine Wege“, so beten die Verfasser der 
Psalmen immer wieder. „O Heiland, reiß die 
Himmel auf!“, diese adventliche Bitte kommt 
aus derselben Not: Öffne deinen verschlos-
senen Himmel, zeige uns wenigstens für 
den Bruchteil einer Sekunde, dass du da 
bist! „Lass dein Angesicht leuchten, dann ist 
uns geholfen“, heißt es mehrmals – einem 
roten Faden gleich – im Psalm 80.

Gott weiß durchaus um dieses urmensch-
liche Verlangen. Er erfüllt den Wunsch des 
Menschen auch. Allerdings auf eine selt-
same Art, wie unsere Lesung zeigt: Er 
nimmt den Mose bei der Hand und stellt 
ihn in die Höhlung eines Felsens. Er hält 
seine Hand schützend über ihn. Dann geht 
Gott vorbei – und im Vorübergehen, sozusa-
gen im Nachhinein, weiß dann Mose, dass  
es der Herr ist, der an ihm vorübergeht.
Warum macht Gott das so? Sicher weil er 
weiß, dass wir dieses Schutzes bedürfen, 
dass seine unverhüllte Gegenwart uns ver-
sengen würde. „Wenn ich dann meine Hand 
wegnehme, darfst du mir nachschauen. 
Mein Gesicht aber kann niemand sehen.“ 
Könnte es sein, dass auch wir Gott nicht 
anders erfahren als im Vorübergehen? Dass 
wir immer erst nachher wissen, – sozusagen 
in deutender Rückschau – was dahinter-
steckte. Und die entscheidende Frage: Was 
wäre dann aber die uns zugängliche Seite 
Gottes? Oder noch anders: Wie geht Gott an 
uns vorüber?

Mir scheint, mitunter haben wir bei all 
unseren spekulativen theologischen Gedan-
kengebäuden, bei aller Abstraktion und 
Theoretisierung die Konsequenz der Inkar-
nation vergessen, dass Gott uns wirklich 
nahegerückt ist, hautnah und leiblich.

Wir haben auf dieser Erde kein anderes Bild 
von Gott als den Menschen: Und dies gilt 
umso mehr, als der Sohn des Unendlichen 
als Mensch unter uns war, keinesfalls im 
Sinne einer Rolle oder Schauspielermaske, 
sondern ganz und gar. 
Er hat unsere Existenz geteilt, unsere 
Freude, unsere Angst und Not.

Wenn wir daher Gottes Antlitz suchen, so ist 
es mittelbar sehr wohl zu finden: Im Men-
schen, den Gott als sein Abbild in diese Welt 
gestellt hat. Also im Menschen geht uns 
Menschen Gott auf. Diese Wahrheit hat 
Papst Johannes Paul II. in seiner Fundamen-
talenzyklika „Redemptor Hominis“ (1979) so 
zur Sprache gebracht: „Der Mensch ist der 
Weg Gottes, auch der Weg der Kirche.“
Sind wir uns dessen als Kirche wirklich 
bewusst? Schauen wir diese Wahrheit mit, 
wenn wir in menschliche Gesichter schau-
en? In all die hilflosen, kranken, gequälten 
und entstellten Gesichter, in die schönen 
und in die satten Gesichter, in die überheb-
lichen und demütigen, in die jungen und 
alten, in die unfertigen und abgeklärten 
Gesichter.

Liebe Künstlerinnen und Künstler!
Bitte helfen Sie uns, diese Wahrheit nicht zu 
vergessen, neu zu entdecken! Die Kirche 
braucht Sie als Seismographen, die die 
Erschütterungen und Verwerfungen des 
Menschenbildes heute ins Wort und Bild 
bringen. Ihre Herausforderungen tun uns 
gut, auf dass wir die Wirklichkeit nicht ver-
drängen. Ich will es mit Worten des Philo-
sophen und Kunstkritikers Theodor Adorno 
einmal so ausdrücken:  

Gottvater mit Zepter und Weltkugel (Detail),  
um 1660, Gemälde von Carl Ferdinand Fabritius,  

Diözesanmuseum Paderborn 

27P r e d i g t  z u m  T a g  d e r  K ü n s tl  e r  i m  B i s t u m  F u ld  a26



„Die Kirche muss nach dem verlorenen Wort 
und Bild suchen, sonst wird die Verkündi-
gung zur Leerformel, und übrig bleibt ledig-
lich die Empfehlung religiösen Brauchtums, 
abgelöst von religiösen Inhalten.“
Oder, wie es Anfang 2004 Jürgen Habermas 
in einem Gespräch mit Kardinal Joseph 
Ratzinger sagte: Die Kirche müsse religiöse 
Inhalte so „übersetzen“, dass ihr moralischer 
Gehalt auch der säkularen Gesellschaft 
verständlich würde.

Liebe Schwestern und Brüder im Glauben!
Keiner hat die Menschen, die ihm begeg-
neten, so ernst genommen, wie Jesus 
Christus. Keiner hat sich den hilflosen und 
leidenden, aber auch den satten pharisäi
schen Gesichtern so zugewandt wie er, der 
ja „wusste, was im Menschen war“  
(Joh 2, 25).

Erklärt vielleicht gerade die Aufmerksamkeit 
Jesu für die Gesichter der Menschen, dass 
diese Menschen ihrerseits auch im Ange-
sicht Jesu die Herrlichkeit Gottes aufleuch-
ten sahen? „Denn Gott, der sprach: Aus 
Finsternis soll Licht aufleuchten! Er ist in 
unseren Herzen aufgeleuchtet, damit wir 
erleuchtet werden zur Erkenntnis des gött-
lichen Glanzes auf dem Antlitz Christi.“  
(2 Kor 4, 6).

Jesus Christus – das menschliche Antlitz 
Gottes! Das ist das große Thema auch der 
ersten Enzyklika von Papst Benedikt XVI. 
„Deus Caritas Est“ (2006). Dazu erklärte der 
Papst, dass Dantes „Göttliche Komödie“ ihn 
zu dieser Enzyklika inspiriert habe, wo uns 
im innersten Licht des Paradieses schließlich 
nicht etwa ein noch gleißenderes Leuchten, 
sondern das zarte Gesicht eines Menschen 
begegnet: das Antlitz Jesu Christi. Dass Gott 
„ein menschliches Gesicht“ besitzt, sei der 
alles bewegende Höhepunkt dieses „kos-
mischen Ausflugs“, so der Heilige Vater.

Liebe Schwestern und Brüder im Glauben!
Können wir, indem wir uns um die Schick-
sale und Gesichter der Menschen sorgen 
und in ihren Antlitzen Gottes Ebenbild 
entdecken, selber auch zum Abbild und 
Widerschein der Herrlichkeit Gottes in 
unserer Welt werden?

Der Apostel Paulus ist jedenfalls davon 
überzeugt. Und das ist wohl die christliche 
Antwort auf die Frage nach dem Gesicht 
Gottes: „Wir alle aber, die wir mit unverhüll­
tem Gesicht die Herrlichkeit des Herrn wider­
spiegeln, werden in dasselbe Bild verwandelt 
– durch den Geist des Herrn – und bekommen 
Anteil an Gottes Herrlichkeit.“ (2 Kor 3, 18).

In der Tat, es ist gut zu wissen: Jedes 
menschliche Gesicht spiegelt Gottes Herr-
lichkeit wider, jedes! Das ist eine wirklich 
wunderbare und froh machende Botschaft, 
aber auch eine mit ungeheurer Konse-
quenz!

Liebe Künstlerinnen und Künstler!
Wenn Kunst auch autonom sein soll und 
sich nicht mehr bereitwillig von Kirche und 
Theologie in Dienst nehmen lassen will, hat 
sie doch immerhin die Möglichkeit, zu be-
wegen, Türen zu öffnen, Bilder zu zeigen, 
die ganz tief von Gott erzählen. Es gibt viele 
Berührungspunkte.

Helfen Sie uns bitte beim geduldigen Zu
hören und der genauen Wahrnehmung der 
Situation der Menschen, damit die Zustän-
de unseres Lebens, unserer Welt in Worten 
und Bildern benannt werden und zur Provo-
kation kirchlichen Handelns werden können.
Wagen wir also je neu den Dialog Kirche 
und Kunst, auf dass die Kirche der Gefahr 
entgeht, auf Fragen zu antworten, die gar 
nicht gestellt werden – und umgekehrt die 
wirklichen Fragen ohne Antwort bleiben! 
Amen.

Der Blick durch die Fenster unserer Häuser 
und Wohnungen ist uns so selbstverständ-
lich, dass wir ihn kaum registrieren. Das Fen-
ster ermöglicht uns, von innen nach außen 
zu sehen; dieser Blick besitzt eine kommuni-
kative Grundstruktur, denn er setzt uns zu 
den Dingen, die wir sehen, in Beziehung. 
Für Peter Handke löst ein solcher Blick posi-
tive Stimmungen frei, wie er etwas feierlich 
formuliert: „Gelingt mir der Blick an den 
Horizont und verbindet mich mit diesem, so 
spricht er mich frei; so ein Blick ist ein Wall-
fahrtsmoment, im Sitzen (am Felsfenster 
morgens)“1.

Das Fenster ist in der Kultur des Abend-
landes aufs engste mit der Architektur der 
Häuser und damit mit der Wohnkultur ver-
bunden. Wahrscheinlich beginnt die Ge-
schichte des Fensters mit den Löchern in 
einem Verschlag, die dazu dienten, den 
Bereich draußen kontrollieren zu können. 
Die weitere Entwicklung des Fensters hängt 
mit dem Fortschritt der Bautechnik und des 
Baumaterials zusammen, und in ihr spiegeln 
sich gesellschaftliche Strukturen von arm 
und reich, von öffentlich und privat. Neben 
der Aufgabe, die Innenräume zu erhellen, ist 
das Fenster vor allem ein Ort der visuellen 
Kommunikation. Es bietet die Möglichkeit, 
sich in die Wohnung zurückzuziehen und 
doch zu sehen, was draußen geschieht oder 
auch in umgekehrter Richtung von außen 
durch die Fenster in die Häuser zu schauen, 
um zu erkennen, was drinnen vor sich geht. 

Diese Grundfunktion des Fensters, Blicke 
nach innen und nach außen zu ermög
lichen, ist nicht nur unendlich oft in der 
bildenden Kunst dargestellt worden, 

Fenstermetaphern: Bilder für den Einbruch des Heiligen
Josef Meyer zu Schlochtern 

sondern das Fenster wurde und wird in der 
Sprache selbst als Bild verwendet. Wenn 
etwa die Augen als „Fenster der Seele“ be-
zeichnet werden, wird mithilfe dieser Meta-
pher die Möglichkeit der Einsicht ins Innere 
eines Menschen ausgedrückt. Papst Jo-
hannes XXIII. soll auf die Frage, was das Ziel 
des von ihm geplanten Konzils sei, die Fen-
ster geöffnet haben – mit dieser visuellen 
Metapher gab er eine treffende Antwort.  
In der Gegenwartssprache trägt das meist-
verkaufte Betriebssystem für Computer den 
Namen „Windows“, Fenster, und diese Be-
zeichnung kehrt vielfältig in neuen Wortbil-
dungen wieder wie z. B. Programmfenster, 
Textfenster oder Dokumentenfenster. Ähn-
lich wird das Fenster in der bildenden Kunst 
als Bild oder als visuelle Metapher für die 
Kommunikation mit der Außenwelt, gele-
gentlich auch für den Kontakt mit dem 
Göttlichen eingesetzt.  
Im Kontext der christlichen Bildtradition ist 
dabei eine spezifische Ausprägung dieser 
Fenstermetapher festzustellen. Dies möchte 
ich im Folgenden in wenigen Schritten 
aufzeigen. 

2928 P r e d i g t  z u m  T a g  d e r  K ü n s tl  e r  i m  B i s t u m  F u ld  a



1. Das Fenster in der Kunst:  
 Der Ort zwischen Innen und Außen 

Das Fenster ist der Ort, der einen Blick nach 
außen ermöglicht, aber gleichermaßen 
gestattet, in das Innere von Häusern und 
Räumen zu schauen. Am Fenster geschehen 
Dinge, die Licht brauchen: Schreiben, Lesen, 
Nähen, Malen, zumal zu Zeiten, die kein 
elektrisches Licht kannten. Dies hat auf 
unvergleichliche Weise der holländische 
Maler Jan Vermeer van Delft (1632–1675) in 
seinen Interieurs gemalt: Frauen, die ans 
Fenster treten, weil sie Licht brauchen, um 
z. B. einen Brief zu lesen [Abb. 1]. 

Der Schriftsteller Cees Noteboom feiert 
geradezu diese vom einfallenden Fenster-
licht umhüllten Frauen: „Vermeer, dieser 
geheimnisvolle Maler, hatte etwas mit nie-
derländischen Frauen angestellt, er hatte 
ihre Nüchternheit verzaubert, seine Frauen 
walteten über verborgene, verschlossene 
Welten, in die nicht hineinzukommen war. 
Die Briefe, die sie lasen, enthielten die For-
mel der Unsterblichkeit.“2

Wenn der Blick sich durch ein Fenster nach 
außen richtet, vergewissert er sich vielleicht 
nur des Wetters, es kann aber auch ein 
„Wallfahrtsmoment“ wie bei Handke sein, 
ein Sehnsuchtsblick etwa, wie ihn die Ro-
mantiker in Bild und Dichtung ausgedrückt 
haben. Unter den Malern gilt dies vor allem 
für C. D. Friedrich (1774–1840), dessen Bild 
„Frau am Fenster“ (1822) seine Frau als Rü-
ckenfigur zeigt, die aus der dunklen Kam-
mer nach draußen ins Licht schaut. Freilich 
kann es viele Gründe geben, sich nach 
außen zu wenden: Kommunikation mit 
Menschen auf der Straße, Information über 
das, was draußen vor sich geht. 

Der Blick in umgekehrter Richtung, der Blick 
von außen nach innen, ist kulturgeschicht-
lich der Blick aus dem öffentlichen Raum ins 
Private. Die Menschen schützen sich vor 
ihm mit Vorhängen und Gardinen, oder sie 
demonstrieren Offenheit: In manchen Ge-
genden der Niederlande kann man quer 
durch das Haus schauen: „Wir haben nichts 
zu verbergen!“ Die Kultursoziologie analy-
siert die mit solcher Offenheit verbundene 
Auflösung der Distanz, die Einebnung zwi-
schen Öffentlich und Privat zwischen den 
Menschen, weil hinter den immer größer 
werdenden Fenstern der Wohnungen im-
mer mehr ausgebreitet wird. Eine Sonder-
form dieses Blicks hat sich mit dem „Schau-
Fenster“ entwickelt, das zum Anschauen der 
zum Verkauf angebotenen Waren dient. Erst 
die technische Möglichkeit, großflächige 

Abb. 1  Johannes Vermeer: Brieflesendes Mädchen am offenen Fenster,  
1658, Gemäldegalerie Alter Meister, Dresden

Glasscheiben zu produzieren, hat diese 
Form von Werbung und Präsentation mög-
lich gemacht. Einen künstlerischen Aus-
druck für diesen Blick in die Innenräume 
entfaltet die Malerei des amerikanischen 
Künstlers Edward Hopper (1882–1967). Seine 
Bilder zeigen Menschen aus der Blickper-
spektive durch das Fenster – meist verein
samt wirkende Personen in anonymen 
Umgebungen wie Hotels oder Büros, z. B. in 
seinem berühmten Gemälde „Nighthawks“ 
[Abb. 2]. 

Diese erste Bestimmung des Fensters als 
Ort der Kommunikation zwischen innen 
und außen vereinfacht allerdings, was sich 
in Wirklichkeit weitaus komplexer und wi-
dersprüchlicher darstellt. In der zeitgenös-
sischen Kunst wird diese Sicht des Fensters 
als Ort ungebrochener Kommunikation 
zwischen Innen und Außen vielfältig ge-
stört, seine Voraussetzungen werden unter-
laufen und der Betrachter wird irregeführt. 
Ein Beispiel dafür bietet das Fenster im 
Werk des Künstlers Kazuo Katase, der z.B. 
das einfallende Licht farblich und die Fen-
ster skulptural verfremdet und durch Ver-
längerung der Sohlbank gleichsam eine 
Rutschbahn für das Licht schafft wie bei 
einer Installation in der Universitäts- und 
Marktkirche Paderborn [Abb. 3].3 

Abb. 2  Eward Hopper: Nighthawks, 1942, The Art Institute of Chicago

3130 F e n s t e r m e t a p h e r n :  B i ld  e r  f ü r  d e n  E i n b r u c h  d e s  H e i l i g e n F e n s t e r m e t a p h e r n :  B i ld  e r  f ü r  d e n  E i n b r u c h  d e s  H e i l i g e n



2. Aufwertung des Unsichtbaren und  
 Abwertung des Sichtbaren im Christentum

Ein Blick in die biblischen Schriften lässt 
erkennen, dass das Fenster als Öffnung des 
Hauses für Luft und Licht in der Lebenskul-
tur der Bibel einen ähnlichen Stellenwert 
und ähnliche Funktionen besitzt wie in 
anderen Kulturen. Wenn draußen etwas 
Aufregendes geschieht, schauen die Men-
schen aus dem Fenster; im Hohenlied 
schaut der Geliebte zur Freude seiner Freun-
din durch das Fenster ins Haus: „Ja, draußen 
steht er an der Wand unsres Hauses, er 
blickt durch die Fenster, späht durch die 
Gitter“ (Hld 2,9). Diebe dringen durch ein 
Fenster ins Haus ein (Joel 2,9). Andererseits 

ist das Fenster auch ein Fluchtweg in Ge-
fahr: Als der junge David vor König Saul 
fliehen muss, lässt „Michal ihn durch das 
Fenster hinab, so dass er fliehen und sich in 
Sicherheit bringen konnte.“ (1 Sam 19,12). 
Und Paulus wird, als er vor dem Statthalter 
von Damaskus fliehen muss, „durch ein 
Fenster … in einem Korb die Stadtmauer 
hinuntergelassen“ (2 Kor 11,33). Die Lebens-
kultur der Bibel ist also mit dem Fenster 
und seinen Funktionen vertraut; vor diesem 
Hintergrund überrascht nicht, dass das 
Fenster auch in der Sprache der Bibel gele-
gentlich als Metapher verwendet wird. Sie 
findet Verwendung als sprachlicher Aus-
druck für den Weg von außen nach innen, 
wenn z. B. Jeremia klagt: „ … der Tod ist 
durch unsere Fenster gestiegen, eingedrun-
gen in unsere Paläste“ (Jer 9,20). Andere 
Ausdrücke verwenden die Fenstermetapher 
für den Blick in die Innenwelt des Menschen 
und sprechen von den „Fenstern der Weis-
heit“: „Wohl dem Menschen, der über die 
Weisheit nachsinnt, der durch ihre Fenster 
schaut und an ihren Türen horcht“  
(Sir 14,23). 

In diesen biblischen Metaphern deutet sich 
ein Sprachgebrauch an, der für den christ-
lichen Blick auf die Wirklichkeit prägend 
geworden ist. Dieser hat sich, historisch 
betrachtet, in Auseinandersetzung mit der 
griechischen Antike ausgebildet und wurde 
sowohl durch Rezeption wie durch Ableh-
nung in dieser Auseinandersetzung ge-
prägt. Die griechische Antike war eine Kul-
tur der Sichtbarkeit, der offenen Plätze, der 
offenen Debatten in der Polis und der Sicht-
barkeit des Körpers, wie uns die erhaltenen 
Skulpturen der Athleten, der nackten Göt-
tinnen und Götter noch heute zeigen.  
Das Christentum dagegen führt zu einer 
Umwertung des Sichtbaren; seine Botschaft 
vom unsichtbaren Gott und von der kom-
menden Welt sieht die sichtbaren Dinge 
dieser Welt als vorläufig an, bewertet sie als 
äußerlich und zweitrangig. Entscheidend im 

Abb. 3 Kazuo Katase, Installation in der Universitäts-  
und Marktkirche Paderborn

Leben ist die innere, nicht sichtbare Wirk-
lichkeit, d.h. das Verhältnis des Glaubens 
zum unsichtbaren Gott. Dieser Gegensatz 
zwischen Gott und Welt überträgt sich in 
eine Ambivalenz der Beziehung des Glau-
bens zur sichtbaren Welt, weil diese das  
Heil des Menschen gefährden kann, wie der 
erste Johannesbrief herausstellt: „Denn alles, 
was in der Welt ist, die Begierde der Augen 
(concupiscentia oculorum) und das Prahlen 
mit dem Besitz, ist nicht vom Vater, sondern 
von der Welt. Die Welt und ihre Begierde 
vergeht, wer aber den Willen Gottes tut, 
bleibt in Ewigkeit“ (1 Joh 2, 15f ). Diese Ge-
fährdung des Menschen durch die concupis-
centia oculorum findet in der kompromiss-
losen Aussage Jesu aus der Bergpredigt 
eine zusätzliche Verschärfung: „Und wenn 
dich dein Auge zum Bösen verführt, dann 
reiß es aus; es ist besser, einäugig ins Reich 
Gottes zu kommen …“ (Mk 9,47).

Weil die Begierde der Augen den Menschen 
zur Augenlust (ver)führen kann, wird in der 
aszetischen Tradition vor dem Sich-Ergötzen 
am Sichtbaren gewarnt und der freie Blick 
gleichsam von außen nach innen umge-
lenkt. Wirkungsgeschichtlich ist folgende 
Passage aus den Bekenntnissen des Hl. 
Augustinus bedeutsam: „… da gehen die 
Menschen hin und bewundern die Höhen 
der Berge, das mächtige Wogen des Meeres, 
die breiten Gefälle der Ströme, die Weiten 
des Ozeans und den Umschwung der Ge-
stirne, und verlassen (vergessen) dabei sich 
selbst“ (Confessiones X, 8, 15). Es ist bekannt, 
dass der Dichter Petrarca, als er den Mont 
Ventoux bestiegen hatte und sich an dem 
Blick in die weite Landschaft ergötzte, aus-
gerechnet diese Stelle las und sich die Freu-
de an der soeben entdeckten Schönheit der 
Welt untersagte. Für die christliche Fröm-
migkeit ist also die äußere sichtbare Welt,  
so schön sie auch sei, unwesentlich und 
vorläufig. Die Bewunderung der Natur, ihrer 
Erhabenheit und Größe, lenkt ab von der 
Schau der wahrhaft erhabenen Größe 

Gottes, die der Mensch im Glauben, in sei-
nem Innern erkennt. Diese Grundüberzeu-
gung prägt sich in den verschiedenen Strö-
mungen der christlichen Frömmigkeit aus 
und müsste differenzierter beschrieben 
werden. Stattdessen sei hier nur ein Zitat 
aus der „Nachfolge Christi“ des Thomas von 
Kempen (1380–1471) angeführt: „Das ist die 
höchste Weisheit: in Verachtung der Welt 
nach dem Himmelreich streben… Befleiße 
Dich also, dein Herz von der Liebe zum 
Sichtbaren loszulösen, um dich zum Un-
sichtbaren aufzuschwingen!“4

Die hier nur grob skizzierte Aszese der 
„Weltflucht“ verbindet mit der Sichtbarkeit 
der Welt also die Gefahr, dass sich die Au-
gen in ihrer Schaulust an die sichtbare Welt 
verlieren und Gott übersehen. Das Fenster, 
primär der Ort für den Blick nach außen, 
wird daher in der Bildsprache des Christen-
tums häufig in anderer Richtung gelesen: es 
wird zum Bild für den Weg ins Innere des 
Menschen. Damit wird die Wahrnehmung 
der Natur als Gottes Schöpfung nicht über-
sehen, aber die Aufforderung zur Abkehr 
von der Welt zieht sich doch wie ein roter 
Faden durch das Spannungsfeld zwischen 
Glaube und Welt. Sie durchdringt die Spra-
che der Lieder, der Gebete und auch der 
Bilder, in denen das Fenster nicht für den 
Blick nach außen, sondern als Metapher für 
den Blick nach innen eingesetzt wird. 

3. Das Fenster als Bild und Metapher  
 für den Einbruch des Heiligen 

Die Szene der Verkündigung des Engels an 
Maria ist als prominentes Motiv der christ-
lichen Ikonographie häufig in Skulptur und 
Malerei dargestellt worden. Zwar lautet der 
Passus aus dem Lukasevangelium lapidar: 
„Der Engel trat bei ihr ein“ (Lk 1,28) –  
[Et ingressus Angelus ad eam dixit: Ave gratia 
plena], aber dieses Geschehen des Ein-
bruchs der Transzendenz in die Welt des 
Menschen wird seit dem Mittelalter visuali-
siert als Schritt des Engels in das Haus oder 

3332 F e n s t e r m e t a p h e r n :  B i ld  e r  f ü r  d e n  E i n b r u c h  d e s  H e i l i g e n F e n s t e r m e t a p h e r n :  B i ld  e r  f ü r  d e n  E i n b r u c h  d e s  H e i l i g e n



in die Kammer der Maria, als Durchbrechen 
der Grenze zwischen überirdischer und 
menschlicher Welt. Die Überschattung der 
Jungfrau Maria machen die Maler sichtbar 
als Lichtstrahl, der von Gottvater ausgeht 
und auf Maria trifft; manchmal durchdringt 
er die Mauern, oft aber nimmt er den Weg 
durch das Fenster.5 In dieser Weise gestaltet 
z.B. Rogier van der Weyden (1399–1464) 
seine Darstellung der Verkündigung an 
Maria. Der Engel spricht sein „Ave, gratia 
plena“, während der Hl. Geist durch das 
Fenster in Lichtstrahlen auf Maria nieder-
fährt [Abb. 4]. 

Ähnlich zeigen die Verkündigungsbilder 
von Jan van Eyck den Übergang von außen 
nach innen durch Hauswand und Fenster. 
Dieser Bildtyp wird von der Renaissance 
übernommen: Fra Filippo Lippi (1406–1469) 
hat den Dom von Spoleto mit Fresken aus-
gemalt; in der Apsis befindet sich das Bild 
der Verkündigung an Maria. Von Gottvater 
im Himmel gehen streng linear die Licht-
strahlen aus und erreichen Maria in einem 
prachtvoll ornamentierten, palastartigen 
Haus durch das vergitterte Fenster [Abb. 5], 
während der Verkündigungsengel außer-
halb des Hauses kniet. Auch im Barock 
findet sich diese Ausgestaltung der Verkün-
digung wieder, z. B. bei Jacopo Tintoretto 
(1518–1594), dessen lichterfüllte, dramatische 
Komposition der Szene in der Scuola di San 
Rocco in Venedig den Verkündigungsengel 
noch im Flug durch die Haustür zeigt, be-
gleitet von einem Puttengeschwader, das 
dem Hl. Geist durch das Oberfenster folgt. 
Neben dieser Bildgeschichte ist hier noch 
kurz auf die Ikonen hinzuweisen; sie werden 
häufig als „Fenster zum Jenseits“ als „Fenster 
zur geistigen Welt“ charakterisiert. Nach  
der mit ihnen verbundenen Theologie des 
Christus-Antlitzes sind Ikonen nicht als 
Darstellungen im Sinn von Bildnissen, 
sondern als eine Art Vermittlungsinstanz  

Abb. 4  Rogier van der Weyden:  Verkündigung  
an Maria, um 1460, Alte Pinakothek, München

zu verstehen, eben als Fenster, durch die  
die geistige, die ewige Welt ansichtig wird;  
sie sind „Fenster zur Ewigkeit“. 

4. Reminiszenzen der religiösen  
 Fenstermetapher in der Gegenwartskunst

Fenster sind ein beliebtes Thema in der 
Gegenwartskunst, aber es ist doch überra-
schend, dass auch in der Gegenwart das 
Fenster gelegentlich in der Tradition der 
Verkündigungsbilder als Bild und Metapher 
eingesetzt wird. So hat sich der britische 
Maler Richard Hamilton (geb. 1922), einer 
der Begründer der Pop-Art, intensiv mit den 
Verkündigungsbildern aus der Renaissance 
auseinandergesetzt. Sein Bild „An Annuncia-
tion“ (1994–2004, Öl auf Tintenstrahldruck 
auf Leinwand, 56,6 x 55,5cm) [Abb. 6] zeigt 
im Bildaufbau eine Verwandtschaft zu den 
Frauen am Fenster bei Vermeer. 

Abb. 5  
Fra Filippo Lippi (1406–1469):  

Verkündigung an Maria, 
 Fresko im Dom zu Spoleto

Allerdings dringt das Licht nicht von außen 
nach innen; es wird durch das elektrische 
Licht ersetzt, hier durch die Wagenfeld-Lam-
pe (1924), also durch eine irdische Lichtquel-
le. Hamilton verzichtet auf den Engel, aber 
betitelt dieses Bild dennoch als „Verkündi-
gung“ – nicht ohne Grund, denn die nackte 
Frau, hier ohne erotische Signale ins Bild ge-
setzt, hält ein Handy oder einen Telephon-
hörer in der Hand und spricht. Mit wem? 
Thomas Kellein, Leiter der Kunsthalle Biele-
feld, hat dieses Bild in einer Ausstellung im 
Jahr 2008 gezeigt und kommentiert im 
Katalog: „Es ist möglich, dass die Frau mit 
Gott oder dem Künstler im Gespräch ist.“6 

3534 F e n s t e r m e t a p h e r n :  B i ld  e r  f ü r  d e n  E i n b r u c h  d e s  H e i l i g e n F e n s t e r m e t a p h e r n :  B i ld  e r  f ü r  d e n  E i n b r u c h  d e s  H e i l i g e n



Als zweites Beispiel sei eine Serigraphie von 
Jiri Georg Dokoupil angeführt, die unter 
dem Titel „Begegnung“ (1987) das Fenster 
für eine spirituelle Aussage einsetzt [Abb. 7]. 

Dokoupil (geb. 1954) ging 1968 aus der CSSR 
in den Westen und gehörte zur Gruppe der 
„Jungen Wilden“ der 80er Jahre. Dieser 
Künstler pflegt keinen eigenen Stil, sondern 
hat sich in postmoderner Hochschätzung 
der Pluralität aufs Experimentelle verlegt. 
Zu seinem Werk zählen „Rauchbilder“, bei 
denen er die Leinwand mit brennenden 
Kerzen „bemalt“, seine „Seifenblasenbilder“ 
entstehen aus farbigen Seifenblasen, die auf 
den Bildträger geblasen werden und zer-
platzen. Auf ähnliche Weise hat er Säfte, 
Obststücke, Autoreifen oder Peitschen in 
seiner Kunst eingesetzt. Im Kontext seines 
oft provozierenden Œvres ist der Siebdruck 
„Begegnung“ eine Überraschung: Ein junger 
Mann, von hinten gesehen, öffnet ein Fen-
ster, dem sich von außen der Cruzifixus 
nähert. Der Titel ist offenbar nicht pole-
misch gemeint, denn er findet in den for-
malen Korrespondenzen im Bild eine Ent-
sprechung: Die Parallelen zwischen den 
Armen des jungen Mannes, den Armen des 
Gekreuzigten und den Fenstersprossen 
werden noch unterstrichen durch die trans-
parenten Kreuzbalken, die beide Figuren 
umfassen. Letztlich wird das geöffnete 
Fenster zur Metapher für die Ankunft Christi 
im Leben dieses Mannes. 

Im Kontext der polemischen und rabiaten 
Bildfindungen Dokoupils nimmt sich diese 
Arbeit unerwartet ernsthaft aus, will aber so 
verstanden sein: „Die Jesusbilder waren 
natürlich nicht blasphemisch gemeint … 
Viel herausfordernder war, Bilder zu ma-
chen, die auch von Gläubigen angenom-
men werden konnten.“7 

Abb. 6  Richard Hamilton: „An Annunciation“ 1994–2004 

Anmerkungen
1	 Peter Handke, Am Felsfenster morgens 

(und andere Ortszeiten 1982–1987),  
Salzburg, Wien 1998, 244.

2	 Cees Noteboom, Allerseelen,  
Frankfurt 1999, 175.

3	 Vgl. dazu die Dokumentation in Verf. 
Interventionen. Autonome Gegenwarts-
kunst in sakralen Räumen, Paderborn 
2007. Zum Motiv des Fensters in der 
jüngeren Kunstgeschichte bietet einen 
Überblick: Stephan Rasche, Das Bild an der 
Schwelle. Motivische Studien zum Fenster 
in der Kunst nach 1945, Münster 2003 
(Theorie der Gegenwartskunst Bd. 15). 
Zum Verhältnis von Innen und Außen in 
der jüngeren Fotografie vgl. inside // 
outside. Innenraum und Ausblick in der 
zeitgenössischen deutschen Fotografie, 
hg. v. Walter Smerling und Simone Förster, 
Köln 2008.

4	 Thomas von Kempen, Nachfolge Christi. 
Übersetzt und eingeleitet von Otto Karrer, 
München 1960, 20.

5	 Gertrud Schiller, Ikonographie der christ-
lichen Kunst, Bd. 1, Gütersloh 1966, 44-63; 
Abb. 66-124.

6	 Richard Hamilton, Virtuelle Räume, hg. v. 
Th. Kellein, Edition Hansjörg Mayer, 
London, Bangkok 2009, 24.

7	 Jiri Georg Dokupil im Gespräch mit Paul 
Maenz, in: Kunst heute Nr. 10, hg. v. Wil-
fried Dickhoff, Köln 1993, 57. Vgl. auch: 
Dokoupil. Malerei im 21. Jahrhundert, hg. 
v. Wilfried Dickhoff und Robert Fleck, 
Hamburg 2005. 

8	 Vgl. Veronika Schneider u. a., Das Fenster 
in der Literatur. Eine Geschichte der freien 
Sicht, Frankfurt 2000.

Diese beiden Beispiele zeigen, wie das 
Fenstermotiv auch in der Gegenwartskunst 
als Bild und Metapher für Kommunikation 
mit Gott oder mit Menschen eingesetzt 
wird. Kulturgeschichtlich entwickelt sich die 
Fensterarchitektur weiter, aber nach wie vor 
fungiert das Fenster als Bildspender meta-
phorischer Ausdrücke für die Kommunika
tion, die über die geschlossene Welt eines 
Menschen hinausführt; neben den hier 
aufgezeigten Beispielen aus der bildenden 
Kunst könnte dies auch im Bereich der 
Literatur gezeigt werden.8 

Dies ist ein Grund zur Zuversicht, dass es 
der Kunst noch nicht die Sprache verschla-
gen hat, wenn sie schöpferisch vom Ein-
bruch der Transzendenz in die Welt der 
Menschen sprechen soll.

Abb. 7  Jiri Georg Dokoupil: Seriegraphie „Begegnung“, 1987

3736 F e n s t e r m e t a p h e r n :  B i ld  e r  f ü r  d e n  E i n b r u c h  d e s  H e i l i g e n F e n s t e r m e t a p h e r n :  B i ld  e r  f ü r  d e n  E i n b r u c h  d e s  H e i l i g e n



Die Umnutzung von Kirchen stellt neben 
der inhaltlichen Fragestellung auch eine 
anspruchsvolle architektonische und denk-
malpflegerische Aufgabenstellung dar. 

Im Falle der 1883 errichteten Liebfrauen
kirche, die mit ihrem 74 m hohen Turm die 
Stadtsilhouette der Innenstadt Dortmunds 
prägt, bestand die Aufgabe darin, die Kirche 
in eine Grabeskirche mit ca. 4000 Urnen
gräbern umzuwidmen.

Diese höchst spannende Aufgabe stellte 
nicht nur die Frage nach dem angemes-
senen Umgang mit der historischen 
Substanz des Bauwerks, sondern auch die 
Frage nach dem Umgang mit den  

Der Umgang mit Raum und Licht
Umnutzung der Liebfrauenkirche Dortmund zu einer Grabeskirche 

Volker Staab

Wettbewerb-Entwurfsansichten/Rendering: staab-architekten.com

3938 D e r  Um  g a n g  m i t  R a u m  u n d  L i c h t



atmosphärischen Eigenheiten des vorhan-
denen, auch bei den Mitgliedern der 
Gemeinde vertrauten Kirchenraums. 

Sowohl die Frage nach dem angemessenen 
Ort für das Ritual der Urnenbestattung, als 
auch der Umgang mit dem bestehenden 
Kirchenraum standen also im Vordergrund 
unserer Überlegungen.

Mit dem Vorschlag, sämtliche Urnengräber 
flächig auf dem Kirchenboden anzuordnen, 
gelingt eine einfache Antwort auf diese 
beiden vordringlichen Aspekte. In der fried-
hofsähnlichen Anordnung des Urnenfeldes 
wird eine Analogie zu der traditionellen 
Erdbestattung gesucht. Durch die bodenbe-
zogene Position des Urnengrabes kommt 
das Ritual dem der Erdbestattung nahe, bei 
der durch die Übergabe des Leichnams an 
die Erde der Kreislauf von Leben und Tod 
versinnbildlicht wird. Andererseits bleibt bei 
dieser nur ca. 80 cm hohen Installation der 
bestehende Kirchenraum die räumlich und 
atmosphärisch wirksame Dominante. 

Die Materialisierung der Urnenbehälter und 
Urnenpodeste wird in Baubronze umge-
setzt. Dieses leicht korrodierende Material 
unterstützt die Erdbezogenheit dieser 
Anordnung. Die beinahe holzfarbene  
Tönung und die Höhe der Urnenpodeste 
scheinen auf den ersten Blick dem ver-
trauten Bild der Kirchenbestuhlung zu ent-
sprechen. Verschiedene Ausführungen der 
Urnenbehälter ermöglichen individuelle 
Bestückungen des Urnengrabes mit 
Blumen, Bildern, Kerzen sowie Gravuren.

Es wird vorgeschlagen, in zwei Entwick-
lungsschritten den kompletten Kirchenbo-
den – sowohl Haupt- als auch Seitenschiffe 
– mit der skulpturalen Topographie der 
Urnenpodeste zu belegen. 

Im ersten Bauabschnitt wird ein zentrales 
Feld in den Haupt- und Seitenschiffen, in 

einem zweiten Schritt werden auch die 
Wandflächen unterhalb der Kirchenfenster 
in den Seitenschiffen belegt werden.  
So wird von Beginn an der Eindruck des 
bodenfüllenden Reliefs vorhanden sein.  
Die Belegung der Urnenplätze lässt sich  
nur an der Bearbeitung und Gestaltung der 
Urnenabdeckungen erkennen. Während die 
unbelegten Urnenplätze mit einer glatten 
unbehandelten Platte abgedeckt werden, 
erhalten die belegten Plätze eine individuell 
gestaltete, mit Blumen oder Kerzen be-
stückte Abdeckung. Der freigehaltene Mit-
telgang ermöglicht die Zeremonie der Trau-
erfeier im bestehenden Chor, in welchem 
eine Trauerkapelle eingerichtet wird. Hier 
sind auch das Trauerbuch und die Lebens
kerze angeordnet. Von hier aus begibt sich, 
ähnlich der Zeremonie auf dem Friedhof, 
die Trauergemeinde an das Urnengrab zur 
Übergabe der Urne an ihren ausgewählten 
Platz. 

Bei der nun anstehenden Realisierung wird 
der Lichtplanung eine wesentliche Rolle 
zukommen. Ziel ist, einerseits das vertraute 
Tageslicht durch die vorhandenen Kirchen-
fenster zu erhalten, darüber hinaus aber 
eine ergänzende Kunstlichtbeleuchtung für 
die winterlichen Abendstunden oder zur 
atmosphärischen Unterstützung einer Feier 
zu installieren. Durch die Kunstlichtanord-
nung soll eine Betonung des Kirchenraums 
einerseits und eine gleichmäßige Ausleuch-
tung des Urnenfeldes andererseits erreicht 
werden. Dazu werden im Bereich der 
Kapitelle entlang des Hauptschiffes 
Beleuchtungskörper angebracht, welche 
sowohl das Gewölbe des Kirchenraums als 
auch das Bodenfeld ausleuchten. Ergänzend 
werden einige erhaltene Wandbilder ausge-
leuchtet.

Insgesamt ist es das Ziel, mit dieser sehr 
reduzierten Gestaltung eine ruhige, 
kontemplative, aber doch einzigartige 
Atmosphäre zu erzeugen.

Über den Vergang von Kunst
Die Liebfrauenkirche in Dortmund und der Bildhauer Paul Nagel

Peter Ruhnau

Darüber muß man nicht traurig sein. 
Aber es scheint geboten, die Dinge, über 
welche die Zeit hinweg gegangen ist, 
aufzuzeichnen und darzustellen, also eine 
Dokumentation anzufertigen. Diese Doku-
mentation wird unter anderem aufbewahrt 
im Diözesanbauamt in Paderborn.

Die Liebfrauenkirche in Dortmund ist ein 
gewaltiger Bau der Neo-Gotik; errichtet 
wurde er von 1881 bis 1883, Architekt war 
der Wiener Friedrich von Schmidt. Als das 
Gebäude entstand, hatte die Muttergemein-
de, die Propsteigemeinde im Zentrum der 
Altstadt von Dortmund, ca. 30.000 
Mitglieder.  

Abb. 1 und 2  Gottesdienst (Foto 1991) in der Liebfrauen
kirche Dortmund mit der Altarraumgestaltung von Paul 
Nagel aus der Umbau-Phase 1980/1985.  Im Zentrum der 
Altar, dahinter der baldachinartige Überbau für den 
Tabernakel

4140 D e r  Um  g a n g  m i t  R a u m  u n d  L i c h t



Um 1980/85 stand eine grundlegende 
Renovierung des großen Gebäudes an.  
Die Außenrenovierung war beendet, die 
Innenrenovierung stand bevor. Angesichts 
der schrumpfenden Gemeinde von damals 
4000–3800 Mitgliedern (Tendenz abneh-
mend) wurden Konsequenzen gezogen. 
Fragen etwa, das Kirchengebäude aufzuge-
ben oder umzunutzen, stellten sich aller-
dings nicht. Aber es drängte die Frage: Was 
ist zu tun mit dieser „zu groß gewordenen“ 
Kirche?
 
Wir entschlossen uns, sie im Inhalt zu ver-
kleinern. Das hieß: Der Altar wurde aus dem 
Chorhaus herausgerückt, nicht in dessen 
Eingang, unter den Triumphbogen und 
auch nicht in das letzte Joch vor dem Tri-
umphbogen. Der Altar wurde noch ein Joch 
weiter ins Kirchenschiff hineingezogen, auf 
eine frei und mitten in den Raum hineinge-
legte, mäßig erhöhte Insel. Auf diesen Ort 
hin wurden die Bänke bezogen, insgesamt 
nur noch – als „harter Kern“ sozusagen – ca. 
200 Plätze. Die übrigen Flächen bezeichne-
ten wir als „Straßen, Wege, Plätze“, geeignet 
für jede Art von Aktivität außerhalb der 
Eucharistiefeier. Sie hätten dienen sollen zu 
Prozessionen im Kirchenraum, zu Unterwei-
sungen der Jugend in Vorbereitung auf die 
Sakramente, für Vorträge, Ausstellungen, 
Andachten etc. Unter anderem fand eine 
Veranstaltung des Evangelischen Kirchen-
tages 1991 hier statt, ein Jugendkonzert 
(Abb. 1 und 2). 

Abb. 3  Der vom Künstler Paul Nagel stammende und von 
ihm später mit Rottönen bemalte Baldachin-Überbau mit 
dem Tabernakel in der Phase des Rückbaus 2010.

Abb. 4  Malerei von Paul Nagel im gewölbten Bogen  
über dem Tabernakel.

Abb. 5  Aus der Umbau-Dokumentation, hier Detail vom 
Fußboden 

Das Ganze ist, wie gesagt, einfarbig rot 
gehalten. Die Bilder sind eigentlich unspek-
takulär, trotz aller Dramatik. Sie sind auch 
zunächst für den Beschauer fast unsichtbar, 
jedenfalls aus der Ferne, auf sich bezogen 
oder auf die Mitte des Ganzen, den Taberna-
kel. Dieses Gehäuse, das Haus Gottes selbst, 
das Menschen ihm gebaut haben, ist eben-
falls unspektakulär auf den ersten Blick. Im 
näheren Hinsehen zeigt sich seine Qualität 
und Materialität: Außen ist das Gehäuse 
versilbert und vergoldet und mit Punzie-
rungen versehen, das Innere ist ganz ver-
goldet. Hier ist der Mittelpunkt und Höhe-
punkt aller Gestaltungsansätze. Das Gold, 
das im Altar streifenweise seinen Stipes 
schmückt, ist aufs höchste verdichtet.  
Die flach in den Altarstein eingearbeiteten 
Ornamente (Abb. 2) zeigen sich ebenfalls in 
ihrer ganzen Schönheit erst aus der Nähe. 
Genauso geschieht es mit den zweifarbigen 
Steinornamenten auf dem Fußboden, die 
sich immer deutlicher verdichten und ver-
flechten, je näher sie dem Tabernakel liegen 
(Abb. 5); dann erst wird die Gestaltung zur 
Gänze sichtbar.

Angesichts der großen Probleme, welche 
die Gemeinde im Hinblick auf die Erhaltung 
des gesamten Gebäudes hat und angesichts 
der Tatsache, daß die Liebfrauengemeinde 
inzwischen wieder Teil der Propstei-Mutter-
gemeinde geworden ist, mußte die hier 
skizzierte Gestaltung aus der Hand des Paul 
Nagel aufgegeben werden. Eine genaue 
Dokumentation hat die Dinge für die Nach-
welt festgeschrieben. Die nach uns Kom-
menden werden einen Eindruck gewinnen 
können von der Tatkraft der damals Tätigen: 
Eine weitere Schicht der Gestaltung war als 
Zeugnis der Frömmigkeit zu lesen gewesen. 

Dies ist nun Geschichte. Allein die 
Dokumentation bewahrt das Gewesene.

Darauf ist auch das zweite wichtige neue 
Stück der Ausstattung zu sehen: der Taber-
nakel. Dieser stand am Übergang vom drei-
schiffigen Kirchenraum zum Chorhaus, 
unter dem Triumphbogen, und war seiner-
seits ausgezeichnet durch einen baldachin-
artigen Überbau. Erkennbar ist auch, daß 
die weiter unten beschriebene Malerei noch 
nicht ausgeführt war.

Diese beiden Stücke wurden von Paul Nagel 
aus Köln konzipiert und gearbeitet. Auch 
die bühnenartige Verbindung zwischen der 
Altarinsel und dem Standort des Taberna-
kels wurde von diesem Bildhauer entwor-
fen, auch die Altarinsel selbst. Weitere Ein-
zelheiten traten nach und nach hinzu: Ein 
Ambo sowie leichte, an die historischen, aus 
dem Mittelalter stammenden Faltstühle 
erinnernde Sitze für den Priester und die 
Meßdiener.

Ganz wesentlich verändert und überhöht 
wurde die Architektur des Baldachins durch 
eine vom Künstler später realisierte Malerei: 
In monochromen Rot-Tönen bemalte er die 
Seitenwände, die nach innen, zum freiste-
henden Tabernakel hin gerichtet waren, mit 
Szenen, die dramatisch die Verkündigung 
des Glaubens durch den Evangelisten Jo-
hannes mit dem Beginn seines Evangeli-
ums, das der Engel ihm weist, zeigen. Die 
gegenüberliegende Malfläche zeigt den 
weinenden Petrus angesichts seines Verrats, 
dem trotzdem die ecclesia den Weg der 
Kirche weist. Die Malflächen sind konkav 
gebogen und zeigen auf den Tabernakel im 
Zentrum. Die Unterseite des Bogens, die 
den Tabernakel beschützt und beschirmt, 
zeigt das Zentrum des Glaubens, das Alpha 
und das Omega und davor das leere Kreuz, 
von Lorbeer umwoben. Zu beiden Seiten 
begleiten der singende David und die 
Ägyptische Sybille dieses Tableau: Eine 
verschlüsselte Darstellung des „Gnaden-
stuhls“ (Abb. 4).

43Üb  e r  d e n  V e r g a n g  v o n  K u n s t42 Üb  e r  d e n  V e r g a n g  v o n  K u n s t



Die 1934 errichtete und 1957 umfassend 
erweiterte kath. Heilig Kreuz-Kirche in Horn-
Bad Meinberg (Erzbistum Paderborn) wurde 
aufgrund von demografischen Verände-
rungen, sinkenden Kirchenbesucherzahlen 
und Aufgabe des nebenstehenden Pfarr-
heimes im Rahmen eines Pilotprojekts des 
Erzbistums Paderborn zu einem kirchlichem 
Zentrum mit integriertem Pfarrheim umge-
baut.
Die Umbauten im Innern wurden ohne 
Änderung der bestehenden Raumvolumina 
des Kirchraumes durchgeführt. Die gesamte 
neue Erschließung der Kirche und des inte
grierten Gemeindehauses übernimmt ein an 
die Westseite der Kirche behutsam vorge-
bauter gläserner Verbindungsgang, der 

bewusst Assoziationen an einen Kreuzgang 
wecken soll. Er verbindet die umgebauten 
Nebenräume der Sakristei mit den Räumen 
des implantierten Pfarrheimes funktional 
miteinander, ohne die Nutzung der Kirche 
zu stören. Die neuen behindertengerecht 
gestalteten WC-Räume in der Sakristei kön-
nen nun von allen Besuchern unabhängig 
genutzt werden. 

Das überlange Kirchenschiff wurde genau 
an der Nahtstelle der 1950er Jahre-Erweite-
rung quergeteilt, der südliche, ältere Teil 
einschließlich der Orgelempore wird als 
Pfarrsaal mit Gruppenraum genutzt, der 
jüngere Teil wird als verkleinerter Kirchraum 
weitergenutzt. 

Prototyp für ein kirchliches Zentrum im ländlichen Raum
Falko Biermann

Der halbrunde Altarbereich wurde baulich 
nicht angetastet, nur die liturgischen Orte 
neu angeordnet. Der Tabernakel erhielt 
hinter dem Altar in der Zentralachse unter 
dem Kreuz einen neuen Standort. 
Über eine mobile Glastrennwand bleibt der 
Kirchraum weiterhin multifunktional nutz-
bar. Der Pfarrsaal kann bei Festgottesdiens-
ten jederzeit über die Trennwand mit dem 
Kirchraum verbunden werden, so dass an-
nähernd die gleiche Besucherzahl wie vor 
dem Umbau Platz findet. 

Insgesamt sollten die Eingriffe in die vor-
handene Bausubstanz, insbesondere an der 
schönen Sandsteinfassade, so gering wie 
möglich gehalten werden. Nur die Kirchen-

fenster im Bereich des Pfarrheims, Ausbau 
der Bleiverglasungen und Einbau von 
durchsichtigen Fenstern sowie Wegnahme 
der Brüstungen unter Beibehaltung der 
Fensterteilung, und der komplette Rückbau 
des Turmeingangs verändern geringfügig 
das äußere Erscheinungsbild der Kirche. 
Das Tragwerk des gläsernen Verbindungs-
ganges besteht aus einer filigranen Stahl-
konstruktion mit dunkelgrauem Glimmer
anstrich. 

Die Orgel wurde an Ihrem alten Standort 
abgebaut und konnte auf der bestehenden, 
bisher nicht genutzten Seitenempore 
(Chorempore) im verkleinerten Kirchenschiff 
ohne große Umbauten wiedereingebaut 

Die Glastrennwand in Funktion: Der abgetrennte Raum kann als Pfarrsaal genutzt werden.

45P r o t o t y p  f ü r  e i n  k i r c h l i c h e s  Z e n t r u m  i m  l ä n dl  i c h e n  R a u m44



werden. Mit dem Heranrücken der Orgel an 
den Altarraum konnte das Klangvolumen 
nachhaltig verbessert werden. 

Die alte Orgelempore und der Platz darun-
ter konnten nach der Verlagerung der Orgel 
neue Funktionen aufnehmen: Ein Kleingrup-
penraum findet oben Platz, ein Stuhllager 
und die Küche liegen unten direkt am Pfarr-
saal. Hinter einer akustisch wirksamen, frei 
in den Raum eingestellten neuen Wand-
scheibe erschließt eine Stahltreppe den 
oberen Gruppenraum. 

Das Materialkonzept der neu eingefügten 
Wände und Böden ist farblich sehr zurück-
haltend, es verwendet nur die bereits vor-
handenen Materialarten: Jura-Naturstein-
platten, Eichenholzparkett, mattierte bzw. 
klare Ganzglasflächen. 

Energetische Maßnahmen und allgemeine 
Renovierungsarbeiten an der Kirchenhülle 
runden die baulichen Maßnahmen ab: 
Die Innenwände erhielten eine mineralische 
Innendämmung (Multipor), die Fußböden 
und das Dach im Pfarrsaal wurden nachge-
dämmt, um die Behaglichkeit zu erhöhen 
und die Energieverluste der Hülle zu mini-
mieren. Der Glasgang an der Westfassade 
fungiert als energetischer Pufferraum. 
Durch Anwendung einer Innendämmung 
konnte das äußere Bild der Kirche mit dem 
Zyklopen-Sandsteinmauerwerk allseitig 
erhalten bleiben. Die ohnehin vorher schon 
geputzte Sakristei mit den Nebenräumen 
wurde mit einem äußeren Wärmedämmver-
bundsystem gedämmt und mit einem grau-
en Farbton gefasst. Insgesamt wurden die 
Dämmarbeiten behutsam unter Mithilfe 
eines Bauphysikers berechnet und durch
geführt. 

Die Inneneinrichtung und Beleuchtung  
wurde komplett überarbeitet: Der Pfarrsaal 
erhielt eine neue multi-funktionale Bestuh-
lung mit Stühlen und Tischen aus Birke-
Multiplex mit Wendesitzpolster. Je nach 
Nutzung können die Sitze mit rotem oder 
grauem Filz den Charakter des Raumes 
entsprechend gestalten. Die Einzelstühle 
können bei Kirchennutzung mittels zu-
klappbaren Buchablagen reihengekoppelt 
werden. 

Die alten Eichenholz-Kirchbänke wurden 
demontiert und zersägt und aus dem vor-
handenen Massivholz neue Bänke gefertigt. 
Das Eichenholz wurde gekälkt, damit die 
Bänke heller wirken und formal mit den 
neuen Birkenstühlen besser harmonieren. 
Moderne Pendelleuchten im Kirchen- und 
Saalbereich mit direktem Halogenlicht und 
neue sehr zurückhaltende Wandleuchten 
mit indirektem Licht ermöglichen die Schaf-
fung unterschiedlicher Raumstimmungen,  
je nach Nutzung und kirchlichen Festtagen. 

Oberstes Ziel aller baulichen Maßnahmen 
war neben der Verringerung des Gebäude
bestandes die Wiederbelebung des Kirchen- 
und Gemeindelebens der kleinen katho-
lischen Gemeinde unter veränderten 
Rahmenbedingungen. 

Dieser Prozess der Veränderung und die 
damit einhergehende Chance der inneren 
Erneuerung wurde auch inhaltlich mit Ver-
tretern des Erzbistums über einen Zeitraum 
von vier Jahren begleitet und in Kirchenvoll-
versammlungen den Gemeindmitgliedern 
erläutert. 

Die Abbildungen zu diesem Beitrag wurden zur Verfügung gestellt durch den Bildautor –  
Architekturfotograf Klemens Ortmeyer | www.ortmeyer.de

Oben links: Nach Öffnung der gefalteten Glastrennwand kann der Gesamtraum bei erhöhtem Platzbedarf für Gottesdienste genutzt werden.
Unten links: Detailansicht einer Bestuhlung im Bereich „Pfarrsaal“. Unten rechts: Innenansicht des gläsernen Verbindungsgangs.

4746 P r o t o t y p  f ü r  e i n  k i r c h l i c h e s  Z e n t r u m  i m  l ä n dl  i c h e n  R a u m P r o t o t y p  f ü r  e i n  k i r c h l i c h e s  Z e n t r u m  i m  l ä n dl  i c h e n  R a u m



Ausgangsbasis

Die Grundsteinlegung für die Heilig-Geist-
Kirche in Iserlohn erfolgte im September 
1938, ihre Weihe 1940. Errichtet wurde die 
Kirche in Form einer Basilika mit einem 
großzügigen Chorraum. Mit einem Luft-
schutzkeller versehen, sehr schlicht, farb- 
und schmuckarm gestaltet, war ihr die Funk-
tion einer Garnisonkirche am Rande der 
Innenstadt zugeschrieben. 

Umbau der Heilig-Geist-Kirche in Iserlohn
Dipl.-Ing. Jochen Wagner und Anne Pauli

Ihre Ausmaße von 18 Metern Breite, 48 
Metern Länge und 11 Metern Höhe trugen 
darüber hinaus zu einer Atmosphäre bei, 
die man heute als eher kühl und überdi-
mensioniert beschreiben könnte. Ein wenig 
Auflockerung boten lediglich die farbigen 
„Heilig-Geist-Fenster“ über dem Haupt
portal und wenige, sehr unterschiedliche 
sakrale Elemente und Figuren. 

Zustand der Heilig-Geist-Kirche Iserlohn vor dem Umbau

Ihre bis dato einzige Renovierung erhielt  
die Kirche in den Jahren 1967 bis 1969. 

Der Renovierungsstau von etwa 40 Jahren 
machte eine Renovierung der Kirche drin-
gend erforderlich, so dass sich die Gemein-
de 2002 für eine entsprechende Maßnahme 
aussprach. Nachdem ursprünglich lediglich 
eine Innenrenovierung vorgesehen war, 
entwickelte sich im Laufe der Planungen die 
Idee, den Kirchenraum in mehrfacher Hin-
sicht zu nutzen. Die rückläufige Anzahl der 
Gemeindemitglieder und der kosteninten-
sive Unterhalt des ebenfalls renovierungs-
bedürftigen Pfarrheim-Altbaus in direkter 
Nachbarschaft zur Kirche ließen schließlich 
eine weiterführende Idee aufkommen:  
den Einbau des Pfarrheims innerhalb der 
Heilig-Geist-Kirche. 

Nachdem die entsprechenden Konzepte 
erstellt waren und das alte Gebäude des 
Pfarrheims verkauft werden konnte, nahm 
das Projekt „Haus im Haus“ seinen weiteren 
Verlauf.

Planung 

Mit großer Unterstützung der Gemeinde vor 
Ort, des Gemeindeverbandes und des Erzbi-
schöflichen Generalvikariats wurde 2007 die 
Genehmigung zur umfangreichen Renovie-
rung der Heilig-Geist-Kirche und zum 
gleichzeitigen Einbau des Pfarrheims in die 
Kirche durch die Erzdiözese erteilt. 

Die Planung sah vor, den bislang vorhan-
denen Kirchenraum zu verkleinern, optisch 
und atmosphärisch enger zusammenzufas-
sen und im hinteren Teil der ursprünglichen 
Kirche das komplette Pfarrheim einzubau-
en. Das äußere Erscheinungsbild des Bau-
werkes sollte dabei nicht verändert werden. 
Die Verlegung der Heilig-Geist-Fenster über 
dem ehemaligen Hauptportal, das zukünf-
tig Eingang zum Pfarrheim sein würde, 
wurde ebenso festgelegt wie ein umfas-
sendes Farbkonzept, das Ruhe, Einheitlich-
keit und eine einladende Atmosphäre 
vermitteln sollte. 

Die Heilig-Geist-Kirche nach der Fertigstellung des Umbaus, 
Innenraum von der neuen Orgelempore gesehen

Tabernakel mit ewigem Licht und freistehenden 
 Rückwand-Elementen.

49Umb   a u  d e r  H e i l i g - G e i s t - K i r c h e  i n  I s e r l o h n48



Umsetzung

Die aufwendigen Bauarbeiten begannen im 
Oktober 2008 mit dem Abbau der Orgel 
und der Fundamentierung des neuen Pfarr-
heims im Bereich des ehemaligen Eingangs-
bereiches bzw. hinteren Kirchenraumes. 

Insgesamt entstand für das neue, inte-
grierte Pfarrheim ein dreigeschossiger Ge-
bäudeteil, der über zwei Hauptstockwerke 
(EG und 1. OG) und ein Technikgeschoss 
verfügt. Im Erdgeschoss sind, neben dem 
Eingangsbereich und dem offenen Treppen-
aufgang zum 1. OG, zwei Versammlungsräu-
me untergebracht. Mobile Trennwände 
ermöglichen jederzeit eine problemlose 
Erweiterung und bieten somit eine indivi-
duelle Nutzung der Flächen. Küche, Sanitär- 
und Nebenräume komplettieren das Erdge-
schoss. Im darüber liegenden Stockwerk 
war die Verlegung der Orgelempore, und 
damit auch die Demontage des Instru-
mentes mitsamt seinen 2500 Orgelpfeifen, 
erforderlich. Die Empore wurde um etwa 10 
Meter in den Kircheninnenraum versetzt, 
um auf dieser Ebene gleichzeitig Raum für 
das 1. OG des Pfarrheims zu gewinnen. Hier 
befinden sich heute der Zugang zur Orgel
empore und zum Technikgeschoss sowie 
zwei Gruppenräume und WC. 

Aufbau der Trägersäulen für die neuen Geschosse

Die Abtrennung zwischen Pfarrheim und 
Kirche wird durch eine künstlerisch gestal-
tete Glaswand gewährleistet, die im Be-
darfsfall geöffnet werden kann und damit 
die Flächennutzung des ursprünglichen 
Kirchenraums wieder ermöglicht. 

Sichtlich verändert wurde auch der Chor-
raum. Der vormals deutlich erhöht liegende, 
großflächige Altarbereich wurde abgesenkt 
und um etwa 5 Meter weiter in den Kirche-
ninnenraum verlegt. Damit ist eine deut-
liche Nähe zur Gemeinde entstanden. Durch 
drei freistehende, gewölbte Wandelemente 
erhielt der Bereich nicht nur eine optische 
Verkleinerung, sondern auch einen Rahmen 
für den neuen Tabernakel. 

Das durchgängige Farbkonzept zeigt die 
Ausgestaltung des Kirchenraums in Pastell-
tönen und in einer nach innen heller wer-
denden Wischtechnik. Abgestimmt darauf 
wurden auch Tabernakel, Apostelleuchter, 
Ambo und Taufbecken geschaffen. 

Nach der Wiederentdeckung von hölzernen 
Heiligenfiguren, die nach anfänglicher Ver-
wendung in Vergessenheit geraten waren, 
fanden diese ihren Weg zurück in den 
Kirchenraum und zieren heute Pfeiler 
zwischen Haupt- und Seitenschiff. 

Schmuck und Farbe bringt auch das drei
teilige Glasfenster in den Kirchenraum, das, 
bislang hinter dem Orgelprospekt versteckt, 
die Ankunft des Hl. Geistes zeigt. Durch die 
(erforderliche) Verlegung auf die Längsseite 
des Kirchenschiffs „begrüßt“ das Fenster 
heute den eintretenden Gast in dessen 
direkter Blickrichtung. Seine östliche Lage 
lässt das farbige Glas bei Sonnenschein 
leuchten und bietet, je nach Stand der 
Sonne und Jahreszeit, ein wechselndes 
Farbspiel. In den Herbst- und Wintermona-
ten umhüllen die Farben des Glases die 
Heiligenfiguren an den Pfeilern der gegenü-
berliegenden Seite zur Zeit des sonntäg-

lichen Hochamtes. In den Sommermonaten 
wandern die Farben mit der Sonne über die 
Häupter der Kirchenbesucher. 

Fertigstellung

Insgesamt wurden 200 Kubikmeter Beton 
und 20 Tonnen Stahl verbaut, 130 m2 Funda-
mente ausgehoben und insgesamt 3000 
Quadratmeter Wandläche gesäubert und 
mit einer farblich abgestimmten Wischtech-
nik neu gestaltet. 

Der Einbau des Pfarrheims und die Verklei-
nerung sowie Renovierung des Kirchen-
raums veränderten das gewohnte Bild der 
Heilig-Geist-Kirche sehr deutlich. 

Heute zeigt sich die Heilig-Geist-Kirche in 
Iserlohn zeitgemäß und modern, ohne auf 
traditionelle Elemente zu verzichten. Der 
Einbau eines kompletten Pfarrheims, die 
Umgestaltung des Altarbereichs, die farb-
liche Neugestaltung und viele weitere De-
tails tragen der heutigen Zeit Rechnung. 
Aber auch viele vertraute Gegenstände und 
Bereiche finden sich wieder und bieten 
Gewohntes, Heimatliches. 

Nach der Fertigstellung der Baumaßnah-
me wurde die „neue“ Heilig-Geist-Kirche 
Iserlohn mit ihrem integrierten Pfarrheim 
unter großer Anteilnahme der Gemein-
demitglieder und weiterer Gäste durch 
Weihbischof Matthias König im Novem-
ber 2009 feierlich eingeweiht. 

Die Glastrennwand 
Anna Pauli

Die Kraft des Heiligen Geistes ist nicht 
allein wirkend im Himmel, sie kommt auf 
die Erde und unter die Menschen. Diese 
Kraft ist tatsächlich weitaus mehr Realität 
als das, was wir in der sichtbaren Welt 
„die Realität“ nennen. Die sich im Un-
sichtbaren manifestierende Wirklichkeit 
ist das inhaltliche Motiv für die 
Glastrennwand.

Das Bild zeigt sich in zarter Weise, den-
noch in kraftvollen Formen. Es wurde 
entwickelt aus einem Bilddetail des 
jungen Künstlers Caspar Pauli. Je nach 
Beleuchtung, wandelt sich das Bild ge-
heimnisvoll auf beiden Ansichtsseiten 
der Glaswand, die Kirchenraum und 
Gemeindezentrum trennt und gleich
zeitig verbindet. 

Die Gestaltung der Glaswand wurde vor 
Ort mit einem Spezialverfahren herge-
stellt in mehrschichtigen Arbeitsgängen.

Die umplatzierten farbigen Fenster

5150 Umb   a u  d e r  H e i l i g - G e i s t - K i r c h e  i n  I s e r l o h n Umb   a u  d e r  H e i l i g - G e i s t - K i r c h e  i n  I s e r l o h n



Entwurf / Umsetzung:  Dipl.-Ing. Architekt Jochen Wagner, 
  Iserlohn 

Fotos: P.-M. Hoffmann, M. May, J. Wagner

 Glaswandgestaltung:  Anna E. Pauli, Köln

Kirchenmalerei:  Lepper & Walter GbR, Rüthen

Metallbildhauerei:  Walter Schneider, Schmallenberg 

Orgelbau:  Elmar Krawinkel, Trendelburg

Zum Verhältnis von Glasmalerei und Raumlicht  
am Beispiel des Erfurter Domes
Falko Bornschein

Das Medium Glasmalerei ist die einzige 
künstlerische Gattung, die hauptsächlich 
mit durchscheinendem Licht operiert. Mit 
den einfallenden Strahlen der Sonne entfal-
ten die künstlerisch gestalteten Fenster ihre 
Farbenpracht und beleuchten den Innen-
raum mit unterschiedlich gebrochenem 
Licht. Sowohl das edelsteinartige Funkeln 
der mittelalterlichen Hüttengläser, die quali-
tative Verwandlung des natürlichen Lichtes 
an sich als auch die Tatsache des Durch
dringens der Materie waren schon im hohen 
Mittelalter Anlass für weitreichende theolo-
gisch-philosophische und ikonologische 
Interpretationen. 

Derartige Überlegungen sollen jedoch nicht 
Gegenstand der nachfolgenden Betrach-
tungen sein. Vielmehr wird am Beispiel des 
Erfurter Domes der Einfluss der Fensterver-
glasungen auf das Raumlicht der Kirche 
untersucht. Dies erscheint nicht abwegig, 
wurde doch bis zum Zeitalter der Elektrifi-
zierung die lediglich durch Kerzenschein 
verstärkte bzw. akzentuierte Beleuchtung 
des Innenraums über Jahrhunderte hinweg 
im Wesentlichen durch die Art der entspre-
chenden Fensterverglasungen geprägt.  
Wie bereits angedeutet, wird das natürliche 
Licht in Abhängigkeit von Material und 
Technik der Verglasung jeweils einem Ver-
änderungsprozess unterzogen. So war auch 
der Innenraum des um 1371 fertig gestellten 
Hohen Chores am Erfurter Dom in ein spezi-
elles Raumlicht getaucht, das wesentlich zur 
Gestaltung einer festlich-feierlichen Atmo-
sphäre beitrug. Ausgestattet mit insgesamt 
15 großen Fenstern thront das Herzstück 
des Gotteshauses wie ein steinerner und 
gleichzeitig gläserner Schrein über dem 

mächtigen Unterbau der sogenannten 
Kavaten. Es bildete einerseits die materielle 
Hülle für die hier gefeierte Liturgie des 
Marienstiftes, war darüber hinaus aber auch 
als „Reliquiar“ der ursprünglich in der darun-
ter liegenden Krypta ruhenden Gebeine der 
Domnebenpatrone Adolar und Eoban kon-
zipiert. Auf das übergreifende multifunktio-
nale ikonographische Programm der zwi-
schen 1380 und 1420 ausgeführten künstle-
rischen Chorverglasung soll an dieser Stelle 
nicht näher eingegangen werden. 

Wie bei den musivischen Glasmalereien 
dieser Zeit üblich, dämpften sie das einfal-
lende Sonnenlicht und erfüllten den Raum 

Abb. 1  Dom zu Erfurt, Hoher Chor, Josephfenster Süd V 
(um 1380/90), Zeilen 1–5

5352 Umb   a u  d e r  H e i l i g - G e i s t - K i r c h e  i n  I s e r l o h n



mit einem Lichtspiel aus zahlreichen meist 
intensiven Farben. Die Einheitlichkeit des in 
vergleichsweise kurzer Zeit realisierten und 
vom ansässigen Domkapitel konzipierten 
Verglasungsprogramms gewährleistete eine 
relativ ausgeglichene Beleuchtung. Den-
noch finden sich bei genauerer Betrachtung 
einige Differenzierungen. So ist die litur-
gisch relevante Zone um den Hochaltar im 
Polygon von Glasmalereien umgeben, die 
ein vornehmlich warmes Licht bei vorherr-
schend gelben und grünen Tönen aussen-
den (Abb. 1). In ihrer Binnenstruktur sind die 
relativ dicht bemalten Gläser durch ein 
kleinteilig-differenziertes Wechselspiel von 
Farbnuancen gekennzeichnet. Über einen 
ästhetischen Ausgleich des unterschiedlich 
starken Lichteinfalls auf der Nord- und der 
Südseite kann man auf Grund des schlech-
ten Erhaltungszustandes der Glasoberflä-
chen nur spekulieren. Man wird ihn wohl 
eher verneinen müssen. Heute zumindest 
erscheinen die Südfenster sonnenbedingt 
insgesamt heller als die der Nordseite. 
Gegenüber dem frühen, in der Zeit um 
1380/90 entstandenen östlichen Teil der 
Chorverglasung wirken die jüngeren west-
lichen Fenster kühler in ihrem Kolorit  
(Abb. 3). Hier beherrschen Weiß- und Blau

töne die Farbpalette. Durch eine bahnüber-
greifende großräumige Gestaltung mit 
perspektivischer Ausdehnung des 
Bildraumes kommunizieren die Gestal-
tungen auf der Darstellungsebene mehr als 
zuvor mit dem Außenraum. Gleiches trifft 
auch auf die Lichtästhetik zu. So sind insbe-
sondere die Fenster Süd VI, Nord VII und 
Nord VIII transparenter und brechen das 
Sonnenlicht nicht mehr so vielfältig und 
intensiv. Innerhalb der gesamten Chorver-
glasung sind die architektonischen Einfas-
sungen der figürlichen Szenen zumeist in 
weißem und gelbem Hüttenglas ausgeführt. 
Sie leuchten silbern bzw. golden und über-
strahlen bei nachlassendem Lichteinfall die 
von ihnen eingeschlossenen Bildszenen. 
Dieser zunächst weniger ins Auge fallende 
optische Effekt verstärkte sich seit der die 
Transparenz mindernde Korrosion der mei-
sten Farbgläser ab Mitte des 19. Jahrhun-
derts zusehends. Nach dem Verlust der 
Glasmalereien der beiden westlichen Süd-
seitenfenster Süd VII und Süd VIII – mögli-
cherweise bereits im Zusammenhang mit 
dem Turmbrand von 1416, spätestens aber 
ab 1698/99 – wurden diese beiden Fenster-
öffnungen schließlich klar verglast.1 Dieser 
Zustand blieb bis 1830 erhalten und führte 
zum Einfall ungefilterten natürlichen Lichts 
in dieser Zone. Gleiches gilt wohl auch für 
Bereiche in der Sockelzone der Nordseiten-
fenster und die a-Bahn des Fensters Süd V. 
Im Unterschied dazu verdunkelte sich die 
Chorzone durch den Einbau eines das Chor-
scheitelfenster (I) und teilweise auch die 
Chorhauptfenster Süd II und Nord II verde-
ckenden großen barocken Hochaltars im 
Jahre 1697. So wurde das ursprünglich rela-
tiv einheitlich diffuse Raumlicht zusehends 
gestört.

Glasmalerei und Raumlicht am Beispiel des Erfurter Domes

linke Seite:
Abb. 2  
Dom zu Erfurt, 
Südwestecke  
des Langhauses 
mit dem 
butzenverglasten 
Fenster Süd XIV 
und dem 
Musikfenster 
Südwest II mit 
Glasmalereien 
von Charles 
Crodel,  
Aufnahme: 2010

Abb. 3 Dom zu Erfurt, Hoher Chor, sogenanntes  
Tiefengrubenfenster Süd VI (um 1405/10), Zeilen 1–2 mit 
der Gottesmutter, dem Schmerzensmann und dem  
Stifter mit Wappenträger

55Gl  a s m a l e r e i  u n d  R a u ml  i c h t  a m  B e i s p i e l  d e s  E r f u r t e r  D o m e s54



Die bereits bei den späten Chorfenstern 
anklingende, im ausgehenden Mittelalter 
allgemeine Tendenz der Aufhellung des 
Innenraums der Sakralarchitektur setzte 
sich am Erfurter Dom konsequent in dem 
zwischen 1455 und etwa 1465 errichteten 
Langhaus fort. Während man beim basilika-
len Vorgängerbau wohl eine umfängliche 
farbige Verglasung mit ähnlicher ästhe-
tischer Wirkung wie im Hohen Chor anneh-
men kann, die im letztgenannten Teil noch 
eine Steigerung erfuhr, änderte sich diese 
Situation Mitte des 15. Jahrhunderts grund-
legend. Wohl schon um 1465, spätestens 
aber nach dem Brand von 1472, besaß das 
dreischiffige Langhaus des Domes eine rela-
tiv helle, vom Tageslicht geprägte partielle 
Farbverglasung. Sie bestand aus so genann-
ten „venedischen Scheiben“, d. h. Butzen 
oder Rechteckscheiben von äußerst reinem 
Glas, und in diesen Fond eingefügten  
Feldern von musivischer Farbverglasung. 

Offenbar legte man auf die ungetrübte 
Klarheit des Lichtes besonderen Wert, denn 
ein Rückgriff auf das etwas grünstichige 
Thüringer Waldglas wäre sicher eine preis-
günstigere Alternative gewesen. Gegenüber 
einer vollständigen Farbverglasung kam 
durch das, nunmehr von einer Mischung 
aus hellem Tageslicht und einem farbigen 
Anteil erfüllte, enorme Raumvolumen des 
hallenartigen, breit lagernden Baukörpers 
mit seiner Wand- und Deckenmalerei weit-
aus besser zur Geltung. Auch den hier be-
findlichen zahlreichen Altären und deren 
künstlerischer Ausstattung kam diese Be-
leuchtung sicher zugute. Demgegenüber 
war der Hohe Chor, die Kirche des Marien-
stiftes, optisch dadurch endgültig vom 
multifunktionalen Schiff abgekoppelt. Ge-
trennt durch einen nur spärlich beleuchte-
ten schmalen Chorhals und zudem verstellt 
durch den Pfarraltar in der Vierung und ein 
Gitter am unmittelbaren Choreingang wirk-
ten die beiden Raumteile völlig separat in 
unterschiedlicher Lichtästhetik. Abgesehen 

von Störungen durch zwischenzeitliche 
Verbretterungen von Teilen der Fenster in 
der Nachreformationszeit wurde diese Zwei-
teilung die Barockzeit über beibehalten. 

Die „gemischte“ Beleuchtung des Lang-
hauses scheint dem Geschmack des Klassi-
zismus, der ungebrochenes natürliches 
Licht bevorzugte, nicht mehr entsprochen 
zu haben. In der Konsequenz erhielt zu-
nächst das Querhausfenster Süd X (1774) 
und zwischen 1794 und 1796 schließlich 
auch das Langhaus eine Neuverglasung in 
Fensterglas mit Rechteckteilung. Dadurch 
wurde der Anteil des natürlichen Lichtes im 
Langhaus nochmals verstärkt und eine 
völlige Durchsichtigkeit zum Außenraum 
realisiert. Die dabei störenden spätgo-
tischen Glasmalereien des Langhausbe-
reiches gelangten in den Hohen Chor, wo 
sie zur Ausbesserung von Fehlstellen in den 
Chorfenstern Verwendung fanden. In glei-
cher Art und Weise hatte man bereits das 
ab 1697 verdeckte Chorscheitelfenster als 
„Ersatzteillager“ missbraucht. Mit der Kon-
zentration der mittelalterlichen Glasmalerei 
im Hohen Chor und der Klarverglasung des 
Langhauses war ein Maximum an Polarisie-
rung dieser beiden Raumteile erreicht.

 Theodor Ferdinand Kajetan Arnold lobte im 
Jahre 1802 das Langhaus als „sehr freundlich 
und hell“, nachdem es nunmehr „weiße 
moderne Glastafeln gegen die ehemaligen 
gothischfrommen düsteren Bilder erhalten 
habe“.2 Dieser Äußerung, die sich ganz ähn-
lich auch bei Johann Dominik Fiorillo wie-
derfindet3, wird man einer der klassizisti-
schen Auffassung huldigenden überzo-
genen Polemik zuschreiben können, die 
den Vorzustand vor den 1790er Jahren nur 
bedingt widerspiegelt. Für die verlorenen 
Glasmalereien der Chorfenster Süd VII und 
Süd VIII hatte man keine Ambitionen eines 
adäquaten Ersatzes, zumal für eine entspre-
chende Umsetzung bei dem Darniederlie-
gen der Gattung Glasmalerei wohl weder 

geeignetes Personal noch die finanziellen 
Möglichkeiten zur Verfügung standen. 
Die damalige Idealvorstellung drückt sich 
vielmehr in einer 1846 bei Ludwig Puttrich 
(„Erfurt, sein Dom und andere mittelalter-
liche Bauwerke daselbst“) publizierten Li-
thographie aus, die auch den Hohen Chor 

völlig frei von Glasmalerei zeigt (Abb. 4).  
Mit der zunächst romantisch überhöhten, 
später historistisch formalisierten Hinwen-
dung zum Mittelalter und der damit ver-
bundenen „Wiederentdeckung“ der Glasma-
lerei als Kunstgattung sollte sich diese Ein-
stellung jedoch grundlegend wandeln. 
Bereits in den Jahren 1829–31 wurden unter 
Leitung des Holländers Stanislaus von Perei-
ra sowohl die Chorfenster Süd VII und VIII 
als auch das gesamte Langhaus mit figür-
lichen und ornamentalen Glasmalereien 

ausgestattet. Als Träger der Malereien 
dienten die weißen Tafeln der 1790er Jahre. 
Da sie lediglich kalt aufgetragen und nicht 
eingebrannt waren, sind sie zur besseren 
Haltbarkeit anschließend mit Leinölfirnis 
und Kopallack überzogen worden. Infolge 
dieser Maßnahme kam es optisch wiede-
rum zu einer Annäherung der beiden 
Raumteile von Chor und Langhaus. Vertrag-
lich war zwar gefordert, dass die neuen 
Glasmalereien „ein brillantes und der ächten 
Glasmalerey im hohen Chore möglichst 
übereinstimmendes Aussehen erhalten“ 
sollten, doch konnte man diesen hohen 
technisch-künstlerischen Anspruch damals 
nicht einlösen. Vielmehr bildeten die weit-
aus farbintensiveren, leuchtkräftigeren 
mittelalterlichen Glasmalereien des Hohen 
Chores nunmehr den optischen Höhepunkt 
im Osten der Kirche. Jedoch sollte auch 
diese Situation nicht lange Bestand haben. 
Bereits im Jahre 1834 begann man die neu-
en Glasmalereien wieder zu beseitigen. 
Neben auftretenden Schäden war dies der 
starken Kritik, insbesondere seitens Karl 
Friedrich Schinkels, geschuldet, der den 
Arbeiten nur wenig künstlerischen Wert 
zubilligte und ihnen ein „trübes schmut-
ziges Aussehen“ bescheinigte. Vor allem 
aber wurde die dadurch erzeugte enorme 
Dunkelheit der Kirche, die sowohl Arbeiten 
im Innern als auch den Gottesdienst behin-
dern würde, als ein ausschlaggebender 
Grund aufgeführt. Ästhetisch war das durch 
die stumpfen Kaltmalereien erzeugte Raum-
licht offenbar weit entfernt von dem damals 
so gelobten „sparsamen Licht“ der mittelal-
terlichen Glasmalereien des Hohen Chores, 
das durch die „schönen dauerhaften Farben 
schimmert, dem Auge ein herrliches Schau-
spiel“ gewährt und dem „Innern ein ge-
heimnisvolles frommes Ansehen“ verleiht.4 

Dennoch sollte die nun wiedergewonnene 
Beleuchtung mit ungebrochenem Tages-
licht im Langhaus und in den Chorfenstern
Süd VII und Süd VIII auf Dauer nicht 

Abb. 4 „Innere Ansicht des Domes zu Erfurt“. Lithographie von Carl Wilhelm 
Arldt (Dresden) nach einer Zeichnung von Eduard Gerhardt (München),  
vor 1846

5756 Gl  a s m a l e r e i  u n d  R a u ml  i c h t  a m  B e i s p i e l  d e s  E r f u r t e r  D o m e s Gl  a s m a l e r e i  u n d  R a u ml  i c h t  a m  B e i s p i e l  d e s  E r f u r t e r  D o m e s



befriedigen. In der zweiten Hälfte des 19. 
Jahrhunderts setzte man das Bemühen fort, 
eine dem mittelalterlichen Chorzyklus ad
äquate Verglasung des gesamten Kirchen-
raumes zu schaffen – nunmehr in der Auf-
fassung des Historismus, d.h. mit neugo-
tisch orientierten Prämissen. Einhergehend 
mit einer übergreifenden architektonischen 
Überformung der Dachzone wurde in den 
Jahren 1864–1879 durch verschiedene Werk-
stätten eine musivische Gesamtverglasung 
realisiert, die sich im Falle der beiden aus-
stehenden Chorfenster kompositorisch 
mehr oder weniger eng an den Originalbe-
stand anlehnte. In der Langhausverglasung  
kamen architektonisch eingefasste Stand
figuren und Figurengruppen vor Teppich-
bahnen zur Darstellung (Abb. 5). 
Sie thematisierten die Lauretanische Litanei. 

Vor allem in den letztgenannten Vergla-
sungen wurde eine allzu starke Transpa-
renzminderung vermieden. Offenbar waren 
die Fenster der Zeit um 1830 noch negativ 
in Erinnerung. Ausgeführt in lichtbrechen
dem farbigem Kathedralglas und mit ein  
gebrannter Schwarzlotmalerei in allen mal-
technischen Varianten der Chorfenster, 
bildeten sie mit diesen zwar technisch und 
z. T. auch stilistisch eine Einheit, doch hoben 
sie sich gerade durch ihre größere Lichtfülle 
von ihnen auch merklich ab (Abb. 6). 

Die zu großen künstlerischen Differenzen 
und wohl auch die zu starke Helligkeit bil-
deten um 1900 den Ausgangspunkt für 
abermalige Neuverglasungsprojekte. Sie 
wurden letztendlich jedoch nur in den 1913 
von der Werkstatt Linnemann (Frankfurt/M.) 
in Antikglas neu gestalteten Elisabeth
fenstern Süd VII und Süd VIII des Hohen 
Chores umgesetzt. 

Abb. 5 Blick ins Langhaus des Erfurter Domes von Südwesten aus,  
Messbildaufnahme von 1887

Abb. 6 Dom zu Erfurt, Hoher Chor, Messbildaufnahme von 1887

Auch die Restaurierungen an der Chorver-
glasung in den Jahren 1897–1911 beeinfluss-
ten in gewisser Weise das Raumlicht. So 
hatte die Werkstatt Linnemann die mit 
Kaltmalerei retuschierten Nordseitenfenster 
Nord IV–VIII innenseitig flächig mit Zapon-
lack überzogen. Letzterer war zumindest 
partiell auch leicht pigmentiert – vermutlich 
um Überstrahlungen zu mildern und den 
Bestand in einer Art Patinierung ästhetisch 
etwas zu vereinheitlichen. Im Zusammen-
spiel mit dem seit Mitte des 19. Jahrhun-
derts sich stark ausbildenden außenseitigen 
Wetterstein dämpften die später wohl auch 
nachdunkelnden Überzüge sowohl den 
Lichteinfall als auch die Intensität und Bril-
lanz der Farben. Zum Ausgleich der Hellig-
keitsunterschiede sollten die stärker vom 
Sonnenlicht durchleuchteten Südseitenfen-
ster 1911 schließlich mit Ölfarbe abgedun-
kelt werden. Ob dieser Eingriff auch tatsäch-
lich erfolgte, ist nicht überliefert. 

Unmittelbar nach dem Zweiten Weltkrieg 
wurde ein erneuter Versuch unternommen, 
die Lichtregie im Innenraum des Domes 
durch eine Neuverglasung des Langhauses 
umzugestalten. Dabei verfolgte man letzt-
endlich die gleichen ästhetischen Anliegen 
wie bereits Pereira um 1829/30. Erneut wur-
de versucht, Langhaus und Chor im Sinne 
einer optischen Steigerung in Beziehung zu 
setzen. Unter Opferung der im Krieg stark 
beschädigten Langhausfenster der 1860er 
und 1870er Jahre erfolgte so zwischen 1950 
und 1953 eine Neuverglasung des Schiffes 
nach Entwürfen des damaligen bauleiten-
den Architekten Rudolf Stein. Ausgeführt 
aus mundgeblasenem Echtantikglas in 
ornamentaler Verbleiung und in fenster
weise wechselnder Farbigkeit erhielt die 
Verglasung zusätzlich einen flächigen, halb-
deckenden Schwarzlotüberzug mit grob 
gewischten bzw. radierten Mustern.  
Dadurch übertraf sie in ihrer Dunkelheit  
die aus mehreren Gründen ohnehin sehr 
transparenzgeminderten mittelalterlichen 

Scheiben. „Lichtmäßig“, so begründete Stein 
sein Anliegen, „müsse das Schiff die Fassung 
des juwelhaften Chores sein“. Im Gegensatz 
dazu verfolgten vor allem die Vertreter des 
zuständigen Hallenser Denkmalpflegeamtes 
seit den späten 1950er Jahren das Ziel, dem 
Langhaus „den Charakter der Hallenkirche“ 
zurückzugeben. Konträr zu Rudolf Stein sah 
man den Hohen Chor als eine „letzte Steige-
rung in einer Raumfolge“ aus unterschied-
lichen hellen, d. h. sich zusehends verdun-
kelnden,  Räumen an. 

Ein erster Schritt in diese Richtung waren 
die durch Charles Crodel gefertigten Glas-
malereien der Langhausfenster Süd X 
(1960), Südwest II und Nord XIX (beide 
1962). Sie waren in ihrer Farbigkeit und im 
Charakter des Lichtes mit unterschiedlichen 
Intentionen angelegt. Während das West-
fenster die Abendsonne in kräftige Farben 
verwandelt (Abb. 1), sind die Gläser über 
dem weniger beleuchteten Nordportal-
fenster sehr transparent in Weiß-Grau gehal-
ten. Trotz der Befürchtung des damaligen 
Dompropstes Weihbischof Dr. Joseph Freus-
berg bezüglich einer zu starken Helligkeit 
des großen Querhausfensters Süd X und 
einer damit verbundenen Beeinträchtigung 
der Sicht in den Hohen Chor, ist auch dieses 
Fenster ausgesprochen transparent und das 
natürliche Licht nur wenig brechend gestal-
tet worden. Dadurch war zunächst eine 
helle Zone geschaffen, die sowohl das 
ursprüngliche Querhaus als historisches 
Bauteil als auch die dort gelegene Hl.-Blut-
Kapelle als liturgisch wichtigen Ort wieder 
stärker zur Geltung brachte. Außerdem 
ersetzte Crodel die beiden im Krieg zer-
störten Chorfenster der Werkstatt Linne-
manns aus dem Jahre 1913. Während das 
neue Elisabethfenster Süd VII sich in Farbig-
keit und Licht weitestgehend der mittelal-
terlichen Chorverglasung anpasst, brachte 
das Offenbarungsfenster Süd VIII ungewollt 
einen starken rotdominierten Akzent im 
Westen der Chorverglasung ein. 

5958 Gl  a s m a l e r e i  u n d  R a u ml  i c h t  a m  B e i s p i e l  d e s  E r f u r t e r  D o m e s Gl  a s m a l e r e i  u n d  R a u ml  i c h t  a m  B e i s p i e l  d e s  E r f u r t e r  D o m e s



In jüngster Vergangenheit setzte sich letzt-
endlich die von der Denkmalpflege favori-
sierte Vorstellung der Lichtregie des Domes 
etappenweise durch. Mit der Blankvergla-
sung der beiden kleinen Chorhalsfenster in 
den frühen 1960er Jahren war ein erster 
Schritt getan, um „die dunkle Einschnürung 
zwischen dem farbig verglasten und daher 
verhältnismäßig dunklen Chor und dem in 
Zukunft helleren Langhaus optisch weitge-
hend zu beseitigen“. Schließlich erfolgte 
zwischen 1965 und 1971 unter Einbeziehung 
der drei Crodelfenster eine Butzenvergla-
sung der drei Schiffe mit farblosen Butzen 
auf der Nordseite und grau getönten auf 
der lichtstärkeren Süd- und Westseite. Der 
Lichtcharakter des Langhauses dürfte da-
durch heute dem ursprünglichen der 1460er 
bzw. 1470er Jahre sehr nahe kommen.
Durch die nunmehr sehr helle Butzenver-
glasung verloren die drei Crodelfenster des 
Langhauses allerdings an Intensität, wirkten 
sie doch bis dato im dunklen Fond der 
Verglasung der frühen 1950er Jahre. Crodel 
selbst bedauerte dies außerordentlich. Im 
August 1971 kritisierte ein Thüringer Pfarrer 
in einem Schreiben an das zuständige 
Denkmalpflegeamt nicht ganz zu unrecht, 
dass neben den drei Langhausfenstern 
Crodels auch die mittelalterliche Chorver-
glasung durch die starke Erhellung des 
Schiffes an „Glut und Farbe“ verloren hätte.

Mit dem vorliegenden Aufsatz wurde der 
Versuch unternommen, den Umgang mit 
dem durch das Medium Glasmalerei gebro-
chenen Raumlicht am konkreten Beispiel 
des Erfurter Domes nachzuvollziehen.  
Dabei zeigte sich, dass einhergehend mit 
einem Wandel der ästhetischen Positionen 
immer wieder Veränderungen vorgenom-
men wurden, wobei sich vieles aber auch 
im Grundsatz wiederholte. Mit festem Blick 
auf die liturgischen Anforderungen bzw. 
bestimmte künstlerische Ideale wurde da-
bei mehr oder weniger sensibel mit dem 
historischen Befund umgegangen. 

Jede der Neuerungen war mit einer gewis-
sen Gewinn-Verlust-Problematik verbunden, 
die sich bis heute fortsetzt.

Abbildungsnachweis
Abb. 1–4: Bischöfliches Bauamt Erfurt, Bildarchiv
Abb. 5: Brandenburgisches Landesamt für Denkmalpflege 
Meßbildarchiv: Neg.-Nr. 2c 4/ 60.41
Abb. 6: Brandenburgisches Landesamt für Denkmalpflege 
Meßbildarchiv: Neg.-Nr. 2c 17/ 60.56

Anmerkungen
1	 Hierzu und zu allen weiteren Angaben 

zur Verglasungsgeschichte des Erfurter 
Domes vgl. Falko Bornschein, Ulrike 
Brinkmann und Ivo Rauch: Erfurt, Köln, 
Oppenheim. Quellen und Studien zur 
Restaurierungsgeschichte mittelalter-
licher Farbverglasungen (= CVMA 
Deutschland Studien II), S. 1-99 und 
Regesten S. 203-261.

2	 T(heodor) F(erdinand) K(ajetan) Arnold: 
Erfurt mit seinen Merkwürdigkeiten und 
Alterthümern in historischer, statisti-
scher, merkantilischer etc. Hinsicht. Go-
tha 1802, S. 61. 

3	  „Die Kirche ist gegenwärtig sehr hell, 
indem man vor einigen Jahren die Glas-
malereien, die dem Innern eine schau-
rige Dämmerung gaben, weggenommen 
hat“. Johann Dominik Fiorillo: Geschichte 
der zeichnenden Künste in Deutschland 
und den vereinigten Niederlanden. Bd. 1. 
Hannover 1815, S. 489. 

4	 Arnold 1802 (wie Anm. 5), S. 63. Ähnlich 
äußerte sich auch Fiorillo 1815 (wie Anm. 
6), S. 489. Diese Worte sind nur schwer 
mit der oben angeführten Einschätzung 
der Langhausverglasung durch die bei-
den Autoren zu vereinbaren. 

Das Mosaik in der Leunaer Friedenskirche
Mechthild Werner

Mosaik, musivische Arbeiten – welch eine 
Fülle der Farben, der Formen, des Lichts, 
der Lichtbrechung – in den gebrochenen 
Steinen und Glasstücken seit der Antike! 
Die Herkunft des Namens aus dem Ara-
bischen oder Griechischen ist nicht geklärt 
– auf uns überkommen als „opus musivum“.  
Im alten Orient und in Griechenland gab es 
Fußbodenmosaike. Eine Steigerung der 
Kunstfertigkeit in der Anwendung ist seit 
hellenistischer Zeit zu beobachten. Und 
überall da, wo einst die Römer in ihrem 
großen Weltreich herrschten, kommen bis 
heute kunstvolle Fußbodenmosaike zutage. 
Als Wandschmuck ist das Mosaik zu dieser 
Zeit nur in kleineren Formaten bekannt 
gewesen.

In 
der 

frühchristlichen Kunst entwickelt sich dann 
das Mosaik zu großartigen Darstellungen an 
Wänden, in Kuppeln und Gewölben der 
Kirchen. Hierzu wurde hauptsächlich Glas 
verwendet, es erscheinen auch kostbare 
Goldgründe, für welche Blattgold in die 
Glaspaste eingelegt wurde. 
Wir denken da an Sta. Maria Maggiore (4./5. 
Jahrhundert) und Höhepunkte der altchrist-
lichen Mosaikkunst in Ravenna, z.B. die 
Innenausstattung des Grabmals der Galla 
Placidia, sowie die Fortsetzung in byzanti-
nischer Zeit mit der kostbaren Darstellung 
des Kaisers Justinian mit Theodora und 
Gefolge in S. Vitale. 

Auch aus späterer Zeit kennen wir Höhe-
punkte des Mosaiks, so z.B. in der Hagia 
Sophia in Istanbul (10. Jahrhundert). Aus 
dem 12. Jahrhundert gibt es wunderbare 
Mosaikarbeiten in Sizilien, nämlich in Cefalu, 
Monreale und Palermo in der Capella 
Palatina und der Martorana.

In geringem Umfang ist das Mosaik auch 
nach Deutschland vorgedrungen, so besaß 
das Aachener Münster Kuppelmosaike, 
sicher von Ravenna beeinflußt, da S. Vitale 
zu den Vorbildbauten gehörte.

Nach dem 13. Jahrhundert diente zur Aus-
schmückung überwiegend die Wandmale-
rei, und die dekorativen Reize des Mosaiks 
wurden in anderen Techniken angewendet, 
z.B. Cosmatenarbeiten, Inkrustation und 
Intarsien sowie Zusammenstellungen von 
Fliesen, die sich auch im Islam großer 
Beliebtheit erfreuten.

Mosaik-Ausgestaltung im Mausoleo di Galla Placidia 
(UNESCO-Welterbe) in Ravenna

6160 Gl  a s m a l e r e i  u n d  R a u ml  i c h t  a m  B e i s p i e l  d e s  E r f u r t e r  D o m e s



Erst im späten 19. Jahrhundert wurde neben 
vielen anderen alten Techniken auch das 
Mosaik wieder entdeckt und angewendet. 
Es waren jedoch oft historisierende Darstel-
lungen. So überraschte es mich umso mehr, 
hier in Mitteldeutschland, in einer von 
Industrie geprägten Landschaft, ein abstrak-
tes, expressives Mosaik in einer evange-
lischen Kirche vorzufinden.

In Leuna wurde von dem Unternehmen IG 
Farben (Ludwigshafen) in den 1920er Jahren 
ein Ammoniak-Werk errichtet. Zeitgleich 
entstanden große Wohnsiedlungen, deren 
meist aus Süd- und Westdeutschland zuge-
zogene Bewohner sehr bald eine katho-
lische sowie eine evangelische Kirche 
brauchten, deren Standorte schon im Bau-
plan vorgesehen war. So entstand 1929/30 
die Friedenskirche nach Plänen von Adolf 
Herberger, ein schlichter, aber interessanter 
Bau im Art-deco-Stil.

Als am 7. Dezember 1930 nach einjähriger 
Bauzeit die Einweihung stattfand, läuteten 
bereits die Glocken, und die gesamte Innen-
ausstattung war vollendet. Dazu gehörten 
auch das die ganze Chorwand ausfüllende 
Glasmosaik sowie acht abstrakte, stark 
farbige Glasfenster vom selben Künstler:  
Emil Glücker (1896–1971) lebte und starb in 
Stuttgart, wo er neun Semester an der 
Stuttgarter Akademie studierte. Seine Leh-
rer waren u.a. Christian Speyer, Christian 
Landenberger und Adolf Hölzel. Letzterer 
hat mit seiner Kunst und vor allem mit 
seinen kunsttheoretischen Werken großen 
Einfluß auf Glücker gehabt. Hölzel wagte 
einen spektakulären Schritt in die Moderne, 
indem er 1905, fünf Jahre vor Kandinsky, 
sein erstes abstraktes Bild malte. Auch schuf 
er Farbfensterzyklen für Hannover und 
Stuttgart. Den meisten Erfolg erzielte er 
jedoch mit seinen kunsttheoretischen Leh-
ren über Farben, Farbrapporte und gegen-
seitige Beeinflussungen etc.  

Zu seinen Schülern gehörten auch spätere 
Bauhauskünstler, wie Johannes Itten und 
Oskar Schlemmer, die Hölzels Lehren in 
Weimar und Dessau weitergaben.

Das Mosaik im Altarraum der Leunaer 
Friedenskirche hat den Frieden zum Thema, 
jenen Frieden, den Christus verkündet und 
der von Gott schon im Alten Testament 
durch den Regenbogen den Menschen 
zugesagt war.

Starke Farben leuchten: Gold, edel und 
strahlend; Silber, mutig daneben gesetzt; 
Rot, besonders im oberen Bereich; Violett, 
dunkle Erdtöne; Rosa: Schlemmer malte 
1916 eine „Komposition auf Rosa“. Aus der 
Entfernung fallen uns Farbrapporte auf, 
geometrische Einteilungen; in der Mitte, 
alles überragend, das Kreuz mit der In-
schrift: „Friede sei mit euch“. Bei näherer 
Betrachtung sehen wir unzählige viele 
kleine Feinheiten und Überraschungen: 
Schachbrettmuster, gepunktete Teile, Strei-
fen und Quadrate, fast an Stoffmuster erin-
nernd. Das Ganze ist aber hinter oder unter 
dem Kreuz ein Bild – waagerecht in drei 
Ebenen geteilt: unten die Unterwelt, die 
Toten in ihren Gräbern, vor Goldgrund, von 
Christus erlöst! Manche der runden Köpfe 
lassen an tote Soldaten mit Stahlhelmen 
denken. 
 
Im mittleren Teil mit viel blutvollem Rot 
tobt das Leben; Kräfte ringen miteinander, 
stoßen gegeneinander, lassen vielleicht 
auch an Darstellungen des Jüngsten Ge-
richts denken. Ganz oben erwartet uns der 
Himmel, der Friede, der Regenbogen.  
Leider ist er nicht mehr ganz zu sehen. 
Nach Bombenschäden musste eine neue 
Decke eingezogen werden. So fehlt ein 
Stück.

6362 D a s  M o s a i k  i n  d e r  L e u n a e r  F r i e d e n s k i r c h e D a s  M o s a i k  i n  d e r  L e u n a e r  F r i e d e n s k i r c h e



Auch die zusammen mit dem Mosaik ge-
schaffenen Glasfenster gehören zu den 
Kriegsverlusten. Dies ist besonders tragisch, 
weil Glücker genau wie die Künstler des 
frühen Christentums und in Byzanz den 
Kirchenbau mit der ihn ausstattenden Kunst 
als Einheit sah und so Raumschmuck und 
Fenster aufeinander abstimmte. Wir können 
also die Farben und ihre Leuchtkraft nicht 
mehr original erleben, weil die Beleuchtung 
heute weiß, farblos und dadurch hart wirkt 
und den Raum mit dem Glasmosaik nicht in 
mildernde Farben taucht.

Wer einmal im Grabmal der Galla Placidia in 
Ravenna bei geschlossener Tür nur unter 
dem Licht der gelbbraunen Alabasterfenster 
das allmähliche Aufscheinen der blauen 
und goldenen Mosaike erleben konnte, 
weiß, was gemeint ist. Um wahre Ausstrah-
lung zu gewährleisten, müssen die Fenster 
dämpfend wirken. Das ist in alten Kirchen 
erlebbar gemacht worden und von diesem 
Künstler des 20. Jahrhunderts ebenso emp-
funden worden.

In vielen Kirchen fehlen heute die Original-
fenster. Es wäre zu wünschen, trotz Geld-
mangel möglichst oft wieder farbige Fen-
ster einzusetzen, zugunsten des Raumes 
und seiner Ausstattung.

Unter dem Motto »…vom Bild zum Wort…
zum Bild…« stand der Künstlertag 2010 im 
Bistum Fulda, mit der Verwandlung und 
Erneuerung der christlichen Botschaft durch 
künstlerische Medien im Zentrum des Pro-
gramms. In diesem Rahmen wurde auch das 
Gemälde „Klagemauer“ von Gert Weber im 
Dommuseum Fulda übergeben und der 
Öffentlichkeit präsentiert. Der Thüringer 
Künstler wurde bereits im Band 45/2009 
„alte und neue Kunst“ vorgestellt. 

Das Gemälde in Fulda, das durch eine 
Schenkung ins Dommuseum kommt, 
schließt eine Serie von Studien und Gra-
fiken ab, in der sich der Künstler mit dem 
Thema Mauer in vielschichtiger Hinsicht 
beschäftigt hat. Auf großem Format von 
zwei mal drei Metern zeigt das Leinwandge-
mälde in einer intensiven, dunkel leuchten-
den Farbpalette eine annähernd das Bild 
füllende Mauer, die einen perspektivischen 
Bildraum eröffnet. Vom rechten Bildrand 
nähert sich dieser Mauer eine in starker 
Bewegung begriffene Figur. Die aus Blöcken 
aufgebaute Struktur der Mauer erweist  
sich bei näherem Hinsehen als Gefüge aus 
zahllosen menschlichen Gesichtern und 
Gestalten. 

»Klagemauer« im Dommuseum Fulda
Martin Matl

6564 D a s  M o s a i k  i n  d e r  L e u n a e r  F r i e d e n s k i r c h e



Das Anrennen des einzelnen Menschen 
gegen Blockaden, die selbst wiederum aus 
Menschen aufgebaut sind, ließe sich verkür-
zend als Bildthema benennen und damit 
der Kampf gegen die Barrieren aus Ideolo-
gien und Unterdrückung. Neben der biogra-
phischen Bedeutung des Themas für den 
Künstler kann das Bild auch an die jüngste 
Geschichte des Bistums und der Stadt Fulda 
erinnern. Die Ereignisse von Mauerfall und 
Wiedervereinigung vor rund 20 Jahren, als 
die Menschen aus der damaligen DDR nach 
Fulda strömten und viele neue und alte 
Verknüpfungen zwischen Hessen und 
Thüringen lebendig wurden, erhalten mit 
Webers Bild ein bleibendes künstlerisches 
Andenken im Dommuseum. 

Die Bildthematik und die malerischen Mittel 
des Gemäldes weisen jedoch über eine zu 
enge Festschreibung seines Inhaltes hinaus. 
Die Bildsprache des Künstlers erzeugt einen 
Schwebezustand zwischen Bewegung und 
Unverrückbarkeit, Gegenständlichkeit und 
Symbolik, zwischen abstrakten Texturen 
und Personifikationen. Das menschliche 
Antlitz prägt den gesamten Bildraum, ob 
fragmentiert, verschwommen oder entstellt. 
Mit dieser „Allgegenwart“ im Bild bekräftigt 
Weber die Bedeutung des Menschen und 
seines Schicksals für seine künstlerische 
Arbeit. Im christlichen Sinn ist dieses Men-
schenbild auch als Widerschein des Ange-
sichtes Gottes zu verstehen. Auch in der 
Widersprüchlichkeit und in der Überzeich-
nung als Fratze bleibt die Ebenbildlichkeit 
Gottes im Menschen unauslöschlich. 
Der Verweis auf solche existentielle und 
religiöse Dimension der Kunst ist Weber ein 
zentrales Anliegen. Er spricht von „der Kraft 
der Bilder, die da einsetzt, wo das Wort 
nicht mehr hinreicht“ und damit auch von 
den Möglichkeiten der Verkündigung durch 
die Kunst. 

In der Bezugnahme des Bildmediums auf 
den Menschen schließt sich der Kreis vom 
Bild zum Wort zum fleischgewordenen Wort 
Gottes. Immer neue Bilder beziehen aus 
dieser Verknüpfung ihre Wirksamkeit und 
können zum Anstoß neuen Denkens und 
Handelns werden. 

In die Kette sich fortsetzender Impulse 
reihten sich der Vortrag „Bild, Wort, Fleisch 
– die Konkurrenz der Gottesmedien“ von 
Prof. Dr. Eckhard Nordhofen und der Gottes-
dienst und die Predigtgedanken von Bischof 
Heinz Josef Algermissen. Die Beiträge am 
Künstlertag dienen der unausgesetzten 
Fortsetzung dieses Dialoges von Bildern 
und Worten.

Innenrenovierung der Pfarrkirche St. Aegidius, Wiedenbrück
Hans-Joachim Kruse

Geschichte der Pfarrkirche 

Die Pfarrkirche ist dem um 720 gestorbenen 
heiligen Aegidius geweiht, Gründer und Abt 
des Benediktinerklosters Saint-Gilles in 
Südfrankreich. Die wechselvolle und leben-
dige Geschichte der Pfarrkirche St. Aegidius 
reicht wohl zurück bis etwa 785, hier wird 
die Entstehung einer kleinen Missionskirche 
am Emsübergang als kirchliches Zentrum 
eines grossen Missionsgebietes vermutet. 
Die Kirche war eine der fünf Urpfarreien  
des Bistums Osnabrück, ähnlich alt wie die 
Bistümer Minden, Münster und Paderborn.
Umfangreiche Grabungen bei der Renovie-
rung 1970 haben mehrere Vorgängerbauten 
der heutigen Kirche nachgewiesen, darun-
ter als ältester eine dreischiffige Basilika aus 
karolingischer Zeit. (Abb. 1)

Mit wachsender Einwohnerschaft Wieden-
brücks und aufblühendem Handel und 
Handwerk errichtete man – wohl nach 
einem Brand – etwa im späten 11. Jahrhun-
dert eine neue Kirche in romanisch ge-
bräuchlicher Form mit Langhaus und abge-
setztem Chor und Turm. Vom Turmbau sind 
offensichtlich im Mauerwerk der heutigen 
Kirche noch Reste erhalten.

Mitte 13. Jahrhundert – vielleicht 1259 mit 
Gründung des Kanonikerstiftes durch den 
Bischof von Osnabrück – sind erneut be-
deutende Veränderungen in der Entwick-
lung von Gemeinde und Stadt Anlass für 
einen Neubau der Kirche, für dessen öst-
lichen Chorabschluss in 5/10-Form wohl der 
Dom in Münster (dritter Dom ca. 1224–1264) 
entscheidendes Vorbild war. Für das Lang-
haus mit drei gleichmäßig breiten Schiffen 
wurde 1502 der Grundstein gelegt. Dieser 
Bau bildet in weiten Teilen noch die heutige 
Gestalt einer dreischiffigen, dreijochigen 
Hallenkirche; allerdings wurden – bedingt 
durch Bauschäden – der Turm 1851 mit 
neuer barock geschweifter Haube und 
offener Laterne (Bauinspector C. Niermann) 
und die ehemals 5-teilige Chorapsis 1878 in 
erweiterter und nun siebenteiliger Form 
(Architekt G. A. Fischer) neu erbaut; die 
technischen Mittel der Zeit ließen eine 
Sanierung nicht zu und trugen so zu einer 
„zeitgemäßen“ Erneuerung bei. 

Trotz weiterer notwendig umfangreicher 
Eingriffe in Chor und Giebelwände des 
Querhauses blieb – auch durch Verwen-
dung der alten Werksteine – der spätroma-
nisch-frühgotische Charakter von Qerhaus 
und Chor erhalten.

Abb. 1  
„Bauperioden der 
 Aegidiuskirche“,  
Dr. U. Lobbedey

6766 » K l a g e m a u e r «  i m  D o mm  u s e u m  F u ld  a



Nach den einschneidenden politischen 
Veränderungen durch die Französische 
Revolution und nachfolgende Kriege wurde 
die Pfarrei St. Aegidius 1823 dem Erzbistum 
Paderborn zugeordnet. 1871 wurde durch 
den Paderborner Dombaumeister  
A. Güldenpfennig eine Vesperbild-Kapelle 
auf der dem Markt zugewandten Südseite 
der Kirche angebaut; dies geschah in dem 
damals geschätzten Stil der Neugotik.

Eine vielfältige reiche Ausstattung der Pfarr-
kirche spiegelt ihre Geschichte. Insbesonde-
re sind zu erwähnen das erhaltene freiste-
hende Sakramentshaus im Chorraum von 
1504, der etwa gleichaltrige Taufstein, die 
Kanzel von 1617, der Marienaltar von 1642 
und das Pestkreuz von 1648.

Aufgabe / Umfang der Maßnahmen

2001 fasste die Gemeinde den Beschluss, 
nach der letzten Renovierung von 1970 
durch Architekt W. Waterkamp erneut eine 
Innenrenovierung der Kirche vorzunehmen. 

Anlass gaben vor allem die der heutigen 
Liturgie nicht mehr so recht entsprechende 
Anordnung des von der Gemeinde abge-
rückten Altars, des Taufsteins in der Seiten-
apsis und der Kreuzwegstationen. Ebenfalls 
Anlass waren ein durch Kerzenruß und 
Heizungsluft verschmutzter Innenraum, 
eine in weiten Teilen ausgefallene elek-
trische Fußbodenheizung, eine unbefrie
digende Beleuchtung, eine für den an 
Mitgliedern gewachsenen Chor zu kleine 
Orgelempore, ein eher ungeordnetes Ange-
bot an Schriften und der Wunsch nach einer 
Neugestaltung der Immerwährenden Hilfe.

Nach umfänglicher beratender Zusammen-
arbeit mit dem Diözesanbaumeister Dr. P. 
Ruhnau und für die denkmalpflegerischen 
Aspekte mit den Herren D. Stöver und B. 
Sigrist vom Landesamt für Denkmalpflege 
Münster umfasste die Maßnahme:

	� die Vorverlegung des Altars
	� die Verlegung des Taufsteins
	� eine umfangreiche Innenrenovierung  

mit teilweiser Restaurierung vor
handener Ausmalungen

	� die Vergrösserung der Orgelempore mit 
neuen Aufgangstreppen

	� den Umbau der elektrischen Fußboden-
heizung in eine Warmluftheizung

	� die Erneuerung der Beleuchtung
	� die Erneuerung der Einrichtung  

der Sakristei
	� die Neugestaltung des Ortes der 

Immmerwährenden Hilfe
	� die Erneuerung des Schriftenstandes
	� die Neuausrichtung der 

Kreuzwegstationen
	� die Restaurierung wertvoller und 

denkmalgeschützter Kunstwerke.

Umgestaltung der liturgischen Orte

Viele Epochen, Menschen vieler Genera
tionen haben mit großer Hingabe in dieser 
Kirche sichtbare Spuren und die Gesamt
gestalt prägende Werke aus Romanik, Gotik, 
Barock und Moderne hinterlassen. 

Wegen der angestrebten Neuerungen und 
Eingriffe in die gewohnte Liturgie war es 
uns von Anfang an wichtig, die Gemeinde 
„mit auf den Weg zu nehmen“. Zahlreiche 
Veranstaltungen der Gemeinde zu den 
beabsichtigten Erneuerungen in der Kirche, 
ein 1:1-Modell der vorgezogenen Altarstufen 
und des Altars über einen mehrjährigen 
Zeitraum sowie ein Tag der „offenen Bau-
stelle“ der Kirche während der Bauphase 
dienten dazu, das Vorhaben transparent 
und verständlich zu machen. Damit verbun-
den war auch ein Werben für die Absicht, 
nicht eine bloße Konservierung alter Kunst- 
und Sakralwerke vorzunehmen, sondern 
auch die hinzuzufügenden Elemente in 
heute zeitgemäßer Gestalt zu realisieren, so 
vor allem der Bereich der abzutragenden 
und in vergrößerter Form wieder neu zu 

errichtenden Orgelempore mit den neuen 
seitlichen Zugangstreppen und den beiden 
Wandscheiben für die Immerwährende Hilfe 
und den Schriftenstand.

Einen sehr bedeutsamen Eingriff stellte die 
Vorverlegung des Altars und der Altarstufen 
dar. Nach vielen Beratungen, Modellen und 
Plänen konnte an dem aufgebauten Modell 
in der Kirche der geeignete Ort des Altars, 
die Ausformung der Altarstufen und die 
Anordnung der seitlichen Bankreihen über 
einen langen Zeitraum unter konkreter 
Beteiligung der Gemeinde liturgisch erprobt 
werden (Abb. 2). Die Erkenntnisse daraus 
führten mit nur wenigen Korrekturen wie 
einer Vergrösserung der Kommunionstufe 
zur endgültigen Ausführung (Abb. 3).  
Der später neugestaltete Ambo des Künst-
lers B. Vielstädte nimmt das Material des 
Natursteins des Altars auf.

Auch infolge der Vorverlegung des Altars 
war für den bisher in der südlichen Seiten-
apsis stehenden Taufstein ein neuer Ort zu 
suchen. Im Sinne der Taufe als Eingangssa-
krament war die Stelle vor der Orgelempore 
nahe dem Eingang der Siechenpforte litur-
gisch gut geeignet. Hier stand dieser Tauf-
stein aus dem frühen 16. Jahrhundert be-
reits vor der Sanierung 1907, damals erhöht 
auf einer Stufe und umgeben von einem 
1933 hinzugefügten Gitter von W. Tecklen-
borg. Zur Verdeutlichung des Standortes 
wurde der Natursteinbelag in aufgerauht 
stumpfer Oberfläche symmetrisch um den 
Taufstein neu verlegt. In den seitlichen 
Kirchenbänken findet auch eine große 
Taufgemeinde ausreichend Platz.

Für die gestiegene Zahl der Chormusiker an 
St. Aegidius wurde die Vergrößerung der 
Orgelempore und infolgedessen brand-
schutztechnisch der Bau von zwei neuen 
Fluchttreppen anstelle der vorhandenen 
engen Wendeltreppe erforderlich. Die beiden 
Treppen wurden symmetrisch ausgerichtet 

Abb. 2  Übersichtsplan aus DKV-Kunstführer

Abb. 2  1:1-Modell für die verlegte Altar-Situation  
während der Planungsphase

6968 I n n e n r e n o v i e r u n g  d e r  P f a r r k i r c h e  St  .  A e g i d i u s ,  W i e d e n b r ü c k I n n e n r e n o v i e r u n g  d e r  P f a r r k i r c h e  St  .  A e g i d i u s ,  W i e d e n b r ü c k



links oben: Altarraum · links unten: Immerwährende Hilfe
rechts: Blick auf die Rückseite mit der erweiterten Orgel und dem 
Taufbecken

und davor zwei im Aufriss quadratische 
Wandscheiben gestellt; die eine zur Aufnah-
me der bisher ungeordnet angebotenen 
Schriften und Ankündigungen, die andere 
zur Aufnahme der Immerwährenden Hilfe, 
einem Altaraufbau neugotischen Stils mit 
einem Marienbildnis der Werkstatt Becker-
Brockhinke von 1906. 

Unterhalb der Treppen entstanden kleine 
Räume für eine in Zusammenarbeit mit 
Firma Mahr entwickelte mechanische Ab-
luftanlage zur Verringerung des Kerzen-
rußes und auf der anderen Seite eine Lager-
möglichkeit für Kerzen, Schriften, Tafeln und 
Stühle. Die vorhandenen barocken Holz
stützen mit korinthischen Kapitellen wurden 
restauriert und in die Konstruktion der 
Empore integriert. 

Als Material für Orgelempore, Treppen und 
Wandscheiben wurden natürlich belassener 
gewachster Schwarzstahl und hell lasiertes 
Eichenholz gewählt – in einer einfach ge-
haltenen geradlinigen Gestalt, die so die 
historischen Werke umso bedeutender zur 
Wirkung bringen soll. Dies erfüllte nicht 
sofort alle „Sehgewohnheiten“.

In Fortführung einer fast 400-jährigen 
Orgeltradition ermöglichte ein eigens ge-
gründeter Förderverein mit erheblichen 
Spenden die Sanierung der Orgel. Nach 1912 
und 1972 wurde das Instrument wiederum 
von Firma Speith-Orgelbau unter Verwen-
dung alten Pfeifenmaterials technisch neu-
gebaut und mit Ausbau des deutsch-ro-
mantischen Klangcharakters von 40 auf 52 
Register erweitert.

Der Kreuzweg mit im Jahr 1901 entstan-
denen Bildern des Malers Anton Waller, 
Vertreter der „Wiedenbrücker Schule“, stili-
stisch eher dem Historismus zugewandt, 
wurde restauriert und in liturgisch geeig-
neter Weise im Kirchenraum angeordnet 
– nun als wirklicher Rundgang für Betende. 

Lichtproben mit der neuen Beleuchtungsanlage 
während der Einrichtungsphase

Immerwährende Hilfe und Schriftenstand   
in symmetrischer Gestaltung

7170 I n n e n r e n o v i e r u n g  d e r  P f a r r k i r c h e  St  .  A e g i d i u s ,  W i e d e n b r ü c k I n n e n r e n o v i e r u n g  d e r  P f a r r k i r c h e  St  .  A e g i d i u s ,  W i e d e n b r ü c k



Die einzelnen Stationen wurden entspre-
chend dem ursprünglichen Erscheinungs-
bild in teils wiedergefundene und von  
K. Lerchl restaurierte Holzeinfassungen 
eingesetzt.

Neue Heizung

Umfangreiche Untersuchungen und Mes-
sungen zeigten einen wohl nach und nach 
entstandenen, bis zu einem Drittel der 
Fläche ausmachenden Ausfall der elektri-
schen Fußbodenheizung von 1970. Eine 
ausreichende Temperierung des etwa 500 
Sitzplätze umfassenden Kirchenraumes war 
nicht mehr gewährleistet. Eine Sanierung 
dieser Heizung hätte zusätzlich den kom-
pletten Austausch des Natursteinbodens 
erfordert. Die schon seit vielen Jahren ent-
wickelte und bewährte Technik der dezen-
tralen Wärmeerzeugung machte den Einbau 
einer Mahrcalor-Warmluftheizung lohnens-
wert. Die neuen Heizstationen wurden in 
das Raster des Bodenbelages eingepasst; 
die Eingriffe in den vorhandenen Natur
steinboden hielten sich so in vertretbaren 
Grenzen, für notwendige Ergänzungen 
wurde mit artgleichem Material gearbeitet.

Neue Farbfassung des Kirchenraumes

Der farblichen Neufassung des Kirchen-
raumes gingen sorgfältige Erkundungen 
und Probenahmen durch die Fa. Ochsen-
farth voraus zur Erkundung und Erfassung 
des historischen Materialbestandes. So 
wurde festgestellt, dass vorangegangene 
Renovierungen einen guten Grund für die 
aktuell durchgeführte Neufassung in Kalk-
technik bildeten. Vier verschiedene Farbfas-
sungen bis zurück ins 16. Jahrhundert ließen 
sich nachweisen. Die konservatorischen 
Maßnahmen orientierten sich an der 
Restaurierung von 1970. Die Reinigung der 
fetthaltigen Schmutzpartikel von Kerzenruß, 
Heizungsluft und Weihrauch erfolgte mit 
Trockenschwämmen. Nach sorgfältiger 

Vorbereitung der Oberflächen wurde an-
hand etlicher Arbeitsproben eine Verein-
heitlichung der Ausmalungen festgelegt. 
Die 1970 aufgemalten weißen Fugen wur-
den abgenommen und durch einen nach 
aktuellen Befunden ermittelten doppelten 
Fugenstrich aus gotischer Zeit in freihändi-
ger Ausführung ersetzt. Dieser wurde lasie-
rend rot aufgebracht auf die sandsteinfar-
benen Pfeiler und andere tragende Bau-
glieder wie Gurtbögen und Gewölberippen 
– so deutete bereits die Gotik Steinimita
tionen an. Parallel zu den tragenden Archi-
tekturgliedern wurden zur deutlicheren 
Konturierung Begleitstriche aufgemalt. 

Wie in vorangegangen Renovierungen 
wurde mehrjährig gelagerter Holzbrannt-
kalk aus Altmannstein im Altmühltal ver-
wendet, der in mehreren Arbeitsgängen in 
historischer Bürstentechnik lasierend auf 
Gewölbe- und Wandflächen in gebrochen 
weissem Farbton aufgebracht wurde.

Im mittleren Joch des nördlichen Kirchen-
schiffes erfolgte die Restaurierung der spät-
gotischen floralen Gewölbe-Ausmalung im 
Sinne der bereits 1971 erfolgten Rekonstruk-
tion in kräftigen Farben für die Originalbe-
funde und mit blasseren Farbtönen für die 
vorgenommenen Ergänzungen.

Eine Fülle des Lichtes erbrachte schließlich 
auch die Säuberung und Instandsetzung 
der Kirchenfenster, u.a. der Rosenkranz-
fenster von 1878 und der ebenfalls 1878 von 
der Königlich-Sächsischen Hofglasmalerei 
Hertel und Lersch in Düsseldorf hergestell-
ten Chorfenster mit Darstellung des hl. 
Liborius, Patron der Erzbistums Paderborn, 
und Aegidius, des Patrons der Kirchenge-
meinde.

Neugestaltung der Beleuchtung

Kirchenbau ist Lichtarchitektur: natürliches 
und künstliches Licht sind wichtige 

Elemente der Gestaltung eines Kirchen-
raumes. Vor allem ist das natürliche Licht 
wesentlicher Bedeutungsträger und für die 
liturgischen Orte, besonders für den Altar-
bereich, ein wichtiges Gestaltungselement. 

Die neue Beleuchtungsanlage wurde in drei 
Lichtzonen – oben-mittig-unten – variabel 
steuerbar ausgelegt, um veränderbare 
Helligkeiten und Lichtfarben zu ermögli-
chen und besondere Orte wie Altar, Taber-
nakel, Taufort und Immerwährende Hilfe 
hervorzuheben. Dadurch lässt sich etwa das 
Gewölbe sanft illuminieren, Raumlicht 
erzielen oder helles, gerichtetes Leselicht 
erzeugen. Trotz dieser technisch vielfältigen 
Möglichkeiten bleibt aber das durch die 
Kirchenfenster überhöhte Tageslicht die 
wichtigste Quelle des Lichtes – auch wäh-
rend der Gottesdienste.

Es wurden gläserne, teils mattierte Leucht-
körper in einfacher zylindrischer Gestalt 
gewählt, deren hoher technischer Standard 
nicht aufdringlich erscheint. 

Liturgische Farben dienen uns Christen 
dazu, den Charakter der verschiedenen 
Zeiten und Feste zu verdeutlichen. Die 
Verwendung der Farben versinnbildlicht 
symbolisch das Kirchenjahr und betrifft die 
im Gottesdienst gebräuchlichen Gewänder 
und Paramente. 

Zusammen mit dem Lichtplaner S. Gotzes 
und dem Lichtkünstler M. Haunhorst wurde 
die Beleuchtung der Kirche durch ein 
künstlerisch abgestimmtes System aus 
Leuchten geplant und einschliesslich einer 
Lichtsteuerung ausgeführt. 

Im Chorraum realisierten die Lichtplaner 
eine Lichtinstallation mit variabel einstell-
barem farbigem LED-Licht durch den Ein-
bau von Bodenstrahlern. Diese lassen sich 
beispielsweise zur Unterstützung der Wir-
kung wesentlicher Architekturglieder des 

Chors einsetzen, etwa für Besucher der 
Kirche außerhalb der Gottesdienste und zur 
Unterstützung der Tageslichtsituation in der 
dunklen Jahreszeit.

Vor allem aber soll die neue Lichtgestaltung 
für die Liturgien im Jahresfestkreis einge-
setzt werden, insbesondere an den Hoch-
festen, an denen dem Licht und den litur-
gischen Farben weiß, rot, grün und violett 
eine besondere theologische Symbolik 
zukommt. 

Ganz bewusst definierten Gemeinde und 
Planer nur wenige und nur bestimmte 
Lichtszenen zur Unterstützung der Liturgie. 
Im Mittelpunkt der Lichtgestaltung stehen 
die Liturgien der Hochfeste Weihnachten, 
Ostern und Pfingsten, die von Lichtsymbolik 
besonders geprägt sind; so drückt der Ex-
sultet-Text besonders intensiv die österliche 
Glaubenserfahrung in Lichtmetaphern aus. 

In der Vergangenheit waren nächtliches 
Dunkel als natürliche Gegebenheit und 
künstliches abendliches Licht als Kostbar-
keit Grunderfahrungen menschlichen Le-
bens. Die Menschen waren dankbar für das 
Licht in der Nacht, das ihnen Sicherheit und 
Orientierung bot. Die abendliche Versamm-
lung in der Kirche verband das Anzünden 
und Begrüssen des Lichtes mit der Bitte um 
den Schutz Gottes und um die Wiederkehr 
des Herrn. 

Zentrales Anliegen im Planungsprozess war, 
bloße Lichteffekte und hohle Theatralik zu 
vermeiden und nicht der Verlockung des 
„Alles ist möglich“ zu unterliegen. Vor dem 
Hintergrund, die Ambivalenz von Tages- 
und Kunstlicht im Kirchenraum abzuwägen 
und Licht gezielt für die Gestaltung von 
Liturgien einzusetzen, geht die Gemeinde 
behutsam mit dem neuen Lichtinstrument 
um – nicht zuletzt, um eine Inflation unter-
schiedlicher Lichtwirkungen zu vermeiden.

7372 I n n e n r e n o v i e r u n g  d e r  P f a r r k i r c h e  St  .  A e g i d i u s ,  W i e d e n b r ü c k I n n e n r e n o v i e r u n g  d e r  P f a r r k i r c h e  St  .  A e g i d i u s ,  W i e d e n b r ü c k



Die Strahlen des Lichtes wirken am ein-
drucksvollsten vor dem Hintergrund des 
nachtschwarzen Himmels. Deshalb füllen 
sich wohl auch die Städte in der Adventszeit 
mit Menschen, die fasziniert sind von den 
vielen warmen Lichtern über den Straßen 
und auf den Plätzen. In vielen Fenstern sieht 
man die Lichtbögen aus der Tradition des 
Erzgebirges. In der Kirche aber wird am 
ersten Adventssonntag das Evangelium 
vom Verlöschen des Lichtes von Sonne und 
Mond und vom Sturz der Sterne verlesen, 
gleichzeitig singt man jedoch Friedrich 
Spees Lied, in dem es heißt:  

„O klare Sonn, du schöner Stern, dich wollen 
wir anschauen gern; o Sonn, geh auf; ohn 
deinen Schein in Finsternis wir alle sein.“ 1  
Hier ist zwar von einer anderen Sonne als 
von einem Beleuchtungskörper am Himmel 
die Rede, doch das Licht wird zum Symbol 
einer ganz anderen Erleuchtung. 
 
In Paderborn hat man sich vor einigen 
Jahren entschlossen, den Dom während der 
Adventszeit in besonderer Weise anzustrah-
len. Vor ihm, auf dem Domplatz, stehen klei-
ne Holzhütten, in denen Erzeugnisse des 
Kunsthandwerkes angeboten werden. Fri-
sches Brot, gebacken nach Bauernart, wird 
aus dem Ofen gezogen, Glühwein wärmt 
die frierenden Menschen, und von einer 
Bühne singen Chöre Adventslieder. 
 
Ein Markt also, wie man ihn in vielen Städ-
ten besuchen kann. Aber die Kulisse ist in 
Paderborn unverwechselbar. Das warme 
Licht der vielen Glühbirnen beleuchtet die 
Budengassen stimmungsvoll, nachdem man 
durch „Lichttore“ hindurchgegangen ist. Nur 
der Dom lag bis vor ein paar Jahren wie ein 
großer, schwarzer Riese abseits im Hinter-
grund, als wolle er sich einfach nicht betei
ligen an der Lichterseligkeit und als gehöre 
er einer anderen Welt an, so wie es ein 
Märchen für Kinder kritisch in den siebziger 
Jahren beschrieben hat: „In der Kirche ist es 
ziemlich dunkel, obwohl die Fenster groß 
sind… Jesus hat vor zweitausend Jahren 
gelebt… Der Vater von Jesus ist hundert-
maltausendmalmillionen Jahre alt… Warum 
baut man überhaupt Kirchen, wenn alles, 
was damit zu tun hat, längst vergangen 
ist?“² 
 

Bei Licht besehen
Der Dom zu Paderborn im Licht des Weihnachtsmarktes

Theodor Ahrens

Der illuminierte Domturm als Kulisse für den Paderborner 
Weihnachtsmarkt (hier: 2009)

Die Stadt Paderborn entschloss sich, den 
Dom zur Adventszeit durch eine besondere 
Beleuchtung in die Lebendigkeit des Weih-
nachtsmarktes einzubeziehen. Er bildet auf 
diese Weise auch in der Dunkelheit die 
imponierende Kulisse für das bunte Treiben 
in den Budengassen. Und außerdem ist der 
in hellem Licht erstrahlende Domturm vor 
dem schwarzen Himmel schon von weitem 
zu sehen. Aus seinen Luken werfen Schein-
werfer in langen Bahnen ihr Licht, so dass 
der Turmhelm wie aus einem leuchtenden 
Gitterwerk bestehend erscheint. Er verän-
dert auf diese Weise seine gewohnte Optik. 
Hinzu kommt, dass die Beleuchtung in 
einem bestimmten Rhythmus auch die 
Farbe wechselt: von Grün über Gelb, Rot 
und Violett. Am Fuß des gewaltigen, weiß-
lich-gelben Turmschaftes schütten Schein-
werfer Streiflicht über das Mauerwerk aus, 
so dass die Steinstruktur und die vielen 
Biforienfenster besonders herausgearbeitet 
werden. Nur das Kirchenschiff wird mit 
einfarbigem Streiflicht angestrahlt, so dass 
das Maßwerk der großen gotischen Fenster 
und die Schlagschatten werfenden Strebe-
pfeiler ihre Architektur besonders zeigen 
können. Der Dom hat eigentlich keine Fas-
sade, außer dass seine Südseite – zum Dom-
platz hin – wie eine große Schauwand wirkt. 
Durch die Anstrahlung mit Scheinwerfern 
bildet diese Wand eine schöne Kulisse für 
den Markt. 

Wer in den Wochen des Weihnachtsmarktes 
um den Dom herumgeht, wird auf viele 
Menschen treffen, die ihre Kameras hervor-
holen und fasziniert auf den Auslöser drü-
cken, um den angestrahlten Baukörper und 
vor allem den seine Farben wechselnden 
Turm auf die Speicherkarte zu bannen. 
 
Fragen könnte man sich schon, was Men-
schen in dieser Jahreszeit bewegt, die alter-
tümlichen Blockhäuser des Weihnachts-
marktes aufzusuchen und nicht nur die 
großen Kaufhäuser. Warum viele Gruppen 

die Weihnachtsmärkte in fremden Städten 
besuchen, obwohl doch alles mehr an die 
Vergangenheit erinnert als an die gegen-
wärtigen Lebensgewohnheiten. Unter den 
Lichtern der Advents- und Weihnachtszeit 
nimmt vielleicht eine Wunschwelt Gestalt 
an, die die Erinnerung und Sehnsucht 
aktiviert. 
 
Aber was zeigt der angestrahlte Dom bei 
(diesem) Licht besehen? Zunächst wird der 
Dom zu einer leuchtenden Kulisse für das 
Marktgeschehen und schließt den Weih-
nachtsmarkt wie eine leuchtende Wand ab. 
Durch die wechselnden Farben jedoch gerät 
diese Kulisse selbst in Bewegung und zieht 
die Blicke auf sich. Der Turm erscheint dann 
in immer neuer Modulation und zeigt stän-
dig andere Gesichter. Man könnte erinnert 
werden an die Bilder von Claude Monet 
(1840–1926), die er in den Jahren 1893–1895 
von der Kathedrale von Rouen malte. Beina-
he vierzig Mal entstand die Fassade der 
Kirche in unterschiedlicher Beleuchtung auf 
der Leinwand. Die wechselnden Lichtver-
hältnisse im Verlauf des Tages verändern 
das Motiv unaufhörlich, und dem Betrachter 
wird deutlich, dass der eigentliche Gegen-
stand der Bilder nicht die Kathedrale ist, 
sondern das stets wechselnde Licht, das 
sich ganz unterschiedliche Dinge suchen 
kann, um zu erscheinen. So ist es für den 
Maler gleichgültig, ob ein Heuhaufen im 
wechselnden Licht erscheint, das Wasser 
eines Hafens oder der Dogenpalast in Vene-
dig. Immer ist das wechselnde Licht der 
eigentliche „Hauptdarsteller“. Auch der Dom 
zu Paderborn wechselt zu unterschiedlichen 
Tages- und Jahreszeiten sein Aussehen 
durch die verschiedenen Lichtverhältnisse. 
Aber immer ist die Architektur mit ihrer 
Struktur die Hauptdarstellerin. Thomas von 
Aquin wendet sich im Unterschied zu man-
chen Theologen (z.B. Augustinus) gegen 
eine übersteigerte Deutung des Lichtes. Das 
Licht hat für ihn eine bestimmte Aufgabe. 
Es hat die Funktion des Zeigens und des 

75B e i  L i c h t  b e s e h e n74



„Kundmachens“. Im Licht erscheinen die 
Dinge erst in rechter Weise.3 Bemerkenswert 
ist auch, was Martin Heidegger in einem 
berühmten Aufsatz über den Ursprung des 
Kunstwerkes zum Ausdruck bringt. In seiner 
ihm eigentümlichen und manchmal kryp-
tischen Sprache sagt er, dass Kunstwerke 
(und dazu zählt ja auch die Architektur des 
Domes) die Dinge in eine „Lichtung“ stellen. 
Sie rücken das Dargestellte gleichsam in 
einen bestimmten Sinnhorizont.4„Der archi­
tektonische Raum ist ein fließendes Gebilde 
aus Licht, und im Fließen dieses Lichtes wird  
es durch dieses Licht immer wieder aufs Neue 
hervorgebracht. Wie sich im Dunkel der Fin­
sternis aus dem Schein der Lampe ein Raum 
bildet, so entsteht im Fließen des äußeren 
Lichtes, im Spiel von Licht und Schatten, 
Architektur als ein leichtes Gebilde unserer 
sinnlichen Wahrnehmung…“5  
 
In je unterschiedlicher Beleuchtung er-
scheint die Architektur auch des Paderbor-
ner Domes anders; oder „heideggernd“ 
ausgedrückt, könnte man formulieren: Der 
Dom wird durch die Beleuchtung während 
des Weihnachtsmarkes in eine ganz be-
stimmte „Lichtung“ gestellt. Vor diesem 
Hintergrund sind die Beleuchtung des Kir-
chenschiffes und die des Turmes durchaus 
unterschiedlich zu bewerten. Die ruhigen 
Strahlen des Streiflichtes modellieren durch 
Licht und tiefe Schatten die Architektur der 
Wand, lassen das Maßwerk der Fenster und 
die Strebepfeiler hervortreten und bringen 
den Eigenwert der Architektur zum Aus-
druck. Die stets wechselnde farbige Be-
leuchtung des Turmes und besonders des 
Turmhelmes „baut“ eine neue Architektur 
aus Licht und streift der Architektur ein 
fremdes Kleid über, das ihr nicht passt. Den 
Turmhelm „umkreisen“ die Lichtpunkte der 
Scheinwerfer wie Planeten. Sie werfen ihre 
Lichtbahnen über den dunklen Helm und 
zerteilen ihn, so dass der gesamte Turm 
seine Gestalt zu verlieren droht, und man 
könnte sich fragen, was gezeigt und ins 

Licht gestellt werden soll oder wer der 
eigentliche Darsteller ist: der Turm oder nur 
die Lichteffekte. Die ständig wechselnde 
Farbe bindet natürlich die Zuschauer in der 
Erwartung des immer Neuen.
 
 Hier wird ein zu starker Kompromiss mit 
den Gesetzen des Marktes geschlossen, und 
die Inszenierung zeigt nicht mehr den Dom, 
sondern etwas Anderes. Norbert Bolz hat in 
seinem Buch „Das konsumistische Manifest“ 
die Gesetze des Marktes in manchmal stark 
pointierter Weise herausgestellt. Aber seine 
Gedanken lassen die Beleuchtung des Dom-
turms in einem anderen Licht erscheinen. 
Bolz schreibt, dass die Menschen nicht nur 
konsumieren wollen, sondern dass man 
„den Konsum auch zugleich ausstellen und 
darstellen will. Der Marktplatz ist immer 
auch ein Schauplatz der Prahlerei. Wir alle 
spielen Theater – gerade auch, wenn wir 
konsumieren. Und verkaufen lässt sich 
heute nur noch, was einen Inszenierungs-
wert hat… Es dreht sich alles um die Frage: 
Wie fessle ich die Aufmerksamkeit des Kun-
den?“6 Die Weihnachtsmärkte verzaubern, 
so könnte man mit Bolz folgern, die entzau-
berte Welt. Bolz zitiert in diesem Zusam-
menhang Johann Huizinga, der auf die 
Strukturverwandtschaft von Marktplatz, 
Spielplatz und religiösem Kultort hingewie-
sen hat: „Die Arena, der Zauberkreis, der 
Tempel, die Bühne, die Filmleinwand, der 
Gerichtshof, sie sind allesamt der Form und 
der Funktion nach Spielplätze, d.h. geweih-
ter Boden, abgesondertes, umzäuntes Ge-
biet, in dem besondere Regeln gelten.“7  
Zu fragen bleibt aber, nach welchen Regeln 
gespielt wird. Bolz schreibt, dass der Markt 
dem ständigen Wechsel der Moden unter-
worfen sei. „Das Lustvolle, Stimulierende 
des Konsums liegt deshalb nicht in der 
Befriedigung von Bedürfnissen, sondern 
gerade in der Unbefriedigung, die das Be-
gehren neu entflammt. … Das Neue muss 
anders sein, aber nicht radikal anders, son-
dern anschlussfähig anders.“8 Die bunten 

und stets wechselnden Farben der Turmbe-
leuchtung lassen nicht den Dom neu sehen, 
sondern befriedigen eher das Bedürfnis der 
Kunden des Marktes nach immer neuen 
Effekten. Zudem zerteilen die kleinen 
Scheinwerfer die Geschlossenheit des 
Baukörpers.

So bleibt am Ende die Frage zu beantwor-
ten, was – „bei Licht besehen“ – gesehen 
wird und was in „die Lichtung“ gestellt wird. 
Es sollte die Architektur sein, die ihr eigenes 
Wort mitspricht. Deshalb hat das Domkapi-
tel darauf bestanden, dass der Turm des 
Domes nicht in wechselnden Farben ange-
strahlt wird und die Architektur im ruhigen 
Licht zur Geltung kommt.

Quellen
1	 Friedrich Spee 1622, Gotteslob 1975,  

Nr. 105
2	 Günter Herburger, Birne kann alles, 

Reinbeck bei Hamburg 1975, S. 95
3	 Wolfgang Schöne, Über das Licht in der 

Malerei, Berlin 1979, S. 80
4	 Martin Heidegger, in: Holzwege, 

Frankfurt/M 1994, S. 40 ff
5	 Manfred Sundermann, Rudolf Schwarz, 

Bonn 1981, S. 10
6	 Norbert Bolz, Das konsumistische 

Manifest, München 2002, S. 96 ff
7	 Ebd., S. 118
8	 Ebd., S. 89

oben:  
Intensive Farbigkeit der 
Domturm-Illumination  
zur Adventszeit 2005

unten: fast weißes Licht 2009

7776 B e i  L i c h t  b e s e h e n



Die Pfarrkirche Groß St. Martin 
in Köln, eine ehemalige Bene-
diktiner-Klosterkirche, ist seit 
langem ein Bau, der mit seiner 
außerordentlichen Kraft und 
Reinheit des Raumes mich 
immer wieder gefangen ge-
nommen und beeindruckt hat. 
So gewaltig und prägend das 
Äußere der Kirche für die Kölner 
Stadtsilhouette ist – namentlich 
vom anderen Rheinufer stellt 
sie einen überaus starken Ak-
zent im Zusammenspiel mit der 
monumentalen Silhouette des 
Hohen Domes dar – so ist das 
Innere in seiner Klarheit des 
nüchternen Wiederaufbaus von 
grandioser Wirkung.

Das mag auch durch die „unfertigen“ 
Oberflächen der Wände erklärt sein, die im 
Wiederaufbau der verschiedenen Teile des 
Langhauses und des Kleeblatt-Chores ge-
wählt wurden. Es handelt sich dabei nicht 
um das romantische Verklären von bruch-
stückhafter, „geschichtlicher Ruinenarchitek-
tur“, sondern um das Wiederherstellen eines 
Raumes im Geist der späten Romanik. Der 
„Zentralraum“, bestehend aus der quadra-
tischen Vierung und den drei Konchen 
sowie einem östlichen Joch des Langhauses 
zur Vierung hin (was in den schmalen 
Vorjochen zu den Konchen vorgebildet ist), 
ist der beherrschende Eindruck, den der 
Besucher empfängt. 

Die karge Ausstattung dieses Raumes un-
terstreicht den Eindruck noch: In diesem 
Raum gibt es einige Kunstwerke von Rang, 

die in jüngere Zeit eingefügt wurden. Im 
nördlichen Seitenschiff steht ein länglich-
achteckiger Taufstein aus romanischer Zeit, 
dem der Bildhauer Karl Matthäus Winter 
(Limburg) einen wunderbaren Deckel aus 
Zinnguß beigegeben hat. Das Beleuch-
tungskonzept hat der Architekt des Wieder-
aufbaus, Joachim Schürmann aus Köln, 
entwickelt. Dieses Beleuchtungskonzept 
findet seinen Höhepunkt in dem großen 
Radleuchter genau im Zentrum der Vierung, 
genau über dem Altar.

 Dieser Leuchter ist ganz Rad im Sinne der 
großen mittelalterlichen Radleuchter in 
Aachen oder in Hildesheim. Er ist aus Edel-
stahl gebildet und so fein gezeichnet, daß 
er, als Materie, fast ganz zurücktritt. Er 
bringt auf die eleganteste Weise Licht an 
die Stelle in der Vierung, die dem Altar 
Raum gibt. Aber er ist gleichzeitig ganz 
„nicht da“, nichts Dekoratives im überbor-
denden formalen Sinn ist ihm eigen. Die 
äußerste Sparsamkeit seiner Form im 
Ganzen und in den Details versucht in 
keiner Weise, den romanischen Raum zu 
dominieren oder zu bestimmen. Die Klar-
heit und Zurückhaltung des Reifens und 
seiner Einzelheiten der Verspannung und 
Aufhängung sind das Ergebnis konzentrier-
ter Entwurfsarbeit.

Er ist der Innbegriff einer modernen Zutat 
in einen historischem Raum. In all seiner 
Zurückhaltung ist hier ein Radleuchter 
geglückt, der als „zeitlos“ bezeichnet wer-
den kann. Trotz allen Vermeidens des Deko-
rativen, Geschmückten, Ornamentalen ist 
dieser Leuchter unübersehbar das Zentrum 
der Kirchenanlage.

Licht in Groß St. Martin in Köln
Peter Ruhnau

7978



Fotos S. 79/80: Thomas Riehle, Bergisch-Gladbach

In der kath. Kirche St. Marien in Neuenbe-
ken befinden sich in den Querhäusern rela-
tiv gut erhaltene, wertvolle spätromanische 
Wandmalereien. Die Malereifragmente mit 
der Mandorla im Chorraum, die Hauptge-
genstand meines Berichtes sind, waren 
dagegen unlesbar und in einem hochgradig 
zerstörten Zustand. Nach jahrelangen Über-
legungen und auf den enormen Druck der 
Gemeinde hin hatten sich die zuständigen 
Gremien entschlossen, eine Nachschöpfung 
der Majestas Domini zuzulassen und einen 
Künstlerwettbewerb auszuschreiben. 
Die sich daran anschließende Frage nach 
der weiteren Gestaltung des Chorraumes 
und der Einbindung der Nachschöpfung 
war ein langer und aufwendiger Prozess. 
Solche Maßnamen im historischen Bestand 
sind zu Recht auch in Fachkreisen umstrit-
ten und führten auch hier zu unterschied-
lichen Auffassungen und Lösungsansätzen, 
langen und oft heftigen Diskussionen und 
Auseinandersetzungen.

Dieser Beitrag erklärt die Komplexität der 
Aufgabe aus der Sicht des ausführenden 
Gestalters. Die breite Palette der Ansichten 
aller Mitwirkenden ist an dieser Stelle nicht 
darstellbar.

Im Vorfeld: Fragen über Fragen

Nach dem gewonnenen Wettbewerb für die 
Nachschöpfung der Majestas Domini im Mai 
2008 wurde mir schnell klar, dass diese 
Maßnahme außergewöhnlich ist. Durch den 
hohen historischen Stellenwert des Ob-
jektes war eine aufwendige Vorgehensweise 
mit vielen Gremien unumgänglich. 

Jeder Schritt sollte von der Kunstkommission 
und in Abstimmung mit zahlreichen ande-
ren Beteiligten begutachtet und genehmigt 
werden.

Neben den maltechnischen und denkmal-
pflegerischen Punkten waren liturgische, 
bau- und kunsthistorische sowie gestalte-
risch-ästhetische Aspekte zu berücksichtigen.
Einige Grundsatzfragen und zahlreiche 
konkrete Probleme stellten sich im Vorfeld 
der Ausführung:

	� Die Frage des passenden Umgangs mit 
so einem wertvollen historischen Innen-
raum musste aufgeworfen und disku-
tiert werden. 

	� Ist es legitim, einige unlesbare Darstel-
lungen in einem mittelalterlichen Raum 
durch die Nachschöpfung zu verdeut
lichen und in welchem Umfang ? 

	� Welcher Weg ist einzuschlagen, 
zeitgenössisch oder historisierend? 

	� Welche Intensität und Farbigkeit darf die 
Nachschöpfung haben? 

	� Welcher Malstil, welche Maltechnik und 
Malweise eignen sich am besten? 

An einem solchen Objekt treffen selbstver-
ständlich unterschiedliche Vorstellungen 
und Erwartungen aufeinander. Da ist zum 
einen die Gemeinde, die sich nun endlich 
eine kräftige, farbige Nachschöpfung aller 
Chorraumdarstellungen wünscht, während 
die Vertreter der zuständigen Behörden das 
Gesamtbild des historischen Raumes so 
wenig wie möglich verändern möchten.
Auch bei den Fachleuten gab es in einigen 
Punkten, z.B. beim Umfang der Nachschöp-
fungen, unterschiedliche Ansichten. Zwei 
Grundeinstellungen zeichneten sich ab: 

Der lange Weg zur Nachschöpfung der  
Majestas Domini in Neuenbeken
Radi Tatic

8180 ������������������������������                              � ��



Der lange Weg zur Nachschöpfung der Majestas Domini

Die Majestas Domini 
vor und nach der 

Neuschöpfung durch 
das Atelier Radi Tatic

historische Substanz größtenteils nach und 
nach verloren: Natürliche und menschen-
verursachte Zerstörungen, Kriege und Not-
stände, Brände, ein immer wieder undichtes 
Dach und Regenwassereinbrüche, aufstei-
gende Feuchtigkeit und dadurch ausblü-
hende Salze, die zahlreichen „Verschöne-
rungsmaßnahmen“ aller Epochen, mit Neu-
verputzungen und Überfilzungen und 
schließlich auch Bindemittelverlust haben 
dazu geführt, dass der Raum die originale 
Raumfassung größtenteils verlor. 1864 wur-
den die Fragmente dieser spätromanischen 
Ausmalung beim Abschaben der Wände 
entdeckt und annähernd „im alten Stil“ von 
dem Dekorationsmaler Wittkopp aus Lipp-
stadt rekonstruiert.

In den 1960er Jahren erfolgte dann die 
vollständige Abnahme der Übermalungen 
und die Freilegung der ursprünglichen, heu-
te sichtbaren spätromanischen Malereien, 
nach einem Konzept von Dr. Hilde Claussen 
vom Amt für Denkmalpflege/Münster in 
Westfalen.

Untersuchungen des Bestandes und seines 
Zustandes im gesamten Kircheninnenraum 
ergeben ein ernüchterndes Bild. Die sicht-
bare Fassung ist bis auf die figürlichen 
Malereien in den Querhäusern und einige 
Primärdokumente der Ornamentmalerei 
eine Rekonstruktion nach Befund der 
1960er Jahre. Durch deckende, plakative 
Überfassungen in den 1980er Jahren ging 
auch das typisch romanische Erscheinungs-
bild dieser Rekonstruktion verloren.

Somit konnte die Frage nach der Legitimität 
einer Nachschöpfung im Chorraum beant-
wortet werden: Bei diesem Ausmaß an 
Zerstörung der Originalsubstanz kann ein 
behutsames, gefühlvolles Neugestalten des 
liturgisch wertvollsten Teils der Ausmalung 
die Lesbarkeit und das Verständnis für das 
Verlorene nur verbessern.

Eine puristische Vorgehensweise, die nur 
Konservierungsmaßnahmen zulässt, und 
eine etwas mutigere, die stärker auf die 
Bedürfnisse der Gemeinde und der Liturgie 
eingeht. Unter diesen Umständen befürch-
tete ich zunächst eine für alle Beteiligten 
unbefriedigende Kompromisslösung.

Zum Glück ergab sich aus der aufwendigen 
Vorgehensweise in der Gesamtmaßnahme 
genügend Zeit, um die Problematik im 
Chorraum prozesshaft anzugehen. So ent-
stand durch zahlreiche Ortstermine im 
größeren Rahmen mit allen Beteiligten, 
durch geschlossene, interne Besprechungen 
im kleinen Rahmen, produktive Streitereien 
und Auseinandersetzungen mit Hilfe von 
Entwürfen, Arbeitsproben und der Muster-
achse Schritt für Schritt die heute sichtbare 
Lösung.

Kurze Bau- und Kunstgeschichte
Die kath. Pfarrkirche Mariä Geburt wird 1210 
zum erstenmal urkundlich benannt. Das 
Jahr der Weihe ist unbekannt. An der Archi-
tektur sind mehrere Bauabschnitte deutlich 
ablesbar. Ursprünglich (1230–1260) war die 
Kirche mit einem im Weserraum üblichen 
Ausmalungssystem ausgestattet. Die noch 
vorhandenen Altbestände sowie historische 
Quellen zeugen von einem reichhaltigen 
christografischen Zyklus. Im gesamten Kir-
cheninnenraum befanden sich Szenen aus 
dem Alten und Neuen Testament (Kreuzab-
nahme und Abendmahl sind noch erhalten), 
Heilige, Propheten, Engel, und als Steige-
rung im Chorraum unter dem Gewölbe der 
thronende Christus mit den ihn umge-
benden Evangelistensymbolen und in den 
Medaillons die Bildnisse von Maria und 
Johannes. Um das zentrale Fenster waren 
die Apostel angeordnet. Die Gewölbe des 
Kircheninnenraums zierten Lebensbäume 
und Gratbänder, ornamentierte Architektur-
glieder, ein umlaufender Wandfries, gequa-
derte Flächen und gemalte Wandteppiche.
In den folgenden 800 Jahren ging diese 

8382 D e r  l a n g e  W e g  z u r  N a c h s c h öpf   u n g  d e r  M a j e s t a s  D o m i n i D e r  l a n g e  W e g  z u r  N a c h s c h öpf   u n g  d e r  M a j e s t a s  D o m i n i



Die spätromanischen Wandmalereinen in 
den Querhäusern der Kirche sind noch 
relativ gut erhalten. Neben den Ausma-
lungen in der Kirche Berghausen, Hildes-
heim St. Michael, Köln St. Gereon, zählen 
diese zu den künstlerisch wichtigsten und 
für die Entwicklungsgeschichte der roma-
nischen Wandmalerei bedeutungsvollsten 
im gesamten Nordwesten Deutschlands.  
An den Westwänden befinden sich die 
Bilder des letzten Abendmahls und die 
Kreuzabnahme in für Westfalen charakteris-
tischen, zeichnerisch reich differenzierten 
Silhouetten vor hellem Grund. An der Ost-
wand des nördlichen Querhauses sieht man 
zwei Propheten und eine weitere nicht 
identifizierte figürliche Darstellung.

Im Chorgewölbe befand sich die Mandorla 
mit einigen wenigen Fragmenten der Chri-
stusdarstellung. Sie war größtenteils nur als 
Unterzeichnung erhalten und umgeben von 
zwei von ehemals vier Evangelistensym-
bolen, von denen Markus (der Löwe) relativ 
gut erhalten und Lukas (der Stier) nur noch 
in Umrissen zu erkennen war. Rechts und 
links des Chorfensters waren die Figuren 
der früheren Patrone Petrus und Paulus als 
ebenfalls unlesbare Silhouetten zu ahnen. 

Die Untersuchungen und die vorsichtige 
Reinigung größerer Flächen vor Beginn der 
Maßnahmen zeigten dann ein weit größe-
res Bild der Zerstörung als zunächst ange-
nommen. Die ohnehin wenigen Malerei-
reste waren im Grunde nur Ergänzungen 
aus früheren Maßnahmen. In den Vergröße-
rungen war deutlich zu sehen, dass nur 
stecknadelkopfgroße Reste der Originalma-
lerei noch erhalten sind: Die Malschicht der 
Originalseccomalerei liegt auf einer Kalk-
schlämme. Die Ergänzungen liegen als 
lasierende Striche direkt auf dem Putz. Die 
überraschend gut erhaltene Löwendarstel-
lung entpuppte sich als Übermalung der 
Barockzeit. 

Nachdem die Befunde vor Ort überprüft 
worden waren, wurde schließlich endgültig 
entschieden, dass aufgrund der Befundlage 
mit so geringfügiger Originalsubstanz und 
angesichts der Bedeutung des Chorraumes 
für die Liturgie der ganze Bereich aus dem 
denkmalpflegerisch geschützten Kirchen
innenraum herausgenommen wird und zur 
Neugestaltung (historisierend) freigegeben 
wird. Die Zerstörung im Chorraum war 
soweit fortgeschritten, dass es denkmal
pflegerisch unbedenklich war, auf die Be-
dürfnisse der Gemeinde und der Liturgie 
einzugehen.

Somit wurden die beiden fehlenden Evan-
gelistensymbole ebenfalls zur Nachschöp-
fung vorgesehen. Von einer Nachschöpfung 
der Aposteldarstellungen wurde jedoch 
abgeraten. Vor der Neugestaltung des Chor-
raumes wurden alle noch vorhandene Male-
reireste dokumentieret, konservatorisch 
behandelt und fachmännisch reversibel 
überdeckt. Liturgisch, denkmalpflegerisch 
und gestalterisch wurde so eine saubere 
und schlüssige Lösung gefunden.

Zeitgenössisch oder historisierend
Eine der wichtigen Fragen im Vorfeld der 
Ausführung war: Welcher Weg ist 

Spätromanische Wandmalereien in der St. Marien-Kirche, Neuenbeken

einzuschlagen? Der zeitgenössische oder 
der historisierende Umgang?

Nach der Entfernung der neoromanischen 
Ausmalung aus dem 19. Jahrhundert in den 
1960er Jahren sah die Gesamtraumkonzep-
tion von Frau Dr. Claussen eine annähernd 
nach Befund rekonstruierte, historisierende 
Raumausmalung vor. Dieses Raumkonzept 
wird immer noch als logisch und schlüssig 
und der Architektur gerecht erachtet.
Da die Chorraummalereien zusammen mit 
den noch erhaltenen Querhausmalereien 
ursprünglich eine Einheit bildeten und zu 
dem gesamten Ausmalungssystem ge-
hörten, wäre eine modern gestaltete 
Majestas Domini aus dem geschlossenen 
Gesamtkonzept herausgerissen. Neben den 
Elementen des Barock (Seitenfenster), der 
Jahrhundertwende (Hochaltar), den Rekon-
struktionen der Ornamentmalerei aus den 
1960er Jahren und dem sehr dominantem 
zentralen Chorraumfenster der 1950er Jahre 
würde eine moderne Ausmalung noch 
mehr Unruhe in den Chorraum bringen.

Die Nachschöpfung
Um eine Täuschung des Betrachters zu 
vermeiden, ist die jetzt sichtbare Nach-
schöpfung der Chorraummalerei keine 
Kopie einer bestimmten romanischen 
Darstellung, sondern orientiert sich nur an 
historischen Vergleichsbeispielen. Da an der 
Architektur mehrere Bauphasen deutlich 
ablesbar sind, habe ich bewusst Stilele-
mente der Romanik und Gotik verwendet, 
um insgesamt ein, auf den ersten Blick, 
mittelalterliches Erscheinungsbild zu errei-
chen. Entsprechend alten Vorbildern hält 
der thronende Christus in seiner Linken ein 
aufgeschlagenes Buch. Dort ist zu lesen:  
„…ich bin das Licht der Welt“.

Bei genauerem Betrachten ist also die 
neuzeitliche Nachschöpfung deutlich zu 
erkennen. Eine kräftige vollflächige und 
deckende Malart würde die Nachschöpfung 

als Fremdkörper betonen und damit im 
Vergleich zum Altbestand zu dominant 
machen. So habe ich mich für die antiquie-
rende Malweise in reversibler Maltechnik 
entschieden: In Wasser eingesumpfte Erd-
pigmente, die mit hochwertigem Zellulose-
leim gebunden und als Lasur eingestimmt 
sind. Ein halbtrockener Pinsel, der schnell 
über die raue Putzoberfläche gezogen wird, 
erzeugt kleine Fehlstellen und damit ein 
gealtertes Erscheinungsbild, das sich in die 
vorhandenen Altbestände besser einfügt.

Obwohl die Farbe Blau im Hintergrund von 
Mandorla-Darstellungen vielfach vorkommt, 
wurde, um eine Dominanz der Nachschöp-
fung zu vermeiden, entschieden, auf Blau 
zu verzichten und die gesamte Intensität 
der Malerei zu reduzieren. Dafür sprach 
auch, dass die Hintergründe der vorhan-
denen historischen Malereien in Neuenbeken 
soweit nachvollziehbar, auch kein Blau 
enthielten. Um das Fehlen des blauen 
Hintergrundes als Gestaltungsmittel zu 
kompensieren und die Malerei schlüssig 
einzufügen, brachte ich einen leicht gräu-
lichen Hintergrund in die Mandorlafläche.

Das isolierte Betrachten oder Bearbeiten 
einzelner Malereifragmente, losgelöst von 
ihrem Gesamtkontext, birgt Gefahren.  
Z.B. wurden häufig, in der Vergangenheit, 
Wandmalereien nach den Freilegungen 
weiß hinterlegt und kräftig konturiert, da-
mit sie besser „rauskommen“. Doch damit 
wurden sie optisch von der Wand als Träger 
getrennt, und das wichtigste Wesensmerk-
mal der Wandmalerei, die Einheit des Bildes 
und der Architektur, wurde zerstört. 
Sie wirken dann wie aufgeklebt. Ich habe 
mich im Chorraum bewusst von dem reinen 
Weiß getrennt und als Hintergrund einen 
neutralen abgemischten Farbton lasierend 
aufgebracht. Er enthält die Grundfarben der 
Mandorla und harmoniert dadurch mit dem 
Bild. Als hellster Farbton wird er dennoch 
als ein Altweiß wahrgenommen.

8584 D e r  l a n g e  W e g  z u r  N a c h s c h öpf   u n g  d e r  M a j e s t a s  D o m i n i D e r  l a n g e  W e g  z u r  N a c h s c h öpf   u n g  d e r  M a j e s t a s  D o m i n i



Nach der Teilnahme an einem aufgeforderten Wettbe-
werb erhielt die beschriebene Arbeit den Zuschlag und 
wurde 2006 /2007 realisiert. Die künstlerische Aufgabe 
bestand darin, polarisierende Elemente und Objekte zu 
gestalten, die in ihrer raumhaften Zusammenführung 
wiederum ein Ganzes bilden sollten. Nachstehend ein 
kurzer Auszug aus dem Werkbericht, um die Herange-
hensweise zu skizzieren. 

Gedanken zur Lichtthematik bei der Neugestaltung der 
Pfarrkirche St. Augustinus Keppel zu Hilchenbach/Dahlbruch
Marie Luise Dähne

Dieser Faszination nachgehend wird bewusst, 
dass mit Gestaltung eines jeden sakralen 
Raumes, Symbol für den Kosmos, den Tempel 
Gottes, eine bedeutungsgemäße Sprache 
gefunden werden muss. Sie darf keiner Belie­
bigkeit und perfektionistischer Funktionalität 
unterliegen, denn eine geistige Übereinstim­
mung von Raum und liturgischem Geschehen 
im heutigen Gottesdienstverständnis ist für 
die Christengemeinschaft wichtig. Ein Kirchen­
raum ist erst dann gelungen, wenn er als 
"sakraler Raum“ erfahren werden kann,  
zur Ehrfurcht einlädt und zur Transzendenz­
erfahrung führt.

Marie-Luise Dähne, in:  
alte und neue Kunst-, Band 44, 2008

Die symbolbildhafte Komplexität der vorlie­
genden Arbeit soll den Zusammenhang von 
liturgischem Raum und der Prägung des 
Glaubens unterstreichen.
Die Bewusstmachung dieser Dualität liegt 
dem Konzept zu Grunde. Alles steht im wech­
selseitigen Kontext zueinander: Materie und 
Geist, Raum und Hülle, Licht und Finsternis. 
Die Schöpfungsgeschichte beinhaltet Anfang 
und Ende, umschließt alles Leben und Sein- 
bis in unsere Tage, sie ist voller Klarheit und 
Mystik. 

Lichtthematik St. Augustinus Keppel, Hilchenbach/Dahlbruch

Der nun folgende Text nimmt im Besonde-
ren Bezug auf die zentrale Gestaltungs
figuration, Altar und Kreuz – Arbeitstitel: 

Der geöffnete Fels lässt alle Lichtherrlichkeit 
und damit den anderen Raum erblicken. 

In diesem ambitionierten Ansatz liegt der 
konzeptionelle Grundstoff für die Neu
gestaltung der Pfarrkirche St. Augustinus 
Keppel zu Hilchenbach/ Hochsauerland. 
Eine sich ständig verfeinernde Wahrneh-
mung des Raumes und auch des schein-
baren Nichtraumes haben Aspekte und 
Motive meines Schaffens geprägt. Mit der 
hier beschriebenen Entwurfshaltung ist ein 
architektonisches und künstlerisches Kon-
zept entstanden, welches die Licht-Raum-
Thematik in eine zeitgenössische Fassung 
setzt. Getragen und intensiv beeinflusst ist 
diese Sensibilisierung von einem Verständ-
nis für Kontraste, wie Licht und Dunkelheit, 
Materie und Geistigem.

Obwohl Licht kein Gegenstand, kein Etwas 
ist, ist es die Bedingung aller Sichtbarkeit. 
Die Immaterialität des Lichts macht Unsicht-
bares sichtbar – eine eindrucksvolle physi-
kalische Tatsache. Gleichwohl ist Licht seit 
Urzeiten DAS Symbol für alles Makellose, 
Herrliche und oft mit dem Göttlichen 

87L i c h tt  h e m a t i k  St  .  A u g u s t i n u s  K e pp  e l ,  H i l c h e n b a c h / D a h lb  r u c h86



identisch. Altes und Neues Testament sind 
gefüllt mit Bildern, in denen das Licht Gott 
symbolisiert, hier seien nur der Dornen-
busch, die Feuerzungen und Jesus selbst als 
Bildhaftigkeit des Lichts genannt. Wie also 
ein metaphysisches, alle Sinne anspre-
chendes Phänomen formal ausdrücken?

Dieser hohe Anspruch, und hier komme ich 
auf den Kernsatz des Anfangs zurück:
– vom Felsen und der Herrlichkeit des Lichtes – 
ließ das Bild des geöffneten Altars entstehen. 

Alle 6 Seiten des Kubus (Altar) wurden ge-
öffnet, und der innenliegende Hohlraum ist 
somit umschlossener Luft- und Lichtraum 
gleichermaßen. Nicht nur der Kirchenraum, 
auch der Altar wird zu einem Außen und 
Innen. 

Die Qualität eines Raumes zeichnet sich da­
durch aus, inwieweit er Geschlossenheit und 
Offenheit miteinander verbindet. Die architek­
tonische Kunst liegt darin, Hohlräume zu 
schaffen und hierbei das Innen mit dem 
Außen zu verknüpfen.  
(N.T. Weiser, Offenes Zueinander, Räumliche 
Dimension von Religion und Kunst, Köln 2002)

Im Lauf der Zeiten (Tages- und Jahreszeit) 
umschließt der freie Raum innerhalb des 
Altars, stellvertretend für den geöffneten 
Fels, intensive Farberscheinungen. Die 
Mystik einer Lebendigkeit, einer göttlichen 
Anwesenheit ist in vielen Kulturen und zu 
allen Zeiten wie eine Beweisführung zele-
briert worden. (z.B. die ägyptischen Pyrami-
den, die Tempel der Mayas und die Kuppel 
des Petersdoms über dem Grab des  
Hl. Petrus, um nur einige zu nennen.)
Aber auch das wechselnde Lichtspiel an der 

Chorwand ist eine magische Projektion des 
äußeren Lichts, welches hier durch die 
farbigen Gläser der Fenster dem gesamten 
Raum immer wieder neue Lichtgaben 
schenkt.

Materie, in diesem Fall der Naturstein des 
Altars, lässt Licht schauen und materialisiert 
das scheinbare Nichts im Inneren des Stipes 
mit dem darüber schwebenden Glaskreuz. 
Ohne weitere schmückende Gestaltung ist 
das Kreuz aus weißem optisch reinem Glas 
wie herausgehoben und in Kontur gegos-
sen. Als Zeichen des auferstandenen neuen 
Lichts beinhaltet es die ganze Fülle des 
sichtbaren Spektrums von Licht. Alle uns 
bekannten Farben, die Spektralfarben, wel-
che „addiert“ unserem Auge weiß erschei-
nen, wollen in dieser Kreuzform Ausdruck 
einer göttlichen Ganzheit sein.

Formales, Konstruktives und Physikalisches 
bekommt inhaltliche Bedeutung wie auch 
mystischen Ausdruck. Lichtherrlichkeit 
innerhalb und außerhalb des geweihten 
Altars – des spiritualisierten Kosmos – wird 
mit in ihrer Dualität thematisiert und bild-
haft gemacht. 

Die Materialebenen stehen für Deutungs- 
und Wahrnehmungseben und ermöglichen 
mit dieser Vielschichtigkeit Alteritätserfah-
rungen für die Gemeinde und Besucher.

Die Marienkapelle im Altenpflegeheim St. Pius in Bielefeld
Nikolaus Kaltenbach und Nina Koch

Im Rahmen der grundlegenden baulichen 
Sanierung und Erweiterung des Altenpfle-
geheims St. Pius in Bielefeld wurde ein 
Bauteil ganz neu aufgeführt. Dieser Neubau 
erhielt die bis zu diesem Zeitpunkt fehlende 
Kapelle.

Die Idee zur Errichtung einer Kapelle mit 
dem Namen „Marienkapelle“, als Angebot 
für die Bewohner des Altenheims und des 
umgebenden Stadtteils, ist auf die Gedan-
ken der Gemeindepfarrer von St. Jodokus  
in Bielefeld zurückzuführen.

8988 L ICH   T T HE  M A T I K  S T .  AUGUS     T INUS     K E P P E L ,  HI  L CHEN    B ACH   / D AH  L B RUCH  



Dem früheren Gemeindepfarrer, Dom
kapitular em. Ludwig Hoffmann, seinem 
Nachfolger Uwe Wischkony sowie dem 
heutigen Pfarrer Josef Holtkotte gilt der 
nachträgliche Dank für die ausschlag
gebenden Initiativen.

Kirchenvorstand, Architekt , Bildhauerin und 
Glaskünstler haben deren Gedanken und 
Anregungen aufgenommen und im Zuge 
der Um- und Erweiterungsarbeiten des 
Hauses in die Praxis umgesetzt.

Das Altenpflegeheim St. Pius in Bielefeld 
liegt mit seinen 70 stationären Pflegeplät-
zen am Rande der Innenstadt, im Bielefelder 
Stadtteil Gadderbaum. Es wird als gut ge-
führtes, katholisches Haus seit 1965 wegen 
seines exzellenten Rufes in steigendem 
Maße nachgefragt.

Der inhaltliche Grundgedanke fußt auf 
Kriterien, für die Hausbewohner und den 
Stadtteil einen nicht alltäglichen Ort zu 
schaffen. Die Besonderheit des Raumes als 
ein Ort der Stille und der Einkehr, der Medi-
tation, der Möglichkeit des persönlichen 
und des gemeinsamen Gebets sowie als 
Raum für die Feier der Eucharistie sollte sich 
im Ausdruck wiederfinden. Ein spirituell 
geprägter Kirchenraum und nicht ein multi-
funktional zu nutzender Mehrzweckraum 
war somit das angestrebte Ziel. Der ge-
wünschte Raumeindruck soll zur inneren 
Sammlung anregen und dadurch Menschen 
in ihrem Glauben stärken.

Die baulichen Rahmenbedingungen wur-
den vom Bestand, an den man sich an-
schließen mußte, diktiert: Die Raumhöhe 
von nur 2,40 m war unveränderlich und bot 
nicht die allerbesten Voraussetzungen. Um 
diese relativ geringe Höhe für einen Raum 
von 70 m2 Fläche optisch zu kaschieren und 
gleichzeitig die inhaltliche Verbindung zum 
Mariengedanken herzustellen, wurde die 
Raumdecke in leicht konkav gewölbter 
Form hergestellt. Verstärkt wird dieser As-
pekt noch durch die Installation von Kalt
licht-Strahlerpunkten in Form der Stern-
bilder aus dem Marienmonat Mai in der 
gewölbten Decke. Der Betrachter kann im 
Raum den Sternenhimmel einer klaren 
Mondnacht auf sich wirken lassen.

Als Ort für die Kapelle im Gefüge des Ge-
samten wurde ein Gebäudeteil nahe am 
öffentlichen Weg, dem Piusweg, gewählt. 
Durch die Lage in unmittelbarer Nähe zum 
öffentlichen Straßenraum ergibt sich die 
Möglichkeit, externe Besucher auf kurzen 
Wegen in die Kapelle zu leiten. Das Ange-
bot an die Öffentlichkeit wird zusätzlich 
durch die von außen sehr gut sichtbare 
gestaltete Rückseite des Tabernakels ver-
stärkt, denn das in der Achse des Altares 
rückwärtig angeordnete Fenster gibt mit 
seinem Klarglas-Ausschnitt den Blick frei.

Die Bildfenster der Kapelle wurden von dem 
Glasmaler Thomas Jessen gestaltet, ihre 
Thematik bezieht sich auf biblische Themen 
und vermeidet, auch im Hinblick auf die 
Bewohner des Hauses, abstrakte Darstel-
lungen: Die Dinge sind bildhaft und geben 
Anreize zum Meditieren. In den Seiten
fenstern sind u.a. die Geburt Christi, die 
Erweckung des Lazarus und der Engel des 
Ostermorgens mit den Frauen am Grabe 
dargestellt.

Nina Koch

Die an mich herangetragene Aufgabe war 
es, den Tabernakel, den Altar, den Ambo 
und verschiedene weitere Ausstattungs-
stücke zu entwerfen und zu realisieren, vor 
allem auch eine Pietà. Die Materialkombina-
tion heller Sandstein und Bronze erschien 
hierfür geeignet.

Im Zentrum der Gestaltung steht, dem 
Patrozinium gemäß, Maria. Sie erscheint 
nicht nur als Pietà, sondern auch als 
Madonna mit dem Christuskind und als 
Schutzmantelmadonna.

Altar „Wir tragen unser Leid  
und unsere Freude zu Gott“

Der Altar besteht aus vier schlanken Bronze-
säulen, die im oberen Drittel Engelsfiguren 
tragen, welche die Altarmensa stützen.  
Es sind zwei weibliche und zwei männliche 
Engel. Freude und Trauer drücken die bei-
den weiblichen Figuren aus, die männlichen 
tragen Verweise auf die Eucharistie, den 
Laib Brot und den Weinkelch. Wie Wächter-
figuren sind sie symmetrisch gestaltet, ihre 
Körper-Mittelachse betonend. Die weib-
lichen Figuren sind bewegter und körper-
hafter, sie beugen sich und drehen sich, die 
tanzende ragt mit ihrem erhobenen Arm 
aus der Säulensilhouette heraus. 

Altar: „Wir tragen unser Leid und unsere Freude zu Gott“

9190 D i e  M a r i e n k a p e ll  e  i m  Alt   e n pfl   e g e h e i m  St  .  P i u s  i n  B i e l e f e ld  D i e  M a r i e n k a p e ll  e  i m  Alt   e n pfl   e g e h e i m  St  .  P i u s  i n  B i e l e f e ld



Ambo „Verkündigung“

Am Ambo ist ganz konkret die Verkündi-
gung dargestellt, in der der Erzengel Maria 
berichtet, daß Gott sie auserwählt hat, die 
Mutter Jesu Christi zu werden. Maria ist 
verwundert: „Warum ich?“ fragt sie – aber 
sie nimmt das Schicksal an. Wir sehen sie 
nach dem Schrecken und in der Aufnahme 
und Annahme der Nachricht.

In einer transparenten Konstruktion halten 
und durchdringen vier runde Bronzestäbe 
die beiden Buchablagen und rahmen somit 
die Verkündigungsszene ein. Die vergoldete 
Rückwand verstärkt die Bedeutung der 
dargestellten Szene aus dem Marienleben.

Pietà

Die Muttergottes mit dem Leichnam Jesu 
im Arm sitzt in einem schlichten Thron, sie 
beugt sich über ihren Sohn und küsst ihn 
zärtlich auf die Stirn.

Der Ausdruck dieser Figurengruppe ist still 
und inniglich. Maria hält den erschöpften, 
toten Christus – nicht nur im körperlichen 
Sinn. Seine rechte Hand liegt in ihrer linken 
Hand. Ihr trauriger Blick ruht auf ihm.

Ambo: 
„Verkündingung“

Pietà

Tabernakel 

Der Tabernakel ist ein modellierter Kubus, 
der in der Mitte eines Bronzekreuzes vor 
dem rosafarbigen Altarfenster seinen Platz 
gefunden hat. Er betont die Mittelachse des 
Kirchenraumes, hinter dem Altar; seine 
Oberseite ist, entsprechend der Raumdecke, 
leicht gewölbt.

Auf der Vorderseite ist in der Mitte eine 
vergoldete Mandorla zu sehen. In ihr ist 
Christus als Auferstandener und als Seg-
nender dargestellt. Er ist als Relief model-
liert, jedoch ist sein Gewand teilweise als 
Zeichnung eingeritzt. Die Transzendenz  
des auferstandenen Christus wird so bild-
hauerisch verdeutlicht.

Auf der Rückseite des Tabernakels, vom 
Kirchenraum nicht ersichtlich, aber von 
außerhalb der Kapelle durch das Fenster  
zu sehen, befindet sich, ebenfalls in einer 
Mandorla, in einem Relief Maria mit dem 
Christuskind. Im Gegensatz zu der vorderen 
Ansicht ist die Figur hier als Basrelief stärker 
ausgeformt.

Salbungsmaria

Auf einem Holzschränkchen für Salbungsöle 
steht Maria Magdalena und trägt in einem 
Gefäß das kostbare Salbungsöl. Sie kommt 
vom Grab und hat soeben den auferstan-
denen Christus gesehen.
Sie ist eine schöne Frau, die selbstbewusst 
und aufrecht ihr Salbungsgefäß in den 
Händen haltend auf den Betrachter zugeht, 
ein Hinweis auf ihre spätere Rolle als Ver-
kündigerin des Christentums.

Zu der von Nina Koch geschaffenen 
Ausstattung der Marienkapelle gehören 
außerdem noch (hier nicht abgebildet und 
beschrieben):
Weihwasserbecken, Ewiges Licht, Kerzen-
leuchter und Türgriffe, alle aus Bronze.

Mandorla in der Tabernakel-Frontseite
Tabernakel-Rückseite, von außen durch 

ein Fenster sichtbar 
Salbungsmaria

Fotos:
Klaus-Dieter Heinrich
Thorsten Schomeier
Westfalen-Blatt

9392 D i e  M a r i e n k a p e ll  e  i m  Alt   e n pfl   e g e h e i m  St  .  P i u s  i n  B i e l e f e ld  D i e  M a r i e n k a p e ll  e  i m  Alt   e n pfl   e g e h e i m  St  .  P i u s  i n  B i e l e f e ld



Kunstlichtplanung in Kirchen ist immer eine 
Aufgabe mit unterschiedlichsten Herausfor-
derungen, da man viele Prämissen zu be-
achten hat: 

Primär erfüllt Licht in Kirchen zunächst eine 
dienende Funktion. Es muss der Kirchenge-
meinde eine ausreichende Beleuchtungs-
stärke gewährleisten, um dem liturgischen 
Ablauf des Gottesdienstes folgen zu kön-
nen, der Altarbereich bildet dabei das Zen-
trum und muss lichttechnisch entsprechend 
herausgestellt werden. 

Nicht selten wird auch der Wunsch geäu-
ßert, auf die unterschiedlichen Gottes-
dienste, wie z.B. Hochamt, Taufe, Abendan-
dacht, mit Lichtszenen angemessen reagie-
ren zu können. Weiterhin verlangen oft 
unterschiedliche Nutzungen des Kirchen-
raumes, wie Veranstaltungen von Konzerten 
oder Choraufführungen, differenzierte Licht-
stimmungen. Dimmbarkeit und ein Zusam-
menfassen der Leuchten in entsprechende 
Schaltgruppen kann hier die erforderliche 
Differenzierung ermöglichen. 

Auch der Baustil nimmt wesentlichen 
Einfluss auf das Design sichtbarer 
Beleuchtungselemente. Diese sollten in 
ihrer Gestaltung zurückgenommen sein und 
nicht durch eine starke formale Eigenstän-
digkeit in den Vordergrund treten. 

Die Quantität des Tageslichtes und starke 
Helligkeitskontraste in einzelnen Bauteilen 
prägen Raumeindrücke. Das bei Tageslicht 
fassbare räumliche Volumen stellt sich bei-
Kunstlicht oft völlig anders dar oder ist gar 
nicht erlebbar. 

Alle diese Punkte gilt es in einem stim-
migen Lichtkonzept zu berücksichtigen und 
konsequent umzusetzen. Die traditionelle 
Beleuchtung mit ausschließlich diffus ab-
strahlenden Leuchtenkörpern erzielt zwar 
eine gleichmäßige, aber leider daher auch-
wenig stimmungsvolle Beleuchtung. Sie 
bringt darüber hinaus eine Fülle von stö-
renden sichtbaren Lichtpunkten im Raum 
mit sich. (Die ursprüngliche Assoziation an 
Kerzenlicht ist bei der Menge an Lichtstrom 
der heutzutage eingesetzten Glühlampen 
schon längst nicht mehr gegeben.) Ande-
rerseits ist die reine Direktbeleuchtung mit 
Pressglaslampen, wie man sie immer wieder 
in nicht renovierten Kirchen vorfindet, zu 
kontrastreich, ermüdend und vermindert 
die Wahrnehmung des räumlichen Ein-
drucks. 

Aus dieser Betrachtung heraus scheint eine 
Beleuchtungskonzeption mit zwei unter-
schiedlichen Lichtkomponenten sehr sinn-
voll: 

Es sollte sowohl eine direkte, gerichtete und 
punktförmige Lichtquelle, als auch eine 
diffuse, flächige und weiche Beleuchtung 
zum Einsatz kommen. Die gerichtete Kom-
ponente bewirkt hierbei das feierliche und 
akzentuierte Licht, während die flächige, 
diffuse Lichtkomponente eine zurückge-
nommene Beleuchtung, etwa durch eine 
leichte Aufhellung der Deckengewölbe, das 
Volumen des Raumes wieder spürbar wer-
den lässt. Auch werden hierdurch starke 
Helligkeitskontraste vermieden, die das 
menschliche Auge schnell ermüden. 

Was kann Licht?
Corinna Arens / Dorette Faulhaber

In hohen Kirchenschiffen werden meist 
abgependelte Leuchten eingesetzt. Trotz 
einer großen Vielfalt von Pendelleuchten, 
die auf dem Markt angeboten werden, ist 
die Auswahl an Leuchten, die den Planungs-
voraussetzungen in Kirchen entsprechen, 
gering. Zu unterschiedlich sind zudem 
Raumabmessungen, Farbe und Oberfläche 
der Baumaterialien im Innenbereich und 
natürlich auch die Vorstellungen der Nutzer. 
So werden häufig Sonderanfertigungen 
entwickelt, die alles Erforderliche miteinbe-
ziehen, oder Standardlösungen auf adap
tionsfähige Lösungen hin überprüft. 
Aspekte wie Wirtschaftlichkeit und Energie
effizienz spielen ebenfalls eine wichtige 
Rolle, sollten aber immer zugunsten der 
Lichtstimmung genau abgewägt werden. 
Regelbares Glühlampenlicht ist unverzicht-
bar und kann durch Halogenmetalldampf-
lampen nicht ersetzt werden. Energieopti-
mierte Niedervolt-Lampen mit höherer 
Lichtausbeute und längeren Lebenszeiten 
sind inzwischen auf dem Markt erhältlich. 
Auch wird in Zukunft der Einsatz von LEDs 
in Kirchenräumen eine immer größere Rolle 
spielen. 

Die im Folgenden dargestellte Umgestal-
tung der Kirche St. Johannes Baptist in 
Warburg zeigt beispielhaft die Umsetzung 
gemeinsam festgelegter Planungsprämissen 
auf.

St. Johannes Baptist in Warburg 
Die spätromanische Kirche aus der Mitte 
des 13. Jahrhunderts erhielt Ende des 14. 
Jahrhunderts einen gotischen Choranbau. 
Im Zuge von Renovierungsarbeiten sollte 
ein neues Kunstlichtkonzept realisiert 
werden. 

Aufgrund der durch die hohen gotischen 
Fenster eindringenden Fülle an Tageslicht 
im Chor galt es besonders den spätroma-
nischen, deutlich dunkleren Teil der Kirche 
durch Kunstlicht aufzuwerten. Der Altar als 
liturgisches Zentrum ist im Übergang der 
beiden Bauteile angeordnet; die Gemeinde 
orientiert sich somit in ihrer Blickrichtung 
zum hellen, hohen gotischen Chorraum. Die 
vorhandenen Leuchtenstandorte waren im 
Scheitelpunkt der Gewölbegrate der mäch-
tigen Stützen zwischen Haupt- und Seiten-
schiff angeordnet. Der Blick durch das 
Hauptschiff auf den Altarbereich, das Kreuz 
und den sich anschließenden Chor blieb 
somit frei. Die Entscheidung, diese Punkte 
wieder aufzugreifen und keine störenden 
Leuchten in der Blickachse anzuordnen, war 
schnell gefällt.

Abbildungen:
angewandtes 
Beleuchtungs-
konzept in  
St. Johannes 
Baptist in 
Warburg

95W a s  k a n n  L i c h t ?94



Da das Licht an den mächtigen Stützen 
vorbei seitlich in den Gestühlsbereich der 
Gemeinde gelenkt werden musste, wurden 
großformatige Ringleuchten entwickelt, in 
denen gleichmäßig richtbare, direkte, breit-
strahlende sowie diffus abstrahlende indi-
rekte Lampen integriert sind. Die Aufteilung 
der nach unten und oben gerichteten Licht-
quellen in zwei Schaltkreise ermöglicht es 
zudem, unterschiedliche Lichtstimmungen 
zu erzeugen. Durch das versetzte Anordnen 
der Leuchtmittel konnte die Höhe der Ring-
leuchten auf ein Minimum reduziert werden. 
Die flachen Leuchtenprofile wirken trotz 
ihres Durchmessers von ca. 2,50 m filigran 
und leicht. 

Außer einer deutlichen Hervorhebung des 
Altarbereiches sollte lediglich das Kreuz 
über dem Altar sowie der im Seitenschiff 
platzierte „Schmerzensmann“ durch Licht 
akzentuiert werden.

Auf eine weitere Anstrahlung der Heiligen
figuren oder des Kreuzwegs wurde bewusst 
verzichtet. 

Man kann leider immer wieder in Kirchen 
beobachten, dass alle baulichen Details 
engstrahlend angeleuchtet werden, fast wie 
unter einem Lichtzwang. Dabei verliert man 
die Konzentration auf das Wesentliche –  
darüber hinaus erscheint diese museale 
Ausstellungsbeleuchtung dem Anspruch an 
eine sinnliche und meditative Lichtstim-
mung in Kirchen nicht angemessen. 

Modellierende Ausleuchtung 
der „Schmerzensmann“-Figur

Die Menora –  
ein Baum des Lichts und des Lebens im Judentum
Über den Frankfurter Chanukkaleuchter und seine Bedeutung

Annette Weber

Frankfurter Chanukka-Leuchter: silbervergoldeter Barockleuchter mit acht Armen, Valentin Schüler, Frankfurt 1680

9796 W a s  k a n n  L i c h t ?



Der silbervergoldete Barockleuchter mit 
acht Armen gehört zu den kostbarsten 
Objekten, die sich aus der Frankfurter Ju-
dengasse erhalten haben. Von dem christ-
lichen Frankfurter Goldschmied Valentin 
Schüler 1680 gefertigt, bezeugt er durch 
seine aufwendige Machart dessen Können, 
wie auch die religiöse und wirtschaftliche 
Stellung der Frankfurter jüdischen Gemein-
de, die zu den ältesten und größten im 
Heiligen Römischen Reich zählte. Seine 
Form erinnert an die in Exodus 25:31–40 
beschriebene Tempelmenora, weil seine 
gebogenen Arme symmetrisch zu beiden 
Seiten des Mittelschaftes ausgehen und mit 
Blüten und Kelchen besetzt sind, während 
seine Lampen wie in der Antike üblich mit 
Öl brennen.

Das Licht der Tempelmenora galt als sicht-
bares Zeichen der Gegenwart Gottes im 
Tempel und musste deshalb Tag und Nacht 
brennen, so dass es zur besonderen Aufga-
be des Hohenpriesters wurde, den Leuchter 
zu betreuen. Darüber hinaus wurde die 
Tempelmenora schon in der Antike nicht 
nur als liturgisches Gerät, sondern auch als 
kosmisches Symbol betrachtet, das für die 
sieben Tage der Schöpfung und der Woche, 
für die Himmelrichtungen und die Anzahl 
der damals bekannten sieben Planeten 
stand.

Aber der Frankfurter Leuchter hat acht 
Arme statt der sechs in der Bibel beschrie-
benen und insgesamt mit der abnehmbaren 
Mittelleuchte neun statt sieben Lampen. 
Darüber hinaus sind die je vier Lampen zu 
beiden Seiten des Mittelschaftes mit einer 
gemeinsamen Deckplatte verschlossen, auf 
deren Vorderkante kleine Tierreliefs sitzen, 
die links Eichhörnchen, Pelikan, liegenden 
Hirsch und einen stehenden Vogel zeigen; 
während die rechte Seite die gleichen Tier-
zeichen in anderer Reihenfolge präsentiert: 
Eichhörnchen, Hirsch, stehender Vogel und 
Pelikan. An der Rückseite jeder Lampe ist 

das Relief eines Ölbaums zu erkennen. An 
ihren Unterseiten ist jeweils ein Glöckchen 
angehängt. Der Mittelschaft trägt oben eine 
mit Fleur-de-lys umrankte Plattform, auf der 
Judith mit dem abgeschlagenen Haupt des 
Holofernes steht, während darunter, auf 
dem Bügel der einzig abnehmbaren Lampe, 
Judas Makkabäus als Krieger in antikem 
Gewand rittlings sitzt. Der Schaft des Leuch-
ters steht gesockelt auf einer quadratischen 
leicht gewölbten Platte, die wie ein Garten 
ebenfalls mit Fleur-de-lys umzäunt wird. 
Vier Wappen tragende Löwen auf je einer 
muschelförmigen Basis bilden die Leuchter-
füsse. Die Sockelplatte weist neben vier 
punzierten Tordarstellungen zusätzlich vier 
barocke geflügelte Cherubimköpfe auf, die 
so montiert sind, als sollten sie Tore und 
Leuchterstamm schützen. Sie verstärken 
den Eindruck der Sockelplatte als um-
zäunter Paradiesgarten und den Leuchter 
als Licht- und Lebensbaum.

Diese kleinteilige Ikonographie geht weit 
über den in der Bibel beschriebenen 
Schmuck der Tempelmenora hinaus, so dass 
es sich bei diesem Leuchter aus der Frank-
furter Judengasse also nicht um eine Wie-
derholung des von Gott selbst in Aussehen 
und Machart detailliert vorgeschriebenen 
Leuchters für Stiftszelt und Tempel handeln 
kann, auch wenn er dessen Einzelelemente 
wie Blüten- und Knaufschmuck aufgreift. 
Vielmehr wird der Frankfurter Leuchter 
durch seine acht Arme und die abnehmbare 
Mittellampe eindeutig als Kultgerät für das 
Lichterfest Chanukka bestimmt, das jährlich 
ab dem 25. Tag des Monats Kislew (Novem-
ber/Dezember) acht Tage lang gefeiert wird, 
um an die erneute Altarweihe im Tempel zu 
erinnern, aber auch an das Lichtwunder, 
dass der Tempelleuchter während des Mak-
kabäeraufstandes (vgl. 1 Makk 4,52–59 ) 
gegen den Seleukidenkönig Antiochus 
Epiphanes im Jahre 164 v. Chr. mit einem 
noch aus Salomos Zeiten stammenden, 
geweihten Krug Öl während acht Tagen bis 

zum siegreichen Ende der Kämpfe gebrannt 
hatte, obwohl der Krug eigentlich nur die 
Tagesration für den Leuchter enthalten 
hatte, so die rabbinische Legende. 
Auf dieses in der Legende überlieferte Licht-
wunder des Tempelleuchters bezieht sich 
auch die rittlings sitzende Gestalt des Judas 
Makkabäus über der beweglichen Lampe 
und die Judith mit dem Haupt des Holo-
fernes, da sie durch ihre Heldentat das 
jüdische Volk ebenfalls um die Zeit des 
Chanukkafestes gerettet haben soll.

Der antike Autor Josephus (Flavius) berich-
tet im 5. Buch der Jüdischen Altertümer, 
dass dieses Lichterfest bereits zur Zeit der 
Makkabäer zur gemeinsamen Erinnerung an 
den Sieg über die heidnischen Seleukiden 
als achttägiges Tempelweihefest institutio-
nalisiert wurde und seitdem im Judentum 
begangen würde. Das Lichterfest Chanukka, 
in dessen Mittelpunkt der Leuchter steht, 
kann somit als Ausdruck eines spezifischen 
jüdischen Selbstverständnisses gewertet 
werden, bei dem sich Geschichte und Reli
gion im Zeichen des Bundes jährlich erneu-
ern, was auch in der Form des Kultgerätes 
selbst zum Ausdruck kommt.

Der Frankfurter Chanukkaleuchter nimmt 
die spezifische Baumform der Tempelmeno-
ra auf, ohne sie jedoch zu kopieren, denn 
das war nach rabbinischer Weisung verbo-
ten. Vielmehr variiert er deren Form, indem 
er mit acht Armen und Lichtern auf die 
Anzahl der Festtage zu Ehren der Menora 
und der Wiedereinweihung des Tempels 
verweist. Dazu gehört auch, dass die acht 
Festtagslichter des Leuchters mit einem 
besonderen, beweglichen, die Arbeit des 
Lichtentzündens verrichtenden ‚Dienerlicht’ 
entzündet werden, das beim Frankfurter 
Leuchter am Mittelschaft, unter dem ritt-
lings auf ihm sitzenden Judas Makkabäus, 
eingesteckt erscheint, da die acht Lichter 
ausschließlich zur Erinnerung brennen, aber 
nicht zur Raumbeleuchtung genutzt werden 

dürfen. Im Gegenteil, solange die Lichter 
brennen, herrscht Arbeitsverbot. Ritus und 
besondere Leuchterform dienen also der 
liturgischen Bewahrung und Tradierung des 
biblischen Lichtwunders.

Was aber bedeuten die Ölbäume und Tier-
zeichen des Leuchters?
 
Die Ölbäume verweisen auf die Leuchter
vision des Propheten Sacharja (Sach. 4:1-14), 
die er nach der Zerstörung des ersten Tem-
pels durch Nebukadnezar 586 v.Chr. und der 
Verschleppung seines Kultgerätes in das 
babylonische Exil hatte. Die Tempelmenora 
erscheint in seiner Vision als Sinnbild für die 
Hoffnung auf Wiedererrichtung des Tempels 
in nachexilischer Zeit und zugleich als Zu-
kunftsbestätigung für das messianische 
Zeitalter in Gestalt der Ölbäume, die den 
Leuchter speisen. 

Die Tempelmenora wird damit zum Symbol 
der kontinuierlichen Gottespräsenz, auch 
über das Exil hinaus, und zum visuellen Ga
ranten der Bundeserfüllung am Zeitenende. 

Auch wenn unklar ist, ob Serubabel die 
originale Tempelmenora aus Babylon zu-
rückerhielt oder eine Nachbildung im wie-
dererrichteten Tempel aufstellen ließ, so 
wurde die Menora allein schon aufgrund 
der Tatsache, dass die Bibel sie, als von Gott 
selbst bestimmte Form, überlieferte, zu dem 
religiösen Sinnbild des Volkes Israel in nach
exilischer Zeit, das die Makkabäer deshalb 
wohl auch sehr bewusst zum Symbol natio-
naler Eigenständigkeit des jüdischen Volkes 
wählten und in seiner alten Form wieder-
herstellten. Seit dem ersten Jahrhundert  
v. Chr. sind emblematische Menoradarstel-
lungen in Israel archäologisch nachweisbar, 
vor allem im Grabbereich, aber auch auf 
Münzen des letzten Hasmonäer-Königs 
Antigonos, der für sich auch das Amt des 
Hohenpriesters einforderte und damit 
offensichtlich eine Theokratie intendierte. 

9998 D i e  M e n o r a  –   e i n  B a u m  d e s  L i c h t s  u n d  d e s  L e b e n s  i m  J u d e n t u m D i e  M e n o r a  –   e i n  B a u m  d e s  L i c h t s  u n d  d e s  L e b e n s  i m  J u d e n t u m



Die Tatsache, dass die Menora ab der Zei-
tenwende emblematisch als Symbol einer 
spezifisch jüdischen Theokratie genutzt 
wurde, machte sie zu einem geeigneten Zei-
chen der religiösen Opposition gegen die 
nun römische Oberherrschaft, zumal die 
Römer in Judäa eine ‚Politik der Feldzeichen’ 
betrieben, indem sie diese immer wieder 
demonstrativ in der Öffentlichkeit in Jerusa-
lem zu positionieren versuchten. Diese 
Politik löste nach den Berichten des Jose-
phus wiederholt Tumulte aus, weil die jü-
dischen Bewohner die öffentliche Präsenta-
tion dieser paganen Bildzeichen mit dem 
Adler als kaiserlichem Emblem, das zugleich 
Symbol des Jupiter war, als Gotteslästerung 
betrachteten.

Damit geriet die Tempelmenora auch in  
den Strudel der politischen Auseinanderset-
zungen mit Rom, die mit der Niederwer-
fung des jüdischen Aufstandes durch Titus 
im Jahre 70 sowie der Zerstörung des Tem-
pels und Jerusalems endeten. Wiederum 
Josephus berichtet von der Verschleppung 
der Tempelmenora durch Titus im Jahre 70 
nach Rom, wo sie im Triumphzug als beson-
ders herausragendes Beutestück mitgeführt 
und dann auch am Titusbogen dargestellt 
wurde, an dem sie heute noch zu erkennen 
ist. Infolge dieser Ereignisse wurde die 
Menora für das jüdische Volk von da ab ein 
Hoffnungszeichen im Exil, da sie den Willen 
zur religiösen Selbstbehauptung versinnbild-
lichte. Als Hoffnungszeichen der Tempel
wiedereinweihung in messianischer Zeit 
erscheint sie vor allem in der Spätantike, in 
der sie gleichsam zum wichtigsten Bausym-
bol antiker Synagogen wird. Insbesondere 
in Galiläa erscheint sie immer wieder auf 
Mosaikfussböden kleiner Landsynagogen, 
wie z.B. in Bet Alpha.

Darüber hinaus kann man sie angesichts 
des erstarkenden Christentums, welches das 
Kreuzzeichen offensiv als neues Staats
symbol propagierte, auch als erneuertes 

Zeichen eines geistigen Widerstandes gegen 
Fremdherrschaft und religiöse Unterdrü-
ckung verstehen. Seitdem gelten das Lich-
terfest Chanukka und sein dazu verwende-
ter Leuchter als besonders eindringliche 
Manifestation jüdischen Selbstbewusstseins, 
was sich auch in der Forderung äußert, dass 
der Leuchter nicht im Inneren des Hauses 
zu entzünden sei, sondern am Fenster, 
damit sein Licht auch von außen wahrge-
nommen werden könne. Nur in Zeiten der 
Gefahr sollte davon abgesehen werden.
 
Für die Bewohner der Frankfurter Juden
gasse verkörperte der Chanukkaleuchter 
jedoch nicht nur die Erinnerung an biblische 
Geschichte und Exil sowie die Hoffnung auf 
die Erneuerung des Tempelkultes in messia-
nischer Zeit, sondern er besaß auch noch 
eine ganz persönliche, familiäre Dimension: 
Er war ein Hochzeitsgeschenk.

Dies lässt sich an den Tierzeichen ablesen, 
die auf der Deckplatte über den Docht-
schnauzen der Lampen sitzen, denn sie 
entsprechen Hauszeichen aus der Frankfur-
ter Judengasse. Wie in allen mittelalter-
lichen Städten wurden auch die Häuser der 
Frankfurter Judengasse nicht anhand von 
Nummern, sondern anhand von Namen 
und Zeichen identifiziert. Alteingesessene 
Familien der seit 1461 existierenden Juden-
gasse waren daher stolz auf ihren Wohnort 
und dokumentierten dies in häufiger Ver-
wendung ihres Hauszeichens auch auf 
spezifisch jüdischen Gerätschaften, wie 
etwa auf einem bronzenen Schabbatkoch-
topf für die Tochter des Moses aus dem 
Haus zur Leiter aus dem 16. Jahrhundert, 
der sich heute im Jewish Museum New York 
befindet und die Leiter im Relief abbildet. 
Darüber hinaus waren diese Hauszeichen 
auch auf den Silberbechern der Beerdi-
gungsbruderschaft graviert, um die Mit-
gliedschaft und damit auch den sozialen 
Status anzuzeigen, denn die Beteiligten 
hatten die Ehre, aufgrund ihrer finanziellen 

und gesellschaftlichen Situation soziale 
Aufgaben für die Gemeinschaft wahrzuneh-
men. Deshalb erstaunt es auch nicht, dass 
diese Hauszeichen besonders häufig auf 
Frankfurter jüdischen Grabsteinen in der 
ansonsten verpönten Reliefform auftau-
chen, um den Status eines Verstorbenen 
innerhalb der Gemeinschaft zu dokumentie-
ren. Die Bedeutung der Hauszeichen reichte 
soweit, dass sie schließlich zur Namensbe-
zeichnung genutzt wurden; berühmt ge-
worden ist das Beispiel der Familie Roth-
schild, die aus einem Haus ursprünglich 
‚Zum grünen-’, dann ‚Zum roten Schild’ aus 
der Frankfurter Judengasse stammen.

Die Bestimmung der auf dem Frankfurter 
Chanukkaleuchter dargestellten Tiere als 
Hauszeichen erlaubt es, die vier Familien zu 
identifizieren, die gegen Ende des 17. und 
zu Anfang des 18. Jahrhunderts zu den 
wohlhabendsten und bedeutendsten Fami-
lien der Frankfurter Judengasse gehörten 
und 1680 miteinander eine spektakuläre 
Hochzeit feierten, die nicht nur in die Anna-
len der Frankfurter Judengasse einging, son-
dern auch in die Ratsprotokolle der Reichs-
stadt Frankfurt.

So wohnte im Haus ‚Zum goldenen Hir-
schen’, das der Synagoge benachbart lag 
und damit seiner Lage nach zu den besten 
Häusern der Judengasse zählte, die Familie 
des Gerichtsvorsitzenden Michel Moses 
Speyer, dessen Vater das Haus gegründet 
hatte und zu den reichsten Juden seiner 
Zeit gehörte. Moses Speyer war mit Jütle 
Oppenheim verheiratet, deren Familie eben-
falls zur Oberschicht der Judengasse ge-
hörte und das Haus ‚Zum Vogelgesang’ 
bewohnte. Michel Speyers Braut Scheinle 
Bing-Kann stammte aus der damals tonan-
gebenden Familie Bing-Kann, deren Vater 
Isaak zwar im Haus ‚Zum Goldenen Eimer’ 
wohnte, aber aus dem Haus ‚Zur Reuß’ 
stammte, wobei Reuß ein altes Wort für 
Eichhörnchen ist. Isaak Bing-Kann war wie-

derum mit einer Frau aus der Oppenheim
familie verheiratet, die aus dem Haus ‚Zum 
Pelikan’ stammte. Isaak Bing-Kann war einer 
der bedeutenden Hofjuden des ausge-
henden 17. Jahrhunderts, der sein Vermö-
gen im Seiden- und Juwelenhandel erwor-
ben hatte und als fürstlicher Berater des 
Kurfürsten von Brandenburg, der Mark-
grafen von Ansbach sowie der Bischöfe von 
Trier und Würzburg fungierte. Offensichtlich 
hat er seiner Tochter Scheinle im Jahre 1680 
eine besonders prunkvolle Hochzeit ausge-
richtet, zu der er auch auswärtige christliche 
Edelleute als Gäste einlud, die er prächtig 
bewirtete und durch eine Pantomime einer 
eigens engagierten jüdischen Schauspieler-
truppe unterhalten ließ. Diese alle Luxusver-
bote missachtende Festlichkeit muss in 
Frankfurt derartiges Aufsehen erregt haben, 
dass der Rat der Stadt schließlich einschritt 
und den Brautvater mit der enormen Buße 
von 1000 Gulden belegte. Zum Vergleich:  
Im Würzburger Land musste ein jüdischer 
Haushaltungsvorstand um diese Zeit jähr-
lich zwischen 10 und 12 Gulden für die Ge-
währung des Schutzbriefes aufwenden, der 
das Ansiedlungsrecht garantierte.

Auf den beiden Deckelplatten des Leuchters 
sind die vier Tierzeichen in unterschied-
licher Reihenfolge angeordnet und versinn-
bildlichen in der hebräischen Leserichtung 
von rechts nach links den Verheiratungs
prozess, an dem die vier Familien von der 
Braut- und der Bräutigamsseite beteiligt 
sind. Die Tierzeichen der rechten Seite be-
ginnen mit dem adlerähnlichen Vogel, d.h. 
dem Hauszeichen ‚Zum Vogelgesang’, das 
die Bräutigamsmutter repräsentierte. Da-
nach folgt der goldene Hirsch, das Hauszei-
chen des Bräutigamsvaters Isaak Speyer. 
Pelikan und Eichhörnchen vertreten die 
Seite der Braut, und zwar wiederum zuerst 
das Zeichen der Brautmutter, gefolgt von 
dem des Brautvaters. Auf der linken Seite 
des Leuchters präsentieren sich die Haus
zeichen im Zeichen der vollzogenen Hoch-

101100 D i e  M e n o r a  –   e i n  B a u m  d e s  L i c h t s  u n d  d e s  L e b e n s  i m  J u d e n t u m D i e  M e n o r a  –   e i n  B a u m  d e s  L i c h t s  u n d  d e s  L e b e n s  i m  J u d e n t u m



zeit in neuer Kombination: Die Hauszeichen 
der beiden Mütter, Pelikan und Vogel, ge-
hen den Hauszeichen Hirsch und Eichhörn-
chen der Väter voran. 

Darüber hinaus ließen sich die Tierzeichen 
auch symbolisch verstehen, denn im Kon-
text der sich ab dem 18. Jahrhundert von 
Osteuropa her erneuernden traditionellen 
Gelehrsamkeit galt das Eichhörnchen als 
Symbol der die schwierigen Fragen wie 
Nüsse knackenden Weisheit, der Pelikan als 
Symbol der Thora, die das Volk Israel mit 
ihrem eigenen Blut nährt, der Hirsch als 
Zeichen des Volkes Israel, das sich bei der 
Quelle der Thora lagert und der Adler nach 
den Sprüchen der Väter V,30 als eines der 
Tiere, dessen Kühnheit für jüdische Glau-
benstreue als vorbildlich galt. Die komplexe 
Ikonographie des Frankfurter Chanukka
leuchters macht also eine Traditionskette 
ritueller jüdischer Frömmigkeit sichtbar, die 
von biblischen Zeiten bis in die unmittel-
bare Gegenwart der Auftraggeber reichte. 
Damit symbolisiert der Leuchter nicht nur 
die Verbundenheit mit der jüdischen Ge-
schichte, sondern auch die Gründung eines 
neuen Hausstandes, der die religiöse Tradi
tion fortsetzen würde. Zugleich verdeutlicht 
diese Vielschichtigkeit aber auch, dass der 
jüdische Auftraggeber dem christlichen 
Goldschmied sehr detaillierte Anweisung 
für die Gestaltung des Leuchters gegeben 
haben muss und somit in dessen Herstel-
lung involviert war.

Dass solch aufwendige Chanukkaleuchter 
zu einer traditionell ausgerichteten Hoch-
zeit der Frankfurter Judengasse gehören 
konnten, bzw. durften, geht aus einer 1715 
erlassenen Bestimmung des Rates der Vor-
steher der Judengasse hervor, welche den 
Aufwand limitierte, der bei Hochzeiten in 
der Judengasse betrieben werden durfte. 
So berichtet Johann Jakob Schudt in seinen 
Jüdischen Merckwürdigkeiten, dass der Rat 
die Anzahl der Silberobjekte, die bei dem 

feierlichen Empfang im Hause der Brautel-
tern vor der Hochzeit als Geschenke präsen-
tiert werden durften, auf drei begrenzt und 
ihre Form bestimmt hatte. Erlaubt waren: 
„Leuchter, Lamp’ und Becher“. Diese waren 
ihrer Funktion nach auch die wichtigsten 
Ritualgerätschaften eines jüdischen Haus-
haltes, ohne die zentrale religiöse Zeremo-
nien nicht vollzogen werden konnten. Der 
Leuchter diente dem Chanukkafest, das 
ebenso zu Hause in der Familie gefeiert 
wurde, wie der Schabbat, für den man im 
deutschsprachigen, d.h. aschkenasischen, 
Judentum ein besonderes, mehrflammiges 
Schabbatlicht entzündete, das zumeist die 
Form einer sternförmigen Hängelampe 
hatte. Dieser sogenannte ‚Judenstern’ war 
ein typisches Kultgerät gerade in der Frank-

Hängelampe von Valentin Schüler, Frankfurt 1680
Jewish Museum New York

furter Judengasse, in der er kurz und bün-
dig als ‚Lamp’ bezeichnet wurde. Ebenso 
wichtig war die Weinzeremonie zum An-
fang der ersten Schabbatmahlzeit am Frei-
tagabend, die man mit einem besonderen 
Becher beging, der für diesen Zweck reser-
viert war. Der Rat der Judengasse be-
schränkte mit seiner Weisung also den 
Aufwand der Hochzeitsgeschenke auf das 
wichtigste Ritualgerät eines jüdischen Haus-
haltes.

Dass es sich bei dem Chanukkaleuchter der 
Frankfurter Judengasse tatsächlich um ein 
prächtiges Hochzeitsgeschenk gehandelt 
hat, wird durch eine ebenso aufwendige 
Schabbathängelampe aus der Werkstatt des 
gleichen Frankfurter Goldschmieds Johann 
Valentin Schüler, aus der gleichen Zeit mit 
den gleichen Hauszeichen bestätigt. Diese 
Hängelampe mit der charakteristischen 
Sterntülle, die sich heute im Jewish Muse-
um New York befindet, weist dieselben 
Hauszeichen auf, die wohl aus der gleichen 
Form gegossen wurden und dürfte daher 
aus dem gleichen Anlass, der Hochzeit von 
Michel Speyer mit Scheinle Bing-Kann 1680, 
entstanden sein. Vermutlich wurde das Set 
durch einen herrlichen goldenen Becher 
komplettiert, der sich heute im Israel Muse-
um befindet, und von den Nachfahren des 
Michel Speyer der Gemeinde der Frankfur-
ter Judengasse gestiftet wurde, während 
der Chanukkaleuchter bis 1922 in Familien-
besitz verblieb. 

Die Schabbathängelampe gelangte Ende 
des 18. Jahrhunderts in den Besitz der Fami-
lie Rothschild, in der sie als Familienerb-
stück über hundert Jahre bis zum Ausster-
ben des Frankfurter Familienzweiges be-
wahrt blieb. Anfang des 20. Jahrhunderts 
gelangten alle drei Objekte in das Museum 
Jüdischer Altertümer, das 1922 in der Frank-
furter Judengasse im Geschäftshaus der 
Familie Rothschild eingerichtet worden war. 
Während des Novemberpogroms 1938 

wurde das Museum geplündert, aber auf 
Verlangen des damaligen Direktors des 
Historischen Museums in Frankfurt wurden 
diese drei Gegenstände als besonders kost-
bare Zeugnisse Frankfurter Goldschmiede-
kunst requiriert und evakuiert, so dass sie 
die Zerstörung der Stadt 1944 überstanden. 
Nach dem Krieg betrieb die Jewish Re-
construction Successor Organisation unter 
Leitung Hannah Arendts die Rückgabe des 
geplünderten Kultgerätes der ausgelösch-
ten deutschen jüdischen Gemeinden und 
verteilte die erhaltenen Objekte auf die 
jüdischen Museen in Israel und Amerika, 
wobei der Chanukkaleuchter im Histo-
rischen Museum verblieb, bis er 1988 an das 
neue Jüdische Museum in Frankfurt über-
wiesen wurde.

Chanukkaleuchter und Schabbathängelampe 
von Johann Valentin Schüler scheinen die 
Prototypen einer ganzen Gruppe von for-
mal ähnlichen, prunkvollen Silberleuchtern 
und Lampen gewesen zu sein, die zwischen 
1680 und 1720 für die Judengasse gefertigt 
wurden. Sie zeigen, dass die reichen Fami-
lien der schmalen Oberschicht der Frankfur-
ter Judengasse miteinander um prunkvolles 
Ritualgerät wetteiferten, das sie bei ihren 
Hochzeitsfeiern zur Schau stellten. Jedoch 
beschränkte sich der Wetteifer nicht nur auf 
kostbares Prunkgerät, sondern die kom-
plexe Leuchterikonographie deutet auch 
auf eine umfassende religiöse Bildung, die 
teilweise mystisch geprägt war. Der Leuch-
ter erscheint auch als Lebensbaum im Para-
diesgarten. Zugleich ist er ein Symbol für 
die Lehre der Thora, denn es heißt: „Ein 
Baum des Lebens ist sie (denen), die an ihr 
festhalten“, und in Devarim rabbah heißt es 
weiter: „Wie das Öl (der Menora) der Welt 
Leben gibt, so gibt das Wort der Thora der 
Welt Leben, denn das Öl gibt der Welt Licht, 
so wie das Wort der Thora die Welt erleuch-
tet. Ein Lebensbaum und Leuchter ist die 
Thora.“ 

103102 D i e  M e n o r a  –   e i n  B a u m  d e s  L i c h t s  u n d  d e s  L e b e n s  i m  J u d e n t u m D i e  M e n o r a  –   e i n  B a u m  d e s  L i c h t s  u n d  d e s  L e b e n s  i m  J u d e n t u m



Im Zuge der Instandsetzung dreier kleinerer 
Kirchen im Bereich der Evangelischen Lan-
deskirche Anhalts, die im heutigen Bundes-
land Sachsen-Anhalt das historische Gebiet 
der ehemaligen anhaltischen Fürstentümer 
Anhalt-Dessau, Anhalt-Bernburg, Anhalt-
Zerbst, Anhalt-Köthen und Anhalt-Ballen-
stedt umfasst, wurden neue Glasfenster von 
Thomas Kuzio eingebaut. Die Landschaft, in 
denen sich diese Gotteshäuser befinden, ist 
kulturell bis heute durch das historische 
„Gartenreich“ des Fürsten Leopold Friedrich 
Franz von Anhalt-Dessau (und natürlich 
durch das Bauhaus) definiert, so dass auch 
von daher ein bestimmter künstlerischer 
Anspruch bei der Instandsetzung und Aus-
gestaltung der Kirchenräume motiviert war. 

Thomas Kuzio (geb. 1959) aus Sommersdorf 
am Kummerower See (Mecklenburg-Vor-
pommern) ist Absolvent der ungemein 
produktiven Glasklasse von Prof. Rüdiger 
Reinel an der Kunsthochschule Burg Giebi-
chenstein in Halle (Saale) und seit längerem 
eine herausragende Erscheinung in der 
gegenwärtigen Glasmalereiszene. 

Durchweg handelte es sich bei den zu er-
neuernden Fensterkonstruktionen nicht um 
historisch wertvollen Altbestand, sondern 
um moderne Holzkonstruktionen aus jün-
gerer Vergangenheit ohne architektoni
schen oder historischen Wert. Das Bestreben 
der Auftraggeber und der Denkmalpflege 
war es, sich bei der Neugestaltung der Fen-
ster an künstlerischen Qualitätsstandards zu 
orientieren, die sich nicht im regionalen 
Rahmen halten, sondern auch in Kirchen 
von bescheidener Bedeutung erstklassige 
künstlerische Arbeit für erforderlich halten.

Drei Dorfkirchen – drei neue Arbeiten von  
Thomas Kuzio in anhaltischen Kirchen
Holger Brülls

Rodleben

Die Kirche von Rodleben, einem kleinen, 
heute zu Dessau gehörenden Dorf an der 
Elbe, ist ein kleiner Saalbau mit quadra-
tischem Chor und halbrunder Apsis aus der 
Zeit um 1300 mit barockem Dachreiter in 
Fachwerk. Der Innenraum zeigt eine Flach-
decke und dreiseitig umlaufende Emporen 
aus der Zeit um 1700, die Fenster wurden in 
barocker Zeit vergrößert. Nahezu unverän-
dert sind in ihrer romanischen Raumgestalt 
nur das quadratische Presbyterium und die 
halbrunde Apsis. 

Im Unterschied zu den im Barock vergrö-
ßerten Fenstern hat das kleine Rundbogen-
fenster der Apsis seine romanischen Propor-
tionen bewahrt. Es ist winzig (64 x 23 cm), 
gleichwohl aber raumprägend. Die histo-
rische Ausstattung der Kirche ist bis auf die 
farbige Ornamentverglasung von 1907-08 
verloren.

Das Apsisfenster zeigte hingegen keinerlei 
künstlerische Verglasung und war ein blen-
denes „Lichtloch“ mit raumüberstrahlender 
Wirkung, das unbedingt durch eine stark 
lichtdämpfende Verglasung zu schließen 
war, wenn der insgesamt recht dämmrige 
Kirchenraum nicht durch die Blendung 
weiterhin eine Einbuße der Raumwirkung 
erleiden sollte. Außerdem wirkte das Fehlen 
einer künstlerisch adäquaten Verglasung 
beim Achsfenster als Lücke im Hinblick auf 
die untergeordneten historischen Fenster 
der Raumflanken, die allesamt farbig und 
ornamental gestaltet sind.

Kuzios Chorfenster ist eine, wenn man so 
will, auf den ersten Blick ornamentale Kom-
position, die sich bei eingehender Betrach-
tung als monumentale Variation über das 
Kreuzthema erweist, das in kraftvollen Koor-
dinaten der Bildfläche eingeschrieben ist: in 
schwarz-opaken Quadratfeldern und eine 
die Mittelachse des Fensters und des 
Raumes aufschneidende, leuchtend rote 
Vertikale. Eingefasst in das klassische Rah-
menmotiv des Randstreifens, entfaltet sich 
in einer untergründigen Ebene des Bildge-
schehens die informelle Malerei Kuzios im 
Übergang von Gelb, Grün und Blau. Beide 
Ebenen des bildnerischen Geschehens 
werden zusammengefasst durch eine sozu-
sagen außer Rand und Band geratene Kon-
turmalerei, die in expressivem Gestus als 
hingeworfene Linien und als Dripping im 
Sinne des abstrakten Expressionismus die 
Komposition zusammenziehen.

Das Rodlebener Chorfenster ist als Glas-
schmelzfarbenmalerei auf sandgestrahltem 
Floatglas ausgeführt, und zwar nicht als 
werkstattmäßige Entwurfsreproduktion, 
sondern als eigenhändige und damit uni-
kate Malerei durch den Künstler selbst.

Kuzios Fensterchen ist ein tragendes 
Element der durch das Architekturbüro 
Dietmar Sauer (Köthen) konzipierten Neu-
ordnung der Kirche, das in der bevorstehen-
den Neugestaltung hölzerner Prinzipal-
stücke seine Vollendung finden soll. 

Rodleben, ev. Kirche, neues Fenster in der Apsis der 
romanischen Dorfkirche von Thomas Kuzio, 2010.  
Ausführung durch den Künstler mit  
Derix Glasstudios/ Taunusstein

Drei neue Arbeiten von Thomas Kuzio in anhaltinischen Kirchen

105D r e i  n e u e  A r b e i t e n  v o n  T h o m a s  K u z i o  i n  a n h a lt  i n i s c h e n  K i r c h e n104



Kleckewitz

Die St. Jakobus-Kirche in Kleckewitz liegt 
ebenfalls im Dessau-Wörlitzer Gartenreich. 
Das 1816–1819 errichtete Kirchlein erhebt 
sich malerisch auf einem Hügel am Ufer der 
Mulde. Die Kirche ist ein schlichter Saalbau 
mit dreiseitigem Ostabschluss und einem 
Dachreitertürmchen über dem Westgiebel. 
Dem Polygonalschluss ist im Osten – als 
recht ungewöhnliche Grundrisslösung – 
eine halbrunde Apsis angefügt. Den Innen-
raum umgibt eine hufeisenförmige Empore, 
die Prinzipalstücke aus dem frühen 20. 
Jahrhundert zeigen strenge geometrischen 
Jugendstilformen. 

Für die Apsis entwarf Thomas Kuzio ein 
Rundfenster hinter dem Altar (Ausführung: 
Derix Glasstudios, Taunusstein). Es ist trotz 
geringer Größe von kaum einem Meter 
Durchmesser eine raumbeherrschende 
Erscheinung. Der Farbauftrag geschah als
Glasschmelzfarbenmalerei sowie in Air-
brushtechnik auf sandgestrahltem Floatglas. 
Als Wunsch der Gemeinde zeigt das Fenster 
in dem ansonsten schmuck- und symbol-
losen Raum eine Kreuzesdarstellung. 

Ausgehend von der rekonstruierten Wand-
fassung des historischen Innenraums, die, 
wie andere Kirchen im Gartenreich, in 
einem feinen Altrosa (bei grau gestrichenen 
Emporen) gehalten ist, tut Kuzios Kompo
sition nichts anderes, als die Farbigkeit des 
Raumes aufzunehmen und zum Leuchten 
zu bringen. Das Grau, Weiß und Rosa der 
Raumfarbigkeit wird um verschiedene 
Blautöne bereichert, die auf weißem Grund 
intensiv aufleuchten. Auf dem Grund dieser 
informellen Farbfetzen bildet die schwarz-
opake Kreuzformation eine architektonisch 
verfestigte, zeichnerische Struktur. Auch 
hier verbindet Kuzio hochindividualisierte 
informelle und expressive Strukturen mit 
strengem architektonischen Bildaufbau. 
Auch dort, wo er auf die traditionelle Aus-
führung als Bleiverglasung verzichtet, be-
zeugen seine architekturgebundenen Arbei-
ten bei aller malerischen Freiheit stets den 
erforderlichen strengen Bezug zum Raum.

Kleckewitz, ev. Kirche St. Jakobus, Blick in die Chorapsis mit 
neuem Rundfenster von Thomas Kuzio, 2010, Ausführung: 
Derix Glasstudios Taunusstein

Radegast
Die künstlerisch bemerkenswerteste der 
hier vorgestellten Arbeiten von Thomas 
Kuzio entstand in Radegast, einer kleinen 
Landstadt südöstlich von Köthen auf hal
bem Weg nach Bitterfeld gelegen. Radegast 
ist mit rund 1000 Einwohnern die kleinste 
Stadt des Bundeslandes Sachsen-Anhalt 
und eine der kleinsten Städte im Bundesge-
biet überhaupt. Der Turm der Kirche 
stammt vom 1702 errichteten barocken 
Vorgängerbau und wurde durch ein Glo-
ckengeschoss erhöht, als die Kirche selbst 
1874–75 durch einen geräumigen Neubau 
auf kreuzförmigem Grundriss im neuroma-
nischen Stil ersetzt wurde. Die Kirche besitzt 
innen dreiseitig umlaufende Emporen und 
einen offenen Dachstuhl. Die schlichte 
neuromanische Ausstattung der Erbauungs-
zeit (Altar, Orgelprospekt, Taufstein) ist 
erhalten, gänzlich verloren indes sind die 
farbige Raumfassung und die zugehörigen 
farbigen Fenster. 

Die Gemeinde hatte sich entschlossen, die 
ursprüngliche Raumfarbigkeit wieder herzu-
stellen, deren tragendes Element die holz-
farbige Erscheinung der Emporen- und 
Deckenkonstruktion war. Schon bei der 
Neuplanung der Winterkirche, die im Ein-
gangsbereich unter der Orgelempore ange-
ordnet ist, wurden die grundsätzlichen 
Fragen der Raumgestaltung durch das Büro 
Dietmar Sauer Architekten im Kontext erör-
tert und entsprechende Weichen gestellt. 

Im Zuge der geplanten Wiederherstellung 
der historischen Raumfarbigkeit musste 
auch über die Fenster nachgedacht werden. 
Die künstlerische Neugestaltung der drei 
Apsisfenster (80 x 270 cm) sollte dem Raum 
eine wirkungsvolle architektonische Mitte 
geben.

Thomas Kuzio gestaltete die neuen Fenster 
in ungewöhnlicher Farbigkeit und aufwen-
diger glasmalerischer Technik als Glas-
schmelzfarbenmalerei in verschiedenen 
Arbeitsgängen und Zwischenbränden auf 
opalisiertem Echtantikglas. Kennzeichnend 
für die Ausführung, die der Künstler in den 
Derix Glasstudios (Taunusstein) vornahm, ist 
die Realisierung aller wesentlichen male-
rischen Komponenten durch die Hand  
des Künstlers. Es sind hier keine Entwürfe 
„umgesetzt“ worden, sondern wirkliche 
Glasgemälde entstanden, die das Malen mit 
Glas und das Malen auf Glas sowie alle der 
Glasmalerei heute möglichen ästhetischen 
Effekte umgreifen. 

Die drei Fenster verbinden sich zur monu-
mentalen Kreuzkomposition, die beherr-
schend, aber ohne plakative Direktheit in 
den Raum tritt. Der erste Eindruck, den der 
Betrachter von den neuen Fenstern erhält, 
geht nicht von der Symbolgestalt dieses 
kompositorischen Grundgerüstes aus, son-
dern von der Intensität eines ungewöhn-
lichen Farbakkords. Er basiert auf intensiven 
Gold-, Ocker-, Orange- und Brauntönen. Die 
opake Dichte der Gold- und brauntonigen 
Malschicht wird räumlich aufgebrochen und 
geweitet durch Partien in Grau und sehr 
lichtem, fast wässrigem Blau.

107106 D r e i  n e u e  A r b e i t e n  v o n  T h o m a s  K u z i o  i n  a n h a lt  i n i s c h e n  K i r c h e n D r e i  n e u e  A r b e i t e n  v o n  T h o m a s  K u z i o  i n  a n h a lt  i n i s c h e n  K i r c h e n



Es gibt in der zeitgenössischen Glasmalerei 
kaum jemanden, der es versteht, nicht nur 
mit konventionell als schön akzeptierten, 
sondern auch mit „schmutzigen“ Farben 
solch bestechende Bildwirkungen zu erzie-
len. Wärme, Strahlkraft und eine auf Erdtö-
nen basierende Harmonie gewinnen fast 
rembrandteske Anmutung. Seit jeher zeigt 
sich in der Glasmalerei koloristische Meister-
schaft im Umgang mit unbunten und ge-
brochenen Farben – und namentlich mit 
solchen, die, wie Schwarz, Grau und Braun, 
der Glasmalerei fern zu liegen scheinen. 

Den Farbklang entwickelte der Künstler 
indes in Kenntnis der zuvor aus der restau-
ratorischen Befunduntersuchung erkennbar 
gewordenen historischen Wandfarbigkeit 
des 19. Jahrhunderts (rötlicher Sockel, ocker-
gelber Wandfond, blaues Chorgewölbe, 
dunkel-holzfarbene Decke und Emporenein-
bauten), also aus einem erd- und material-
farbigen Spektrum. Ornamentale Anklänge 
an die hier ehedem vorhandene historische 
Verglasung der Erbauungszeit wurden 
ebenso vermieden wie drastische Kontrast-
effekte, die viel zu oft zur gestalterischen 
Doktrin erhoben werden, wo es um die 
Verbindung von Alt und Neu geht. Einzige 
Reminiszenz an das Erscheinungsbild histo-
rischer Glasmalerei ist das Bleinetz, das in 
großzügiger Weise die Bildflächen gliedert 
und den architektonischen Charakter der 
Gesamtkomposition konstruktiv und mate
rialästhetisch unterstreicht.

oben: Radegast, Ev. Kirche, Blick in den Chorraum mit den 
drei neuen Chorfenstern von Thomas Kuzio, 2010, vom 
Künstler ausgeführt bei Derix Glasstudios/Taunusstein

unten: das Achsfenster in der Apsis von Thomas Kuzio 

Die Nahsicht der Fenster offenbart eine 
poröse, lebendige, wie patiniert scheinende 
Oberfläche, einen ganz und gar malerischen 
Farbschichtenaufbau und damit eine Leben-
digkeit des Farbgeschehens, die in der 
Glasmalerei der Gegenwart einzig dastehen 
dürfte. Hier ist es gelungen, die Leuchtkraft 
des farbigen Glases mit dem Eindruck inten-
siver, ja pastoser Farbigkeit zu verbinden. 
Die Distanz dieser Fenster zur heute be-
liebten Tendenz ins Aquarellhafte und da-
mit ins gefährlich Gefällige ist hier der stärk-
ste Qualitätsbeweis. In ihrer stark ausge-
prägten malerischen Individualität haben 
diese Arbeiten, die ihr Entstehen dem Enga-
gement kleiner Kirchengemeinden verdan-
ken, über den gottesdienstlichen Raum 
hinaus wichtige Akzente in der regionalen 
Kunstlandschaft gesetzt.

Abbildungsnachweis:
Holger Brülls/Halle: die Details Radegast.
Thomas Kuzio/Sommersdorf: alle anderen

Radegast, Details der malerischen Ausführung  
der neuen Chorfenster

109108 D r e i  n e u e  A r b e i t e n  v o n  T h o m a s  K u z i o  i n  a n h a lt  i n i s c h e n  K i r c h e n D r e i  n e u e  A r b e i t e n  v o n  T h o m a s  K u z i o  i n  a n h a lt  i n i s c h e n  K i r c h e n



Die Freundschaftsikone „Christus und Abt Menas“  
in der Turmkapelle der Pfarrkirche St. Martin, Bad Lippspringe
Georg Kersting

Menas“. Die Urfassung dieses Bildes ist eine 
koptische Ikone aus dem 6. Jahrhundert, 
die sich im Louvre in Paris befindet.

„Ich aber habe Euch Freunde genannt“  
(Joh 15,15)

Vertrauensvoll legt Christus den rechten 
Arm über die Schulter des Mannes, der uns 
mit großen, noch etwas unsicheren Augen 
ansieht. Christus stärkt ihm den Rücken.  
Er vereinnahmt ihn nicht, er richtet ihn auf. 
Seit unserer Taufe dürfen wir uns „Freunde 
Christi“ nennen. Wir sind berufen in seine 
Nähe, gesandt in seinen Dienst.

Wer ist Abt Menas?
Ist es Ihnen auf dem Bild schon aufgefallen? 
Die gedrungenen Körper mit den großen 
Köpfen sind typische koptische Stilmerk-
male. Kopten – das sind die Christen Ägyp-
tens. Hier war Menas Einsiedler und Märty-
rer. Er starb um 295 in Menas-Stadt, südlich 
von Alexandria. Die Legende berichtet, daß 
Menas Soldat war (wie der Heilige Martin), 
sich dann aber als Einsiedler in die Wüste 
zurückzog. In der Christenverfolgung unter 
Diokletian wurde er gefangengenommen, 
gefoltert und enthauptet. Sein Gedenktag, 
sowohl in der orthodoxen wie in der katho-
lischen Kirche, ist der 11. November, der Tag, 
an dem wir auch den Heiligen Martin, den 
Patron unserer Kirche und Pfarrei, beson-
ders verehren.
An Menas‘ Grab an einer als heilig verehrten 
Quelle ereigneten sich zahlreiche wunder-
same Ereignisse. Tausende Pilger suchten es 
auf. So entstand Menas-Stadt, die Anfang 
des 20. Jahrhunderts ausgegraben wurde. 
Im 5./6. Jahrhundert war sie der bedeu-
tendste Wallfahrtsort der Ostkirche. 

Seit der Kirchenrenovierung im Jahre 2007 
ist das historische Martinsportal im Westen 
des Turmes wieder geöffnet. Wer unter dem 
Renaissance-Bildnis des Heiligen Martin die 
Pfarrkirche betritt, gelangt in einen Vorraum 
mit einer ganz eigenen Bedeutung: Die 
Turmkapelle ist der älteste Ort unserer in 
ihren Anfängen aus dem Jahr 1600 stam-
menden Kirche. Dieser Raum soll nicht nur 
Durchgang sein, sondern selbst ein Ort der 
Andacht und Betrachtung.

Galt es bei der Kirchenrenovierung weitge-
hend das von den Vätern (und Müttern) 
Ererbte zu sichern, zu erhalten und aufzu
frischen und in einen für die heutige und 
künftige Glaubenspraxis gültigen Rahmen 
zu stellen, gab es für die ‚neue‘ Turmkapelle 
keine Vorgaben. Bei der Suche nach einem 
Bild, das sowohl ältere als auch jüngere 
Gemeindemitglieder ansprechen könnte, 
kamen wir auf ein Motiv, das in Taizé, dem 
bedeutenden spirituellen Ort in Burgund, 
große Verehrung genießt: die sogenannte 
„Freundschaftsikone Christus und Abt 

Bis heute ist Menas der volkstümlichste 
Heilige in Ägypten. Der Ort seines Grabes 
wird heute das „Lourdes des frühen Chri-
stentums“ genannt. Abt Menas ist Patron 
der Kaufleute. Er wird angerufen in schwe-
ren Nöten und Anliegen und zur Wieder
erlangung verlorener Sachen (wie der  
Heilige Antonius).

Unsere Ikone ist kein Druck, keine Kopie.  
Sie ist ein Unikat: Gemalt im Jahre 2008 von 

einer Ordensfrau, einer Benediktinerin aus 
der Abtei St. Scholastika in der Burg Dink
lage bei Vechta, dem Geburtsort des  
„Löwen von Münster“, Kardinal von Galen.
Eine Ikone (von griech. „eikon“, dt. „Bild, 
Abbild“) ist ein gemaltes Kultbild der ortho-
doxen Kirche. Die Maler – meist Mönche 
– malen im Auftrag der Kirche und gemäß 
vorgegebener Regeln, die handwerklich-
künstlerisches Tun und Gebet verbinden. 

Die Freundschaftsikone „Christus und Abt Menas“

111D i e  F r e u n d s c h a ft  s i k o n e  „ C h r i s t u s  u n d  Abt    M e n a s “110



Ikonen sind Verkündigung des Glaubens 
und Einladung zum betrachtenden Gebet. 
Sie sind Ausdruck der verborgenen Gegen-
wart Gottes in allen Dingen: Bild, Gebet und 
Glaube der Kirche bilden eine Einheit. 

In der orthodoxen Tradition wird eine Ikone 
vor ihrer Aufstellung von einem Priester 
gesegnet. Das Gebet des Einzelnen vor der 
Ikone ist Teil des Glaubenslebens der 
Gesamtkirche.

Ikonen malen
Die Ikonen aus der Benediktinerinnen-Abtei 
auf Burg Dinklage entstehen in orthodoxer 
Tradition. Die verwendeten Materialien 
entsprechen den alten Vorgaben: Holz, 
Stoff, Haut- und Knochenleim, Kreide, Gold, 
Farbpigmente, Eigelb, Leinöl oder Harzfirnis. 
Das Bild entsteht in einem langsamen Pro-
zeß aus aufeinanderfolgenden Phasen und 
Schichten, denen bestimmte Meditations-
themen zugeordnet sind:

	� Kreidegrund: Leben braucht ein 
Fundament.

	� Vergoldung: Die Herrlichkeit Gottes.
	� Dunkle Farben: Wer zum Licht gelangen 

will, darf dem Dunkel nicht ausweichen.
	� Licht und Aufhellungen: Der Weg des 

Menschen ist ein Weg vom Dunkel zum 
Licht.

	� Gesichter: Gott und die Heiligen sind 
lebendige Personen.

	� Beschriftung: Der Segen des Malers für 
sein Bild.

Zum Malen einer Ikone, die für andere 
bestimmt ist, gehört das fürbittende Gebet 
für ihre künftigen Besitzer und die Men-
schen in ihrer Umgebung. Wer diese Ikone 
betrachtet, darf sich in diesem Sinn mit der 
Gemeinschaft der Schwestern in Dinklage 
verbunden wissen.

Das Bild für sich entdecken
Christus und Menas stehen mit beiden 
Beinen in dieser Welt. Christus trägt die 

Bibel, das Wort Gottes. Er selbst ist das Wort. 
Und doch ist er dunkel, verborgen in dieser 
Welt, fast nicht sichtbar. Spürbar, erfahrbar 
in dieser Welt ist er durch seinen Zeugen, 
seinen Freund, Abt Menas. 
Er ist ganz Ohr, lauscht aufmerksam seinen 
Worten, verweist mit seiner Hand auf ihn, 
den Freund und Meister, und hält in der 
Hand eine kleine Schriftrolle: Das, was er 
vom Evangelium verstanden hat.  
Er trägt es als Licht in die Welt.

Und die Bedeutung der Schriftzeichen? 
Jesus Christus wird nach der Ikonentradi
tion immer mit griechischen Buchstaben 
bezeichnet: ICXC ist die Abkürzung für 
Jesus Christus. Und O VVN – der Seiende 
– weist hin auf den biblischen Gottesna-
men. Im brennenden Dornbusch hat sich 
Gott als „Jahwe“ , das heißt „Ich bin der ‚Ich 
bin da‘“ geoffenbart. Der Bezug auf den 
Gottesnamen aus Exodus 3,14 betont die 
Einheit Christi mit dem Vater: „Wer mich 
sieht, hat den Vater gesehen“ (Joh 14,9) und 
gibt uns die Zusage: „Ich bin bei Euch alle 
Tage bis zum Ende der Welt“ (Mt 28,20).

Christus und Abt Menas schauen uns an: 
freundlich und einladend. Wir dürfen an 
ihrer Freundschaft teilhaben, an der Liebe, 
die in Christus spürbar wird und uns mit 
dem Vater im Himmel verbindet. Das Gold 
ist ein Hinweis auf die göttliche Wirklichkeit, 
die Basis, der Grund, aus dem Christus lebt, 
und die Zukunft, der Horizont, in die er uns 
führen will.

Ihr seid meine Freunde – als Bild am Eingang 
der Martinskirche ist die Freundschaftsikone 
so etwas wie ein „Vorzeichen“ für alles, was 
in diesem Gotteshaus geschieht.
In unseren Gottesdiensten und in der Ver-
kündigung, bei der Spendung der Sakra-
mente und in den Katechesen, in allem 
geht es um die Freundschaft mit Christus. 
Sie soll tiefer und kräftiger werden und 
unser Leben mehr und mehr prägen.

Jochem Poensgen ist ein Künstler von ho-
hen Graden. In dem Medium Glas hat er 
seine künstlerischen Mittel und Möglich-
keiten gefunden. Seit über 50 Jahren ist er 
auf diesem Feld tätig.

Zahlreiche Architekturgehäuse haben den 
Rahmen für seine Kunst abgegeben. Ob-
wohl selbst, im Sinne der Architektur, abge-
schlossen und „fertig“, war es doch immer 
möglich, über die Mittel des Künstlers in die 
Architektur einzugreifen und sie zu vollen-
den. Wie das im Einzelnen aussehen konnte, 
wird weiter unten dargestellt werden.
Zunächst: Jochem Poensgen erzählte eine 
Geschichte. Es war wohl im Jahr 1998, als er 
anläßlich des Künstlertreffens im Januar in 
Schwerte, zu dem jedes Jahr der Erzbischof 
von Paderborn einlädt, gebeten worden 
war, etwas zur Begegnung der Künstler 
beizutragen.

I
Poensgen erzählte eine Geschichte, die so 
spannend war, daß sie noch lange Zeit 
nachklang bei den Zuhörern. Es ging um 
einen längeren Aufenthalt in Florenz. Der 
Künstler wohnte an der Piazza S. Spirito. 
Dieser Platz ist geprägt und beherrscht  
von der Fassade, „dem Gesicht“, der Kirche  
S. Spirito. Es handelt sich um einen Bau, der 
nach den Quellen noch von Filippo Brunel-
leschi geplant und auch noch zu dessen 
Lebzeiten begonnen wurde. Als Brunelleschi 
im Jahre 1446 starb, waren lediglich einige 
Fundamente gelegt. Man baute weiter, und 
im Jahre 1482 war die Kirche mit der Einwöl-
bung der Kuppel (fast) vollendet. Das Wort 
„fast“ bedeutet: noch nicht ganz. Es fehlte 
ein eminent wichtiges Teil (gerade in Ita-

Licht als Vollendung der Architektur
Peter Ruhnau

lien!): Die Schaufassade, also das wichtigste 
nach außen wirkende Element, war Rohbau 
geblieben. Die Umrisse des Giebels und der 
gesamten Fassade waren fertig, aber eben 
als Rohbau. Die gesamte Dekoration (hier 
im besten Sinn gemeint) fehlte und fehlt bis 
heute. Ein einsames Fenster schwimmt in 
der Fassade, ist durch nichts gehalten oder 
hat keinerlei Bezug zur umgebenden 
Fläche.

Man kann sich vorstellen, daß dieser Zu-
stand die Bauherren und alle Florentiner 
nicht zufrieden und glücklich werden ließ. 
Die Annalen erzählen unglaubliche Ge-
schichten über die Versuche, der Fassade 
ein Gesicht zu geben. In der Barockzeit 
wurden die seitlichen Voluten und der Gie-
bel hinzugefügt. Im Jahre 1865 wurde Flo-
renz für ca. 6 Jahre Hauptstadt der gerade 
geeinten italienischen Nation; mit vereinten 
Kräften (und Geldmitteln) hätte man das 
Problem vielleicht lösen können. Doch dann 
wurde Rom Hauptstadt, und Florenz hatte 
die Mittel und Möglichkeiten verpaßt:  
Die Fassade blieb im „Rohbau“.

Im Jahre 1980 feierte Florenz seine ruhm-
reiche und glanzvolle Vergangenheit mit 
einer großen Ausstellung „Florenz und die 
Toskana der Medici in Europa um 1500“. 
Mario Mariotti (1936–1997), ein florentiner 
Künstler, kam auf die Idee, nicht nur ein 
Straßenfest zu organisieren, sondern – die 
Fassade von S. Spirito zu vollenden. Jeder-
man war eingeladen, den Volutengiebel  
mit seinem Untergeschoß als Bildfläche zu 
betrachten und einen Vorschlag zur Vollen-
dung zu entwickeln. Die „Vollendung“ be-
stand darin, die fast unendliche Vielzahl der 

113112 D i e  F r e u n d s c h a ft  s i k o n e  „ C h r i s t u s  u n d  Abt    M e n a s “



Beispiele aus: „Piazza della Palla – PIAZZA S. SPIRITO“ Firenze 1981

Entwürfe, es wurden über 350 Vorschläge 
eingereicht, jeweils für einige Minuten auf 
die Fassade zu projizieren. Die Idee und die 
Vorstellung der Möglichkeiten sind wunder-
bar und ganz fantastisch, faszinierend. 
Hier wird Licht, das vom Projektor produ-
ziert wird, zu einem Mittel der Architektur-
Vollendung. Zwar nur auf Zeit. Oder: Glück-
licherweise nur auf Zeit, denn es gab keiner-
lei Einschränkungen, Vorgaben oder gar 
zensierende Eingriffe: Man wußte ja, die 
Idee und deren Projektion blieben folgenlos 
im realen Sinn.

So entstanden, wie Poensgen berichtete, 
geistreiche Verwandlungen, oft aber auch 
Verfremdungen von groteskem, ja nicht 
selten auch blasphemischem Charakter; 
Plattheiten und Nichtssagendes waren 
natürlich ebenfalls vertreten. Es konnte eine 
einzige Folge von Maskeraden sein, in ihrer 
Flüchtigkeit und (glücklichen) Unverbind-
lichkeit. Mit großer Freude an der Kreativität 
und die Überraschungen der Vorschläge 
genießend, konnte man während der zwei 
Sommermonate an dem Fest auf dem Platz 
teilnehmen. Nach einigen Tagen, so schrieb 
der Initiator Mario Mariotti hinterher, „sind 
die Komödianten wieder fortgezogen: Die 
Fassade ist zurückgegeben an die Projektion 
des Mondes…“ Eine sichtbare Erinnerung 
an dieses Ereignis waren die jahrelang in 
einer Bar an der Piazza präsentierten und 
aufbewahrten Entwürfe. 

Die Idee ist so umgreifend und erfassend, 
daß man den Florentinern wünschen möch-
te, sie wiederholten das Fest, vielleicht in 
einem Rhythmus von fünf oder zehn Jahren.
Poensgen berichtete weiter über die aus 
diesem Anlaß geschehenen Reflexionen 
über seine eigene Arbeit in Architektur. 

Hier und heute ist wichtig: Die so festge-
fügte Architektur wird plötzlich zum Auf-
fangschirm völlig unterschiedlicher Vorstel-
lungen – und das Licht wird zur Vollenderin. Postkarte als Vorlage für den Wettbewerb

Platzsituation S. Spirito

115L i c h t  a l s  V o ll  e n d u n g  d e r  A r c h i t e kt  u r114 L i c h t  a l s  V o ll  e n d u n g  d e r  A r c h i t e kt  u r



II
Die romanische Klosterkirche in Jerichow ist 
ein wundervolles Stück Backstein-Architek-
tur, Hauptbestandteil eines untergegan-
genen Prämonstratenser-Klosters. Die DDR-
Zeiten hat das Gebäude leidlich gut über-
lebt, wenn auch ohne jede inhaltliche 
Nutzung und vor allem auch ohne jede 
Ausstattung, wenn man von der roma-
nischen Altarmensa und dem aus gleicher 
Zeit stammenden Taufstein absieht. Eine 
Gemeinde gibt es noch in Jerichow, die 
heute das Gotteshaus als Ort für ihre Gottes-
dienste nutzt. Eigentümer ist jedoch eine 
Stiftung, was in dem folgenden Zusammen-
hang wohl als Glücksfall zu bewerten ist. 
Denn die sehr kleine Evangelische Gemein-
de hätte wohl aus eigenen Kräften die 
jüngst zu lösende Aufgabe kaum gemei-
stert: den kompletten Ersatz der Verglasung, 
die im Wesentlichen noch aus der Mitte des 
19. Jahrhunderts stammte.

Die Strenge und Klarheit und Kargheit des 
Raumes, ganz wesentlich geprägt durch die 
auch im Innern dominierende Ziegelarchi-
tektur, die durch einen naturroten Anstrich 
noch verstärkt und bekräftigt wurde, stellte 
besondere Anforderungen an die Gestalt 
und Ausprägung einer neuen Verglasung. 
Figürliche Darstellungen und starkfarbige 
Elemente waren von vornherein ausge-
schlossen, wie es in einer Beschreibung der 
Aufgabe hieß. Von einer eigens installierten 
Kommission waren die Vorgaben formuliert; 
auch die Künstler, die zu befragen waren, 
wurden von dieser Kommission ausgewählt. 
Beteiligt waren Gerhard Hausmann aus 
Hamburg, Wilhelm Buschulte aus Unna und 
Jochem Poensgen aus Soest. 
Es wurde zu dessen Gunsten entschieden 
– und das vollständig vollendete Werk ist 
heute zu besichtigen.

Die Klosterkirche in Jerichow

117L i c h t  a l s  V o ll  e n d u n g  d e r  A r c h i t e kt  u r116 L i c h t  a l s  V o ll  e n d u n g  d e r  A r c h i t e kt  u r



Es ging um nicht mehr und nicht weniger, 
als sämtliche Fenster neu zu denken: Drei 
Fenster der Hauptapsis, drei Fenster in der 
Krypta darunter, drei Fenster des nördlichen 
Nebenchores, ein Fenster des südlichen 
Nebenchores, 9 Biforien bzw. 18 Fenster der 
Seitenschiffe, 27 Fenster des Obergadens, 
ein Spitzbogenfenster im nördlichen Quer-
hausarm, zwei große Rundfenster in den 
westlichen Turmhallen, zwei kleine Rund-
fenster oberhalb der Hauptapsis und eine 
große Drei-Fenster-Gruppe im Westbau auf 
der Orgelempore.

In behutsamer Weise nahm der Künstler die 
Mikrogegebenheiten des einzelnen Stand-
orts auf, variierte Helligkeit bzw. Transpa-
renz oder Dunkelheit, veränderte ganz 
vorsichtig Farbnuancen, wobei allerdings 
der Grundton Weiß immer präsent blieb.  
Er rechnete die Farbwirkung durchscheinen
der Dächer der Nachbarhäuser ein, er dun-
kelte die zuvor überstrahlende Wirkung der 
Kryptafenster für den Gesamtraum vorsich-
tig ab. Er spielte mit gestreutem oder ge-
richtetem Licht, er verwendete opakes Glas, 
halb-opakes und transparentes. Dies alles 
sind die Mittel und Instrumente, im Gesamt-
raum mit Licht zu spielen.

Die Fenster sind keine Bleiverglasungen im 
herkömmlichen Sinn: Bleistege gibt es nicht. 
Die Einzelflächen werden durch Walzblei-
Quadrate verbunden und zusammengehal-
ten. Dank einer zusätzlichen Schutzvergla-
sung konnte Poensgen das künstlerische 
Mittel der offenen Fuge zwischen den ein-
zelnen Glaselementen nutzen: Es entstan-
den Fugen aus Licht, die ein ganz wesent-
liches Element darstellen. 

Das Ergebnis ist eine sehr ruhige Gesamtge-
staltung, die auf den ersten Blick fast einför-
mig wirkt. Im Näherkommen entfaltet sich 
die Dynamik und Raffinesse des Ganzen. 
Man erkennt die deutlichen Unterschiede 
von Fenstergruppe zu Fenstergruppe, 

trotzdem verliert man nie den Grundtenor, 
sozusagen den Cantus firmus oder den 
„basso continuo“ des Zusammenhangs.  
Mit feinem Lichtflirren wird die Architektur 
erfüllt. In ihrer rigorosen Stereometrie ist 
sie, im allerbesten Sinn, ins Licht gesetzt:  
Es geschieht die Vollendung der Architektur 
durch Licht. Wand und Öffnung erscheinen 
miteinander verwoben. Das ganze Werk ist 
eine wunderbare Einheit in der Vielheit 
geworden.

In der oben aufgeführten Quelle ist im 
Einzelnen viel zu dem Weg von den ersten 
Überlegungen bis hin zur Realisierung zu 
lesen. Auch über die Vorgänger-Fenster, 
immerhin aus der Mitte des 19. Jh., ist zu 
lesen. Diese waren, von der Gestaltung her, 
ähnlich im Charakter und so schlecht nicht 
(abgesehen von dem nicht mehr haltbaren 
technischen Zustand). – Aber das Neue ist, 
in der Weiterentwicklung der asketischen 
Haltung im Hinblick auf das „asketische 
Raumbild“, etwas völlig Anderes.
Hier wurde mit dem einfachen Mittel des 
Lichts die VOLLENDUNG DER ARCHITEKTUR 
erreicht.

So schließen sich beide Möglichkeiten, wie 
Architektur sich dem Licht aussetzt, zusam-
men. In dem einen Fall geschieht dies spie-
lerisch und auf den Augenblick angelegt, 
durch Projektion DES LICHTS. Im anderen 
Fall wird eine schon als großartig empfun-
dene Architektur ganz behutsam und vor-
sichtig zu einem Ende IN LICHT gedacht, 
das glücklicher für den Gesamtbau kaum 
sein konnte.

Der Besuch einer Kirche in einer ländlichen 
Gemeinde ist aus touristischer Neugier 
selten, eher bietet eine Feier in der Ver-
wandtschaft, verbunden mit einem Gottes-
dienst, den Anlass, und man ist oft erstaunt 
über das Engagement einiger Gemeinden, 
ihren Kirchenraum lebendig zu halten: sei 
es der Blumenschmuck, die Kerzenhalter, 
durch Spenden herbeigebrachte Heiligen
figuren oder Teilsanierungen des Kirchen-
raums. Diese Möblierungen, über Jahr-
zehnte aus dem Kreis der Gemeinde zusam-
mengetragen, besitzen ihren eigenen Wert 
und dokumentieren den Wunsch, sich an 
diesem Ort in der Gemeinschaft und in der 
Begegnung mit Gott wohl zu fühlen.

Allerdings verstellen sie auch oft die eigent-
liche Absicht der Architektur.  
Der ursprüngliche Sinn des gestalteten 
Raums, der architektonische Kern, tritt nicht 
mehr in Erscheinung.

Der Hang zu modischen Tendenzen einer 
Gestaltung, auch in Bezug auf eine litur-
gische Reformierung, kollidiert oft mit 
einem schützenswerten, über Jahrhunderte 
geprägten Raum. Der Renovierungsdruck in 
den Kirchenbauten ist heute groß. Die Si-
cherung des physischen Erhalts des Dachs 
und der Mauern ist die oberste Priorität, 
und die neuesten Entwicklungen in der 
Wärmetechnologie, einhergehend mit einer 

Jakobs Traum von der Himmelsleiter
Ein künstlerisches Projekt in der Kath. Kirche St. Elisabeth in Delbrück-Sudhagen

Stefan Pietryga

In kursiver 
Schrift sind 
Auszüge aus  
der Predigt  
von Dechant  
Dr. Thomas Witt 
wiedergegeben, 
die dieser zur 
Wiedereröffnung 
gehalten hat.

119118 L i c h t  a l s  V o ll  e n d u n g  d e r  A r c h i t e kt  u r



Isolierung, fordern heute die Kirchenvor-
stände zu Renovierungsvorhaben, die auch 
ein Überdenken dieser Konglomerate von 
Gestaltung in den Kirchenräumen notwen-
dig machen.

Projekt Sudhagen
Die Gemeinde Sudhagen, zugehörig dem 
Pastoralverbund Delbrück-Sudhagen, hatte 
die Aufgabe einer generellen Sanierung des 
Innenraums gestellt und setzte sich das Ziel, 
ihre Kirche nicht nur zu erhalten und zu 
verschönern, sondern auch „sie zu der Quel-
le zu führen, aus der sich unser christliches 
Leben speist”.

Die Kirche St. Elisabeth in Sudhagen ist mit 
ihrem älteren Teil aus dem Beginn des 20. 
Jahrhunderts eines der ältesten Gebäude 
der Siedlungsgemeinde und bekam vor 40 
Jahren durch den ortsansässigen Archi-
tekten Stefan Kellner eine Erweiterung. Der 
historische Teil mit Turm ist sachlich schlicht 
gehalten mit Anklängen gotischer und 
romanischer Strukturen, besonders in den 
Bogenfeldern, Pfeilern und Fenstergliede-
rungen. Querhaus und Altarbereich wurden 
abgerissen, zu Gunsten eines Hallenbaus, 
der sich quer vor das alte Kirchenschiff 
setzte.

Diese nun beherrschende Raumkubatur, aus 
Stütz- und Tragewerk in Sichtbeton konstru-
iert, beherbergt eine zentrale Treppenanla-
ge, auf welcher der Altarstein aus gefärbtem 
Kunststein thront, der von einer in den 
Firsten gefalteten Decke aus Holzpaneelen 
überdacht wird. Den Chorabschluss bildet 
hinter dem Altar eine etwas zurückliegende 
Wand, die in der Mitte, analog zum Altar, 
einen monströsen Stein hält, der den bron-
zenen Tabernakel schützend umfasst. Links 
und rechts von dieser zentralen Wand be-
stimmen in der ganzen Höhe und Breite 
Betonelemente mit eingesetzten farbigen 
Glasgusssteinen, in expressiver Farbgebung, 
am Tage die Lichtgebung im Raum. Die 

gegenüberliegenden Wände zeigen eine 
ähnliche vom Licht durchbrochene Wand-
struktur, hier aber zurückhaltender, und 
bieten durch eingelassene Eingangsräume 
die Möglichkeit des Eintritts in den Kirchen-
raum über diese Seiten. Die hohen Stirn-
wände dieser Hallenarchitektur sind vom 
Boden bis zum First geschlossen.

Hier reihen sich die Kreuzwegstationen,  
als Holzreliefs von einem Bildhauer aus der 
Gemeinde gefertigt. Darüber ist ein Kreuz 
aus Eiche mit dem Korpus einer Christusfi-
gur in gefasstem Holz aus dem 19. Jahrhun-
dert. Beide Architekturteile wurden mit 
einem einheitlichen Rauputz versehen, mit 
dem Ergebnis, dass die Akustik hierdurch 
gedämmt wurde und die ornamentalen 
Gliederungen im alten Kirchenschiff nur 
noch rudimentär vorhanden waren. Diese 
Vorgabe eines Raumes, der sich aus zwei 
sehr unterschiedlichen Teilen zusammen-
setzt, und der Wunsch der Gemeinde,  
„Jakobs Traum von der Himmelsleiter“ ma-
lerisch bei der Neufassung der Altarwand 
umzusetzen, ließ ein künstlerisches Konzept 
entstehen, das den Versuch unternimmt, 
den Kirchenraum neu zu gestalten. Es be-
rücksichtigt dabei, die Baustile im Bestand 
des alten und neuen Teils der Kirche zu 
erhalten und darüber hinaus ein Raumbild 
zu schaffen, das den Kirchenraum einheit-
licher werden lässt.

Modell
Als Grundlage für den Diskurs in der Ge-
meinde zur Annäherung dieser neuen 
Raumgestaltung und ihrer Realisierbarkeit 
stehen Handzeichnungen und Maßstabs-
modelle im Vorrang vor computergene-
rierten Bildern. In den aquarellierten Blät-
tern und Pappen lässt sich oft die gleiche 
Materialität visualisieren, wie sie auch im 
Raum angewandt wird. Zumindest vermit-
telt das Modell eine Annäherung und bietet 
einen Proberaum für verschiedene Lösungs-
wege und gibt der Gemeinde eine 

Anschauung des Vorhabens. Sie ist die 
maßgebliche Vorstufenarbeit für die reale 
Interpretation des künstlerischen Prozesses.

Konzept
Die zentrale Malerei auf der Altarwand 
sollte eine Vielzahl von menschlichen Fi-
guren darstellen, die sich in Gruppen von 
dem Bereich um den Tabernakelstein bis 
zum First über die Wand bewegen. Diese 
Choreographie der Menschen, als Sinnbild 
der Gemeinde, bildet einen Strom, der 
scheinbar von der Erde zum Himmel auf-
steigt oder vom Himmel zur Erde absteigt. 
Diese Bewegungen finden in einem illusio-
nären Himmelsraum statt, somit war ein in 
Lasuren angelegter ultramarinblauer Farb-
ton maßgeblich für die Wandfläche hinter 
dem Altar, der sich auf den hohen Seiten-
wänden fortsetzen sollte. Bedingung war 
hierbei, dass der Rauputz geglättet werden 
sollte, um die maltechnischen Vorausset-
zungen einer Lasur zu schaffen. Das Bild 
sollte vom Haupteingang aus einen be-
tonten Abschluss bilden und die zentrale 
Achse des alten Kirchenschiffs wieder räum-
lich in den Vordergrund bringen. Aus 
akustischen Gründen konnte aber nur die 
Altarwand mit einem mineralischen Putz 
geglättet werden und mit einer anschlie-
ßenden weißen Grundierung für die eben-
falls mineralischen Farben der Figurenmale-
rei versehen werden. Eine Lösung für die 
Behandlung und farbliche Bestimmung der 
Seitenwände musste neu gefunden werden.

Wandbild
Die Annäherung an einen wandfüllenden 
Himmelsraum ermöglicht eine unterschied-
liche malerische Fassung der Figuren. Viel-
tausendfach in Blaupigmenten sind sie von 
hell bis dunkel gehalten und bilden in der 
Gesamtansicht eine helle Himmelsfarbe. 
Der Eindruck dieser Wand ändert sich von 
den verschiedenen Stand- und Blickpunk-
ten, auch im Hinblick auf die Lichtverhält-
nisse.

„Die Menschen, die den Weg zu Gott suchen 
und finden, sind dann auf der Chorwand 
dargestellt. Es ist eine große Zahl von Figuren. 
Sie sind nicht gezählt, werden aber nicht viel 
weniger sein, als wir Gemeindemitglieder 
haben. Sie stellen Menschen dar und sind 
wegen ihrer Abstraktheit für die Deutung als 
Männer, Frauen und Kinder offen. Es geht um 
den Weg des Menschen zu Gott. Der Mensch 
hat dabei unterschiedliche Herkünfte. Es gibt 
auch Quereinsteiger und solche, die kurzzeitig 
mal auf Nebenwegen gehen. Aber die Rich­
tung ist klar: Sie führt nach oben, zu Gott, 
dem Ursprung aller.“

Die im Bibeltext beschriebene Bedeutung der 
Verbindung Himmel-Erde wird durch diesen 
gemalten Raum sinnfällig. Auch wenn an 
dieser Stelle das Malmaterial nur ein einziges 
Marmeladenglas umfaßt, ist seine Wirkung 
auf den Raum in Bezug auf den Altarraum 
und seine Prinzipalstücke gegeben.  
Wechselwirkungen zum Taufort, zum Taber­
nakel, zum Altartisch können sich durch die 
Liturgie ergeben. Das Bild entfaltet sich im 
Raum. 

Leiter und Kreuz
Diese freie Interpretation der Bibel zu 
Jacobs Traum von der Himmelsleiter in der 
Malerei ließ den Gedanken entstehen, die-
sem Bild eine konkrete Raumskulptur in 
Form einer goldenen Leiter, an die Seiten-
wand gelehnt, zuzuordnen.

Es bot sich an, die Kreuzwegstationen neu 
zu ordnen, auf beide Seitenwände gleich 
gewichtig zu verteilen und das Kruzifix in 
Eichenholz aus dem Bestand nun in einer 
neuen Fassung eines Kreuzes, als eine vor 
die Wand freigestellte Kreuzigungsszene  
in die Bildfolge des Kreuzwegs einzubinden.
Somit stehen beide Skulpturen, Leiter und 
Kreuz, sich gegenüber und bilden durch 
ihre Größe und Materialität eine symme-
trische Gewichtung der Halle um den Altar. 
Die Hauptachse bekommt hierdurch eine 

121120 J a k o b s  T r a u m  v o n  d e r  H i mm  e l s l e i t e r J a k o b s  T r a u m  v o n  d e r  H i mm  e l s l e i t e r



Querung. Die über 5 Meter hohe Leiter mit 
ihren 7 Stufen vermittelt durch das kostbare 
Material des Blattgolds noch einmal das 
Motiv des unendlichen Himmels, den Ort 
Gottes. Das gegenüberliegende Kreuz ver-
weist auf das Leiden und die Erlösung durch 
Jesus Christus. 

„Im Gegenüber zur Leiter wird vor allem deut­
lich: Was in der Himmelsleiter nur eine Vision 
war, das wird im Kreuz Wirklichkeit. In einem 
alten Kreuzlied singen wir: „Du bist die sich’re 
Leiter, darauf man steigt zum Leben, das Gott 
will ewig geben.“ Die Leiter und das Kreuz 
stehen also beide für den Weg zu Gott. Freilich 
ist das Kreuz nicht nur ein Bild. Im Kreuz wird 
die Brücke zu Gott greifbare, auch grausame 
Realität. Aber gerade so wird das Kreuz auch 
zu einer echten Brücke, die die Menschen zu 
Gott führt. Die Figuren auf der Chorwand 
stehen dann nicht nur für die Engel in der 
Vision des Jakob, sondern vor allem auch für 

123122 J a k o b s  T r a u m  v o n  d e r  H i mm  e l s l e i t e r J a k o b s  T r a u m  v o n  d e r  H i mm  e l s l e i t e r



das Volk Gottes, das durch das Kreuz des Herrn 
den Weg in die Vollendung finden kann.(…) 
Die Himmelsleiter zeigt das alte Bild vom Weg 
zu Gott, das Kreuz zeigt das Ereignis, das vor 
2000 Jahren geschah und bis heute prägt. Die 
Chorwand zeigt die Vollendung, zu der wir 
unterwegs sind. Am Altar aber ist die Gegen­
wart. Hier begegnen wir dem Kreuzesopfer 
Jesu, hier vollenden sich alle alttestamentari­
schen Bilder von der Gemeinschaft zwischen 
Gott und Mensch. Und hier empfangen wir 
das Unterpfand der künftigen Herrlichkeit. Hier 
wird sakramental Wirklichkeit, was wir in den 
anderen Bildern und Skulpturen darstellen.“

Kirchenraum
Durch diese wesentlichen Interventionen 
Wandbild, Leiter und Kreuz wurde der Kir-
chenraum neu bestimmt und die weiteren 
Raumplanungen durch das Architekturbüro 
Kellner darauf ausgerichtet. Im wesentlichen 
wurden die Wände in einem gebrochenen 
Weiß gehalten, damit der Kern der Architek-
tur mit ihren unterschiedlichen Gliederungen 
ihre Gewichtung behält. Die Fenster im 
alten Teil mit ihren gelben glasmalerischen 
Tönungen und die expressive Wirkung der 
in Beton gefassten Glassteine treten durch 
dieses Farbkonzept wieder hervor.

Der durch das Wandbild bestimmte Farb
raum in einem hellen Blau wiederholt sich 
in den Gewölbeflächen im alten Kirchen-
schiff und unterstreicht den maßvollen 
Rhythmus dieses Gebäudeteils mit seinen 
Nischen, in denen jeweils ein Farbspiegel in 
einem lasierten Grünton angelegt wurde. 
Dieser bietet den Hintergrund für die wert-
vollen farbig gefassten Bildwerke einer Pietà 
und der Hl. Elisabeth, die auf Sockelstelen 
aus Anröchter Dolomit, freigestellt, nun in 
den Raum wirken. 

Altarraum
Der Altarraum mit seinen Prinzipalstücken 
wurde belassen, bis auf eine steinerne Bank, 
die als Priester- und Messdienersitz diente. 
Die Sedilien wurden nun als Hocker in Eiche 
gebaut, wobei der Priestersitzhocker durch 
eine Rückenlehne in der Struktur einer 
Leiter hervorgehoben wird.

In der neuen Raumordnung bekommt der 
Altarraum ein besonderes Gewicht. Im 
Querhaus ist auf der linken Seite der Kre-
denztisch und ihm zugeordnet das Halte-
pult des Evangeliums aufgestellt. 

Auf der rechten Seite wurde ein neuer Ort 
für die Taufe eingerichtet. Ein Taufbecken 
mit kupfernem Dach aus einer aufgelas-
senen Kirche in Dortmund wurde von der 
Gemeinde herbeigebracht. Durch diese 
Maßnahme wird nicht nur der Altar räum-
lich aufgewertet, sondern die Bedeutung 
dieser Stücke in der Liturgie hervorgeho-
ben. Ein von der Decke abgehängter Ring 
mit seinen 12 Leuchten über dem Altar 
verdeutlicht diese Absicht, dem Kirchen-
raum und der Gemeinde hier ihr Zentrum 
zu geben.

Am 2. Mai 2009 wurde der Kirchenraum mit 
einem Gottesdienst wieder eröffnet.
Die Malereien der Figuren wurden erst am 
Vortag nach einem über Wochen sich konti-
nuierlich entwickelnden Malprozess abge-
schlossen.

Das Architekturbüro Kellner, der fachliche 
Rat des Generalvikariats der Erzdiözese 
Paderborn, das besondere Engagement des 
Kirchenvorstands und Dechant Dr. Thomas 
Witt brachten zusammen in vielen, mitunter 

kontrovers geführten, Gesprächen ein 
großes Werk zu Stande. Die hier aufge-
zeigten Phasen in der Planung und Realisie-
rung des Projekts der Sanierung und Neu-
gestaltung des Kirchenraums dokumentie-
ren eine Gestaltung im sakralen Raum, die 
das Alte mit dem Neuen in eine neue 
Beziehung und Wertigkeit bringen kann. 

„Die Kirche ist ein Ort der Gottesbegegnung. 
Und wir wollten durch unsere Anstrengungen 
auch den kommenden Generationen zeigen, 
dass diese Begegnung mit Gott auch heute 
möglich und sinnvoll ist. Die Kirchengebäude, 
die wir teilweise durch die Jahrhunderte erhal­
ten und pflegen und schmücken, sind ein­
drucksvolle Zeugnisse der Kraft des Glaubens.“

St. Elisabeth in Sudhagen bot somit den 
Anlass zu einer Renovierung eines Kirchen-
raums, in dem eine zeitgenössische künstle-
rische Gestaltung sich in den sakralen Raum 
mit einbindet und einen besonderen Gehalt 
bekommt.

125124 J a k o b s  T r a u m  v o n  d e r  H i mm  e l s l e i t e r J a k o b s  T r a u m  v o n  d e r  H i mm  e l s l e i t e r



Schnittpunkt der Welten

Eine Kirche hat nicht nur eine Tür zur Welt, 
sondern auch eine zur Überwelt. Kirche als 
Raumhülle, in der sich die Welten begeg-
nen, ist ein Ort der Begegnung von Gott 
und Mensch, sie beherbergt die christliche 
Gemeinschaft und umschließt die gottes-
dienstliche Feier. Hierbei geht es nicht um 
Umgrenzung des Heiligen, oder Ausgren-
zung des Gewöhnlichen, sondern um eine 
spürbare Öffnung, um die ÖFFNUNG eines 
Jeden. Nicht um sich selbst kreisen, viel-
mehr als Glied ein Ganzes bilden und ge-
meinsam auf dem Weg sein, das sind für 
alle Christen Aufgabe und Chance gleicher-
maßen.

Gedanken zur Neugestaltung der Pfarrkirche  
St. Maria Himmelfahrt zu Meschede
Marie-Luise Dähne

In St. Maria Himmelfahrt wird diesem 
Moment durch das Programm »Jugend-
kirche« schon seit einigen Jahren eine 
besondere Aufmerksamkeit entgegen
gebracht.

Jugend steht für Anfang, für Hoffnung, 
sie zeigt, dass der Weg zu Gott immer 
wieder neu gegangen werden darf. Die-
se Offenheit ließ für die Umgestaltung 
der Pfarrkirche Mariä Himmelfahrt ein 
breites inhaltliches Spektrum Ausgangs-
punkt der Gestaltung werden. Der ge-
meinsame Weg, die Erneuerung der 
Gemeinschaft und das Kreuz, das kein 

Ende bedeutete – vielmehr Tor für den 
heiligen Raum und damit für den Zwi-
schenraum der Welten, stehen für das 
Konzept.

Glaubenserfahrung und Lebenserfahrung 
sind verwoben und diese wechselnde 
Bedingtheit macht es wichtig, Kirchenräu-
me mit in unsere Zeit zu nehmen, sie aus 
der musealen Ecke zu holen, denn der 
gestaltete Kirchenraum, als „Zwischen-
raum“, als Grenze zwischen den Welten, 
prägt das Glaubensverständnis einer Ge-
meinde und das eines jeden Einzelnen 
nachhaltig. 

Architektur und Ausgestaltung können 
Räume für solche Schwellenfunktion vor-
bereiten und versuchen in sakralen Be-
reichen die Begegnung von Himmel und 
Erde erlebbar zu machen. 

Gemeinsam sind wir eingeladen, hinter 
das Geheimnis der Schöpfung zu schauen, 
sind wir als Christen aufgefordert, interes-
siert am Anderen zu sein, uns nicht zufrie-
den zu geben mit dem, was augenschein-
lich ist. Das Konzept des neugestalteten 
Kirchenraums der Pfarrkirche Mariä Him-
melfahrt umschreibt das Thema von Mate-
rie und Geist, von Sichtbarem und Un-
sichtbarem.

Wie ein großer Vorhang staffeln sich die 
Wandscheiben an der Chorrückwand. Die 
Gliederung der Wandflächen lässt eine 
Mitte entstehen. Diese wird mit der male-
rischen Aussage gleichsam zum geöffneten 
„geistigen Fenster“, und der gesamte Raum 
bekommt eine visionäre Dimension.

Trotz der Realpräsenz des Bildes wird mit-
tels Licht und Schatten, der Dynamik der 
Zeichnung und lebhafter Farbreflexe eine 
Aktion sichtbar. Die der Eucharistie – die 
Wandlung von Brot und Wein – verdeutlicht 

Neugestaltung der Pfarrkirche St. Maria Himmelfahrt Meschede

127N e u g e s t a lt  u n g  d e r  P f a r r k i r c h e  St  .  M a r i a  H i mm  e lf  a h r t  M e s c h e d e126



sich in der luftigen Zeichenhaftigkeit eines 
Kelchgefäßes und der ahnungsvollen 
Anmutung einiger Samenkörner.  
Die Chorwandmalerei weist auf die 
lebendige Gemeinschaft mit Jesus Christus 
und mahnt uns in Bewegung, Hinwendung 
und Öffnung im Geiste zu leben.

Die Fenstergestaltung in den Seitenschiffen 
sowie die Ganzglastüren zeigen zarte Linien, 
die sich in differenzierten Dichten zu einem 
Velum* bündeln. Das gibt der gesamten 
Räumlichkeit eine ganz besondere Ruhe 
und unterstützt die Wahrnehmung einer 
kontemplativen Sphäre. *(in der Antike 
einen Türvorhang bezeichnend, in der 
katholischen Liturgie sind auch das Segens-, 
Kelch-, Ziborium- und das Pultvelum be-
kannt.)

Auf den kleinen Fenstern der Seitengänge 
werden diese Vorhänge teilweise überlagert 
von plastischen Glasröhren. Durch deren 
Körperlichkeit ist ein „Dahinter-schauen-dür-
fen“, visuell besonders stark zum Ausdruck 
gebracht. 

Symbolisch stehen die farbigen Bildaus-
schnitte – Teile aus der Chorwandmalerei 
– für die Diesseitigkeit, sie umschreiben die 
Herrlichkeit der Schöpfung zu unterschied-
lichen Jahres- und Tageszeiten immer 
wieder neu.

Die Vielfalt der Schöpfung und gleicherma-
ßen die kleinen Farbbilder präsentieren sich 
uns nicht auf den ersten, oft erst auf den 
zweiten Blick. Eine bildhafte Metapher für 
das Bemühen, die Dinge richtig erkennen 
zu wollen und zu sollen.

Gegensätze wie Naturstein und Glas zeich-
nen den Spannungsbogen von Irdischem 
und Transzendentem, von Materie und 

Geist, sie bilden die inhaltliche Aussage der 
neugestalteten Prinzipalien in Maria Himmel
fahrt. 
Altar
So sind dem Altar 12 Gruppen von Natur-
stein und Glasblöcken, als Symbole für die 
12 Stämme Israels und die Jüngerschaft 
Jesu, zugeordnet. 

Ambo 
Dem Ambo, als Verkündigungstisch der 
Evangelien, wird formal mit einer Vier
teilung der Materialien entsprochen.

Tabernakel
Die Grenze zwischen den Welten, die Ver-
bindung von Erde und Himmel manifestiert, 
sich mit der mittigen Achse aus Glas inner-
halb der Tabernakelstele. Diese gläserne 
Achse materialisiert sich auf dem Taberna-
kelkorpus mit geschmiedeten Stahlrohren. 
Alpha und Omega-Zeichen für Anfang und 
Ende säumen die Mitte. Ist der Tabernakel 
geöffnet, zentriert ein goldenes Quadrat auf 
blauem Titan den Blick der Gemeinde.

Das barocke Kruzifix von ca. 1730 ist eine 
Dauerleihgabe des Erzbischöflichen 
Diözesanmuseums Paderborn.

Die 12 Apostelleuchter wie das Ewige Licht, 
auch der Mariensockel und die Totenge-
denkstele, sind dem Materialkontext der 
gesamten Ausstattung zugeordnet.

Der Rahmen schließt sich mit der Gitter
gestaltung im Chor und bei der Marienan-
dacht, die Linien und Quadrate beziehen 
sich gestalterisch in adaptierter Form auf 
die Fenstergestaltung. 

129128 N e u g e s t a lt  u n g  d e r  P f a r r k i r c h e  St  .  M a r i a  H i mm  e lf  a h r t  M e s c h e d e



„Mein Gott, das ist ja schrecklich! Wie kann 
man denn so etwas machen ? “ Zwei Män-
ner standen betroffen vor dem Hl. Kreuz 
von Delbrück. Was war geschehen?  
Im Zuge der Renovierung der Pfarrkirche  
St. Johannes Baptist hatte der berühmte, 
lebensgroße Korpus seinen gewohnten 
Platz an der Wand verlassen und war nun an 
einem sieben Meter hohen massiven frei
stehenden Holzbalken befestigt. Auch die 
neogotischen Assistenzfiguren Maria und 
Johannes stehen nicht mehr auf ihren bun-
ten Wandsockeln, sondern mit den beiden 
Besuchern auf Augenhöhe: gemeinsam 
unter dem Kreuz! Wie kann es sein, dass 
diese Veränderung so betroffen macht? Hat 
damit vielleicht der Gekreuzigte seine reine 
Bildebene verlassen und tritt direkt in den 
Raum, in unseren Raum hinein? Spüren wir 
dadurch fast körperlich die Gegenwärtigkeit 
dieser Szenerie? Wenn das so ist, dann kann 
uns das nicht gleichgültig sein, wir werden 
zur „Stellungnahme“ geradezu herausgefor-
dert. Wenn alljährlich am Karfreitag bei der 
Kreuztracht jemand als Jesus verkleidet das 
Kreuz durch die Straßen von Delbrück trägt 
und ihn Tausende Menschen betend beglei-
ten, ist das vielleicht ein ähnliches Erleben 
auf Augenhöhe. Die Kinder tragen dabei die 
hölzern nachgebildeten Leidenswerkzeuge: 
Nägel, Geißel, Schwamm… Zeichnungen 
dieser so „gebrauchten“ Arma Christi sind 
nun als Ölskizzen auf die gleichen steiner-
nen Bodenplatten des Kirchbodens gemalt 
und als Fries („empor“ gehoben) an der 
Empore, sowohl im Marien- als auch im 
Kreuzschiff, angebracht. In ihrem jeweiligen 
Zentrum zeigt ein kleines Ölbild ganz kon-
kret den „Augenblick“ der Begegnung zwi-
schen dem kreuztragenden Christus und 

Maria und Christus und Simon von Cyrene. 
Sich von dem Gottessohn so anschauen zu 
lassen – IHM in die Augen zu sehen – eine 
tröstende, angenehme Vorstellung? Ist das 
nicht ein wenig zu viel des Guten? Wussten 
nicht schon die alten Religionen darum, 
dass der, der Gott schaut, sterben muss? 
Jeder kennt die antike Mythologie von 
Ikarus und Daidalus. Ikarus stürzt in den 
Tod: Er kam der Sonne/Gott zu nahe… Ist 
also nicht genügend Distanz geradezu 
lebensnotwendig, wenn es um Gott geht?

Um den rötlichen Sockelfarbton wurden  
die heftigsten Auseinandersetzungen und 
Diskussionen geführt. Er bezeichnet ja auch 
„unseren“ Bereich, ist es da nicht selbstver-
ständlich, wenn alle sich aufgefordert sehen, 
mitzureden? Und ist rot nicht die Farbe des 
Blutes, der Leidenschaft – die niemanden 
„kalt“ lässt? Gewiss – aber es ist auch die 
Farbe des Heiligen Geistes. Und wie ER 
einen kann, so eint die Farbe, seine Farbe, 
nun den dreischiffigen Kirchraum, und 
vielleicht erinnert ja der zarte Rotton den 
einen oder anderen dann auch an das Mor-
genrot des Ostermorgens… Nichts wurde 
im Zuge dieser Renovierung aus der Kirche 
entfernt, jedes Kunstwerk erhielt einen Platz 
– auch der neogotische, ach so „bunte“ 
Kreuzweg wurde im Sockelbereich in die 
Wandflächen integriert… So viel Farbe?  
So viel alte, ältere und neuere Kunst aller 
Generationen?  Alles auf einmal, alles 
nebeneinander?  
So viele aktuelle Ansichten, Diskussionen 
und Meinungen? So viele Bilder… 

131N e u e  Ak  z e n t e  i m  Z e i c h e n  d e s  K r e u z e s130 Neue Akzente im Zeichen des Kreuzes
Gemalte Stellungnahmen in St. Johannes Baptist, Delbrück

Thomas Jessen



Die Renovierung einer Kirche – das ist mehr 
als eine Frage des Raumes, der Architektur. 
Da kommt alles zusammen: die lebenden 
und verstorbenen Generationen, ihr ge-
lebter und weitergegebener Glaube, die 
aktuellen und vergangenen liturgischen 
Ausdrucksformen, die alten und die neuen 
Bild- und Kunstwerke… alles was „Kirche“ 
ist!

Am Ende einer langen und schwierigen 
Renovierungsmaßnahme freue ich mich 
über den gelungenen und schönen Raum 
von St. Johannes Baptist in Delbrück. Ich 
verstehe aber auch die Sehnsucht nach der 
„erlösten“ Kirche – nach dem „befreiten“ 
Raum, in dem einzig das Licht, die Atmo-
sphäre uns Hoffnung und spirituelle Erfah-
rung verheißt. In der Ausgabe dieses 
Bandes ist sicher viel davon die Rede. Man 
versteht die Versuche etwa von Rudolph 
Schwarz mit seiner weißen Fronleichnams-
kirche in Aachen oder aktuell Herz Jesu in 
München Neuhausen von den Allmann 
Sattler Wappner Architekten: „Die Architek-
tur und das Kunstprogramm der Kirche 
stehen ganz im Dienst der gottesdienst-
lichen Zeichen und Handlungen. Es gibt 
kein Bildprogramm, das ablenkt oder Zer-
streuung böte. Licht und Wärme nehmen 
den Besucher in Empfang und lassen ihn 
eine Atmosphäre erleben, in der sich Got-
tesdienst mit dem Raum und getragen von 
ihm, aber nicht gegen den Raum feiern 
läßt… Was für die liturgischen Zeiten gilt, 
gilt ebenso für die liturgiefreien. Das 
Kircheninnere ist dank der Lichtfülle, der 
Geborgenheit und der Klarheit der Formen 
eine einzige Einladung, sich spirituell ergrei-
fen und in die Tiefe führen zu lassen,“ so 
heißt es auf der Internetseite von Herz Jesu. 

Nach einem hektischen Tag betrat ich die 
Düsseldorfer Altstadt-Kirche St. Maximilian. 
Draußen war die Dämmerung schon weit 
fortgeschritten, so umfing mich ein dunkler, 
stiller Raum. Nur ein schwaches Lämpchen 

am Altar und ein kleines Licht von der Or-
gelbühne gaben Orientierung. Drei Musiker 
probten offensichtlich auf der Empore.  
Ich setzte mich in eine der vorderen Bänke. 
Nichts konnte ich genau erkennen, und so 
schloss ich die Augen und lauschte den 
entfernt scheinenden Altstadtgeräuschen. 
Innere Ruhe und Entspannung machten 
sich breit, und mein Moment der Glückse-
ligkeit schien vollkommen, als die Sänger 
ein Madrigal von Monteverdi anstimmten! 
In diesem Moment öffnete sich unter lau-
tem Knarren erneut die Kirchentür, um 
genauso knarrend wieder zuzufallen. 
Jemand hatte den Raum betreten und 
schlurfte nun laut mit sich selbst redend 
und begleitet von knisternden Tüten den 
Mittelgang hinauf, um sich – direkt hinter 
mich zu setzen! Unangenehme Gerüche, die 
ein Leben auf der Straße mit sich bringen, 
füllten die Luft. Nun begann dieser Jemand 
irgendetwas in seinen unzähligen rascheln-
den Tüten umzuschichten und zu suchen, 
alles wurde mit lauten Flüchen kommen-
tiert. Nach schier endlos langen verkni-
sterten Minuten drehte ich mich demon
strativ entnervt um: und schaute in die 
erschreckt, fragenden Augen des aufgedun-
senen Gesichtes einer Stadtstreicherin.

In diesem Moment ging mir ein –  
das Licht auf.

Im Jahre 1007 begann Bischof Bernward mit 
dem Ausschachten der Fundamente, um 
1010 nach deren Fertigstellung den Grund-
stein zu seiner Grabeskirche St. Michael im 
Zeichen des Alten und Neuen Testaments 
zu legen. BENIAMIN / MATHEUS EP  
(Episkopat) B (Bernward)  M  X  ist die Auf-
schrift auf dem 1907 von Mohrmann im 
südwestlichen Treppenturmfundament 
gefundenen Sandsteinblock.

200 Jahre Sakralarchitektur hat Bernward in 
Italien und Europa auf seinen ausgedehn
ten Reisen studiert. Daraus entstand der 
Entwurf des griechischen Doppelkreuzes 
mit Ost- und Westchor. Geometrisch konzi-
piert. Kein additiver Bau, alles nach dem 
wohldurchdachten reinen, sehr klaren Kon-
zept. So wurde St. Michael in Hildesheim  
zu dem Vorbild der Romanik nördlich der 
Alpen. Im Detail wie in der Struktur galt 

fortan St. Michael in Hildesheim als Vorbild 
des sakralen Bauens. Für weitere 200 Jahre 
ist St. Michael das dominierende Beispiel für 
Kirchen und dokumentiert somit, wie sonst 
keine andere Kirche nördlich der Alpen,  
400 Jahre Sakralarchitektur. Als erste Kirche 
besitzt sie neben der inneren eine farbige, 
äußere repräsentativ gestaltete Architektur. 

Der sehr schwierige Baugrund ließ St. 
Michael in Abständen von 40 bis 140 Jahren 
schwerste Schäden erfahren. Reparaturen, 
wir nennen es heute Sanierungen, waren 
das Begleitprogramm dieser Kirche, bis hin 
zu Einstürzen. Die Bilderstürmerei nach 
1543, der totale Verfall im Zeitraum der 
Säkularisation zu Beginn des 19. Jahrhun-
derts und nach zwei großen Erneuerungen 
1855/57 (Prof. Hase) und 1907/10 (Prof. Mohr-
mann) wurde die Gottesburg Opfer von 
Bomben im 2. Weltkrieg. So ist das wahre 

1000 Jahre Welterbe St. Michael, Hildesheim
Im neuen inneren und äußeren Glanz

Jürgen Götz

Planzeichnung zum Beleuchtungskonzept St. Michael Hildesheim

133132 N e u e  Ak  z e n t e  i m  Z e i c h e n  d e s  K r e u z e s



Wunder: Die Kirche existiert auch nach 1000 
Jahren und zwar (fast) bernwardinisch in 
einer zurückhaltenden, einmalig sparsamen 
Pracht, der sich niemand entziehen kann. 
1985 wurde St. Michael wegen drei  
Merkmalen in die Welterbeliste der  
UNESCO aufgenommen:

	� das einmalig klare Bernwardinische 
Bauwerk

	� das Deckenbild aus dem 13. Jahrhundert 
auf 1.495 gemalten Eichenbohlen

	� die Wiederaufbauleistung nach 1945

Letztes Kriterium ist ungeheuer bemerkens-
wert. Welcher Mut und welche Tatkraft 
gehörten dazu! Die Herren Blaich und 
Besseler nutzten nach 1945 die Chance, 
nicht dem Ruf der Modernisierung zu fol-
gen, sondern sie stellten sich beim Wieder-
aufbau in die Tradition des Bernwardi-

nischen Gedankenguts. Das Doppelkreuz 
aus dem Mittelschiff mit drei Quadraten, 
zwei Querhäusern mit nach Osten und 
Westen anschließenden Chören und deren 
abschließenden Apsiden dokumentiert nun 
wieder im Grundriss die reine, edle Sach-
lichkeit Bernwards, wie sie seit dem 17.
Jahrhundert durch Einstürze und Abbrüche 
nicht mehr existierte. 

Im Äußeren wurden wieder an den Giebeln 
der Querhäuser die vier Treppentürme mit 
flankierenden Kegeldächern seitlich der 
mächtigen Vierungstürme aufgestellt. Damit 
war die äußere Struktur der Kirche wieder 
gegeben. Eine Glanzleistung des Wiederauf-
baus, weiß man doch von den enormen 
Anfechtungen der Zeit zur Moderne, 
besonders in Hildesheim. 

So war es nur der Fortgang der leidvollen 
1000jährigen Geschichte, dass ca. 50 Jahre 
nach dem Wiederaufbau fast dämonisch 
Risse und Schäden im Mauerwerksgefüge 
und an vielen Konstruktionsgliedern auftra-
ten. 

Im September 2005 wurden die Pforten von 
St. Michael abermals geschlossen, um mit 
der Großen Sanierung des 21. Jahrhunderts 
zu beginnen. 

Die Schäden an der Bausubstanz, das in die 
Jahre gekommene Antlitz und die Außen-
gestaltung verlangten nach gravierenden 
Eingriffen und Änderungen. 

In den 1990er Jahren hatte erstmals eine 
äußere Illumination in der dunklen Jahres-
zeit die Architektur der Michaeliskirche ins 
rechte Licht gerückt. Die Südseite der Kirche 
wurde von mehreren Standorten beleuch-
tet. 

Im Ganzen ein erster, sehr reizvoller Versuch 
einer nächtlichen Architekturdarstellung. 
Von zwei benachbarten Gebäuden und von 
zwei Bodenstrahlern waren die Treppen- 
und Vierungstürme als starke Gestaltungs-
körper sichtbar. 

Im Inneren der Kirche erhellten mehr 
schlecht als recht Ampelgehänge der 1950er 
Jahre das Gebäude. In funktionaler – zu 
Gottesdiensten waren die Gesangsbücher 
kaum lesbar – und ästhetischer Sicht bot 
sich keine Harmonie der raumunterstüt-
zenden Gestaltung. 

Neben den gewaltigen qualitativen Anfor-
derungen an die Sanierung des Welterbes 
in sich zurücknehmender Gestaltung galt 
es, den Raum durch ein Lichtkonzept im 
Inneren und von außen in seiner Klarheit zu 
unterstützen, raumwirkend zu begleiten. 

St. Michael stand somit nach seiner Fertig-
stellung 1960 für jedermann sichtbar auf 
dem Hügel als Gottesburg, mächtig und 
ehern. 

Um den Baugrund mit seinem Schichten-
wasser in glacialgewandelter, geomecha-
nisch kritischer Mergelschicht über tekto-
nisch verformtem Posidonienschiefer küm-
merte sich nur ein Baugrundkundiger. Seine 
Gestaltungsmöglichkeiten blieben indes 
sehr begrenzt im Angesicht der Geldknapp-
heit und der wenig äußeren sichtbaren 
Darstellung. 

135134 1 0 0 0  J a h r e  W e lt  e r b e  St  .  M i c h a e l ,  H i ld  e s h e i m 1 0 0 0  J a h r e  W e lt  e r b e  St  .  M i c h a e l ,  H i ld  e s h e i m



oben zur romanischen Bilderdecke und 
mittig angeordnete Leuchtquellen für das 
räumliche Aufhellen der Obergaden. Die 
stark betonenden Arkaden- und Vierungs-
bögen orientieren sich am hellen Rot der 
originalen Bernwardinischen Quaderung 
der repräsentativen Außenarchitektur. In 
Verbindung mit der inneren Farbgebung 
entsteht ein unvergleichlicher Raumein-
druck. 

Verschiedene Szenarien für Gottesdienste, 
Konzerte und auch Theater unterstützen  
die jeweiligen Funktionen. Das neue lose 
Gestühl in St. Michael ist herausnehmbar 
und gestattet völlig neue Nutzungsformen 
für Gottesdienste. Lagerraum dafür steht in 
neu geschaffenen Kellerräumen und auf der 
westlichen Vierungsdecke zur Verfügung. 

Anlehnend an ottonische Zeiten – außer 
einem kargen Mönchsgestühl gab es keine 
Sitzgelegenheiten in der Kirche des 11. Jahr-
hunderts – zeigt sich ein Raum mit einer 
Klarheit, wie ihn wahrscheinlich niemand 
vorher erlebte. Eine besondere Leistung für 
die 1000-Jahrfeier 2010.

Das Äußere von St. Michael wird 2011 bis 
2013 umgestaltet und saniert. Auf dem 
Hügel soll die Gottesburg als solitäre Krone 
erstrahlen. Das Beleuchtungskonzept dafür 
wird vom Büro SSP aus Hildesheim konzi-
piert und nach Sicherung der Finanzierung 
in 2011 realisiert.
 
Nach der bewundernswürdigen Leistung 
des Wiederaufbaus ist im Rahmen der 
großen Sanierung von St. Michael nach 
2005 eine Gestaltung gelungen, die, frei von 
jeglichen historisierenden Anwürfen, sich 
nur der Tradition des Bernwardinischen 
Gedankengutes und großen Teilen des 
Wiederaufbaus verpflichtet fühlt.

Das Kölner Atelier für Tages- und Kunstlicht-
planung Kress & Adams erarbeitete ein 
Beleuchtungskonzept für das Innere von  
St. Michael. 

Bodeneinbauleuchten und Deckeneinbau-
richtstrahler setzen je nach szenischer Nut-
zung das Gotteshaus ins rechte Licht. Dabei 
erscheint auch die so wichtige Zahl Drei 
– die Trinität bestärkend – im Beleuchtungs-
konzept wieder, in den Querhäusern wie in 
den Seitenschiffen. Das Mittelschiff ist ab-
weichend vom Kress & Adam-Konzept mit 
gläsernen Ampeln bestückt. Strahler nach 
unten für die Gottesdienstbesucher, nach 

Im liturgischen Gebrauch zeigt sich, dass 
die Gegenstände nicht vornehmlich auf 
Grundlage ästhetischer Prinzipien, sondern 
vor allem aus ihrer Funktion und ihrem Sinn 
heraus entwickelt wurden. Sie verbinden 
handwerkliche Solidität mit hohem künstle-
rischen Anspruch und befinden sich da-
durch zumeist noch heute in liturgischer 
Nutzung. Nicht zuletzt hierin offenbart sich 
die Identifizierung bzw. inhaltliche Verbun-
denheit des engagierten Katholiken mit den 
christlichen Kult- und Kunstgegenständen 
als solchen.

Joachim Kaisers künstlerische Arbeiten 
wurden auf mehreren in- und auslän-
dischen Ausstellungen gezeigt – zuletzt 
zusammen mit Werken der Textilkünstlerin 
Hildegard Treß (Meiningen), des Gebrauchs-
grafikers Siegfried Kraft (Erfurt) und des 
Graveurs Helmut König (Zella-Mehlis) auf 
einer am 2. Mai beendeten Themen
ausstellung in der Galerie des Verbandes 
Bildender Künstler Thüringens e. V. auf der 
Erfurter Krämerbrücke.

Neben seiner künstlerischen Arbeit war 
Joachim Kaiser über viele Jahre hinweg mit 
der Restaurierung und Konservierung von 
Vasa Sacra und Vasa non Sacra im Bistum 
Erfurt beschäftigt. Als Mitglied der Bischöf-
lichen Kunstkommission verdanken wir ihm 
wertvolle Hinweise zur Um- und Neugestal-
tung liturgischer Ausstattung.

Weit über seine unmittelbare Arbeit hinaus 
bleibt uns Joachim Kaiser als verantwor-
tungsbewusster, umsichtiger und politisch 
engagierter Bürger in Erinnerung.

Dem Erfurter Goldschmied Joachim Kaiser 
* 30. Dezember 1929 in Erfurt – † 28. März 2010 in Erfurt

Falko Bornschein

in memoriam

Am 28. März diesen Jahres ist Joachim 
Kaiser im Alter von 80 Jahren verstorben. 
Angeregt durch seinen Vater, den Kunst-
schmied Otto Kaiser, absolvierte er bei Peter 
Mayer in Erfurt eine Goldschmiedelehre. 
Nach einem Studium an der hiesigen Fach-
schule für angewandte Kunst in den Jahren 
1949 bis 1953 war Joachim Kaiser ab 1954 als 
Gold- und Silberschmied in seiner Heimat-
stadt freischaffend tätig. Er arbeitete vor-
nehmlich im sakralen Bereich – vor allem 
für Kirchen des heutigen Bistums Erfurt.  
Von seiner Hand stammen zahlreiche Taber-
nakel, Messkelche, Monstranzen, Ziborien, 
Reliquiare und andere Gegenstände des 
gottesdienstlichen Gebrauchs. Als Meister-
stück schuf Kaiser das Weihbischof Dr. 
Joseph Freusberg (1881–1964) anlässlich 
seiner Bischofsweihe von der katholischen 
Jugend Thüringens überreichte Pektorale. 

Seine Werke zeichnen sich durch eine klare, 
vergleichsweise strenge und gekonnt ak-
zentuierte Formensprache aus. Vor allem 
der Kontrast unterschiedlicher Materialien, 
Farben und Oberflächenqualitäten, konträre 
Richtungsbezüge und das Nebeneinander 
von kleinen und großen Elementen ver-
schiedenster Art beseelen seine Komposi
tionen mit einer lebendigen inneren Span-
nung. Eine Annäherung an geometrische 
Grundformen bezeugt einerseits Wurzeln in 
der Ästhetik der klassischen Moderne, ande-
rerseits verleiht diese Reduzierung auf das 
Wesen(tliche) den kunsthandwerklichen Ob-
jekten über ihren Materialwert hinaus einen 
Ausdruck von Erhabenheit und Würde. 

137136 1 0 0 0  J a h r e  W e lt  e r b e  St  .  M i c h a e l ,  H i ld  e s h e i m



 Zwischen 1990 und 2009 wirkte er als Ab-
geordneter der CDU im Erfurter Stadtrat.  
Er war Mitglied im Kulturausschuss des 
Deutschen Städtetages und von 1994 bis 
2004 ehrenamtlich als Kulturbeigeordneter 
der Stadt tätig. Seine Verdienste vor allem 
um das kulturelle Erbe der Thüringer Metro-
pole und der Region sowie sein verdienst-
voller Einsatz um die kulturelle Erneuerung 
in der Zeit nach der politischen Wende 
mündeten im Jahre 2009 in der Ernennung 
zum Ehrenbürger der Stadt Erfurt. 

Das Andenken an den Verstorbenen lebt 
sowohl in unseren Herzen als auch in seinen 
Werken fort.

Pektorale und Kette; Gold und Silber vergoldet, Ebenholz,  
Korallen; H 9,2 cm; 1962 (Erfurt, Dom St. Marien) 

Verzeichnis der Autoren

Theodor Ahrens
*1938, Domkapitular,  
seit Frühjahr 2010 Vorsitzender 
des Vereins für Christliche Kunst

Corinna Arens /  
Dorette Faulhaber

Corinna Arens, *1962 
Dorette Faulhaber, *1965
Lichtplaner in Köln
www.arens-faulhaber.de

Heinz Josef Algermissen
*1943, Bischof von Fulda
www.bistum-fulda.de

Dipl. Ing. Falko Biermann
*1968, Architekt BDA, 
 Bad Salzuflen
www.sbp-architekten.de

Dr. phil. Falko Bornschein
*1963, seit 1991 Kunsthistoriker 
im Bistum Erfurt

Holger Brülls
*1962, Kunsthistoriker und 
Denkmalpfleger in Halle/Saale

Marie Luise Dähne
*1955, seit 1983 freiberuflich 
tätig, seit 1988 Atelier  
GLAS KUNST RAUM
www.daehneberlin.de

Jürgen Götz
*1940, seit 1990 freischaffender 
Architekt in Hildesheim

Thomas Jessen
*1958, freischaffender Künstler 
in Eslohe
www.thomasjessen.de

Dipl. Ing. Nikolaus Kaltenbach
*1939, Freier Architekt  
in Bielefeld seit 1968

Georg Kersting
*1947, Pfarrer in Bad Lippspringe
www.pv-bad-lippspringe-
schlangen.de

Nina Koch
*1961, seit 1995 freischaffende 
Bildhauerin
www.nina-koch.de

Hans-Joachim Kruse
*1947, Freier Architekt und  
Stadtplaner, Bielefeld
www.kruse-architekten.de

Martin Matl
*1972, Dipl. Ing. im Diözesan-
bauamt Fulda

Prof. Dr. Eckhard Nordhofen
*1945, Kulturdezernent  
des Bistums Limburg
www.bistum-limburg.de

Stefan Pietrya
*1954, freischaffender Künstler 
in Potsdam
www.pietryga.de

Dr. Peter Ruhnau
*1943, 1985–2008 Diözesan
baumeister im Erzbistum  
Paderborn

Prof. Dr. Josef Meyer  
zu Schlochtern

*1950, Lehrstuhl für Fundamen-
taltheologie, Vergleichende 
Religionswissenschaft und Kon-
fessionskunde, Theologische 
Fakultät Paderborn
www. theol-fakultaet-pb.de

Volker Staab
*1957, Archtektur-Büro in Berlin,  
Gastprofessuren und Lehr
tätigkeiten
www.staab-architekten.com

Radi Tatic
*1948, seit 1975 Restaurator,  
seit 1990 freischaffend

Prof. Dr. Annette Weber
*1957, Lehrstuhl für jüdische 
Kunst, Hochschule für jüdische 
Studien, Heidelberg
www.hfjs.eu

Dipl. Ing. Jochen Wagner
*1956, Architekt in Iserlohn
www.jochen-wagner.de

Mechthild Werner
*1935, Kunsthistorikerin,
Bistum Magdeburg

139138 D e m  E r f u r t e r  G o ld  s c h m i e d  J o a c h i m  K a i s e r 



Verein für Christliche Kunst 

in den Bistümern der 

Kirchenprovinz Paderborn e.V.

Paderborn · Erfurt · Fulda · Magdeburg


