
Ba
nd

 4
5 

 •
  2

00
9 

 •
  V

er
ei

n
 fü

r 
Ch

ri
st

lic
he

 K
un

st
 P

ad
er

bo
rn

 e
.V

. Band 45 · 2009

Verein für Christliche Kunst 

in den Bistümern der 

Kirchenprovinz Paderborn e.V.

Paderborn · Erfurt · Fulda · Magdeburg





Band 45 · 2009



Alte und neue Kunst
Band 45 • 2009

Periodische Berichte des
Vereins für Christliche Kunst 
in den Bistümern der 
Kirchenprovinz Paderborn e.V.,
Paderborn · Erfurt · Fulda · Magdeburg
Herausgeber, © 2009

Die Abbildungen in diesem Band wurden,  
wo nicht anders angegeben, von den Autoren  
bzw. von den Künstlern zur Verfügung gestellt.

Druck, Verarbeitung:   
Erhardi Druck GmbH, Regensburg

Design + Grafik:
onebreaker.de, Paderborn

Adresse:
Verein für Christliche Kunst e.V.
Domplatz 3  33098 Paderborn
www.erzbistum-paderborn.de/vck

4



Inhalt

	 5	 Inhalt
	 6	 Vorwort

Peter Ruhnau

	 10	 Grußwort
Erzbischof Hans-Josef Becker

	 12	 Die Bilder durch Bilder austreiben  
Gotthard Fuchs

	 18	 Religion und Architektur
Hubert Krawinkel

	 24	 Gotteshäuser und kulturelle Identität
Thomas Sternberg

	 33	 Räume eröffnen – Themen setzen.
Harald Schwillus

	 46	 Über Glasmalerei heute –  
ein Interview mit Johannes Schreiter 

	 50	 Dienende Kunst
Kai Hackemann

	 58	 Nina Koch – Die Kunst und ich
Nina Koch

	 62	 Mehr Licht
Christoph Dahlhausen

	 66	 Das unsagbare Dritte
Wolfgang Nickel

	 69	 „Alles, was Odem hat, lobe den Herrn!“    
Mein bunt-verschlungener Weg
Evelyn Körber

	 73	 Positionen
Gert Weber

	 76	 Christliche Topographie in säkularisierter 
Gesellschaft
Benedikt Kranemann

	 82	 Zur Restaurierung und Konservierung  
des spätgotischen Taufsteins und seines 
Überbaus in der Erfurter Severikirche
Falko Bornschein

	 86	 Kunst und Religion
Thomas Kesseler

	 92	 Weniger ist mehr!?  –  Ein Standpunkt
Thomas Jessen

	 96	 Kunst – Diözesanbaumeister – Kirche
Peter Ruhnau

	 100	 Un- und zeitgemäße Betrachtungen  
zu „Kunst und Kirche“
P. Abraham Fischer OSB

	 108	 60 Jahre Verein für christliche Kunst im  
Erzbistum Paderborn – ein Rückblick
Christoph Stiegemann

	 113	 Von der „Verführung“ durch die Kunst
Theodor Steinhoff

	 118	 Über Grenzen gehen
Bischof Gerhard Feige

	 120	 The making of
Wolfgang Noltenhans

	 124	 Verzeichnis der Autoren

5



Vorwort
Peter Ruhnau

Dem Leser wird schon beim ersten Blättern 
in diesem neuen Buch unseres Kunstvereins 
auffallen: Es ist anders als gewohnt. 

Wir haben ein Buch vor uns, das als „Sonder
band“ erscheint. Der Anlaß ist im Grußwort 
genannt, das Erzbischof Hans-Josef Becker 
für uns geschrieben hat. Also erscheint 
dieses Buch außerhalb der Reihe, unter-
bricht den zweijährigen Rhythmus und setzt 
Akzente. Dies wird auch in der inhaltlichen 
Reihung deutlich. Die bisher geübte Teilung 
in die Abschnitte „Impulse“, „Architektur und 
Kunst“ und schließlich „Künstler“ ist für 
dieses Mal aufgehoben.

Uns geht es heute nicht um die Möglich-
keiten für einzelne Künstler, sich mit ihren 
Werken vorzustellen. Es geht uns auch nicht 
um Anstöße zum Nachdenken über Kunst 
und über Künstler.

Wir haben, meinen wir, etwas besonderes 
versucht: aufzuspüren, wie Kunst in die 
Gesellschaft hinein wirkt – und wie sie in 
der Gesellschaft wirkt. Welchen Stellenwert 
hat sie im Zusammenhang mit Religion? 
Wie bedingen sich Kultur und Kunst? Wie 
wirkt Kunst? Ist sie tröstend, ermutigend, 
aufregend, inspirierend, heilend? 
 
Diese Fragen sind in einem „Spickzettel“ 
zusammengefaßt gewesen, den wir ver-
schiedenen Künstlern, Kunsthistorikern, 
gesellschaftlich Tätigen, Geistlichen vorge-
legt haben. Dieser Zettel sollte stimulieren, 
provozieren zu eigenem Bekunden von 
Kunst-Wirkungen. Oder, wie jemand es, 
nach anfänglicher zögerlicher Ablehnung, 
dann formulierte: Eigentlich ist es ganz gut, 
einmal aufgefordert zu sein zu Reflexion 
über das eigene Tun, ein paar Schritte zu-
rückzutreten und sich zu fragen: Was mache 
ich da eigentlich? 

Also ganz handfest gefragt: Was hat mir 
einen Zugang zur Kunst erschlossen? Wie 
beschreibe ich einen Unterschied zwischen 
Kunst und Dekoration? Welchen Stellenwert 
gebe ich der Kunst in der Kirche, in kirch-
lichen Räumen – in öffentlichen Räumen? 
Was sagt der Umgang mit der Kunst über 
das geistige Niveau einer Gesellschaft aus? 
Sind Religion und Kunst „irgendwie“ 
Geschwister? Und schließlich: Warum 
brauchen die Menschen die „Kunst“?

6



Ein weit gespannter Fächer von Möglich-
keiten und Facetten. 

So unterschiedlich wie die Menschen, so 
unterschiedlich war die Art, sich zu diesem 
Katalog von Aspekten zu äußern. Kaum 
einer der Gefragten hat sich allen Fragen 
gestellt und sie beantwortet; oft wurden 
einzelne Aspekte herausgegriffen.

In der Zusammenstellung der Beiträge 
haben wir einen Spannungsbogen versucht, 
von dem wir hoffen, daß er lesenswert und 
bereichernd ist, dies im Sinn tieferer Er-
kenntnisse und Aufschlüsse.

Menschliches Dasein findet im Geflecht 
vielfältiger Aspekte statt. Macht, Individuum 
und Gesellschaft, Kultur – sie stehen irgend-
wie zueinander. So wird selbst die ganz 
konkrete Frage nach Gotteshäusern wichtig, 
die man offensichtlich nicht mehr benötigt: 
Ihre Bedeutung für die kulturelle Identität 
einer Gesellschaft ist unübersehbar. Wie wir 
mit den Kirchenbauten umgehen, die der-
zeit ohne Nutzung sind, ist bezeichnend für 
die Kultur, mit der und in der wir leben.

Am Ende ist wieder festzustellen: Kunst 
kann den Menschen verführen, über  
Grenzen zu gehen.

Daß hierzu unser Verein für Christliche 
Kunst in der Kirchenprovinz Paderborn auch 
künftig beitrage, ist ihm zu wünschen – 
und den Lesern spannende Augenblicke 
mit dem Buch.

7V o r w o r t



Text: Transskription und Schriftbild des Vorworts der ersten Ausgabe von alte und neue kunst, 
1950. Hintergrund: Altarmosaik in der Maria-Himmelfahrtskirche zu Gelsenkirchen-Rotthausen  
von Walter Klocke, erste farbige Abbilung in derselben Ausgabe, siehe auch S. 123 dieser Ausgabe

Der Verein für christliche Kunst im Erzbistum Paderborn legt hiermit seine erste 
Jahresgabe in die Hände seiner Mitglieder. Sie ist gedacht für das erste Vereinsjahr, 
das von der Neugründung am 12. Oktober 1949 bis zum 31. Dezember 1950 lief. Wenn 
die Jahresgabe für diese Zeit reichlich verspätet erscheint, so mögen die Mitglieder 
das mit den Anfangsschwierigkeiten, die jeder neu gegründete Verein durchzuma-
chen hat, entschuldigen. Zunächst mußte eine genügend große Zahl von Mitgliedern 
geworben werden, um eine reich bebilderte Jahresgabe herausgeben zu können. Daß 
es uns jetzt möglich war, verdanken wir neben dem Beitritt vieler Mitglieder der groß-
zügigen Unterstützung durch den Hochw. Herrn Generalvikar Prälat Dr. Rintelen, 
wofür ihm auch an dieser Stelle gebührender Dank gesagt sei.

Die Jahresgabe tritt das Erbe jener Berichte des ehemaligen Diözesanmuseums-
vereins  an, die zwischen 1913 und 1923 achtmal erschienen sind und auf dem Gebiete 
der alten wie der neuen Kunst viel Segen gestiftet haben. Das Schwergewicht dieser 
neuen und der weiteren Jahresgaben soll nach einem ausdrücklichen Wunsch unseres 
.Hochw. Herrn Erzbischofs aber auf der Kunst der Gegenwart liegen, die darum stets 
an erster Stelle berücksichtigt wird. Doch soll auch die reiche alte Kunst zu Wort 
kommen. Vor allem wird stets zu brennenden Gegenwartsfragen der christlichen 
Kunst Stellung genommen. Aus diesem Grunde ist eine sehr wichtige Entschließung 
der Dekanatskunstpfleger, die erst kürzlich getroffen wurde, bereits in dieser Jahres-
gabe veröffentlicht, damit ihr Inhalt möglichst schnell in die Hände unserer Mitglieder 
komme.

Die nächste Jahresgabe über das Vereinsjahr 1951 wird Anfang 1952 erscheinen.
So möge denn diese erste Jahresgabe hinausgehen und recht viel Segen stiften im 

Interesse der ars sacra in unserem Erzbistum!

Hövelriege, den 1. August 1951

Dr. Wilhelm Tack
Vorsitzender

8



9



Jubiläen setzen Zäsuren im Zeitfluss, geben 
Anlass zur Besinnung und Neuorientierung. 
Vor genau sechzig Jahren, am 12. Oktober 
1949, wurde der Verein für Christliche Kunst 
im Erzbistum Paderborn neu gegründet. 
Dass dies schon so kurz nach dem Ende des 
Zweiten Weltkrieges gelang, war ein deut-
liches Zeichen für den enormen Willen zum 
geistigen Neuanfang nach dem Ende der 
Nazi-Diktatur, zu dem die Kirchen und die 
kirchliche Kunst einen wichtigen Beitrag 
geleistet haben. Auf ausdrücklichen Wunsch 
des damaligen Erzbischofs Lorenz Jaeger 
sollte der Kunstverein die Auseinanderset-
zung mit der Kunst der Gegenwart suchen 
und zu den jeweils aktuellen Fragen der 
christlichen Kunst Stellung beziehen. Die 
Anliegen der christlichen Kunst besaßen 
damals für die Kirche von Paderborn einen 
hohen Stellenwert - und das hat sich bis 
heute nicht geändert. 

Kirche und Kunst verbindet das vitale Inte-
resse am Menschen. Damals wie heute geht 
es um das christliche Menschenbild, um die 
Wahrheit vom Menschen, kurz: um das ‚Ecce 
homo‘. Wie Papst Johannes Paul II. bei sei-
nem ersten Deutschland-Besuch 1980 in 
seiner Rede vor Vertreten der Welt der Kul-
tur im Münchener Herkulessaal herausge-
stellt hat, besteht die Partnerschaft von 
Kirche und Kunst darin, dass beide auf je 
eigene Weise dazu beitragen, „den Men-
schen aus fremder Knechtschaft (zu) befrei-
en und ihn aus vielfältigen Zwängen zu sich 
selbst und in die Freiheit zu führen.“ Die 
Kunst, die durch Zweckfreiheit und Autono-
mie gekennzeichnet ist, ist darin dem christ-
lichen Glauben wesensverwandt, bezeugt 
doch die Liebe Jesu Christi, dass wir Men-

Grußwort
Erzbischof Hans-Josef Becker

schen nicht verzweckt im Getriebe der Welt 
aufgehen (dürfen), sondern Räume brau-
chen, in denen wir aufatmen und das Leben 
als solches in seiner bunten Vielfalt schätzen 
und genießen dürfen.
Diese Sichtweise geht heute interessanter-
weise einher mit gesellschaftlichen Trends, 
die der Suche nach Sinn und letzten Ge-
wissheiten wieder eine erheblich größere 
Bedeutung beimessen. Darin manifestiert 
sich ein neues vehementes Bedürfnis nach 
Symbolen, Ausdrucksweisen und Kommuni-
kationsformen, die einem ganzheitlichen 
Erfassen von Wirklichkeit gerecht werden 
und die das überschreiten, was der ratio-
nale Diskurs in einer hoch technisierten 
Welt leistet. Dies geschieht allerdings allzu 
häufig unter dem letztlich unbefriedi-
genden Vorzeichen des Eklektizismus.

Neben diesem Phänomen ist seit Jahren ein 
zunehmender Gebrauch christlicher Sym-
bole in der säkularen Kunst und populären 
Kultur sowie in der Werbung zu beobach-
ten. Symbole, vor allem christliche, stehen 
seit Anfang der neunziger Jahre des ver-
gangenen Jahrhunderts wieder hoch im 
Kurs. Bilder aus der religiösen bzw. kirch-

10



lichen Sphäre werden durch eine solche 
Instrumentalisierung allerdings verschlissen 
und trivialisiert. Derart wertfrei verfügbare 
Zeichen und Symbole aus der religiösen 
Sphäre zielen nicht mehr auf Erstaunen und 
Verzauberung, sondern vielmehr auf geist-
lose Unterhaltung. Gegen einen solchen 
sinnentleerten Eklektizismus heißt es anzu-
gehen, um die großartigen christlich ge-
prägten Bildschöpfungen und damit die 
größte kollektive Bildquelle des Abend-
landes in ihrer ursprünglichen Sinnfülle 
wieder ins Bewusstsein zu heben. Der Ver-
ein für Christliche Kunst in der Kirchenpro-
vinz Paderborn leistet in diesem Zusam-
menhang einen wertvollen Beitrag, um dem 
bedenklichen „Bildnotstand in Zeiten der 
Bilderflut“ (Herbert Schade SJ) entgegenzu-
wirken.

In einer Zeit, die auf Effizienz und Konsum 
ausgerichtet ist und die zudem gekenn-
zeichnet ist von Orientierungslosigkeit und 
Sinnverlust, sieht die Kirche von ihrem ur-
sprünglichen Auftrag her ihre Aufgabe 
darin, Aufmerksamkeit zu wecken für das 
Bleibende, zu sensibilisieren für das, was 
wirklich Wert hat und für den geistigen 
Haushalt der Menschen heute von größter 
Bedeutung ist. Dabei kommt den Schöp-
fungen der Kunst aus Vergangenheit und 
Gegenwart eine besondere Bedeutung zu. 
Die Auseinandersetzung mit diesen kunst-
vollen Zeugnissen vermag den Blick zu 
öffnen für das, was über das unmittelbar 
Messbare hinaus in die Dimensionen des 
Geistigen und Geistlichen weist. Deshalb 
muss es uns an der Schnittstelle von Kirche 
und Kunst künftig darum gehen, neue krea-
tive Wege im Dialog mit den Bildern – auch 
jenen der zeitgenössischen Kunst – zu be-
schreiten und ihre spirituellen Dimensionen 
zu erschließen. Erleben wir nicht immer wie-
der, dass hinter dem, was man die ‚Aura’ 
oder das ‚Geheimnis der schöpferischen 
Idee’ nennen mag, so etwas wie eine religi-
öse Dimension aufscheint?

Ich halte es in diesem Zusammenhang 
allerdings für geboten, die Kunst nicht unter 
einem falsch verstandenen Transzendenz-
begriff – frei nach dem Schlagwort ‚Alle 
gute Kunst ist religiöse Kunst’ – metaphy-
sisch zu vereinnahmen, sie somit erneut zu 
verzwecken und in ihrer Bedeutung zu 
‚reduzieren’. Gerade durch diese ‚Offenheit’, 
die nicht mit Beliebigkeit zu verwechseln 
ist, kann die Begegnung mit den Werken 
der Kunst in unseren ‚kanzelfernen’ Zeiten 
neue, oft ungeahnte Wege zur Begegnung 
mit Gott eröffnen – oder um es mit dem 
Grabspruch von Kardinal John Henry New-
man auszudrücken: De umbris et imaginibus 
ad veritatem (durch Schatten und Bilder zur 
Wahrheit).

Zu solchen Erkundungsgängen auf den 
Spuren des Spirituellen in der modernen 
Kunst lädt der Verein für Christliche Kunst in 
der Paderborner Kirchenprovinz seit inzwi-
schen sechzig Jahren ein und bringt so 
Künstler und Theologen mit vielen aufge-
schlossenen und interessierten Menschen 
ins Gespräch. Darin erfüllt er eine wichtige 
pastorale Aufgabe in unseren Diözesen, für 
die ich außerordentlich dankbar bin. Ich 
wünsche dem Verein, dass er auch in Zu-
kunft im Sinne der ars sacra in unseren 
Ortskirchen zum Segen für viele Menschen 
unserer Tage werde. Ad multos annos! 

Paderborn, im Mai 2009

Erzbischof von Paderborn

11� � � � � ����  



Zwei Entdeckungen und Entscheidungen 
Israels sind es, die jeden biblischen und also 
auch christlichen Umgang mit Bildern be-
stimmen: Einerseits das Verbot, (sich) von 
Gott ein Bild zu machen und andererseits 
die Überzeugung, daß jeder Mensch Gottes 
Ebenbild ist. Christlich führt das zu der 
kühnen Aussage, Jesus sei „die Ikone des 
unsichtbaren Gottes“ (Kol 1,15). Auf der 
einen Seite steht in der biblischen Überlie-
ferung die entschiedene Ablehnung jedes 
Kultbildes von Gott, auf der anderen Seite 
seine wirkliche und wirkende Gegenwart in 
allen Dingen, einmalig und besonders im 
Menschen – Unsichtbarkeit dort, Sichtbar-
keit hier, Gottesentzug mitten im neuen 
und ewigen Bund. Die gesamte Geschichte 
der Bild-Wahrnehmung im Kontext der 
biblischen Überlieferung lebt aus dieser 
Spannung von Bilderverbot und Bilderver-
ehrung, bis an die Grenze des Ikonoklasmus 
einerseits und der Idolatrie andererseits.

Diese bildgebenden und bilderstürmenden 
Haltungen und Verfahrensweisen eröffnen 
einen höchst kreativen Gestaltungsspiel-
raum bis heute: Die bloße Abbildung des 
visuell ohnehin Zugänglichen bleibt unzu-
reichend, erst recht im religiösen Kontext. 
Gerade seit Erfindung und Perfektionierung 
der Fotografie haben kreative Künstler sich 
neu auf die Suche gemacht, das Unsicht-
bare sichtbar zu machen und als Gegenbe-
wegung zur bloß realitätsabbildenden Foto-
grafie begonnen, z.B. gegenstandslos, „ab-
strakt“ zu malen. Die klassische Moderne 
um Paul Klee, Wassily Kandinsky u.a. ist 
ebenso wie der symbolische Expressionis-
mus eines Barnett Newman oder Mark 
Rothko undenkbar ohne die biblische Span-

Die Bilder durch Bilder austreiben  
Eine geistliche Sehschule

Gotthard Fuchs

nung, die im Bilderverbot liegt: Das Ge-
heimnis, das wir Gott nennen, „sehen als 
sehe man es nicht“, ist die bleibende Her
ausforderung (vgl. Hebr. 11,27). Im Umfeld 
Meister Eckarts wurde dafür jene Formulie-
rung geprägt, die wie ein paradoxales 
Motto die Herausforderung zusammenfaßt:  
„Die Bilder durch Bilder austreiben“ – ein 
zugleich religiöses wie ästhetisches und 
ethisches Bildungsprogramm.

An die damit eröffnete Perspektive zwi-
schen „negativer“, sozusagen bilddurchkreu-
zender und affirmativer, bildgebender Glau-
bensauffassung sei im Folgenden kurz erin-
nert. Vorausgesetzt ist dabei die These, daß 
der Mensch als Mensch ein „faciales“ Wesen 
ist, also von Angesicht zu Angesicht ange-
sprochen sein will, und sich ganz wesentlich 
im Medium des Sehvermögens realisiert. 
Ständig muß sich der Mensch Bilder ma-
chen, ständig werden äußere und innere 
Bilder imaginativ geschaffen und im großen 
Grenzverkehr von innen und außen vor- 
und dargestellt. Deshalb kann auch die 
Sprache ohne Bilder nicht sein, stets neu ist 
dann zu konstruieren, was „Bild“ und was 
„Wirklichkeit“.

„Keine Darstellung von irgend etwas”  
(Ex 20,4)

Erst wenn man sich klarmacht, in welcher 
kulturellen Umwelt Israel seinen Weg mit 
seinem Gott sucht und geht, wird die Wucht 
des Bilderverbots erahnbar. Denn dem 
Bildbedürfnis des Menschen entsprechend, 
war es wie selbstverständlich, daß es in den 
Heiligtümern und Tempeln der umlie-
genden Religionen Kultbilder gab, die alle 

12



13



Verehrung auf sich zogen. In der Vehemenz 
des Bilderverbots seit dem babylonischen 
Exil zeigt sich umso mehr noch, wie faszi-
nierend und verführerisch die Vergöttli-
chung naturaler und geschichtlicher Pro-
zesse war. Die biblischen Geschichten vom 
goldenen Kalb oder der ehernen Schlange 
erinnern daran, welch mühsamer Lernpro-
zeß es für Israel war, seine Glaubensidenti-
tät im Unterschied zu anderen Religionen 
zu profilieren. Wie ein Schattenthema ist 
ständig die gefährliche Versuchung im Spiel, 
sich von Gott ein Bild machen zu wollen. 
Die Verehrung des wahren Gottes nötigt 
seitdem dazu, Götzendienst zu erkennen 
und zu benennen.

„Lauft nicht in euer Verderben und macht 
euch kein Gottesbildnis, das irgendetwas dar-
stellt, keine Statue, kein Abbild eines männli-
chen oder weiblichen Wesens, kein Abbild irgend- 
eines Tieres, das auf der Erde lebt, kein Abbild 
irgendeines gefiederten Vogels, der am Himmel 
fliegt, kein Abbild irgendeines Tieres, das am 
Boden kriecht, kein Abbild irgendeines Mee-
restieres im Wasser und unter der Erde.“ 
(Dtn 4,16)

Was sich über Jahrhunderte hin entwickelte, 
fand schießlich seit dem Ende des 7. Jahr-
hunderts, beschleunigt vor allem durch die 
Katastrophe des Exils, zu jener Entschieden-
heit, die Israel von allen umliegenden Kul-
turen definitiv unterscheidet. Weil der 
lebendige Gott, der sich in der rettenden 
Begleitung seines Volkes bewährt, als der 
Schöpfer der Welt absolut unverfügbar und 
frei ist, kann und darf es von ihm kein Kult-
bild geben. Nichts in der Welt darf vergött
licht und angebetet werden. Denn Welt ist 
Welt und Gott ist Gott – ein wohltuender 
Unterschied, ein schöpferischer Freiheits-
raum, in dem die Bundes- und Entdeckungs- 
geschichte zwischen Gott und Mensch 
konkret und – in anderer Weise – eben auch 
sichtbar wird.

Schmerzhaft erlitten und scharf herausgear-
beitet wird deshalb die Abgrenzung Israels 
zu anderen Religionen und Kulturen.  
Wie selbstverständlich werden sonst z.B. Ge-
stirne im Astralkult der Assyrer und Babylo-
nier göttlich verehrt – im Schöpfungsbe-
richt der Bibel aber sind die ansonsten 
vergöttlichten Gestirne Sonne und Mond 
nur „Lampen“ am Himmel (vgl. Gen. 1,14). 
Das ersttestamentliche Bilderverbot steht 
sichtlich im Zusammenhang mit der ent-
schiedenen Ablehnung der Fremdgötterver-
ehrung und erwächst aus der Erfahrung des 
wohltuenden und befreienden Unterschieds 
zwischen Schöpfer und Geschöpf, zwischen 
Gott und seinem Volk, zwischen Gott und 
der Welt. Mitten in ihr ist er doch jenseits 
ihrer – unverfügbar in seiner Freiheit, nah 
und fern, nicht zu fassen und doch absolut 
verläßlich.

Wie das Eingangsportal zur gesamten Glau-
bensgeschichte steht deshalb der Dekalog 
am Beginn der kanonischen Gründungsur-
kunden: Ex 20 (vgl Dtn 5,6-21). Der Grund für 
das Bilderverbot läßt sich, mit modernen 
Kategorien, auch so beschreiben: Das Ge-
heimnis des Gottes, von dem Israel sich 
geführt weiß und in dem sich die Wirklich-
keit im Ganzen erst wahrhaft erschließt, 
offenbart sich selbst in Freiheit und Liebe, 
ohne jede Vermittlung. Er ist also „personal“ 
zugewandt und absolut transzendent. Gera-
de dank der Beziehung zu diesem Gott wird 
die Welt als Welt wahrgenommen. Sie muß 
weder vergöttlicht noch verteufelt werden. 
Sie kann und soll kreativ gestaltet werden, 
gerade auch künstlerisch und bildnerisch.

Die Selbstzusage Gottes eröffnet damit den 
Beziehungsraum einer unendlichen Frei-
heitsgeschichte. „Ich werde da sein, als der 
ich da sein werde“ (Ex 3,14) – aber wie er da 
ist, ist nur zu erfahren, wenn man sich mit 
ihm auf den Weg macht. Die revolutionäre 
Seite dieses Bilderverbotes zeigt sich in 
jenem radikalen Monotheismus, der die 

14 D i e  B i l d e r  du  r c h  B i l d e r  a us  t r e i b e n  



Alleinverehrung diesem Gott vorbehält und 
alles andere im Licht dieser einmaligen 
Erwählungsgeschichte betrachtet. Wo irdi
sche Wirklichkeiten vergöttlicht oder dämo-
nisiert werden, geschieht Götzendienst. Die 
Geschichte des biblisch inspirierten Märty-
rertums liegt in der Weigerung begründet, 
„fremde Götter“ anzubeten bzw. politische 
wie ökonomische oder kulturelle Instanzen 
und Systeme zu vergöttlichen. Bis ins Mittel-
alter war es auch Christen strengstens ver-
boten, Gott in menschlicher Abbildlichkeit 
darzustellen – und also wie Juden und 
Muslime – das Bilderverbot sehr genau zu 
nehmen. Erst danach wurden Christusbilder 
zur Folie für die Abbildung des göttlichen 
Vaters – mit vielen Verwischungen und 
Irritationen im Gefolge. Solche Versuche, 
sich doch von Gott ein Bild zu machen und 
darin seine Gegenwart zu verehren, können 
durchaus die Grenze zum Idolatrischen 
berühren oder gar überschreiten. Gerade 
die Kunst seit der klassischen Moderne läßt 
sich darum theologisch auch als Rehabilitie-
rung des biblischen Bilderverbots verste-
hen: das, ja den Unsichtbaren sichtbar 
machen.

Die göttliche Ikone

Eine zentrale Weise, das österliche Geheim-
nis Jesu Christi in Worte zu fassen und litur-
gisch zu verkündigen, war die Übertragung 
vor- und außerchristlicher Figurationen und 
Bilder auf Jesus. Alle Jesus-Titel des Neuen 
Testamentes umkreisen das Unfaßbare, das 
von seiner Gestalt ausgeht und worin die 
Glaubenden österlich die Gegenwart Gottes 
selbst erkennen. Folgenreich wurde beson-
ders die Bezeichnung Jesu als „das Wort“, 
den „Logos, der Fleisch“ und Mensch wurde 
(vgl. Joh 1,14). Entsprechend wird Jesus als 
das Bild (griechisch: eikon) des unsichtbaren 
Gottes verehrt und gewürdigt.

Stets ist dabei der verehrende und danken-
de Glaubenszusammenhang im Spiel. Grie-

chisch-platonische Vorstellungen aufneh-
mend und an die ersttestamentliche Aussa-
ge von der Gottesebenbildlichkeit 
anschließend, wird Jesus als das göttliche 
Urbild verstanden, das sich aus- und abbil-
det in der Gestalt und Gemeinschaft derer, 
die ihm glaubend folgen. „Wir alle spiegeln 
mit enthülltem Angesicht die Herrlichkeit 
des Herrn wider und werden so in sein eige-
nes Bild verwandelt, von Herrlichkeit zu 
Herrlichkeit, durch den Geist des Herrn.“  
(2 Kor 3,18). Die Glaubenden wissen sich in 
ihm berufen, ja vorausbestimmt, „an Wesen 
und Gestalt seines Sohnes teilzuhaben, 
damit dieser der Erstgeborene von vielen 
Brüdern (und Schwestern) sei.“ (Röm 8,29). 
Bezeichnend verbindet Paulus Schöpfungs-
glaube und Christusbekenntnis in der förm-
lich mystischen Erfahrung der Gegenwart 
Gottes „in Christus“, in der Gemeinschaft 
und im eigenen Leben: „Denn Gott, der 
sprach: Aus Finsternis soll Licht aufleuchten, 
er ist in unseren Herzen aufgeleuchtet, 
damit wir erleuchtet werden zur Erkenntnis 
des göttlichen Glanzes auf dem Antlitz 
Christi.“ (2 Kor 4,6).

Die Hoffnung, Gott schließlich „von Ange-
sicht zu Angesicht“ zu sehen (1 Kor 13,12), ist 
begründet durch die sichtbare Epiphanie 
des Unsichtbaren in Jesus Christus. Deshalb 
entsteht später die Suche nach dem „vera 
ikon“, nach dem wahren Angesicht Christi 
(vgl. die Legende von Veron-ika). Die Chri-
stusbilder, etwa in den Katakomben und 
dann in den basilikalen Apsiden, machen 
den „Herrn“ in seiner Wirkung gegenwärtig. 
Er ist vorausgegangen und hat den Weg 
bereitet; in seiner Ausstrahlung und Geistes-
energie wissen sich die Glaubenden hier 
und jetzt versammelt. Dieser Mensch aus 
Nazaret hat zu Lebzeiten schon Gottes 
wirkende und wirkliche Gegenwart nicht 
nur vermittelt, sondern repräsentiert und 
dargestellt. Die österliche Ikonologie seiner 
vorausgegangenen Gegenwart erzählt von 
Jesus Christus hier und jetzt. Die Bilder von 

15D i e  B i l d e r  du  r c h  B i l d e r  a us  t r e i b e n  



ihm sind nicht Abbildungen, sondern förm-
lich Reliquien.
Die ostkirchliche Ikonenfrömmigkeit ist nur 
so zu verstehen: Die gemalten Bilder Christi 
und der Heiligen sind nicht einfach aus-
tauschbare Abbildungen, sie vergegenwär-
tigen auf wirklich sakramentale Weise das 
Geheimnis des Dargestellten, der als der 
Abwesende und Vorausgegangene doch 
wirklich und wirkend hier und jetzt präsent 
ist.

Immer war hierbei jene ersttestamentliche 
Spannung im Spiel zwischen Verbot einer 
göttlichen Kultstatue und realer Gotteben-
bildlichkeit des Menschen. Bilder sind nicht 
nur Medien für eine Botschaft, sie sind – 
ikonologisch gesehen – die Botschaft selbst. 
Das Geheimnis Christi ist, daß er Botschaft 
und Botschafter zugleich ist. Solche Bilder 
sollen und dürfen verehrt werden, nie aber 
sollen sie angebetet werden – so lautet der 
berühmte Grundsatz, der in langen und 
schmerzlichen Bilderstreitigkeiten auf dem 
Zweiten Konzil von Nizäa formuliert wurde 
und grundsätzlich gilt. In gewisser Weise 
könnte man sagen: Was in der Ostkirche 
entsprechend die Ikonenfrömmigkeit ist, 
das wird im Westen die Sakramentsfröm-
migkeit. Das göttliche Wort will Fleisch 
werden – auch als Bild…

„Bild ohne Bild“

Seit der spirituellen Achsenzeit des zwölften 
Jahrhunderts reflektieren die Christen im-
mer genauer, wie sich das Geheimnis der 
unmittelbaren Gottbegegnung, ja Gottver-
einigung unter den Gegebenheiten dieses 
Lebens realisiere. Ohne Vermittlungen geht 
es nicht: In der Gestalt der Verkündigung, 
z.B. durch Wort und Tat, durch Zeugnis und 
Diakonie, und eben auch durch Bilder. Aber 
das, was durch sie vermittelt wird, ist die 
Intimität der Gottunmittelbarkeit selbst, 
neuer und ewiger Bund, heilige Kommunion.

Meister Eckarts ganzes Denken kreist nur 
um dieses eine Thema: Es gilt, alle Vermitt-
lungen zu „durchbrechen“ und alle Medien 
hinter sich zu lassen. Bilder sind und blei-
ben wichtig, ohne sie geht es gar nicht. 
Eben auch Bilder von Gott, von Jesus Chri-
stus, von den Heiligen. Aber entscheidend 
ist eben doch das „Eintreten in die Ununter-
schiedenheit des einzigen Einen“.

„Wenn ich predige, so pflege ich zu sprechen 
von Abgeschiedenheit und daß der Mensch 
ledig werden soll seiner selbst und aller Dinge. 
Zum zweiten, daß man immer wieder eingebil-
det werden soll in das einfältige Gut, das Gott 
ist. Zum dritten, daß man des großen Adels 
gedenken soll, den Gott in die Seele (d.h. den 
ganzen Menschen) gelegt hat, auf daß der 
Mensch damit auf wunderbare Weise zu Gott 
komme. Zum vierten von der Lauterkeit gött
licher Natur – welcher Glanz in göttlicher 
Natur sei, das ist unaussprechlich“ 1

Eckarts Schüler bringt es dann programma-
tisch auf den Punkt: „Der Mensch muß ent-
bildet werden seiner selbst, eingebildet in 
Christus und überbildet in die Gottheit“. 2 
Was der Mensch von Schöpfungszeiten her 
immer schon ist – Gottes Ebenbild und 
Kultstatue im Tempel der Welt – das soll er 
durch Jesus Christus selbst (wieder) ganz 
werden: Indem er christusgestaltig wird, 
geschieht im Menschen selbst die heilige 
Kommunion zwischen Gott und Mensch. 
Dieses mystagogische Ziel zeigt, daß es in 
Wahrheit um einen Wandlungsprozeß geht. 
Alle Bilder – auch von uns selbst und von 
Gott – gilt es auszutreiben, um in den Raum 
des Unfaßbaren einzutreten, in die Einigung 
mit Gott selbst. Im Dreischritt von Ent-bil-
dung seiner selbst und Ledigwerden aller 
Dinge, der Ein-bildung in Jesus Christus und 
in der Über-bildung in die Gottheit wird der 
glaubende Mensch nun seinerseits – so 
müßte man fast sagen – zur Ikone des 
lebendigen Gottes, zum Sakrament seiner 
Gegenwart. Bildung nennt Eckart diesen 

16 D i e  B i l d e r  du  r c h  B i l d e r  a us  t r e i b e n  



um schöpferische Nachfolge, um die  
Aus-bildung der Christusgestalt in jedem 
Leben und zwischen allen Menschen! Bild- 
und Kunstwerke stehen, spirituell betrach-
tet, im Kontext dieser Wandlungsbewegung 
und Veränderungsdynamik.

Freilich, das muss wenigstens noch unter-
strichen werden, in der Moderne ist Kunst, 
gerade auch bildende, autonom geworden. 
Nichts wäre fataler, als Kunstwerke religiös, 
liturgisch, kirchlich zu vereinnahmen. Bil-
dern einen religiösen Gehalt und SInn ein-
fach zu unterstellen oder in sie hineinzule-
sen, wäre Missbrauch: Sie sprechen ihre 
eigene Formsprache und wollen ohne Hin-
tersinn als das gesehen und verstanden 
werden, was sie sind. Religiöse und ästhe-
tische Erfahrung sind nicht identisch. Gera-
de in ihrer Unterschiedenheit aber öffnen 
sich wechselseitig fruchtbare Resonanz
räume. Authentisch wird der Dialog überall 
dort, wo die biblische Spannung zwischen 
dem Verbot zum Gottesbild und der Würdi-
gung des Menschen als Gottes Ebenbild 
wahrgenommen wird und Gestalt(ung) 
findet. Nicht zufällig hat man das Bilderver-
bot auf die Wirklichkeit im Ganzen übertra-
gen, zumal auf den Menschen: „Du sollst dir 
kein Bildnis machen“. Aber derart die Bilder 
austreiben geht nur – durch Bilder.

1	 Meister Eckart, Predigt 53, in: Quint, Josef (Hg.),  
Die deutschen Werke/Predigten Bd. 2, Stuttgart 1988, 128

2	 Heinrich Seuse, Deutsche mystische Schriften,  
Düsseldorf 1966, 147

3	 Meister Eckart, Predigt 81, in: Largier, Nikolaus (Hg.),  
Meister Eckart Werke Bd. 2, Franklfurt am Main 1993,167

Prozeß der Umgestaltung in der Kraft 
Gottes und seines Geistes: 

„Wäre ich so bereit und fände Gott so weit 
Raum in mir, wie in unserem Herrn Jesus 
Christus, er würde mich ebenso völlig mit 
seiner Flut erfüllen. Denn der heilige Geist 
kann sich nicht enthalten, in all das zu fließen, 
wo er Raum findet und soweit, wie er Raum 
findet.“ 3

Entsprechend haben Fromme dieser Zeit, 
allen voran Heinrich Seuse selbst, ein förm-
liches Bildungsprogramm entwickelt: An-
dachtsbilder zur Meditation und Erbauung, 
die aber ihrerseits ständig zu durchkreuzen 
und „auszutreiben“ sind, um „das Bild ohne 
Bild“ nicht nur zu sehen, sondern zu sein. 
Daß eine solche Mystik der Gotteinung 
ihrerseits mißverstanden und mißbraucht 
werden kann, liegt auf der Hand. Wiederum 
ist glaubensgeschichtlich jener biblische 
Pendelschlag zwischen Bilderverehrung und 
Bildersturm festzustellen. Vor allem der 
ikonoklastische Protest – etwa von Karlstadt 
in der evangelischen Reformation, aber 
auch die Kritik der Andachtsbilder bei Jo-
hannes vom Kreuz – zeigt, wie schnell einer-
seits magische und andererseits idolische, 
selbst vergöttlichende Fehlhaltungen auf-
tauchen können. Bis heute ist deshalb der 
Stellenwert der Heiligenverehrung ein öku-
menisch wichtiges Thema.

So sehr alle im Glauben vermittelt ist und es 
deshalb z.B. kirchliche Verkündigung und 
Sakramentenspendung braucht – ein Christ 
ist kein Christ ohne Gemeinschaft – geht es 
doch um die elementare Gottunmittelbar-
keit des Menschen. Was in Jesus Christus, 
dem sichtbaren Bild des unsichtbaren 
Gottes schon „geglückt“ ist, soll und will in 
jedem Menschen sichtbar werden: die Verei-
nigung mit und in Gott. Nicht um Ab-bil-
dung Jesu Christi geht es im Sinne der  
(gar fotografischen) Nachahmung, sondern 

17D i e  B i l d e r  du  r c h  B i l d e r  a us  t r e i b e n  



Religion und Architektur
Hubert Krawinkel

Pluralismus der Religionen

Das Thema, dem die folgenden Überle-
gungen gewidmet sind, heißt nicht Kirche 
und Architektur, sondern Religion und Ar-
chitektur. Es ist somit sehr umfangreich, da 
die Religionen als Teil der Kulturen erdball-
weit von außerordentlicher Pluralität sind, 
eingebunden in die komplexe, unübersicht-
liche, ausdifferenzierte Welt. Nicht einmal 
die monotheistischen Religionen haben sich 
trotz gewisser Gemeinsamkeiten einen 
einheitlichen architektonischen Rahmen für 
ihre Ausübung gesetzt, von den zahllosen 
anderen, vor allem asiatischen und afrika-
nischen Richtungen, ganz abgesehen.

Folgt man dem hl. Augustinus in seiner 
Definition von Religion als Verbindung der 
Seele mit dem einen Gott, die sich überge-
ordnet auf die meisten Glaubensformen 
anwenden lässt, besteht die Aufgabe der 
Architektur darin, dieser Verbindung dien-
lich zu sein. Ein Blick auf die Geschichte der 
Religionen zeigt sehr bald, dass diese Hilfe-
stellung in sehr unterschiedlicher Weise 
versucht worden ist und noch immer ver-
sucht wird.

Um dem Gott nahe zu sein, bot man ihm im 
alten Ägypten in der Cella des Tempels 
einen nur von Priestern zu betretenden 
Raum. In anderen Regionen gestaltete man 
einen Platz für Brandopfer und Gaben, um 
den Gott gnädig zu stimmen. Man wählte 
geheimnisvolle Orte, an denen Eingeweihte 
das Raunen des Gottes vernehmen konn-
ten. Man markierte Wege, die die Gläubigen 
zum heiligen Ereignis des Sonnenunter-
gangs führen sollten. Den Ahnen wurde 
eine Stätte errichtet, weil diese schon Ver-
bindung zu den Jenseitigen hatten. Dort, 
wo man glaubte, aus der jenseitigen Welt 
eine Botschaft erhalten zu haben, durch 
einen Meteoriten, hat man mit der Kaaba 
ein Heiligtum errichtet. Für die Verehrung 
und Anbetung Gottes wurden würdige 

oben:
Felsenkirche in 
Äthiopien –
Ein Zeichen!  
Der Erde 
verbunden,  
dem Himmel 
zugewandt

unten: 
Hagia Sophia,
Istanbul –
Haus des einen 
Gottes

18



Stätten gebaut, der festgefügten Liturgie 
ein ebenso festgefügtes geformtes Umfeld 
geschaffen für ihren geheiligten Ablauf.  
Den religiösen Menschen wurden Räume 
zur Meditation errichtet.

Diese Aufzählung macht deutlich: Die ver-
schiedenen Versuche, seine Seele oder die 
Seelengemeinschaft einer Gruppe mit Gott 
zu verbinden, erzeugt eine Vielzahl bau-
licher Ausformungen und bildlicher Hilfs-
mittel. Die weite Verzweigung des Themas 
wird deutlich. Es besteht daher, auch dem 
allgemein gehaltenen Titel der Buchreihe 
alte und neue kunst geschuldet, die Not-
wendigkeit, die Überlegungen einzuschrän-
ken auf die Beziehungen zwischen Architek-
tur und christlichen Religionen, und diese 
auch nur im europäischen Bereich zu be-
trachten, da die Vermischung asiatischer, 
afrikanischer und südamerikanischer kultu-
reller Elemente mit den Elementen europä-
isch initiierter Missionierungen eine sehr 
komplexe Formensprache hervorgebracht 
hat.
 

Architektur als stoffliches Gebilde

Trotz der großen Anzahl verschiedenartiger 
Symbole, Formen, Monumente, Räume, die 
für die Ausübung religiöser Riten im Laufe 
der Jahrtausende entwickelt wurden, sind 
sie alle stoffliche Gebilde oder Symbole, die 
den Zweckkünsten entspringen und somit 
ihrem Wesen nach ein Ineinander von Kunst 
und Technik bilden, das einer Grundtendenz 
einer Epoche entspringt. Wie Kardinal New-
mann vermerkt, sind sie einerseits nicht Teil 
der Religion, andererseits aber ist Gottes-
dienst nicht möglich ohne sie. Architektur 
ist auch nichts Heiliges an sich wie eine 
Person heilig sein kann, und Architektur 
kann auch nicht in direkter Weise zum Men-
schen sprechen wie das Wort Gottes durch 
die Bibel oder die erzählenden Bild- und 
Figurenwerke, die die Bibelworte ins Sicht-
bare übersetzen. 

oben:
Verklärungskirche in Kozlyatewo, 
Russland – Kirche und Folklore,  
eine  optimale Symbiose

unten:
St. Maria della Consolazione in Todi –

Vollkommenheit auf Erden, Lobpreis 
der Vollkommenheit des Göttlichen

19R e l i g i o n  u n d  A r c h i t e k t u r



Deswegen gilt es hier, bezogen auf die 
christlichen Religionen, die materielle Evi-
denz einer unsichtbaren gegenwärtigen 
Wirklichkeit zu betrachten und die Frage zu 
stellen, wie kann Architektur etwas von der 
spirituellen Herrlichkeit spüren lassen, die 
die Welt vorwegnimmt und die nach christ-
lichem Glauben die Ewigkeit bringen wird. 
Wie kann sie somit eine eigenständige 
ikonische Funktion zugesprochen bekom-
men, die dann paradoxerweise doch eine 
Botschaft verkündet? Kann sie eine Brücke 
bilden zu sakralen Inhalten, wie eine schöne 
Madonna zur Heiligkeit des Lebens oder ein 
heiliges Zeichen sein wie ein Weg, eine 
Quelle, ein Licht, eine Flamme? Diese Auf-
gabe zu erfüllen mit immer neuen Ansätzen 
war Ziel, seitdem die Kirche sich als Instituti-
on in die profane Welt begab. Ein Blick 
zurück in die Urkirche, in die vorkonstanti-
nische, zeigt, dass sich bis dahin keine spe-
ziellen Raum- und Gebäudekonzepte he-
rausgebildet hatten. Diese erwuchsen erst 
danach aus der Übernahme herrschaftlicher 
Bauten der Römerzeit. Im Mittelalter waren 
es die Lichtmystik und die Bilderwelt der 
Bibel, die prägend wirkten. Mit der Idealvor-
stellung vom Menschen in der Renaissance 
fand eine Übertragung des Göttlichen in 
diese Welt statt. Die Barockzeit versuchte 
durch die Verherrlichung des Irdischen in 
Kunst und Architektur die spirituelle Herr-
lichkeit vorwegzunehmen. Schließlich bil-
deten sich nach einer Periode der Unsicher-
heit Räume für die Gemeinschaft der 
Gläubigen heraus, die halfen, sich dem 
geheimnisvollen Zentrum des Glaubens in 
der Liturgie zu nähern oder die religiöse 
Menschen unterstützten, sich in der Medita-
tion dem Transzendenten zu nähern. Trotz 
all dieser künstlerischen und architekto-
nischen Anstrengungen blieb der Bau für 
die Kirche als Verwalterin des Heiligen nur 
ein Gehäuse, und erst die Weihe, die im  
13. Jahrhundert Pflicht wurde, machte das 
Gebaute zu einem Gotteshaus. 

oben:
St. Pius in Meggen, Schweiz, Arch. 
Franz Füeg –
Transluzenz und Transzendenz

unten:
Kapelle in Ronchamp –

Aufbruch zu einer neuen Formenwelt

20 R e l i g i o n  u n d  A r c h i t e k t u r



Diese Feststellung provoziert die Frage, 
welche Strahlkraft bleibt einem Monument 
von großer Würde und Wahrhaftigkeit, 
wenn ihm durch einen kirchenrechtlichen 
Akt die Weihe entzogen wird, was in näch-
ster Zeit leider vielen Kirchen bevorsteht. 
Eine Nutzung zu finden, die dieser Würde 
und Wahrhaftigkeit entspricht, wird zur 
ernsten Aufgabe . Die Übernahme eines 
Kirchengebäudes durch eine andere Religi-
onsgemeinschaft ist dann sicherlich besser 
als das Gebäude dem Absinken in die totale 
Profanität auszuliefern. 

Programm und Aufgabenstellung

Wenn wir der Definition des hl. Augustinus 
folgen wollen und glauben, dass die Verbin-
dung zwischen Seele und Gott unterstützt 
werden kann durch Symbole, Monumente 
und Räume, dann dürfen wir uns fragen, ob 
es eine Programmstellung für diese Aufga-

be gibt und möglicherweise einen kompe-
tenten Auftraggeber. In einer Programm-
stellung – das Wort hat einen sehr materia-
listischen Klang – müsste dann auch 
enthalten sein die Beschreibung geistig-
seelischer Bedürfnisse, die es sinnvoll zu 
erfüllen gilt mindestens in drei Punkten:
1. durch Schaffung städtebaulicher  
Zeichen, 2. durch Gestaltung würdiger, 
stimmiger Räume und 3. durch eine Sinn 
spendende funktionelle Gliederung.
In diesen drei Aussagen über die Aufgabe 
eines Kirchenbaus ist alles, wenn auch ver-
kürzt, enthalten, was seit etwa zwei Jahr-
hunderten die Diskussion um die Gestal-
tung von Kirchen bestimmt hat. Zuerst war 
es die Frage nach der Größe und Dominanz 
der Kirchen in den Städten, die mit dem 
riesigen Wachstum der Bevölkerung zu 
kämpfen hatten. Die damals gefällten Ent-
scheidungen machen den kleiner wer-
denden Gemeinden heute große Sorgen. 

oben:
St. Franziskus, 
Steyr, Österreich
–
Irdische Mittel 
durch künstle-
rische  Mittel 
überhöht

21R e l i g i o n  u n d  A r c h i t e k t u r



Der Rückgriff auf historische Stile bzw. die 
lang andauernde Diskussion über den 
„richtigen“ Baustil und über die stimmigen 
Räume hat ernsthafte Baukünstler viele 
Jahrzehnte verunsichert, in der Erzdiözese 
Paderborn bis in die Zeit nach dem Zweiten 
Weltkrieg. Eine Entwicklung, wie sie Le 
Corbusier anstieß mit seiner Kapelle in 
Ronchamp, war für die Prüfbehörde des 
Erzbischöflichen Generalvikariats kein ak-
zeptables Vorbild. Der dritte Hauptpunkt 
der Anforderungen, nämlich die diffizile 
und differenzierte Festlegung liturgischer 
Inhalte, hatte zwar einen maßgeblichen 
Stellenwert im zweiten Vatikanischen Konzil, 
so dass entsprechende Forderungen in 
Bauprogramme einflossen, aber wenige 
Jahrzehnte danach gibt eine Öffnung zu 
älteren Formen der Liturgie wieder neue 
Impulse.

Aus dieser immerwährenden Bewegung im 
Nachdenken über die Formen des Baulichen 
ist der Schluss zu ziehen, dass die Forde-
rung nach einer zu exakten Programmstel-
lung eher kontraproduktiv ist für eine bau-
künstlerische Erarbeitung zeitgemäßer, aber 
auch nachhaltiger Ideen im Kirchenbau.
Ein nochmaliger Rückblick in die Geschichte 
zeigt, wie der Kirchenbau immer wieder auf 
neue Anforderungen reagieren musste. 
Zwei Beispiele: Der Wunsch nach ,,Privat-
messen“ ließ den Grundriss der Kirchen 
wuchern, die Betonung des Wortgottes-
dienstes durch Einbau von Emporen den 
Aufriss. Die Gestaltung der Kirchen ist sehr 
stark der Zeit verhaftet, auch in einer Insti-
tution, die eine absolute Beständigkeit als 
ihr besonderes Merkmal herausstellt. In 
diesem Zusammenhang noch eine vielleicht 
etwas provokante Überlegung: Wie ist das 
Phänomen zu verstehen, dass im Laufe der 
Geschichte der Religionen und der mit ihr 
verbundenen Herrschaftsgeschichte Archi-
tekturen, die der jeweiligen Religion 
dienten, von einer anderen übernommen 
wurden und mit nur geringen Verände-

rungen der neuen Zweckbestimmung zuge-
führt wurden? Steht nur der Ausdruck der 
Macht dahinter, der besiegten Gruppierung 
zu zeigen, unser Gott hat sich als mächtiger 
erwiesen, oder ist es nicht vielmehr die 
Ausstrahlung, vielleicht die allgemeine 
sakrale Anmutung, die die jeweils späteren 
Nutzer beeindruckte? Drei Beispiele unter-
stützen diese Überlegung. Das Pantheon in 
Rom, die Hagia Sophia in Istanbul und die 
Kathedrale in Cordoba deuten daraufhin, 
dass das Sakrale eines Gebäudes und seine 
Eignung für spirituelle Handlungen aus 
architekturimmanenten Elementen entsteht, 
unabhängig von bestimmten Stilen und 
Strukturen. Die Einmaligkeit, aber auch die 
Allgemeingültigkeit einer Raumkonzeption, 
wie sie im Pantheon und in der Hagia So-
phia vorhanden ist, strahlen Würde und 
Wahrhaftigkeit aus und erzeugen Sakralität. 
Nicht zu verkennen ist die Wirkung, die die 
einmalige Monumentalität dieser Bauwerke 
hervorruft, auf die wir aber heute bei neuen 
Projekten wohl verzichten müssen. 

Kunst- und architekturimmanente  
Ausformung

Die erwähnten zwei Jahrhunderte waren 
nicht nur für die Architekturentwicklung 
Zeiten der Unsicherheit bzw. der Neubesin-
nung, sie waren auch für die bildende Kunst 
eine Epoche des Aufbruchs in neue Welten 
und der Abschied von festgefügten Ord-
nungen. Natur, Mythos, Geschichte und 
Offenbarung wurden als Quellen der Bild-
werke weitgehend zurückgedrängt zugun-
sten einer Selbstbegründung aus Form und 
Material. Mit einer gewissen Zeitverzöge-
rung wirkte sich dieser grundsätzliche Wan-
del in der Auffassung auch in der Architek-
tur des Kirchenbaus aus. Nicht mehr das 
erzählende Element der Bildwerke und die 
Erinnerung an große Vorbilder waren wich-
tig, sondern eine ähnlich minimalistische 
asketische Auffassung wie in der Kunst
szene bildete für den eigenständigen 

22 R e l i g i o n  u n d  A r c h i t e k t u r



Baukünstler den Hintergrund für seine Pla-
nungen. Die puristische, teilweise brutali-
stische Verwendung des Materials, die rigo-
rose Vereinfachung der Grundrisse und die 
Offenlegung der Konstruktionen prägten 
mehr und mehr die Sakralbauten. Damit 

einher ging nicht selten eine ausgespro-
chen individuell artistische Umsetzung, die 
den Ansprüchen an Würde und Stimmigkeit 
eines Gotteshauses nicht immer gerecht 
wurde. Diese Überlegung – natürlich nur in 
ihren positiven Facetten – lässt sich unter-
stützen durch einen Theorieansatz, der von 
der Aufklärungszeit bis in die Neuzeit durch 
Kant, Schelling, Schopenhauer, Nietzsche 
und Heidegger vertreten wurde: Die Kunst 
besitzt eine unersetzliche und herausgeho-
bene Erkenntnisfunktion, die weder von der 
Wissenschaft noch von der Philosophie 
kompensiert werden kann. Die Architektur 
gehört mit ihren besten Leistungen zur 
Kunst und damit lässt sich auch auf sie 
diese Theorie anwenden. Sie ist damit ein 
Medium, Erfahrungen verschiedener Art zu 
machen; Erfahrungen auch über den Glau-
ben, über die Mitmenschen in der christ-
lichen Gemeinschaft, über die läuternde 
Wirkung von Licht, Formen und Farben und 
die Überhöhung des Alltäglichen durch eine 
asketische Umgebung. 

Die sakrale Kunst und mit ihr die sakrale 
Baukunst kann mit dieser positiven Ikono-
klastik, die ohne das erzählende Element im 
traditionellen Sinne auskommt, zu einer 
starken Allgemeingültigkeit vordringen, 
und sie schafft das mit einer autonomen 
Formensprache, die ihren eigenen Gesetzen 
gehorcht, gültig für die christlichen Religi-
onen, gültig aber auch für jeden religiösen 
Menschen. Er würde einen Raum finden zur 
Meditation, zum Gebet, zum Gottesdienst. 
Eine Hülle dieser allgemeingültigen Art ins 
Werk gesetzt, wird helfen, dass sich die 
Seele Gott zuwenden kann. Sie erlaubt den 
Ausstieg aus dem Alltäglichen und einen 
Einstieg in eine heilige Welt.

oben:
Kapelle der 
Versöhnung, 
Berlin –
Schlichtheit und 
ökologische 
Bauweise

23R e l i g i o n  u n d  A r c h i t e k t u r



Warum findet das Thema nicht mehr ge-
nutzter, aufzugebender Kirchen eine so 
breite, auch außerkirchliche Öffentlichkeit? 
Die Medien interessieren sich auffallend 
stark für das Phänomen und die Proteste 
gehen weit über die christlichen Gemein-
den hinaus. Im Landtag von Nordrhein-
Westfalen wurde im Dezember 2006 ein 
Antrag zu dem Thema eingebracht und es 
somit auch zur Sache der Politik gemacht. 
Sowohl in der generellen Frage in überregi-
onalen Debatten wie vor allem in den loka-
len Auseinandersetzungen wird die Frage 
einer Kirchenaufgabe hoch emotional dis-
kutiert. In einigen Schritten möchte ich 
mich diesem Phänomen nähern.

I. Landmarken 

Kirchen sind für die Wahrnehmung einer 
Stadt in Europa immer die entscheidenden 
Landmarken gewesen. Man stelle sich ein-
mal eine Stadt wie Magdeburg ohne ihre 
Kirchen vor. Die alten Veduten der Städte 
leben geradezu von den Kirchtürmen als 
Erkennungszeichen. Das gilt aber nicht 
allein für die historischen Stadtkerne, son-
dern ebenso für die Stadtteile der moder-
nen Siedlungen, die von ihren Kirchen der 
Nachkriegszeit geprägt werden. Die „Kirche 
im Dorf“ ist nicht allein eine Redewendung, 
sondern die Bemerkung markiert die Rolle 
dieser Bauten in der Landschaft. Die Kirchen 
bestimmen die Weichbilder und sind somit 
– unterschwellig wahrgenommen – die 
bestimmenden Faktoren für Heimat und die 
Verortung der je privaten Geschichte.
 

Gotteshäuser und kulturelle Identität
Zur Frage des Umgangs mit nicht mehr benötigten Kirchenbauten

Thomas Sternberg

Wie wichtig dieses Element ist, verdeutlicht 
ein Streit um einen geplanten Kirchenbau in 
der DDR 1953. In den Streit, ob die Kirche 
einen Turm haben dürfe, schaltete sich 
sogar der Staatsratsvorsitzende Walter 
Ulbricht ein. In der als „Turmrede“ bekannt 
gewordenen Äußerung von 1953 in Eisen-
hüttenstadt bestimmt er: „Die Silhouette der 
Stalinstadt darf ausschließlich von Gebäuden, 
die die neue Volksmacht repräsentieren, ge-
prägt sein und folglich dürfen nur diese mit 
Türmen versehen werden.“ Es ist der Kampf 
um die Deutungshoheit, die Vorrangstel-
lung in der gebauten Sichtbarkeit, die fest-
legen will, was und wer die Silhouette be-
stimmt.

Ein Beispiel für die Bedeutung von mar-
kanten, den Blick auf die Stadt bestim-
menden Gebäuden ist der „Lange Eugen“, 
das ehemalige Abgeordneten-Hochhaus in 
der Bonner Rheinaue. Der Architekt Egon 
Eiermann argumentierte 1965 für seinen 
Eingriff in das Panorama der Rheinaue: Das 
wichtigste Gebäude der Stadt des Regie-
rungssitzes sei das Haus für die gewählten 
Abgeordneten und dieses – und allein 
dieses – dürfe aus der umgebenden Bebau-
ung herausgehoben sein. Als nach dem 
Umzug des Bundestages nach Berlin die 
inzwischen nicht mehr staatliche Deutsche 
Post AG 2000 eine neue Zentrale baute, 
wurde die Silhouette durch den Architekten 
Helmut Jahn erneut beeinträchtigt: jetzt 
schiebt sich der „Posttower“ mit 162,5 m 
Höhe vor und über das Abgeordnetenhoch-
haus mit 115 m, deutlich die veränderten 
Prioritäten der Stadt markierend. Ein Blick 
auf Frankfurt am Main zeigt das Bemühen, 
mit Bauwerken Bedeutung zu demonstrie-

24



ren und zu generieren. Selbst der Frank
furter Dom und die Paulskirche können sich 
neben den Hochhäusern des merkantilen 
Frankfurt nicht mehr behaupten. Jede Bank 
sucht die andere zu übertreffen – in der 
Erkenntnis, dass sich Macht am ehesten in 
Bauwerken zu äußern imstande ist. 

In Hamburg wird die „Hafencity“ auf dem 
Gelände des alten Freihafens gebaut. Auch 
hier findet man – in modifizierter Form – 
die Dominanzfestlegung bestätigt. Blickt 
man über das Projektmodell auf die Altstadt 
von Hamburg, so sieht man, wie dort die 
Kirchen und das Rathaus aus den Umge-
bungsbauten herausragen. In der Hafen-
stadt wird es keine solche Kirche geben, 
obwohl sich evangelische und katholische 
Kirche auf den Bau eines Kirchenzentrums 
verständigt haben, das aber keine auffal-
lenden architektonischen Eigenschaften 
haben wird, von einem Turm ganz zu 
schweigen. In Hamburg wird es die neue 
„Elbphilharmonie“, ein Konzerthaus, sein, 
mit der die Gegenwart der Hamburger 
Bürgerschaft ihr Identifikationszeichen 
bekommt. Die Transformation des ehema-
ligen Frachthafens in eine moderne Stadt 
bekommt ihr Wahrzeichen in einem Kultur-
bau, ähnlich wie man dies andernorts mit 
spektakulären neuen Museumsbauten zeigt.

 Kirchturmspitze als Landmarke  
vor dem Desenberg im Warburger Land

Bonn: ehem. Abgeordnetenhaus „Langer Eugen“ und Post-Tower 
als Zeichen städtischer Prioritäten

Relationen in Frankfurt am Main: Geschäftshochhäuser und Dom

25



II. Identitätsstiftung

Bauten dienen der Identitätsstiftung. Und 
solche Identitätsstiftung geben die Kirchen 
in jedem Dorf. Was macht ein deutsches, ein 
europäisches Dorf aus? Es ist wohl ganz 
wesentlich in lokalen Varianten die An-
sammlung von Häusern um eine oder meh-
rere dominierende Kirchen. Was ist Europa? 
Was war und wie wird es aussehen? – Und 
mit dieser nur scheinbar ästhetischen Frage 
hängt zusammen: wer sind wir? Denn Bau-
ten sind der monumentale Ausdruck des 
Selbstverständnisses einer Zeit und einer 
Gesellschaft. 

Was würde fehlen – was fehlt, wenn die 
„Kirche im Dorf“ aufgegeben wird? Die 
Kirchengebäude zeugen zunächst einmal 
vom Glaubensleben einer Gemeinschaft. 
Aber oft sind Kirchen die Gebäude, die erst 
die Eigenart eines Stadtteils oder eines 
Dorfes erkennbar werden lassen. Sie sind 
die wichtigsten und zentralen öffentlichen 
Bauten europäischer Städte und Dörfer. 
Diese Gebäude sind verankert im individu-
ellen wie im kollektiven Gedächtnis einer 
Gesellschaft und bestimmen Eigenart. Kir-
chen schaffen Identität. 

Kirchenbauten prägen aber nicht allein den 
Ort oder Stadtteil optisch, sie sind auch der 
Mittelpunkt eines meist unspektakulären, 
aber umfassenden sozialen und kulturellen 
Lebens. Denn eine Kirche ist mehr als die 
zumeist die Umgebung an Höhe überra-
gende Architektur, mehr als ihr Turm als 
Träger für die Glocken, die einen aku-
stischen Mittelpunkt bezeichnen. Sie sind 
soziale und kulturelle Zentren im umfas-
senden Sinne seit den Anfängen. Schon in 
den Zusammenhängen von Bischofshaus 
und Kirche zeigen die frühchristlichen Kir-
chen ihren breiteren Funktionszusammen-
hang über die kultischen Funktionen hin
aus. Das Atrium war Ort der Caritas und 
Diakonie, der Unterrichtung und der Zu-

sammenkunft. In den anliegenden Neben-
gebäuden fanden sich Fremdenherbergen 
und Verwaltungen, Versammlungsorte und 
Wohnungen. Diese Gedanken gelten auch 
für den mittelalterlichen Kirchenbau, der 
selten so isoliert stand, wie dies seit dem 19. 
Jahrhundert konstruiert wurde. Im moder-
nen Kirchenbau wurde dieser enge Funkti-
onszusammenhang zwischen Leiturgia, 
Martyria und Diakonia wieder baulich auf-
gegriffen. Einige Kirchen Emil Steffanns aus 
den Fünfzigern zeigen den Gedanken der 
Zentrenbildung vom Kindergarten bis zur 
Bücherei besonders deutlich. 

Kirchen waren eben immer mehr als nur 
Gotteshäuser; sie sind Orte außerhalb von 
Ökonomie und Kommerz; Räume einer 
anderen Erfahrung des Menschseins; Orte 
nicht primär für die körperlichen, sondern 
für die Bedürfnisse der Seele und des 
Geistes. Und sie waren immer luxurierende 
Räume, Räume, in denen die Fragen der 
Kubikmeter umbauten Raumes pro Nutzer 
völlig unangemessene Fragestellungen 
waren. Das Bauen zur Ehre Gottes verträgt 
sich nicht mit den Nutzungsansprüchen 
eines Bauwesens, das vor allem von Kosten-
Nutzen-Relationen bestimmt ist. 
Der drohende Abriss eines Gotteshauses 
stellt deshalb die Fragen: Wer sind wir, in 
welcher Gesellschaft leben wir, welche Orte 
gibt es eigentlich außerhalb von Produktion 
und Konsum, von Verwaltung, Versorgung 
und Amüsement?

III. Zur Situation der Kirchen in 
Deutschland 

Wenn wir heute zu viele Kirchen haben, so 
ist das vor allem ein Problem, das aus dem 
Kirchenbauboom der Nachkriegszeit resul-
tiert. Für diesen Boom gab es (neben der 
guten finanziellen Situation der Kirche in 
Deutschland) eine Reihe von Gründen. Da 
sind zunächst die neuen Pastoralkonzepte 
zu nennen, die von Pfarrgemeinden mit 

26 G o t t e s h ä us  e r  u n d  k u l t u r e l l e  Id  e n t i t ä t



etwa dreitausend Mitgliedern ausgingen. 
Die kleine Gemeinde mit der zentralen, gut 
zu erreichenden Kirche ihrer Mitte war das 
handlungsleitende Idealbild. 

Hinzu kam eine neue soziale Situation, die 
durch die Ansiedlung von über acht Millio-
nen Vertriebener bedingt war, die zudem 
oft als Katholiken in traditionell evange-
lischen und als Evangelische in traditionell 
katholischen Gebieten angesiedelt wurden. 
Für diese Gemeinschaften mussten Kirchen 
in erreichbarer Nähe gebaut werden. Hinzu 
kamen die größere Mobilität der Menschen 
im Nachkriegsdeutschland und eine Fülle 
von neuen Siedlungsgebieten an den Rän-
dern der Städte. Das alles mit einer Kirchen-
besuchsfrequenz, die an die vor dem Krieg 
erreichten Höchstzahlen zunächst an-
knüpfte und deren Rückgang man nicht 
dramatisch nahm, zumal es in den Konzils-
jahren zu einem kurzfristigen Anstieg kam. 
Der Gottesdienstbesuch an den Normal-
sonntagen ging dramatisch und kontinuier-
lich seit seinem Höchststand 1950 über 50% 
auf heute 15% zurück. Obwohl die Zahlen 
der Zählsonntage nur wenig über die tat-
sächliche Kirchenbindung und Gemeinde-
größe aussagen, haben sich die katho-
lischen Kirchenleitungen und auch die 
Medien an diese Zahlen gewöhnt.
 
Die Zahl der Kirchenmitglieder hat sich seit 
den fünfziger Jahren erheblich verändert. 
Ein Drittel gegenüber zwei Dritteln Evange-
lischer darzustellen, war für die Selbstwahr-
nehmung der Katholiken von der kleindeut-
schen Reichsgründung 1871 bis zum 
Kriegsende 1945 eine normale Vorstellung. 
Die Nachkriegszeit der Bundesrepublik war 
von der Erfahrung des 50 : 50 geprägt. Das 
hat sich stark verändert. Vor allem seit der 
deutschen Einheit wurde die Gruppe der 
Nichtgetauften oder einer anderen Religion 
angehörenden Menschen – also der Zahl, 
die sich aus der Subtraktion der Katholiken 
und Evangelischen von der Bevölkerungs-

zahl ergibt – deutlich größer. 1997 war eine 
genaue Drittelsituation erreicht. Die Gruppe 
der Anderen stieg von 21,5 Mio im Jahr 1990 
auf 31 Mio 2004 an. Der Rückgang bzw. die 
Konstanz der Zahl der Mitglieder der beiden 
großen Kirchen hat ihren Grund nicht allein 
in der Zahl der Kirchenaustritte, sondern in 
dem negativen Saldo zwischen Taufen und 
Sterbefällen. Im Jahr 2005 gab es zum Bei-
spiel 62.074 weniger Taufen als Sterbefälle, 
was die Rückgangszahl von 81.000 in diesem 
Jahr durchaus verständlich werden lässt. 

Machen wir uns die Konsequenzen der 
Entwicklung am Beispiel des Bistums Essen 
deutlich: Die Pastoralpläne des Gründungs-
jahres 1958 gingen von ca. 3000 Gläubigen 
je Gemeinde aus, für die im finanzstarken 
neuen Bistum zum Teil sehr gute Kirchen 
von bedeutenden Architekten gebaut wur-
den. Heute werden 35 Pfarreien mit je ca. 
30.000 Katholiken gebildet, die 5 bis 7 Filial-
kirchen haben. Was nicht als Zentralkirche 
oder Filialkirche genutzt wird, gilt als „wei-
tere Kirche“ – ein Begriff, der z. Zt. Karriere 
macht, weil nirgends sonst die Frage der 
Kirchenaufgabe mit der gleichen konse-
quenten Gesamtplanung angegangen wird. 
Somit ist das Problem zu vieler Kirchen-
bauten vor allem eines der Nachkriegs-Bau-
ten. In Essen wurden trotz zurückgehender 
Katholikenzahlen bei Gründung in den 
achtundvierzig Jahren der Existenz des 
Bistums 120 neue Kirchen gebaut. Entspre-
chend ist die Bilanz: von den 96 „weiteren 
Kirchen“ sind nur 7 von vor 1918, 12 aus der 
Zwischenkriegszeit, 18 aus den Nachkriegs-
jahren bis zur Bistumsgründung 1958 und 
56, also mehr als 60% aus den Jahren von 
1958 bis 1988.

Am Beispiel Münsters in Westfalen kann 
man die Brisanz der Situation ebenso ver-
deutlichen. Die vermeintlich so katholische 
Stadt hat in den vergangenen 20 Jahren bei 
etwa gleich bleibender Einwohnerzahl über 
32.000 Katholiken verloren, während die 

27G o t t e s h ä us  e r  u n d  k u l t u r e l l e  Id  e n t i t ä t



dritte Gruppe der „Anderen“ um über 
45.000 angewachsen ist. 32.000 Christen, 
das sind auch bei der Annahme von größe-
ren Gemeinden etwa 6 bis 8 Gemeinden, 
die zu viel sind. Bei der Frage überflüssig 
gewordener Kirchen und Gemeinden han-
delt es sich offensichtlich um ein objektives 
Problem, das durch die Situation der Finan-
zen und vor allem der Priesterknappheit 
seine Brisanz bekommt. 

Wie geht man aber dann mit den Kirchen 
um, die nun zu viel sind, um alle unterhal-
ten zu werden? Allenthalben ist der Aktio-
nismus in dieser Frage ausgebrochen und 
eine Fülle von Lösungen wird erarbeitet. 
Noch einmal zu Münster: ein spektakuläres 
Umnutzungsprojekt dort war eine Folge der 
auch dort neuen Pastoralplanung. Eine 
Kirche der sechziger Jahre wurde in die Zen-
trale des Verlags der Kirchenzeitung umge-
baut. Eine andere aus den Zwanzigern wird 
ein Architektenbüro beherbergen, zwei 
andere wurden abgerissen und für ein spek-
takuläres Oval aus den Sechzigern wird eine 
Verwendung gesucht. 

Umnutungen von Kirchenräumen ist zur 
Zeit ein besonders beliebtes Thema der 
Architekturstudenten und ihrer Lehrer.  
Eine „Arbeitshilfe“ (Nr. 175) der Deutschen 
Bischofskonferenz aus dem Jahr 2003, trägt 
den Titel: „Umnutzung von Kirchen. Beurtei-
lungskriterien und Entscheidungshilfen“. 
Dort werden eindeutige Prioritäten bei der 
Überlassung und Umnutzung von Kirchen-
gebäuden entwickelt. Die Vorzugsregeln in 
dem Papier sind durchaus hilfreich. Wenn 
jemand eine aufgegebene Kirche nur dazu 
nutzen möchte, um einen gewissen Kick im 
Aufeinanderprallen von ganz unterschied-
lichen Welten zu erzeugen, dann ist das der 
falsche Umgang damit. Der DJ auf der Kan-
zel ist kein Leitbild einer angemessenen 
Umnutzung. Neben Negativbeispielen wie 
dem Restaurant „Glück und Seligkeit“ (sic), 
in Bielefeld in einer neugotischen ehema-

ligen evangelischen Kirche eingerichtet, 
gibt es zahlreiche gute Beispiele für eine 
sinnvolle Weiterverwendung ehemaliger 
Kirchengebäude. Nutzung als Bibliothek wie 
im thüringischen Mühlhausen, Konzertsaal 
oder Urnenfriedhof sind zu diskutierende 
Beispiele.

 
IV. Plädoyer für weniger Eile

Der Architekturkritiker und -forscher Wolf-
gang Pehnt schrieb in der Frankfurter  
Allgemeinen Zeitung vom 29.8.2005:  
„Und wenn Nutzungsphantasie und Verhand-
lungsgeschick auf Dauer nicht fruchten, wäre 
dann nicht zu handeln, wie frühere Jahrhun-
derte gehandelt haben? Nämlich ein Bauwerk 
stillzulegen statt es abzuräumen. Es zu schlie-
ßen und zu sichern. Gelegentlich Wallfahrten 
zu den aus dem Gebrauch gefallenen Sakral-
stätten zu organisieren. Notfalls die Natur ihr 
Werk verrichten zu lassen. Den Verfall planend 
zu begleiten; Ruinen binden Erinnerung auf 
lange Zeit. Erinnerung angesichts eines lädier-
ten Bestands ist allemal besser als der bald 
vergessene Totalverlust.“ 
Diese Ansicht sei vielen Gemeinden und 
Verwaltungen zur Beachtung empfohlen. 
Ähnliches sagen übrigens auch die Leitli-
nien der Deutschen Bischofskonrerenz.  
Es heißt dort (S. 18): „Eine zur Zeit nicht 
genutzte Kirche verlangt nicht automatisch 
nach sofortigen Handlungsoptionen. Durch 
eine Konservierung der Kirche wird eine 
Bedenkzeit erreicht, in der alle Möglichkei
ten des Erhalts ausgelotet werden können.“

Der Essener Architekt Werner Ruhnau 
schlägt vor, die Bauten ggf. von Fenstern 
und Dach zu befreien und die leer stehen-
den Räume als Freiflächen ruinös zu erhal-
ten. Dass eine solche Überlegung auf große 
Bedenken einer auf Perfektion gerichteten 
Baupolitik stößt, mag eine Anekdote ver-
deutlichen: Als ich in dem Fall einer Kapelle, 
die überflüssig geworden, aufgegeben und 
mit hohen Mitteln umgenutzt werden 

28 G o t t e s h ä us  e r  u n d  k u l t u r e l l e  Id  e n t i t ä t



sollte, vorschlug, wegen des Ensemblezu-
sammenhangs des Baukomplexes doch 
nicht abzureißen und den Bau doch einfach 
stillzulegen, war die Reaktion, das Dach sei 
nicht dicht und es seien Bauschäden zu 
erwarten – der größtmögliche Bauschaden 
wäre aber doch der Abriss!
In Frankreich und Italien findet man auf 
dem Land eine Fülle von kleinen, halb ver-
lassenen Dörfern, in denen die Kirchen nicht 
mehr regelmäßig genutzt werden. Sie ste-
hen abgeschlossen bis zu einer oder zwei 
Gelegenheiten im Jahr, in denen sie gerei
nigt, geschmückt und in ihrer alten Funk
tion gebraucht werden. Wäre das nicht eine 
Alternative zu den vorschnellen endgül-
tigen Lösungen?

Ein besonderer Reiz für Archiktekten liegt 
dagegen in den Umnutzungsplänen. Wich-
tig ist aber bei allen Umnutzungsphanta-
sien, dass die Lösungen reversibel ausge-
führt werden. Wer weiß, ob die Kirchen 
nicht irgendwann wieder als Kirchen ge-

nutzt werden sollen: Säkularisierung ist kein 
linear weiter laufender Prozess. Auch die 
Glaubensgeschichte hat Höhen und Tiefen 
gehabt – und vielleicht werden eines Tages 
Menschen froh sein, wenn sie Kirchenräume 
wieder neu für ihren Gottesdienst verwen-
den können. Zudem wird man fragen müs-
sen, wem eigentlich mit dem Erhalt eines 
drittklassigen Kirchenbaus in neuer Nut-
zung gedient ist; als kirchliches Zeugnis ist 
er aufgegeben und in der neuen Nutzung 
unter Umständen ein teurer und dennoch 
suboptimaler Bau. Auch dafür gibt es be-
reits Beispiele. Umnutzungen sind eben 
kein Allheilmittel für die Kirchen. Was bleibt 
übrig, nachdem man eine Kirche gründlich 
verändert und eine Nutzung gefunden hat, 
die zwar passend ist, aber mit der eines 
gottesdienstlichen, kulturellen und sozialen 
Zentrums nichts mehr zu tun hat? Man wird 
diese Frage auch angesichts von gelun-
genen Umbauten stellen müssen; was 
bleibt außer der baulichen Form?  
Als Kirche sind diese Bauten nicht gerettet.

Maastricht: gotische ehem. Dominikanerkirche, jetzige 
Funktion Buchhandlung, umgenutzt bereits seit 1796

29G o t t e s h ä us  e r  u n d  k u l t u r e l l e  Id  e n t i t ä t



Vielleicht sollte man sich für die neuen 
Aufgaben das Beispiel der Säkularisation vor 
200 Jahren vor Augen führen: Als damals 
eine Fülle von Kirchen profaniert werden 
musste, hat man nicht alle gleich abgeris-
sen, wie das allerdings vielerorts mit wenig 
Sensibilität und Geschichtsbewusstsein 
geschah, sondern man hat sie mit unter-
schiedlichsten, einfachen Nutzungen exi-
stieren lassen. Obwohl oft völlig unwürdig, 
blieben sie so doch ein steter Stachel im 
Fleisch, der in vielen Fällen zur späteren 
Wiederherstellung als Kirche führte. So ist 
– als eines von vielen Beispielen – die wun-
derbare romanische Abdinghofkirche in 
Paderborn, heute evangelische Hauptkirche 
der Stadt, über vierzig Jahre lang als Pferde-
stall genutzt worden. Und die gotische 
Kirche der Reichsabtei St. Maximin in Trier, 
jahrzehntelang als Kaserne, Schule und 
Wohnung genutzt, ist neben ihrer neuen 
Funktion als Turnhalle auch wieder für Kon-
zerte im Gebrauch. Das romanische Kleinod 
der Doppelkirche von Schwarzrheindorf bei 
Bonn wurde durch Friedrich Schinkel nach 
1803 vor dem Abriss bewahrt und erst 30 
Jahre später fand in der säkularisierten 
Kirche wieder ein Gottesdienst statt, 65 
Jahre später wurde sie Pfarrkirche.

V. Erhaltungspflicht

Das Thema der Aufgabe, des Abrisses oder 
der Umnutzung eines Kirchenbaus darf 
nicht dramatisiert werden: es hat solche 
Ereignisse immer wieder gegeben und 
wenn man mit offenen Augen durch unsere 
Städte geht, dann findet man immer wieder 
Restbestände von ehemaligen Kapellen 
oder Kirchen, die anders genutzt, kaum 
noch auffallen. Es handelt sich noch nicht 
um einen Akt kirchlicher Selbstzerstörung. 
Zudem ist die Zahl der momentan zur Rede 
stehenden Kirchen nicht riesig – nicht über-
all sind die Probleme so groß und nicht 
überall werden sie so systematisch ange-
gangen wie im Bistum Essen. Es handelt 

sich im katholischen Bereich um etwa 1,4% 
der Kirchengebäude, die betroffen sind, 
bundesweit etwa 700 Bauten. (Die Veröf-
fentlichung dieser Zahl durch die Deutsche 
Bischofskonferenz – eigentlich zur Beruhi-
gung als Öl auf die Wogen gedacht – erwies 
sich allerdings vor einigen Jahren als Öl ins 
Feuer der Debatte.) 

Wenn es allerdings zur übereilten Aufgabe 
eines bedeutenden Kirchenbaus kommt, 
weil es ein attraktives Investorenangebot 
gibt, ist das ein Skandal! Ich meine den Fall 
der Kirche St. Ursula in Hürth/Kalscheueren 
von Gottfried Böhm aus dem Jahr 1954. Es 
handelt sich um eine zarte Zentralkirche mit 
sechs Konchen unter einem Kuppeldach mit 
bedeutender zeitgenössischer Ausstattung. 
Die selbstverständlich unter Denkmalschutz 
stehende Kirche wurde infolge des neuen 
Pastoralkonzepts des Erzbistums Köln am 
29. Juni 2006, ihrem 50. Jahrestag der Weihe, 
profaniert und an einen Immobilienunter-
nehmer – zu ausgesprochen schlechten 
Konditionen – verkauft. Dass dies gegen 
den erklärten Willen des früheren und ge-
genwärtigen Erzdiözesanbaumeiters ge-
schah, sei zu deren Ehrenrettung gesagt. 
Der Streit um den Verbleib oder die Kopie 
der denkmalgeschützten Innenausstattung 
wird grundsätzliche Fragen auch für künf-
tige Streitfälle klären. 

Ein solches Handeln hat eine Parallele in der 
Kunstverhökerung aus finanziellen Grün-
den, wie sie in Baden-Württemberg 2007 
auf massiven Protest hin abgewendet 
wurde. Dort sollten mittelalterliche Hand-
schriften, die über die Jahrhunderte hin  
in aller Not erhalten worden waren, zur 
Restauration des Schlosses Salem auf den 
Kunstmarkt geworfen werden. Was ge-
schieht hier eigentlich? Werke, die immer 
als nicht verkäufliche Elemente des gemein-
samen Gedächtnisses gehütet wurden, 
werden vom Landesrechnungshof in Stutt
gart als variable Kapitalmasse angesehen. 

30 G o t t e s h ä us  e r  u n d  k u l t u r e l l e  Id  e n t i t ä t



Dies ist der Triumph eines ungehemmten 
Ökonomismus, dem alles gleich wichtig 
oder unwichtig ist und der glaubt, die mo-
mentane Verkaufserwartung sage etwas aus 
über den wirklichen, außermonetären Wert 
der Dinge. Gerade die Kirche sollte hier aus 
Ihrer Tradition heraus steuernd und korrigie-
rend eingreifen. Es ist ja kein Zufall, dass der 
moderne Denkmalschutz seine Wurzeln im 
Vermögensschutz der Kirche gehabt hat. 
Die Kirche hat die Sicherung und den Erhalt 
des kirchlichen Besitzes immer für außeror-
dentlich wichtig gehalten – bei dem gleich-
zeitigen Bewusstsein, dass die Caritas, die 
Sorge für die Menschen, den höheren Rang 
hat. 

Es gibt eine eigene Geschichte der Ausein
andersetzung um die Vermögenssicherung 
seit dem Ende des vierten Jahrhunderts, die 
einen Reflex in der Enzyklika Sollicitudis rei 
Socialis von 1988 hat. In der Replik auf den 
Verkauf der Tiara zugunsten der Armenhilfe 
in Mailand durch seinen Vorgänger Paul VI. 
bei dessen Amtsantritt zehn Jahre zuvor 
schreibt Johannes Paul II., es könne ange-
sichts von Notfällen nötig sein, selbst Kir-
chenschmuck und kostbare Geräte zu ver-
kaufen, „um den Bedürftigen davon Speise 
und Trank, Kleidung und Wohnung zu 
geben.“(SRC 31; dt. Ausgabe 37). Die histo-
rische Geschichte hat zu tun mit Vorwürfen, 
denen sich der Bischof Ambrosius von Mai-
land um das Jahr 390 ausgesetzt sah. Sich 
auf den Diakon Laurentius berufend, hatte 
er Kirchengeräte eingeschmolzen und ver-
kauft, um sie zum Loskauf von Gefangenen 
zu verwenden. Diese in einer theologischen 
Schrift ausführlich begründete Handlung 
wurde zu einem Topos der Kirchengeschich-
te, bei dem allerdings die Sinnspitze gerade 
nicht in der Bedenkenlosigkeit des Um-
gangs mit dem Kirchenbesitz, sondern in 
der extremen Notlage liegt, in der dies 
geschehen dürfe. 

Wichtige Kirchenbauten sind durchaus mit 
dem Schutzgebot für die kirchlichen Gerä-
ten zu vergleichen; hat eine Zeit und hat 
eine Gemeinde oder ein Bischof das Recht, 
Dinge, die für den heiligen, den heiligsten 
Gebrauch unter finanziellen Opfern bereit 
gestellt wurden, als finanzielle Verfügungs-
masse zu verwenden? – Ich denke die Frage 
der Ökonomisierung geht im Fall des kirch-
lichen Eigentums, sofern es sich um die 
Dinge und Bauten der Liturgie handelt, weit 
über die des kulturellen Gedächtnisses und 
der Identitätsstiftung hinaus. Es muss schon 
objektive Notlagen geben, wenn eine Kirche 
wegen eines zu erwarteten Vorteils verkauft 
wird. Nebenbei bemerkt: die Alten hatten 
sogar die Vorstellung, die Kirche gehöre mit 
ihrer Weihe dem Patron, dem sie dediziert 
wurde. Von daher stammen die Genitive 
„Kirche des heiligen Gereon“ und andere, 
die sich in den Endungen der Kirchennamen 
–i oder –is erhalten haben. Die Verantwort-
lichen standen im Dienst des jeweiligen 
Heiligen, wenn sie sich um seine Kirche 
kümmerten, die nicht unter reinen Zweck-
mäßigkeitserwägungen betrachtet wurde.

VI. Neue Selbständigkeit

Die Fragen um die Umnutzung oder den 
Abriss einer Kirche sind von hoher Bedeu-
tung auch für die außerkirchliche Öffent-
lichkeit. Der Grund dafür liegt in ihrer Rolle 
als Identifikationsorte. Der Kampf um den 
Erhalt der neugotischen Marienkirche in 
Bochum, die nach ihrer Profanierung 2002 
abgerissen werden soll gibt ein Beispiel für 
die hoch emotional geführte Diskussion 
(vgl. www.rettet-die-marienkirche.de). Was 
geschieht eigentlich, wenn in einer Gemein-
de ein Sponsor gefunden wird, der die 
Bauunterhaltungskosten einer Kirche über-
nimmt und das Argument der finanziellen 
Belastung wegbricht? Wie sind zudem die 
Eigentumsverhältnisse zu sehen, wenn eine 
Kirche mit hohem Spendenanteil in der 
Nachkriegszeit gebaut wurde – kann eine 

31G o t t e s h ä us  e r  u n d  k u l t u r e l l e  Id  e n t i t ä t



solche Kirche auf überörtliche Entscheidung 
hin aufgegeben werden? Es steht zu erwar-
ten, dass sich aus den Kämpfen um den 
Erhalt von Gemeindekirchen eine Reihe von 
strukturellen Problemen ergeben werden. 
Es ist durchaus vorstellbar, dass früher ei-
genständige Gemeinden die Kirchen und 
deren Erhalt im Gegensatz zu den Gesamt-
planungen so sehr zu ihrer eigenen Sache 
machen, dass damit eine Tendenz der Ent-
fremdung zwischen Gemeinden und Lei-
tung, zu einer horizontalen Kirchenspaltung 
verstärkt werden könnte.

Die Gemeinden selbst können durchaus 
erfolgreiche Selbsthilfe betreiben: In dem 
nahe Osnabrück gelegenen Ort Wallenhorst 
haben engagierte Bürger ihre alte roma-
nische Kirche erhalten und damit einen 
wertvollen Beitrag zum Denkmalschutz 
geleistet – eine Parallele dazu ist der kleine 
Ort Welbergen im nördlichen Münsterland, 
wo eine engagierte Gruppe von Gemeinde-
mitgliedern ihre romanische kleine Kirche 
selbst renoviert und gerettet hat. Sie wird 
übrigens, entgegen der Konzeption einer 
„Kulturkirche“ wie die in Wallenhorst, vor-
wiegend doch für gottesdienstliche Feiern 
wie Hochzeiten genutzt, weil die Menge an 
kulturellen Möglichkeiten in einem kleinen 
Ort sehr begrenzt ist. Auffallend ist aber 
selbst in diesen Fällen, dass sich Menschen 
für den Erhalt einsetzen, die vielleicht schon 
lange keinen Kontakt mehr mit der Kirche 
hatten oder nie gehabt haben. 

Das kann man vor allem in den neuen Bun-
desländern studieren, wo die Restauration 
halbverfallener Kirchen zum Teil von unge-
tauften, nie in Kontakt mit der Kirche ge-
kommenen Menschen betrieben wird – die 
übrigens in einem Fall darauf bestanden, 
dass nach der Renovierung die Einweihung 
mit einem Gottesdienst erfolge.

Die Kirchenbauten als Element des kultu-
rellen Gedächtnisses werden offensichtlich 
auch dann wichtig genommen, wenn es 
kaum noch Bindung zu den zugrunde lie-
genden Gehalten gibt. Doch so wichtig es 
ist, dass die säkulare Öffentlichkeit in das 
Thema einer Umnutzung oder Kirchenauf-
gabe einbezogen wird: die künftige Nut-
zung der Gebäude ist zuerst und vor allem 
eine Sache der Kirche. In vielen Protesten 
gegen Umnutzungen scheint mir das zu-
grunde liegende Problem die ungesicherte 
Identität einer Gesellschaft zu sein, die sich 
säkularisiert und „aufgeklärt“ versteht, aber 
doch das Funktionieren einer christlichen 
Tiefenschicht der Gesellschaft als funktio-
nierend voraussetzt. Auch wenn ich selbst 
mit diesen Dingen keinen Kontakt (mehr) 
habe, werden dennoch die Traditionen 
gepflegt, die Sinnstiftung betrieben, das 
religiöse Leben im europäischen Sinne 
geführt werden. Erst wenn dies wegbricht, 
kommt der Schrecken darüber, was da 
einmal war und was als Verlust jetzt erst 
bemerkt wird. 

Die Verunsicherung der eher Ungläubigen 
entsteht in der Wahrnehmung eines bislang 
kaum reflektierten Verlustes. Das unmittel-
bare Zeichen dafür ist das Verschwinden 
einer Kirche als bestimmendes bauliches 
Zeichen einer Tradition der gesellschaft-
lichen Sinngebung. Deshalb gibt es den 
Protest so vieler kirchlich Ungebundener 
gegen den Abriss von Kirchen. 
Es ist der Schrecken über den Verlust 
geistiger Heimat und Verwurzelung.

32 G o t t e s h ä us  e r  u n d  k u l t u r e l l e  Id  e n t i t ä t



Räume eröffnen – Themen setzen
Zur Kommunikation von Religiosität in der Öffentlichkeit Mitteldeutschlands

Harald Schwillus

Im Jahre 1597 wird die neuerrichtete Micha-
elskirche der Niederlassung der Jesuiten in 
München eingeweiht. Im Rahmen der Feier-
lichkeiten findet als großartiges Schauspiel 
das Stück „Triumph des Heiligen Michael“ 
statt, das nach einer streng konzipierten 
Regie abläuft. Frömmigkeitsgeschichtlich 
und theologisch repräsentiert die Inszenie-
rung des Jesuitendramas den damals er-
reichten neuen Standard der Kommunikati-
on von Religion und Glaube in der Öffent-
lichkeit. Denn anders als bei den z.T. 
tumultuarischen Mysterienspielen des Mit-
telalters hat hier alles seine wohlkalkulierte 
und geordnete Position. Die neugeordnete 
und durch die reformatorische Lehre zur 
Systematisierung herausgeforderte katho-
lische Theologie inszeniert sich hier im 
Spannungsfeld von theatralischer Überwäl-
tigung und rationaler Strukturierung. Höhe-
punkt des frommen Schauspiels ist – wie 
könnte es bei einem Michaelsstück anders 
sein – der Sturz von 300 Teufelsdarstellern 
in einen als Kulisse errichteten Höllenrachen. 

Bei anderen Darstellungen zu kirchlichen 
Festtagen waren bis zu 1700 Mitwirkende 
bei der Darstellung allegorischer Gruppen 
beteiligt: Engel und Teufel, Soldaten und 
Musikanten hoch zu Ross und zu Fuß, Wa-
gen und Schlitten. Von einer Aufführung 
des von Jakob Bidermann verfassten Jesui-
tendramas „Cenodoxus“ am Münchener 
Jesuitenkolleg im Jahre 1609 wird berichtet, 
dass dabei zwar „beinahe vor Lachen die 
Bänke brachen, nichtsdestoweniger im 
Geiste der Zuschauer eine so große Bewe-
gung wahrer Frömmigkeit hervorgerufen 
wurde, das, was hundert Predigten kaum 
vermocht hätten, die wenigen, diesem 

Schauspiel gewidmeten Stunden zustande 
brächten.“ 1

Diese historischen Beispiele sind als öffent-
liche praktische Theologie und Religions
pädagogik mehrfach interessant: So besitzen 
sie unter Berücksichtigung subjektiver und 
auch emotionaler Verstehensmöglichkeiten 
einen Adressatenbezug mit vielfältigen 
Verflechtungen (Kontextualisierung); die 
Öffentlichkeit wird explizit angesprochen 
auf dem kulturellen Handlungsfeld des 
Theaters und der damit verbundenen Insze-
nierung (Performance) von Glaubensinhal-
ten; die Theologie überschreitet damit die 
eigenen Grenzen, und die Jesuiten haben 
den Mut, sich auf das Feld der Kultur zu 
begeben – offenbar ohne Angst, der Theolo-
gie könnte dort ein Ungemach geschehen.  

Instruktiv sind diese Beispiele schließlich 
auch deshalb, weil sie zeigen, wie in einem 
gesetzten kulturellen Rahmen in einer kon-
kreten Zeit versucht wurde, theologisch 
verantwortbar im Bereich ‚Theater‘ Themen 
theologischer und religiöser Art zu setzen 
und damit neue Räume für ihre Präsentati-
on und Inszenierung zu eröffnen. Die Chan-
ce der Differenz, die der ungewöhnliche Ort 
Theater für ‚Glaubensinszenierungen‘ er-
möglichte, wurde genutzt und die Wirkung 
beim Publikum war – wie beschrieben –  
enorm. Also: ‚Theotainment‘ neben Predigt 
und belehrender Ansprache?

33



Einige Bemerkungen zum Verhältnis von 
Theologie und (kultureller) Öffentlichkeit:

Themen setzen

Angesicht der offensichtlich breiten Wir-
kung der beschriebenen jesuitischen Thea-
terinszenierungen, die Themen und Fragen 
christlicher Lehre und christlicher Lebens-
führung in ihrer Zeit modern mit den neuen 
Mitteln des Barocktheaters kommunizierten 
und damit adressatenbezogene und kon-
textorientierte Theologie betrieben, fällt in 
unserem kulturellen Umfeld auf, dass zwar 
Religion und Religiosität durchaus auf Inter- 
esse bestimmter Personenkreise trifft, dass 
aber zugleich kirchliche Angebote in kirch-
lichen Kontexten dabei häufig zu wenig 
Strahlkraft nach außen besitzen. So bezeich-
nete unlängst in der katholischen Wochen-
zeitung  ‚Tag des Herrn‘ Joachim Klose, der 
vor seinem Wechsel zur Konrad-Adenauer-
Stiftung lange Zeit die Arbeit der Katho-
lischen Akademie in Dresden-Meißen mit-
geprägt hatte, die Katholischen Akademien 
sehr pointiert als „Narrenräume“. In den 
Akademien (so Klose) treffen sich Men-
schen, ‚die von ihrer Umwelt nicht verstan-
den werden. Wir reden zwar vom missiona-
rischen Auftrag, aber dringen gar nicht bis 
zu den Menschen vor, so dass sie sich wirk-
lich entscheiden könnten.’ Deshalb sei es 
zum Beispiel nötig, Veranstaltungen nicht in 
den Akademien, sondern in Räumen jen-
seits von Kirche im politischen, wissen-
schaftlichen oder kulturellen Umfeld anzu-
bieten.

Eine solche Aufforderung wird verständlich, 
wenn die Situation, in die hinein sie ergeht, 
zumindest umrisshaft in den Blick genom-
men wird: „Der Prozess der Säkularisierung 
hat seit der Aufklärung in der westlichen 
Welt zu einem starken Rückzug der Religion 
aus dem ehemals geschlossenen christ-
lichen Kulturkontext geführt. Auch wenn 
von einem Absterben der Religion keines-

wegs die Rede sein kann, so ist doch der 
Verlust religiöser Funktionen für gesell-
schaftliche und kulturelle Bereiche des 
Lebens (Seelsorge, Rechtsprechung, Hei-
lung, Weltdeutung usw.) nicht zu überse-
hen. Daneben ist die faktische neue Mög-
lichkeit der kritischen Distanz zur Religion 
bzw. der Religionslosigkeit längst zur Nor-
malität geworden – zeitgleich mit einer 
starken Sehnsucht nach Religion, religiöser 
Selbstverortung und Vergewisserung, die 
aber weitgehend unstrukturiert, unverbind-
lich und unsichtbar bleiben. Die enorme 
Pluralisierung der Lebensmöglichkeiten hat 
auch vor dem geistigen Bereich nicht Halt 
gemacht. Auch im Bereich der Religion gibt 
es eine Differenzierung durch prinzipiell 
unbegrenzte Alternativen, die zu deren 
nachhaltiger Relativierung geführt haben. 
Unmittelbare Folge dieser Veränderungen 
ist die Individualisierung, vor allem die 
Privatisierung der Religion: Religiöse Einstel-
lungen sind Privatsache, was weitgehend 
bereits heißt, dass man nicht über sie 
spricht. Damit fallen nicht nur Ausdrucks-
formen, sondern auch die Möglichkeiten 
der Mitteilung aus. Unter solchen Bedin-
gungen wird die Plausibilität, d.h. das un-
mittelbare Einleuchten des Christlichen 
heute, zu einer entscheidenden Frage, die 
für die Theologie insgesamt ein offenes 
Problem darstellt.“ 2

Theologie und mit ihr die reflexive Praxis 
pietatis stehen hier vor der Aufgabe, die 
Kommunikationsstrukturen der Subjekte zu 
erkennen und zu nutzen, damit eine Kom-
munikation religiöser Gehalte in säkularer 
Umgebung überhaupt erst ermöglicht 
werden kann. Im Anschluss an Habermas 
könnte hier von einer Übersetzungsleistung 
gesprochen werden. Allerdings ist dieser 
Begriff kritisch zu umkreisen. Zum einen gilt 
es zu beachten, dass Glaubende nicht erst 
jetzt in der Situation stehen, den von ihnen 
in der Sprache des Glaubens und der Theo-
logie vertretenen religiösen Gehalt für 

34 R ä u m e  e r ö f f n e n  –  T h e m e n  s e t z e n



nichtreligiöse Menschen zu ‚übersetzen‘, 
sondern dies seit Jahrhunderten unterneh-
men. Zum anderen muss auf die Gefahr 
eines Aussageverlusts hingewiesen werden, 
wenn religiöse Gehalte in andere Verste-
hens-, Interpretations- und Kommunikati-
onssphären transponiert werden. Daher gilt 
es sich vor Augen zu halten: ‚Überset-
zungen‘ sind tatsächlich nur unter Be-
schränkung, Beschädigung oder Verlust des 
ursprünglichen Aussagegehalts möglich. 
Das weiß jeder, der Fremdsprachen lernt. 
Dennoch sind Übersetzungen nötig und 
unausweichlich, um überhaupt kommuni-
zieren zu können. So ist beispielsweise die 
Übersetzungsproblematik, die bei einer 
Übertragung der englischen Wörter ‚sky‘ 
und ‚heaven‘ ins Deutsche – und das beson-
ders bei poetischen Texten – entsteht, all-
seits bekannt. Dennoch würde niemand 
grundsätzlich Übersetzungen inkriminieren 
oder gar verbieten. Ein guter Literatur- und 
Sprachunterricht wird dieses Problem deut-
lich thematisieren. 

Daher gehört es auch zum Prozess der 
Übersetzung religiöser und theologischer 
Gehalte und Sinnpotentiale in die säkulari-
sierte Umwelt hinein dazu, diese Einschrän-
kung und Problemstellung mitzukommuni-
zieren. Wenn dies nicht geschieht, passiert 
u.U. derart Banales wie die Ablehnung von 
Religion als eines eigenen Kommunikations-
kontextes, wie es unlängst in einem Inter-
view im Feuilleton einer Berliner Tageszei-
tung anlässlich eines hohen Geburtstags 
eines bekannten Berliner Zoologen zu lesen 
war. Der Jubilar begründete darin seinen 
Verzicht auf Religion mit der Aussage, dass 
er keine Lückenfüller für noch nicht wissen-
schaftlich erklärbare Phänomene benötige. 
‚Übersetzung‘ als Problem kommt so über-
haupt nicht in den Blick, da die falsche 
Vorstellung besteht, den Gehalt einer religi-
ösen Aussage durch eine Übersetzung so-
weit ändern zu können, dass eben dieser 
Gehalt tatsächlich verschwindet, wenn er in 

einen anderen – scheinbar einzig richtigen 
– Kontext (hier den der Naturwissen-
schaften) überführt wird und damit konse-
quenterweise – weil am falschen Ort – voll-
ständig seine Aussagekraft verliert. Genau 
genommen liegt dann überhaupt keine 
Übersetzung mehr vor, da Religion und 
Glaube überhaupt der Charakter von eige-
nen sachbezogenen Sprachen abgespro-
chen wird und sie nur noch als fehlerhafte 
Sprachen begriffen werden. Hier eröffnen 
sich ungeahnte Möglich- und Notwendig-
keiten für ein unverzagtes Sich-Einmischen 
von Theologie und Kirche in den öffent-
lichen Diskurs.

Es sind daher Übersetzer und Übersetze-
rinnen in der Zunft der Theologen und 
Theologinnen nötig, die um diese Proble-
matik wissen. Als Religionspädagoginnen 
und Religionspädagogen sollten sie in der 
Lage sein, auf der Grundlage einer kontext- 
und subjektbezogenen Theologie das Anlie-
gen eben dieser Theologie in adäquaten 
Formen und Settings zu kommunizieren, 
nämlich die Frage des Menschen nach dem 
Ganzen angesichts der Segmentierung von 
Wissenschaft nicht aus dem Auge zu verlieren.

Und schließlich: Schon manchen hat eine 
gute Übersetzung eines Buches angeregt, 
die Ursprungssprache des Werks zu lernen, 
um es im Original lesen zu können. Es ist 
eine durchaus lohnenswerte Aufgabe für 
eine Theologie, im Kontext der kulturellen 
Öffentlichkeit mit ihren Themen und Aus
sagen Lust auf das Original zu machen: d.h. 
auf Religion in ihrem ureigenen Gehalt.
 

35R ä u m e  e r ö f f n e n  –  T h e m e n  s e t z e n



Die Bedeutung der Religionspädagogik bei 
der Erschließung der (kulturellen) Öffent-
lichkeit für die Theologie:  

Räume eröffnen 

Angesichts der umrissenen Aufgaben der 
Kommunikation und Repräsentation von 
Religion und Glaube in der kulturellen Öf-
fentlichkeit beschreibt Joachim Kunstmann 
die „religiöse Bildung des Menschen als 
zentrale Aufgabe der Theologie“ und fordert 
eine „Theologie des religiösen Lernens“. 
Damit kommt die Praktische Theologie und 
bei ihr besonders die Religionspädagogik in 
den Blick. Kunstmann unternimmt dies in 
einem Sammelband aus dem Jahr 2005, der 
als Titel die – mit einem Fragezeichen etwas 
abgeschwächte – provokante These trägt: 
„Religionspädagogik als Mitte der Theolo-
gie?“ Seine Überlegungen sind m. E. erwä-
genswert und für die aufgeworfene Suche 
nach einer theologisch-religionspädago-
gischen Begründung des Beziehungs
geflechts Theologie-Religion-Öffentlichkeit-
Kirche fruchtbar und weiterführend:  
„Die wissenschaftliche Theologie wird in der 
Regel als Reflexion des christlichen Glau-
bens verstanden. […] Reflexion des christ-
lichen Glaubens kann zunächst dogma-
tische Lehre bedeuten, d.h. eine an Inhalte 
gebundene Selbsterklärung, die bis dato 
weitgehend gleichbedeutend war mit dem 
christlichen Bekenntnis. […] In Zeiten einer 
weit vorangetriebenen Individualisierung ist 
solches Denken in mehrfacher Hinsicht 
problematisch geworden. Zum einen haben 
die ‚großen Erzählungen‘ an Überzeugungs-
kraft eingebüßt (J. F. Lyotard hatte das den 
‚Verlust der Metaerzählungen‘ genannt). 
Zum anderen setzt die Konzentration auf 
Inhalte und deren reflexive Entfaltung die 
religiöse und kulturelle Einzigartigkeit und 
Alleingültigkeit des Christlichen voraus, die 
heute so nicht mehr allgemein überzeugt. 
Wenn religiöse Inhalte differenter Herkunft 
grundsätzlich nebeneinander bestehen, 

wird die Plausibilität solcher Gehalte nach 
außen hin – und dieses ‚außen‘ markiert 
gerade die neue Situation – zur offenen 
Frage; mehr noch: Die Konzentration auf 
Inhalte überhaupt erscheint als Verengung 
und Reduktion. Zur christlichen Religion 
gehören ja weit größere Bereiche als deren 
reflexiv benennbare Inhalte – Kirchen
gebäude, liturgische Vollzüge, Bildkunst, 
Musik, Gebetshaltungen u.v.m. Damit gerät 
in den Fokus der Aufmerksamkeit, dass es 
offensichtlich genau diese Bereiche sind, 
die man zusammenfassend als die ästhe-
tisch konfigurierten Gehalte der christ-
lichen Kultur bezeichnen könnte, die für 
die Lebendigkeit des Christlichen stehen. 
Dogmatische Inhaltsreflexion wird damit 
mitnichten überflüssig. Sie wird allenfalls 
relativiert in dem Sinne, dass bedeutsame 
andere Aufgaben an ihre Seite treten […]“ 

Im Gefüge einer solchermaßen religions
pädagogisch konnotierten Theologie kom-
men vielfältige Verkündigungsmedien in 
den Blick: liturgische Gesten, Kirchenräu-
me, religiöse Bilder und Musik. Kunstmann 
bezeichnet den damit verbundenen Per-
spektivwechsel als „Wendung der Theolo-
gie vom ‚Was‘ zum ‚Wie‘, die allerdings we-
der die dogmatische Reflexion verzichtbar 
macht noch mit einer vorschnellen Prag-
matik verwechselt werden darf. Diese Wen-
dung beschreibt vielmehr eine Verabschie-
dung von reflexiven Inhalten allein und 
eine starke Aufwertung von ästhetischen 
Formen, Ausdrucksgestalten und vor allem 
von religiösen Vollzügen […].“

Dies bedeutet, dass die Inhalte des christ-
lichen Glaubens und deren Mitteilung stets 
unter Beachtung der Bedingungen ihrer 
Verständlichkeit und ihres Wahrgenom-
menwerdens bei den Menschen, die heute 
angesprochen werden sollen, formuliert 
und ‚transportiert‘ werden müssen. Ange-
sichts der Lebenswelt der überwiegenden 
Zahl der Bevölkerung in Mittel- und Ost-

36 R ä u m e  e r ö f f n e n  –  T h e m e n  s e t z e n



37



deutschland gilt dies in besonderem Maße. 
„Faktisch werden Menschen, die sich für das 
Christentum interessieren, mit hohen 
Schwellen konfrontiert, d.h. unter Bedin-
gungen der Selbstbestimmung und einer 
pluralen Angebotslandschaft: Sie werden 
abgewiesen. Nicht nur für das dogmatische 
Denken, sondern auch für die gottesdienst-
liche Liturgie gilt weitgehend, dass Men-
schen eine gute Portion intellektueller 
Hochkultur ‚mitbringen‘ müssen, um dort 
überhaupt Zugang zu finden. Ob sie dann 
einen Widerhall auf ihre Fragen, Bedürfnisse 
und Nöte finden, ist eine weitere, sehr of-
fene Frage. Dass hier oft Steine statt Brot 
gegeben werden, liegt allerdings keines-
wegs – wie oft billig kritisiert – an einzelnen 
Vertretern der Kirche, sondern [am …] kul-
turellen Wandel, d.h. am Verlust der christ-
lichen Einheitskultur. Da dies irrevidierbares 
Faktum ist, hat sich die Theologie auf sie 
einzustellen.“ Damit hebt Kunstmann eine 
zwar nicht gänzlich neue, doch heute dring-
licher gewordene Aufgabe der Theologie 
hervor: danach zu fragen, was das Christen-
tum zugänglich macht und an welchen 
Orten dies wie geschehen kann. Er bezeich-
net genau dies als notwendige „religions
pädagogische Wende der Theologie“ und 
betrachtet die Theologie von da her insbe-
sondere auch als eine Bildungsaufgabe.

Daraus ergibt sich der konkrete Auftrag, 
nach Kommunikationsorten und -zusam-
menhängen außerhalb klassischer kirch-
licher Kontexte Ausschau zu halten, an 
denen Begegnung mit den tradierten For-
men und damit mit den Inhalten christlicher 
und kirchlicher Glaubensüberlieferung 
möglich ist: Radio, Fernsehen, Internet, 
Feuilleton, Kinofestivals oder eben auch 
hochkulturelle Veranstaltungen und Orte 
wie Oper, Theater, Museum und Ausstel-
lung. Wenn dort – jenseits des binnenkirch-
lichen Raums – die Theologie ihre Fragen 
und Positionen einbringt, besteht die 
Chance, Theologie tatsächlich als Bildungs-

aufgabe zu profilieren. Zudem ist ein Be-
schreiten dieser Räume durch eine 
religionspädagogisch kommunikations
fähige Theologie unabdingbar, wenn we-
sentliche Aspekte im Diskurs der pluralen 
Gesellschaft nicht fehlen sollen; d.h., wenn 
religiöse Themen und Religiosität insgesamt 
nicht der Beliebigkeit überlassen, sondern 
auch einer reflexiv-rationalen theologischen 
Betrachtung zugänglich gemacht werden 
sollen. Hier entsteht geradezu eine Pflicht 
der Theologie zur (Gegen-)Rede und zum 
(Ein-)Spruch; geht es doch im religionspäda-
gogisch-theologischen Interesse darum, 
bildend nicht ein irgendwie geartetes religi-
öses Gefühl zu bedienen (das mögen ande-
re tun), sondern um die öffentliche Aufgabe 
der Theologie als eines (selbst)reflexiven 
Handelns im Zusammenhang von Kommu-
nikation und Eröffnung der Bildungsrele-
vanz des Christentums. Also entsteht hier 
die Aufgabe, Räume zu eröffnen, in denen 
dies gelingen kann.

Areligiosität als spezifischer Kontext in 
Sachsen-Anhalt: adressatenbezogene 
kulturelle Diakonie 

Um die spezifische Situation genauer zu 
beschreiben, unter der in Mittel- und Ost-
deutschland Religiosität, Religion und Chri-
stentum kommuniziert werden, hat Eber-
hard Tiefensee den Begriff der Areligiosität 
geprägt. Er entwickelt damit eine Phäno-
menbeschreibung, die für Überlegungen zu 
Möglichkeiten und Chancen theologischer 
und religiöser Rede in der Öffentlichkeit im 
Osten Deutschlands hilfreich ist.

Zur Beschreibung der Situation zunächst 
einige Zahlen: 2002 waren in den neuen 
Bundesländern 21,5% der Menschen Mit-
glied der evangelischen Kirchen, 5,9% Mit-
glied der Katholischen Kirche, zusammen 
demnach 27,4%. In Sachsen-Anhalt gaben 
2008 3,9%, in der zweitgrößten Stadt des 
Landes, Halle (Saale), 3,7% der Einwohner 

38 R ä u m e  e r ö f f n e n  –  T h e m e n  s e t z e n



an, katholisch zu sein, während laut einer 
Statistik von 2006 15,3% der Bewohner des 
Bundeslandes und 10,4% der Stadt Halle 
und des die Stadt umgebenden Saalkreises 
sich der evangelischen Kirche zugehörig 
bezeichneten. Addiert man diese Zahlen, so 
ergeben sich – trotz der aufgrund der unter-
schiedlichen Jahre etwas unscharfen Anga-
ben – folgende Ergebnisse: 2002 lebten in 
den neuen Bundesländern 27,4% Mitglieder 
der beiden großen deutschen Kirchen, 
2006/08 in Sachsen-Anhalt 19,2% sowie 
2006/08 in Halle (Saale) etwa 14,1%. 
Angesichts dieser Situation sprach der evan-
gelische Religionssoziologe Ehrhart Neubert 
von einem „Supergau der Kirche“. Dass diese 
Einschätzung nicht übertrieben ist, belegen 
die nüchternen Zahlen. Ihnen zufolge sank 
in Mittel- und Ostdeutschland die Zahl der 
Christen und Christinnen von 94% im Jahre 
1946 innerhalb von zwei Generationen auf 
unter 30%. Im gleichen Zeitraum verzehn-
fachte sich der Anteil der Konfessionslosen 
von 6% im Jahre 1946 auf einen Anteil von 
etwa 2/3 der Einwohner. Bei der für 2002 
ermittelten Prozentzahl von Kirchenmitglie-
dern in den neuen Bundesländern von 
27,4% gilt es jedoch zu beachten, dass es 
sich hierbei um eine Durchschnittszahl 
handelt, die insbesondere durch einige 
wenige noch stärker volkskirchlich geprägte 

Gebiete wie das Eichsfeld oder 
die Oberlausitz sowie durch 
die ältere Generation stabili-
siert wird. In Großsiedlungen 
wie etwa in Berlin-Marzahn 
oder Halle-Neustadt bewegen 
sich die Mitgliederzahlen der 
Kirchen mittlerweile im Bereich 
von gesellschaftlichen Splitter
gruppen. 

Nun lässt sich auch in den alten Bundeslän-
dern ein Rückgang der Kirchen- und Konfes-
sionsbindung verzeichnen, doch ist er bis-
lang weit von der Größenordnung in Mittel- 
und Ostdeutschland entfernt. Gehören hier 

etwa 72,5% (2002) der Menschen keiner 
Kirche an, bekennen sich im alten Bundes-
gebiet 38,9% zur katholischen und 34,4% 
zur evangelischen Kirche (zusammen also 
73,3%). Zudem gilt es zu beachten, dass der 
Prozess der Entkirchlichung im ‚Osten‘ 
anders kontextualisiert ist als im Westen.  
Tiefensee charakterisiert die Differenz 
schlagwortartig „als Gegenüberstellung von 
emanzipiertem Religionspluralismus im 
Westen und areligiösem Milieu im Osten 
[…]. Oder anders gesagt: Der ostdeutschen 
Areligiosität steht eine flottierende Religio-
sität im Westen gegenüber. Die westdeut-
sche Entkirchlichung versteht sich selbst als 
Ergebnis einer Emanzipationsbewegung: 
Viele Kirchenferne dürften ihre Distan
zierung im Zusammenhang mit der Ablö-
sung vom Elternhaus vollzogen haben. 
Werden Gründe thematisiert, kommt es zu 
Hinweisen auf repressive Momente der 
religiösen Sozialisation – Tilman Moser hat 
das sarkastisch ‚Gottesvergiftung‘ genannt. 
Ein steuerfinanzieller Kassensturz oder eine 
negative Medienmeldung bilden dann oft 
nur noch den letzten Anstoß zur Trennung 
von der Kirche. Zuweilen kommt es aber zu 
einer flottierenden Religiosität, die sich auf 
dem Markt der Religionen bedient, und im 
Blick auf die eigenen Kinder suchen viele 
Eltern später wieder den Kontakt zu einer 
der Kirchen. Im Osten führte dagegen der 
Schritt zu einer selbstbestimmten und in 
gewissem Sinne auch unangepassten 
Lebensgestaltung nicht unbedingt aus der 
Kirche hinaus, sondern zuweilen sogar in sie 
hinein. […] Distanz zur Kirche und ihrer 
Botschaft ist dagegen zumeist kein bewusst 
vollzogener Akt, sondern Folge der frag-
losen Beheimatung in der Umwelt und 
dadurch gekennzeichnet, dass weltanschau-
liche Fragen überwiegend nicht als Gegen-
stand existentieller Auseinandersetzung 
und persönlicher Entscheidung gelten, 
sondern dass die Antworten ‚aus zweiter 
Hand‘ kommen. […] 

In Großsiedlungen wie 
etwa in Berlin-Marzahn 
oder Halle-Neustadt 
bewegen sich die Mitglie-
derzahlen beider großer 
Kirchen mittlerweile im 
Bereich von gesellschaft-
lichen Splittergruppen.

39R ä u m e  e r ö f f n e n  –  T h e m e n  s e t z e n



Im Westen muss konfessionslos nicht zwin-
gend heißen: religionslos. Dass die Kirchen-
distanz nicht zwangsläufig zur Areligiosität 
führt, zeigt die relativ starke Gruppe derje-
nigen, die sich weiterhin als an Gott Glau-
bende oder sogar als Christen deklarieren 
und die Unterstellung des Gegenteils als 
Beleidigung empfinden. Im Osten Deutsch-
lands allerdings macht die Unterscheidung 
zwischen Kirchlichkeit, Christlichkeit und 
Religiosität wenig Sinn, bestätigen doch die 
Umfragen, dass dort die Nichtkirchlichen 
auch Nichtchristen sind und nach eigener 
Einschätzung areligiös.“

Jeder Versuch einer Thematisierung religi-
öser Inhalte und jegliches darauf bezogene 
Eröffnen von Räumen in der mitteldeut-
schen Öffentlichkeit hat das Phänomen der 
Areligiosität zu berücksichtigen, wenn reli
giöse und kirchliche Kommunikationsange-
bote nicht ins Leere laufen sollen. Daher 
muss es zunächst darum gehen, Sensibilität 

für das Phänomen selbst im innerkirch-
lichen und theologischen Diskurs zu ent
wickeln. Dabei fällt auf, dass es beinahe 
vollständig unterhalb der Wahrnehmungs-
schwelle einer kirchlich und konfessionell 
geprägten Kultur zu liegen scheint, auch 
wenn diese selbst mittlerweile eigentlich 
auch deutlich säkularisiert ist. So berichtet 
die Leipziger Religionssoziologin Monika 
Wohlrab-Sahr vom Erlebnis eines ihrer Stu-
denten: „Als er sich in Zürich polizeilich 
melden wollte, rief er offenbar großes Er-
staunen hervor, als er auf die Frage nach 
der Konfession mit ‚nein‘ antwortete.  
Das wiederum erstaunte ihn.“

Vielfach kommt im theologischen, aber 
auch im soziologischen und philoso-
phischen Diskurs das Phänomen der Areligi-
osität nicht in den Blick, da ein zu weiter 
Religionsbegriff als Interpretationsinstru-
ment angelegt wird, der gerade wegen 
seiner Weite letztlich konturlos bleibt.  

Beeindruckende Teilnehmerzahlen an den Bistumswallfahrten zum Erfurter Domberg, 1970er-Jahre

40 R ä u m e  e r ö f f n e n  –  T h e m e n  s e t z e n



Ihm zufolge ist jeder Mensch ein „Homo 
naturaliter religiosus“, ein von Natur aus 
religiöses Wesen. Nach Tiefensee ist die 
Ursache dieser Blickverengung in der Über-
nahme bestimmter soziologischer Deu-
tungsmuster in Religionswissenschaft, Philo-
sophie und Theologie – und damit auch in 
der Religionspädagogik – zu suchen:  
„Die Suche nach dem begriffstheoretischen 
Fundament für die religionswissenschaft-
liche These von der natürlichen Religiosität 
des Menschen führt auf kurzem Weg zu 
Luckmanns Theorie der ‚unsichtbaren Religi-
on‘. Ihr zufolge beruht Religion auf der 
Fähigkeit des Menschen, seine biologische 
Natur zu transzendieren, so dass jede Art 
von Sozialisation grundsätzlich religiösen 
Charakters ist und jedes der Integration und 
Legitimation der sozialen Ordnung dienen-
de System als Religion bezeichnet werden 
kann. Säkularisierung im ursprünglichen 
Verständnis als Verschwinden von Religion 
gebe es nicht, sondern bestehe in Wahrheit 
in deren Individualisierung sowohl hinsicht-
lich ihrer sozialen Basis als auch hinsichtlich 
der verhandelten Themen (wie Selbstdar-
stellung, Selbstverwirklichung, Mobilität, 
Sexualität, Familie), wodurch sie für ein 
traditionelles Religionsverständnis unsicht-
bar werde. Dieser theoretische Ansatz bietet 
eine Reihe von Vorteilen: Luckmanns wis-
senschaftstheoretisches Motiv ist, die Reli
gionssoziologie von ihrer kirchensoziolo-
gischen Engführung zu befreien […].  
Des weiteren bestätigt die identifizierende 
Grundlegung von Religiosität in der Fähig-
keit des Menschen, seine biologische Natur 
zu transzendieren, Religion als eine Wesens-
eigenschaft des Menschen – wie Vernunft 
und freier Wille – und macht sie zu einem 
anthropologischen Apriori, das abzuspre-
chen zugleich die Leugnung des Mensch-
seins bedeuten würde. […] Allerdings wird 
von Luckmann und denen, die ihm folgen, 
ein hoher Preis verlangt: Die enorme exten-
sionale Ausweitung des Begriffs muss auf 
Kosten seiner Intension gehen, d.h. er droht 

unbestimmt zu werden, wobei er so gut wie 
jeglichen substantiellen Gehalt verliert und 
vorwiegend funktional wird. Im gleichen 
Maß wird die Verbindung zur Begriffsge-
schichte und zum alltagssprachlichen Ge-
brauch geschwächt. Das zeigen Titel wie 
‚Kochen als religiöse Praxis’.“

In einem solchen Denkgefüge kann es 
einen areligiösen Menschen nicht geben, da 
der Bereich der religiösen Praxis so weit 
ausgedehnt wird, dass er fast keine Aussa-
gekraft mehr besitzt und für ein subjektori-
entiertes Zugehen auf den Menschen wenig 
hilfreich ist. Gerade mit Blick auf die mittel-
deutsche Situation wird so der Zugang zur 
Kommunikation von Religion und Glaube in 
der kulturellen Öffentlichkeit eher er-
schwert, wenn nicht gar in Bezug auf weite 
Teile der Bevölkerung unmöglich. Räume 
können so kaum eröffnet, Themen kaum 
gesetzt werden, da Augen und Ohren der 
Adressaten nicht erreicht werden. In einer 
engeren und damit präziseren Begrifflich-
keit gefasste religiöse, glaubensbezogene 
oder gar theologische Inhalte können so 
gar nicht wirklich in den öffentlichen kultu-
rellen Diskurs eingebracht werden, da ihr 
differenzierendes Potential überhaupt nicht 
erfasst wird.

Verständigung über religiöse Themen – 
oder gar deren Übersetzung – ist damit 
angesichts eines fast flächendeckenden 
Ausfalls einer als Impulsgeber dienenden 
religiös geprägten Umgebung in Mittel- 
und Ostdeutschland das zentrale Problem 
einer religionspädagogisch ausgerichteten 
Theologie, die sich auf dem Feld der kultu-
rellen Öffentlichkeit bewegen will. Anders 
als Max Weber, der sich im selben Atemzug 
als ‚religiös unmusikalisch’ und daher als 
‚Krüppel’ bezeichnen konnte, erleben sich 
die nichtreligiös sozialisierten Menschen 
heute selten als defizitär. Es verwundert 
nach den bisherigen Überlegungen auch 
nicht, dass erst durch die Konfrontation mit 

41R ä u m e  e r ö f f n e n  –  T h e m e n  s e t z e n



praktizierter Religion die Differenz religiös/
areligiös überhaupt aufbricht. Leipziger 
Jugendliche antworteten, als sie gefragt 
wurden, ob sie sich als christlich oder eher 
atheistisch einstufen würden: ‚Weder noch, 
normal halt.’ Areligiöse Menschen werden 
erst zu ‚areligiösen’, wenn sie mit Religion in 
intensiveren Kontakt gekommen sind – was 
auch durch eine religionssoziologische 
Untersuchung geschehen kann. Damit wird 
deutlich: Menschen, die als ‚religiös unmusi-
kalisch‘ betrachtet werden können, sollte 
zunächst nicht unterstellt werden, sie ver-
fügten über eine verschüttete, nicht sicht-
bare, implizite oder etwa vagabundierende 
Religiosität. Zudem sollte die Theologie 
darauf verzichten, ihnen zu unterstellen, sie 
würden statt des wahren Gottes eben Göt-
zen wie Konsum, Fußball o.ä. verehren. Als 
sinnvoll könnten solche Zuordnungen erst 
bezeichnet werden, wenn der vorauslie-
gende Indifferenzbereich zuvor überhaupt 
verlassen worden wäre. Für eine religions-
pädagogisch inspirierte Theologie in kultur-
diakonischer Absicht bedeutet dies, dass sie 
sich zuvörderst der Aufgabe der Diffe-
renzengenerierung unterziehen muss; näm-
lich: „Menschen wieder oder zum ersten Mal 
überhaupt auf einen ‚letzten’ Bereich und 
die Möglichkeit von ‚Wegen zur Transzen-
denz’ aufmerksam zu machen.“

Dass durch das Generieren von Differenz
erfahrungen im Rahmen pastoraler und 
religionspädagogischer Kommunikations
situationen auch areligiöse Menschen auf 
derartige Fragen und Erfahrungen tatsäch-
lich aufmerksam werden, spricht dafür, dass 
es offenbar so etwas wie eine universal-
menschliche religiöse Disposition als An
thropinum gibt, die jedoch begrifflich und 
religionspädagogisch-theologisch von tat-
sächlicher Religiosität zu unterscheiden ist. 
Von einer solchen Denkbasis aus werden 
Gestaltungsräume und Themensetzungen 
zu bedenken sein, die Religiosität, Religion, 
Glaube und Theologie in den Diskurs der 

kulturellen Öffentlichkeit tragen wollen.
Daraus ergibt sich die Konsequenz für eine 
kulturelle Diakonie der Kirche, dass sie Reli-
gion und Glaube zunächst einmal im öffent-
lichen Raum zeigen muss, damit solche 
Differenzerfahrungen überhaupt erst er-
möglicht werden. Der christliche Missions-
auftrag kann dadurch eine neue Färbung 
bekommen.

Religionspädagogische Folgerung in 
diakonischer Absicht: Inszenierung 

In Anbetracht der aufgezeigten Situation 
sollte an die Seite von zwei wichtigen Auf-
gaben der Praktischen Theologie, zu der die 
Religionspädagogik als ‚Scharnierwissen-
schaft‘ zwischen Theologie und Geistes- 
bzw. Kulturwissenschaften gehört, noch 
eine weitere treten: die beiden Aufgaben-
felder der Pastoral und der Kulturherme-
neutik bedürfen der Ergänzung durch eine 
angemessene Darstellung von Religion und 
Glaube in der kulturellen Öffentlichkeit. 
Dabei ist die mittlerweile gewachsene Ein-
sicht produktiv umzusetzen, „dass sich In-
halt und Form auch in religiösen Belangen 
nicht trennen lassen. […] Es gibt […] keine 
sinnenunabhängige Wahrnehmung, und die 
Resonanzen alles Wahrgenommenen sind 
bildgeleitet, emotional, erfahrungsabhängig 
und darum subjektiv grundsätzlich ver-
schieden. Zudem zeigt der ästhetische 
Zugang zur kulturellen Wirklichkeit, dass 
alle dort begegnenden Inhalte und Mittei-
lungen unwiderruflich an die Trägerschaft 
von historisch und anthropologisch be-
dingtem Zeichengebrauch gebunden sind. 
Hier gilt: Wahrheit ist an Wahrnehmung und 
diese an Inszenierung gebunden.“ 3 In Anbe-
tracht der gesellschaftlichen und religiösen 
Situation in Mittel- und Ostdeutschland 
muss eine Inszenierung von Religion zu-
nächst immer auch die Ermöglichung von 
Differenzerfahrung leisten, damit der Inhalt 
der Botschaft überhaupt erst Ohr, Auge und 
Herz der Adressaten erreichen kann. 

42 R ä u m e  e r ö f f n e n  –  T h e m e n  s e t z e n



Der Inszenierungsbegriff selbst stammt aus 
dem Bereich des Theaters. Bei oberfläch-
licher Betrachtung kann er auf den Bereich 
der Ausstattung einer Aufführung mittels 
Kulissen und Kostümen reduziert werden, 
doch ergibt sich bei präziserer Analyse, dass 
jede Aufführung eines Stücks nur als Insze-
nierung existiert. „Kein dramatischer Text 
wird lebendig ohne seine Inszenierung.  
In besonderer Weise verweist der Inszenie-
rungsbegriff darum auf die Lebendigkeit 
ästhetischer Vollzüge, also auf ihren Prozess-
charakter, der eben nicht nur die sukzessive 
Weise subjektiver Aufnahmevorgänge und 
deren Resonanzen beschreibt, sondern der 
sich in den ‚hohen‘ Formen der Kunst – dem 
Schauspiel und der Musik – seinen eigenen 
Ausdruck verschafft. Die Idee der Inszenie-
rung lässt sich als pointierter Ausdruck des 
ästhetischen Zugangs zur Religion verste-
hen. Religion ‚gibt‘ es streng genommen nur 
in der Form inszenierter Gestaltungen, und 
auch die Mitteilung subjektiver religiöser 
Erfahrungen ist auf Inszenierungsvorgänge 
angewiesen.“

Eine gelungene Inszenierung und eine 
damit korrespondierende sensibilisierte 
Wahrnehmungsfähigkeit besitzen eine hohe 
Bildungsbedeutung. Mit Joachim Kunst-
mann kann die Bedeutung dieser bipolaren 
Spannung so beschrieben werden: „Die 
Aufmerksamkeit auf die Weisen des Ins-Bild-
Setzens lässt sich präzise als das äußere 
Vermögen ansprechen, das dem inneren 
Vermögen der Einbildungskraft korrespon-
diert. Es spannt ebenso wie die Einbildungs-
kraft die beiden Pole von subjektiv-selbsttä-
tiger Fähigkeit und von außen zukom-
mender Form bzw. Begebenheit in einer 
Weise zusammen, die mit aller Deutlichkeit 
an die dialektische Struktur des Bildungs-
prozesses erinnert und die immer auch das 
Wissen um Unverfügbarkeit enthält. Wolf-
gang Iser beschreibt Inszenierung darum als 
das immanente Spiel der Unverfügbarkeit, 
die aus Evidenzerfahrungen entspringt –  

als Spiel mit Lebensmöglichkeiten, die Prä-
gungen unterlaufen und einen Gegenpol zu 
allen wissbaren Identitäten darstellen. 
Durch Inszenierungen entstehen ‚die Simu-
lacra des Unverfügbaren.‘ Sie sind darum 
nicht vordergründig zu ‚durchschauen‘, 
sondern es ist der kultivierte Umgang mit 
ihnen anzubahnen. Inszenierungen sind 
unverfügbare Anlässe für Bildung. Und das 
gilt für religiöse Inszenierungen in besonde-
rem Maße. Unverfügbarkeit ist das große 
Thema der Religion. Es findet seine bil-
dungstheoretische Parallele in der weder 
funktionalisierbaren noch zielbestimmbaren 
Offenheit des Bildungsprozesses.“ 

Wie Religion erschließt sich auch Bildung 
keiner Verfügungsmacht, sondern ist eine 
Aktivität des lernenden Subjekts selbst. 
Ereignen kann sich beides nur dort, wo 
Tradition zum Thema gemacht wird und 
zugleich Räume eröffnet werden, die ein 
Sich-Einlassen ermöglichen. Bildend ist 
Religion nur dann, wenn letzte Gewiss-
heiten nicht lediglich mitgeteilt und ange-
lernt werden, sondern wenn die Fähigkeit 
zur Vergewisserung angesichts der Sachbe-
stände einer Tradition, die Orientierung 
geben kann, entwickelt wird. An religiösen 
Inszenierungen kann dies gelernt werden. 
Daher liegt der religionspädagogische – wie 
auch der religionsdidaktische – Sinn solcher 
Inszenierungen „nicht primär im sachlo-
gischen Wissen um ihren historischen Ort, 
sondern in der jetzt und hier (wieder)erfahr-
baren Atmosphäre, die sich aus der je neu-
en Inszenierung ergibt. Religiöse Ge-
schichten, Texte, Räume usw. lassen durch 
Inszenierung ihre Bedeutung je neu spürbar 
werden. Darum wollen religiöse Gehalte 
primär nicht gewusst, zitiert und ‚verstan-
den‘, sondern aufgeführt werden. Szenen 
dienen der Vergegenwärtigung. Sie lassen 
sich als atmosphärisch gestimmte Räume 
begreifen, die Vorstellungs-Räume öffnen.“ 

Ein hinter solchen Überlegungen stehendes 
Verständnis von religiöser Bildung darf auch 

43R ä u m e  e r ö f f n e n  –  T h e m e n  s e t z e n



für die Inszenierungen religiöser Themen in 
den Jesuitendramen des 16. und 17. Jahr-
hunderts vermutet werden.

Ein Beispiel: Die Ausstellung  
„Minne Mut Mystik. 800 Jahre  
Mechthild von Magdeburg“ im Kultur
historischen Museum Magdeburg

Die vom 22.4. bis 6.7.2008 im Kulturhisto-
rischen Museum in Magdeburg gezeigte 
Ausstellung „Minne Mut Mystik. 800 Jahre 
Mechthild von Magdeburg“ unternahm den 
Versuch, unter den gegebenen Kommunika-
tionsbedingungen in Sachsen-Anhalt Wege 
zur Eröffnung von Differenzerfahrung zu 
beschreiten, um so Religiosität, Religion und 
christlichen Glauben überhaupt erst wieder 
als Denk- und Gestaltungsmöglichkeit für 
das persönliche Leben zu erschließen. 

Der Ausstellungskonzeption und -inszenie-
rung lag die Überlegung zugrunde, Mecht-
hild nicht lediglich als bedeutende weib-
liche Gestalt des Mittelalters, sondern insbe-
sondere auch als Selige zu präsentieren. 
Zwar wurde sie nicht im Sinne eines ordent-
lichen kirchlichen Verfahrens kanonisiert, 
doch hat sie für das Bistum Magdeburg 
große Bedeutung als heilige Frau. So ist ihr 
auch die Kirche St. Mechthild im Norden 
Magdeburgs geweiht. Die Ausstellung 
nahm daher das Thema ‚Heiligkeit‘ als Zen-
trum der Erzählung und versuchte seine 
Bedeutung inszenatorisch zugänglich zu 
machen. Hinter den Überlegungen stand 
ein Verständnis von christlicher Heiligkeit, 
das der katholische Theologe Hans Urs von 
Balthasar einmal so formuliert hat: „Die 
Heiligen der Kirche sind der wichtigste 
Kommentar zum Evangelium, denn sie sind 
die fleischgewordene Auslegung des 
fleischgewordenen Gotteswortes. So sind 
sie wirklich Zugänge zu Jesus.“ In diesem 
Verständnis sind christliche Heilige Men-
schen, an denen wie in einem Spiegel das 
christliche Grundbekenntnis ‚abzulesen’ ist, 

dass Gott in Jesus Christus Mensch gewor-
den ist. 

Die Ausstellung versuchte nun auf der Basis 
dieser Überlegungen zum christlichen Hei-
ligkeitsverständnis eine Annäherung an 
Person und Werk der Mechthild von Magde-
burg. Dies geschah in drei Anläufen: über 
ihr Werk „Das fließende Licht der Gottheit“, 
über die Rezeptionsgeschichte von Person 
und Werk der Mystikerin und über die Le-
bensräume, in denen sie sich bewegte.

Von besonderer Bedeutung für die Inszenie-
rung war der zweite Ausstellungsraum, der 
sich den Bildern widmete, die sich Men-
schen bis heute aus verschiedenen Perspek-
tiven heraus von Mechthild gemacht haben 
und machen: Neben der wissenschaftlichen 
und ikonografischen Rezeption ihres Werks 
und ihrer Person standen hier Hinweise auf 
ihre Rezeption in eher populären Medien 
und Objekten sowie im Bereich der Wieder-
entdeckung des Beginentums im 20. und  
21. Jahrhundert. Der Facettenreichtum der 
Mechthildbezüge konnte auf den vier Sei-
ten eines im Raummittelpunkt stehenden 
Kubus jedoch nur angedeutet werden. Das 
Innere dieses Kubus sollte betreten werden. 
Dort befand sich ein leerer Raum mit Spie-
gelflächen, der die Besucher und Besuche-
rinnen anregen wollte, über eigene Selbst-
bilder nachzudenken und diese vielleicht 
angesichts der Thematik des Umgangs mit 
‚Wunsch- und Rollenbildern’ bei Mechthild 
von Magdeburg zu reflektieren und Diffe-
renzerfahrungen inszenatorisch anzu-
bahnen. 

Der Raum Museum bzw. Ausstellung, der 
– obzwar hochkulturell besetzt – dennoch  
deutlich niedrigere Schwellen als ausdrück-
lich kirchliche Räume besitzt, konnte so ein 
Kommunikationsort für die Themensetzung 
„Heiligkeit“ werden.

44 R ä u m e  e r ö f f n e n  –  T h e m e n  s e t z e n



Folgerungen

Aus dem Dargelegten können als erste 
Schlüsse für die Gestaltung des Raumeröff-
nens und Themensetzens zur Kommunika
tion von Religiosität in Mitteldeutschland – 
und vielleicht auch anderswo – gezogen 
werden:

�� Als Grundhaltung gilt es, die konkreten 
Bedingungen ‚vor Ort‘ ernst zu nehmen als 
Basis jeglicher tatsächlicher Kommunikati-
on über Religiosität und Glaube; in Sach-
sen-Anhalt und Halle bedeutet dies: Areligi-
osität als Interpretation der Situation nicht 
zu verdrängen. 

�� Alle Inszenierungen, die zu Differenzerfah-
rungen herausfordern wollen, finden ihre 
kirchliche Begründung in der Aufgabe der 
kulturellen Diakonie (und die ist – wie 
Diakonie überhaupt – zunächst einmal 
selbstlos). 

�� Kommunikationsanlässe und –orte sind 
vielfältig: dies gilt es im Auge zu behalten 
und ohne Scheu zu nutzen; so können 
einerseits vorhandene ‚bekannte‘ Räume 
wie Kirchen und kirchliche Kunst neu und 
unerwartet erschlossen werden und so 
können andererseits neue – und hoffentlich 
auch unerwartete – Räume zu Orten der 
Themensetzung werden. 

… und es gilt: Gute Inszenierungen können 
auch ohne das Auftreten von 300 Teufels-
darstellern gelingen und überzeugen.

1	 Dvořák, Cordula: Das barocke Figurentheaterprogramm  
des Neuzeller Heiligen Grabes. Theaterwissenschaftliche 
Annäherung an ein religiöses „Schau-Stück“, in: Ederer, 
Walter u. Reinecke, Klaus (Hgg.): Sein grab wird Herrlich 
seijn. Das Heilige Grab von Neuzelle und seine Passions
darstellungen von 1751. Ausstellungskatalog, Regensburg 
1998, S. 57-76, hier: S. 64f.

2	 Kunstmann, Joachim: Theologie des religiösen Lernens.  
Die religiöse Bildung des Menschen als zentrale Aufgabe der 
Theologie, in: Rothgangel, Martin u. Thaidigsmann, Edgar 
(Hgg.): Religionspädagogik als Mitte der Theologie? 
Theologische Disziplinen im Diskurs, Stuttgart 2005,  
S. 39-53, hier: S. 44.

3	 Kunstmann, Joachim: Religion und Bildung. Zur ästhetischen 
Signatur religiöser Bildungsprozesse (Religionspädagogik in 
pluraler Gesellschaft, Bd. 2), Gütersloh/Freiburg i.Br. 2002,  
S. 403f.

45R ä u m e  e r ö f f n e n  –  T h e m e n  s e t z e n



Zu dieser Sonderausgabe von „Alte und neue Kunst“ hat Professor 
Schreiter einen Text zur Verfügung gestellt: Dr. phil. Katharina 
Winnekes, Kuratorin in „Kolumba“, Kunstmuseum des Erzbistums 
Köln, führte das folgende Interview mit ihm im Jahre 2000.  
Der Text ist veröffentlicht worden zuerst in „Kunst und Kirche“  
2000/4 und dann in „Wortfenster“; Johannes Schreiter – Schriften, 
Band II, herausgegeben von der Johannes-Schreiter-Stiftung.

Schreiter: Ich selbst habe zwar im Bereich 
Glasmalerei auch neue technische Verfahren 
ins Rollen gebracht, aber nachhaltig interes-
siert hat mich diese Dimension nie. Ich 
meine sogar behaupten zu können, daß sie 
für Kunstschaffende ganz allgemein zum 
Nebensächlicheren gehört. Wir nutzen 
Techniken, damit eine Bildidee oder ein 
nach Inszenierung verlangendes Konzept 
zufriedenstellend verwirklicht werden kann, 
mehr aber auch nicht. Technik hat – wenig-
stens nach meinem Dafürhalten – aus-
schließlich Hebammenfunktion. Wo immer 
sich die Technik in den Vordergrund spielt, 
ist es mit der Kunst nicht allzuweit her. Für 
mich ist sie jedenfalls ein notwendiges 
Übel, das man streng an die Kandare neh-
men muß.
Sie haben völlig recht: Der Glasmalerei 
boten sich in den letzten Jahrzehnten einige 
technische Neuerungen. Sie eröffneten ihr 
allerdings nicht bloß ein breites Spektrum 
von Gestaltungsmöglichkeiten, sondern ein 
durchweg zu breites. Für mindere Bega-
bungen – und damit haben wir es in der 
Glasmalerei-Landschaft oft zu tun – hat sich 
daraus eine Art Irrgartensituation ergeben. 
Auf einmal ist alles möglich geworden – 
und wer mit diesem verführerischen, post-
modernen Technikbuffet nicht selektiv 
umzugehen versteht, verfällt dem Options-
streß und greift dauernd daneben. Daß 
solche Entwicklungen natürlich auch unser 
Verständnis für die Aufgaben, für die Oblie-
genheiten der Glasmalerei beeinflussen, ist 
klar. Leider haben sie aber vor allem das 
Erkennen der Besonderheiten und Grenzen 
unseres Metiers merklich getrübt. Nebenbei 
gesagt sind die ‚Funktionen‘ von Bildern, 
das betrifft Glasbilder genauso, vom tech-
nologischen Fortschritt verhältnismäßig 
unabhängig, denn sie resultieren ja eher aus 
anthropologischen Gegebenheiten, die sich 
zum Glück oder bedauerlicherweise kaum 
ändern.

Über Glasmalerei heute – 
ein Interview mit Johannes Schreiter

Chorfenster in der 
Franziskanerkirche 

Rothenburg/
o.d.Tauber

Winnekes: Die Glasmalerei hat in den 
letzten Jahrzehnten neue Techniken 
entwickelt, die ein breites Spektrum von 
Gestaltungsmöglichkeiten eröffnen. Hat 
diese Entwicklung auch ein gewandeltes 
Verständnis der Aufgaben bzw. Funk­
tionen mit sich gebracht?

46



Worin sehen Sie die Aufgabe der Glas­
malerei im zeitgenössischen Raum?

Zunächst einmal, denke ich, ist das Aufga-
benspektrum der Glasmalerei in zeitgenös-
sischer Architektur so vielfältig wie die Ar-
chitektur selbst. Für das Foyer eines Thea-
ters oder Bankgebäudes ist sicher etwas 
völlig anderes angebracht, als für einen 
Raum, in dem Gottesdienste gefeiert wer-
den. Um aber direkt auf Ihre Frage zu ant-
worten: Ich sehe die Bestimmung der Glas-
malerei hauptsächlich im Stimulieren und 
Dienen; und dafür sind sowohl Flexibilität 
als auch die Bereitschaft zur Unterordnung 
unabdingbare Voraussetzungen. Aber: Un-
ter- bzw. Einordnung sind nie und nimmer 
Verdikte zur Belanglosigkeit. Integration – 
und darum geht es doch im Miteinander 
von Architektur und Bild – verlangt grund-
sätzlich das Zurücktreten des Einzelnen 
zugunsten des Ganzen, nicht sein Sterben. 
Meistermanns große Spirale an der West-
wand der Bottroper Schwarz-Kirche drückt 
die Bauidee des Architekten bestimmt nicht 
an die Wand, sondern fördert und ergänzt 
sie. Ohne ihre spezifische architektonische 
Umgebung wäre sie indes formal absolut 
beliebig.

Worin besteht für Sie persönlich die 
Herausforderung des Mediums Glas?

Für mich besteht sie genaugenommen 
darin, hier mit einem Material arbeiten zu 
können, das eben nicht mehr als Materie in 
Erscheinung treten muß. Ergo bin ich mit 
der Hervorbringung von Lichtgestalten 
befaßt: Mein Stoff ist sozusagen die Stoff
losigkeit.

Man hört häufig, daß sich die Schere 
zwischen der ‚hohen Kunst‘ und der Glas­
malerei immer weiter öffne, daß die  
Glasmalerei nur Abklatsch künstlerischer 
Positionen der Vergangenheit sei.  
Wie sehen Sie das?

Der Grund für die in der Glasmalerei-Szene 
weithin fehlende Originalität ist wohl ein-
fach der, daß sich dem Gestaltungsmittel 
Glas zu wenig wirklich genuine Bega-
bungen zuwenden. Und das wiederum 
dürfte an der ‚Angst‘ vor Auseinanderset-
zungen mit Gremien oder Räumen liegen, 
die der notwendigen künstlerischen Freiheit 
Grenzen setzen könnten. Dem Medium Glas 
darf deswegen das in dieser Sparte häufige 
Ausbleiben von Originalität nicht angelastet 
werden. Das ist das eine. Zum anderen: 
Aufträge vergeben meist Leute, die von 
Kunst entweder zu wenig oder gar nichts 
verstehen. Folglich favorisieren sie qualitativ 
Zweitrangiges bis Peinliches. – Solange also 
nicht an den entscheidenden Hebeln Per-
sönlichkeiten sitzen, die auch in Sachen 
Kunst kompetent sind, wird das Dilettan-
tische und Niedliche weiterhin tonange-
bend bleiben, und das nicht nur in der 
Glasmalerei. – Nichtsdestoweniger muß 
man aber auch, will man gerecht sein, der 
sogenannten freien Kunst ein gerüttelt Maß 
an Originalitätsschwund bescheinigen. Es 
sind wahrhaftig nicht nur die Glasmaler, die 
dem Abklatsch bereits Geschichte gewor-
dener künstlerischer Positionen immer 
wieder verfallen bzw. huldigen. Eigenstän-
digkeit ist halt anstrengend. Die Trittbrett-
fahrer hängen zweifelsohne auch da trau-
benweise an längst angekommenen Zügen.

Ist Glasmalerei Raumdekoration?

Ja und nein. Auf alle Fälle ist sie noch nie 
darauf festgelegt gewesen, ausschließlich 
Raumdekoration zu sein. Wer aber legt 
schon Wert darauf, in Räumen zu sitzen, 
deren Glasfenster in erster Linie mißmutig 
stimmen? Sooft sich mir vor Glasfenstern 
der Magen umstülpt, liegt das nur selten an 
deren dekorativer Tendenz, sondern fast 
immer an ihrer Überzuckerung und der 
ungenießbaren Behandlung ihrer Inhalte. – 
Es gibt auch heute noch ornamentale Fen-
ster von außerordentlicher Eindrücklichkeit:  

47Ü b e r  G l a s m a l e r e i  h e u t e  – 



Von Wilhelm Buschulte, Ludwig Schaffrath, 
Jamie Carpenter oder von Pierre Soulages in 
Coques. Das tröstet mich.
Ihre Frage läßt sich vielleicht am besten mit 
dem Hinweis auf die belebenden Fenster 
von Henri Matisse in Vence beantworten. 
Diese Glasteppiche sind sicher durch und 
durch Raumdekoration, aber eben Dekorati-
on von Format: Und darauf kommt es letz-
ten Endes an. Vor visuellen Danksagungen 
dieses Kalibers kann meines Erachtens jeder 
seinen Durst nach entproblematisierter 
Kunst bedenkenlos stillen.

Welche Qualität verbinden Sie mit dem 
Dekorativen? Positiv oder negativ konno­
tiert? Chancen im Dekorativen?

Mit dem Beispiel Matisse habe ich eigent-
lich die Karten schon auf den Tisch gelegt. 
Wenn das Dekorative – das Schmückende 
– der unverzichtbaren künstlerischen Quali-
tät nicht den Rücken kehrt, erfüllt es ohne 
Frage gewichtige menschliche Bedürfnisse. 
Vielleicht handelt es sich dabei sogar um 
ein ganz vitales Urbedürfnis. Das tatsächlich 
in sämtlichen Kulturen vorhandene Verlan-
gen nach Überhöhung des Alltäglichen 
durch die Inanspruchname von Schmuck ist 
so evident, daß insbesondere Feste, nicht 
zuletzt die Liturgie, ohne die Anwesenheit 
solcher Elemente gar nicht lebensfähig 
wären.
Im übrigen sind dekorative Anteile in fast 
allen großen Kunstwerken nachweisbar. Sie 
haben jedenfalls die Seriosität bildender 
Kunst noch nie unterwandert: in der frühen 
ägyptischen Wandmalerei nicht, bei Giotto 
oder Simone Martini nicht, in den Stilleben-
gattungen des 17. und des 18. Jahrhunderts 
nicht, bei Klee und Baumeister nicht und 
bei den Konstruktivisten wie Bill oder Stella 
ebensowenig. Daß der Begriff dekorativ 
derzeit gerne mit viel losgelassener Super-
marktfarbe gleichgesetzt wird, ist sicher 
kein Indiz für eine zunehmende ästhetische 
Intelligenz. Mir teilt sich darin eher unsere 

Entreefenster der Melanchthonkirche in Mannheim

Südgiebelfenster in St. Martin, Helmstedt

48 Ü b e r  G l a s m a l e r e i  h e u t e  – 



visuelle Verrohung mit. In dem Gassenhauer 
‚Bunt ist meine Lieblingsfarbe‘ spiegelt sich 
allem Anschein nach der brutale Einfluß 
einer rein spekulativen Konsumästhetik 
wider, dem offensichtlich jüngere Entwerfer 
erheblich schneller zum Opfer fallen.

Welche Kriterien sollte Glasmalerei er­
füllen, wenn sie in historischen Räumen 
vorhandene Bildprogramme ergänzt 
(Technik, Farbe, Gegenständlichkeit, 
Bildsprache...)?

Ich würde hier an erster Stelle die Gabe der 
Einfühlung nennen und gleich an zweiter 
den Willen zur Einordnung. Das kann erfah-
rungsgemäß auf all den von Ihnen genann-
ten Ebenen geschehen. Wenn verstanden 
werden soll, daß ein hinzugekommenes 
Glasfenster Angehöriger eines Bildpro-
gramms sein möchte, dann muß es wenig-

stens ein bis zwei dieser vorgegebenen 
Eigenschaften aufgreifen. Sich z.B. der Far-
bigkeit eines vorhandenen Bildzyklus‘ anzu-
schließen, bricht der künstlerischen Freiheit 
bestimmt keine Zacke aus der Krone. Das 
gleiche gilt für die technische Dimension.

Wenn Sie sich einen Traum verwirklichen 
dürften – worin bestünde Ihr größter 
künstlerischer Wunsch?

Er bestünde darin, noch einmal für einen 
herausragenden historischen Raum eine 
geschlossene Ikonographie entwickeln zu 
dürfen – was natürlich nur in Räumen mög-
lich ist, die nicht schon hier und da andere 
Glasbilder aufweisen. Noch gibt es ein paar 
solcher Baudenkmäler. Eins davon erhoffe 
ich unverdrossen für mich. Der Traum allein 
langweilt mich allmählich.

Fenster in der Kapelle des Seniorenwohnheims in Wesel-Feldmark

49Ü b e r  G l a s m a l e r e i  h e u t e  – 



Der 1925 in Duisburg geborene Rolf Crum-
menauer war selbst noch Studierender an 
der Kunstakademie Düsseldorf, als er mit 23 
Jahren – nach Kriegsdienst, Verwundung 
und Gefangenschaft – mit dem Auftrag 
betraut wurde, die Studenten der Architek-
turabteilung im Freihandzeichnen zu schu-
len. Diese Abteilung gehörte damals zu den 
hervorragenden Klassen der Hochschule, 
die von den bedeutenden Architekten und 
Kirchenbaumeistern Prof. Hans Schwippert 
und Prof. Rudolf Schwarz geleitet wurden. 
Crummenauers außerordentliche zeichne-
risch-analytische Begabung, aber auch seine 
Fähigkeit, mit unterschiedlichsten Materi-
alien umzugehen und sie im großen Zusam-
menhang sinnvoll einzusetzen, hatte man 
früh erkannt, und so wuchs er – ohne selbst 
Architektur studiert zu haben – im Zuge der 
ihm gestellten Aufgaben in das Metier hin
ein. Die Bandbreite dessen, womit er sich 
über vier Jahrzehnte beruflicher Aktivität 
beschäftigten sollte, war enorm und reichte 
von der Zeichnung und der Druckgrafik 
über das Entwerfen von Schmuck, Glas-
schliffarbeiten, Glasfenstern, Mosaikböden, 
Wandmalereien, Reliefs und kleinplastischen 
Werken bis hin zu Arbeiten im öffentlichen 
Raum wie Skulpturen, Fassaden- und Platz-
gestaltungen. Eine besondere Stellung 
nehmen dabei die Arbeiten ein, die er im 
Auftrag des Bistums Münster in dessen 
Verantwortungsbereich ausgeführt hat. 
Diese Großprojekte gehören noch heute 
zum Besten, was auf dem Gebiet der Umge-
staltung von sakralen Gebäuden mit histo-
rischer Substanz landesweit geleistet wor-
den ist.

Dienende Kunst

Das sakrale Werk von Prof. Rolf Crummenauer (1925–1999)

Kai Hackemann

 Als das Oberverwaltungsgericht Münster 
gebaut wurde, suchte man für die Gestal-
tung des Eingangsbereiches eine künstle-
rische Konzeption. Von den eingereichten 
Entwürfen nicht überzeugt, verwies das 
Jurymitglied Prof. Joseph Fassbender von 
der Düsseldorfer Kunstakademie auf seinen 
Kollegen Prof. Rolf Crummenauer. So kam 
dessen Kontakt mit dem Münsteraner Diö-
zesanbaurat Bernhard Dirksmeier zustande. 
Dirksmeier, von der Ausführung des ersten 
Projektes überzeugt, sollte von nun an 
immer wieder bei wichtigen Bauvorhaben 
auch die Wettbewerbsbeteiligung des 
Künstlers empfehlen.

Crummenauer – als aus der Kirche ausgetre-
tener Protestant nicht gerade die ideolo-
gische „Idealbesetzung“ – begründete seine 
sakralen Werke mit der Verpflichtung den 
Menschen gegenüber, die „mit dem zer-
knautschten Hut in den Händen in der 
Kirche Trost und Hilfe suchen“. Obwohl 
selbst den Wenigen, die ihn auch privat gut 
kannten, wohl nie ganz die Art und Intensi-
tät seines Glaubens verständlich wurde, gab 
es keinerlei Zweifel daran, dass er sich in 
seinen sakralen Projekten an nichts mehr 
orientierte als an dem Gedanken der beson-
deren Funktion seiner Schöpfungen, aus 
dem sich beinahe zwangsläufig Formen von 
zurückhaltender Eleganz, von Schlichtheit 
und Dauer ergaben. Gestaltung, die zeitun-
abhängig bestehen können sollte, war ihm 
wie ein Kommentar zum Wesen christlicher 
Glaubensinhalte. Eine zwingende Konse-
quenz dieser Haltung war, dass die von ihm 
eingesetzten Materialien allerhöchste Quali-
tät besitzen und „ontisch“ sein mussten, 
womit gemeint war, dass keine 

50



Verkleidungs- oder Ersatzmaterialien wie 
Furniere oder kunststoffbeschichtete Plat-
ten zur Anwendung kamen. „Vor dem lieben 
Gott wird nicht gepfuscht“, war einer seiner 
saloppen, aber ernst gemeinten Aussprüche.

Die vier bedeutendsten Projekte Rolf Crummenauers sind 
die nach dem 2. Vatikanischen Konzil notwendig gewor-
denen Umgestaltungen des Altarraumes des sog. St. Lud
gerus-Domes von Billerbeck (1975) und der Pfarrkirche  
St. Andreas in Ahaus-Wüllen (1977), der umfassende Umbau 
der Wallfahrtskirche St. Ida in Herzfeld (1981) und die Neu
fassung der Grablege des Bischofs Clemens August Kardinal 
Graf von Galen im St. Paulus-Dom zu Münster (1988). 

Billerbeck
Die Besonderheit des ersten Großprojektes 
in Billerbeck bestand darin, dass in die Äs-
thetik der seit ihrer Weihe im Jahre 1898 
unverändert gebliebenen neugotischen 
Kirche, entworfen von Baumeister Wilhelm 
Rincklake, dem späteren Bruder Ludgerus 
aus dem Benediktinerkloster Maria Laach, 
so wenig wie möglich eingegriffen werden 
sollte, dabei aber die in der Ritenkongrega-
tion 1969 festgelegte Änderung des Gottes-
dienstes eine Neuinterpretation der litur-
gischen Orte zwingend erforderlich machte. 
Einstimmig wurde Rolf Crummenauers 
Entwurf von der achtköpfigen Jury als  
bester gekürt. Er enthielt folgende Haupt-
merkmale: 

�� Die Schaffung eines neuen Altares in der 
zentralen und stufig erhöhten Position 
unmittelbar am Choransatz und seine 
formale Entwicklung aus dem Muster 
des vorhandenen mehrfarbigen Stein
bodens.

�� Die Zusammenfassung von Ambo und 
Priesterstuhl zu einer plastischen Einheit, 
eine eigenwillige Lösung, die 2009 durch 
die Entfernung des Stuhles eine der  
liturgischen Funktion angemessenere 
Umgestaltung erfuhr.

�� Die Einbindung der bedeutenden 
Ludgerus-Büste in ein dem Ambo 
gegengewichtig zugeordnetes Element 
mit Reliquien-Stele. 

�� Der Ersatz des mehrstufigen hölzernen 
Umbaus des alten Hochaltares im Chor 
durch eine geschwungene Sockelausbil-
dung mit gerätehaft ausgeformtem 
Zugang zum Tabernakel. 

Umgestaltung des Altarraums in St. Ludgerus, Billerbeck:
•	 Altar
•	 Altar, Fußzone

51D i e n e n d e  Ku  n s t



Als herausragend muss in seiner Ausfor-
mung der neue polygonale Altar bewertet 
werden. Aus dem Bodenmuster entnom-
mene Winkelstellungen überführt er in 
lichtreflektierende Flächen von kristalliner 
Gestalt – Stein gewordene Gleichung zwi-
schen Klarheit der Form und Reinheit der 
Gedanken. Er birgt unter sich ein in den 
Steinteppich eingelassenes sichtbares Reli-
quiar. Wie bei allen anderen Altären Rolf 
Crummenauers ist eine Trennung des Altar-
sockels von der Mensa zu beobachten, hier 
durch in Metall geformte Kupplungen. Eine 
solche Unterbrechung der Erdung ordnet 
die Handlungen oberhalb der Verbindungs-
stücke kosmischen Gesetzen zu.

Wüllen
Unmittelbar nach den Arbeiten in Billerbeck 
folgte aus gleichem Anlass die Neuordnung 
der zweischiffigen St. Andreaskirche in 
Ahaus-Wüllen. Hier galt es, den Zusammen-
hang der liturgischen Orte bei gleichzeitiger 
Bewahrung einiger weniger historischer 
Elemente neu zu stiften. Vom Vorraum bis in 
den Chor hinein zieht sich diese liturgische 
Achse, beginnend mit dem Taufbecken im 
Narthex und endend in der diametralen 
Positionierung des Tabernakels. Der Altarbe-
reich ist durch eine zweistufige Rundanlage 
vom Bereich der Gemeinde getrennt und 
verlängert sich in einem schmalen Ausläufer 
bis in die Tiefe des Chores, wo er – ebenfalls 
in Kreisform und das Sakramentshäuschen 
umfassend – endet. Der Priestersitz ist aus 
der Achse nach links an die Treppe des 
hinteren Altarkreises versetzt und nimmt 
dessen Radius auf. Ausgleichend dazu wirkt 
der in eine rechte Ausformung des sakralen 
Weges eingelassene Kredenztisch.  

Umgestaltung des Altarraums in St. Andreas,  
Wüllen:
•	 Tabernakel
•	 Altarbereich in zweistufiger Rundanlage mit  

Bronzeband im Boden als liturgische Achse bis zum 
Tabernakel

•	 Vierfüßige Sockelzone des Altars

52



Über einem in den Boden eingelassenes 
und die Kerzenhalter integrierendes Bronze-
band in Kreuzform erhebt sich die quadra-
tische Altarplatte auf vier eng stehenden 
Sockelelementen, formgleich mit denen des 
Taufbeckens, des Ambos und des Taberna-
kels. Solcherlei gestalterische Einheit wird 
auf das Glücklichste ergänzt durch die ei-
genwilligen und bei allem aktuellen Gestus 
doch nachdenklich und verhalten wir-
kenden Glasfenster von Johannes Schreiter, 
der neben Georg Meistermann und Heinrich 
Campendonck zu der kleinen Schar heraus-
ragender deutscher Glaskünstler des 20. 
Jahrhunderts zählt.

 Auf ein besonders schönes Detail soll hier 
verwiesen werden: Eine farbig gefasste 
hölzerne Christusgruppe war zu integrieren 
und fand ihren Platz an der westlichen 
Wand über dem Innenportal. Um sie in 
engeren Kontakt mit der Architektur zu 
bringen, überführte der Künstler die Ausfor-
mung der Gewölbekante in ein die Christus-
figur umrahmendes Kreuzrelief. Die beige-
ordneten Figuren erhielten Sockel, die auf 
einem tragenden Metallkreuz aufgelegt 
wurden und ebenfalls auf die Plastizität der 
Kreuzgrate eingingen.
 

Herzfeld
Wegen des Zusammenspiels von statischer 
Gestalt und spirituellem Gehalt wird man 
den umfassenden Umbau von Altarzone 
und Krypta der Wallfahrtskirche St. Ida in 
Lippetal-Herzfeld sicherlich als Crummenau-
ers spektakulärstes sakrales Werk bezeich-
nen. Bei Grabungen im seitlichen Krypta-
Bereich des historistischen Baues (Fertigstel-
lung 1903) fand man 1975/76 Überreste der 
frühen Vorgängerkirche und insbesondere 
einen steinernen Sarkophag, in dem man 
die ursprüngliche Grablege der 825 verstor-
benen und 980 heiliggesprochenen Ade-
ligen mit hoher Wahrscheinlichkeit anzu-
nehmen hat, war sie doch Stifterin dieser 
ersten Kirche, die dann auch die Grablege 
ihrer Adelsfamilie wurde. Die Leitidee der 
Gestaltung begründete sich im Zitat jener 
frühchristlichen Bestattungsart, bei der die 
Altäre unmittelbar über den Gräbern der 
Heiligen positioniert wurden. 

Eine solche Konstellation, confessio (Glau-
benszeugnis) genannt, verwies zuerst ein-
mal auf die Zeugenschaft der Heiligen im 
Prozess einer sich etablierenden Religion, 
aber in seiner vertikalen Abfolge von Sym-
bolen des Todes und der Auferstehung 
selbstverständlich auch auf die österliche 
Glücksbotschaft. 

In Herzfeld findet die Idee der confessio 
einen bewegenden und mit den Mitteln der 
Moderne erzeugten Ausdruck. Vier Metall-
träger, die sich um den Sarkophag postie-
ren, streben – auf mittlerer Raumhöhe der 
Krypta das Reliquiar mit den Gebeinen der 
Heiligen tragend – durch zwei im Boden der 
Oberkirche eingelassene durchsichtige 
Sechsecke, die sogenannten fenestrellae 
confessionis, in das Kirchenschiff und enden 
dort als die Stützen des Altartisches1. Durch 
die Bodenfenster wird der Zusammenhang 
in der zeitlichen Abfolge von Tod, Auferste-
hung und Gegenwart Christi in der Feier der 
Heiligen Eucharistie eindrucksvoll augen

Wüllen: Christusgruppe mit umrahmendem Kreuzrelief

53D i e n e n d e  Ku  n s t



fällig und visuell nachvollziehbar gemacht.

Singulär ist auch die kreisrunde und für 
Prozessionen zu öffnende Vitrine mit dem 
Kopfreliquiar der Heiligen in der Unterkir-
che. Das Lot unter ihrer Trägerplastik und 
der Turmbaldachin verweisen auf Idas 
Eigenschaft als Bauherrin. 

Herzfeld
links: Der Altar fußt auf einem Stahlgestell bis zum Boden 
der Krypta und bildet zusammen mit einem Reliquiar und 
einem steinernen Sarkophag eine „Confessio“.

rechts: Vitrine mit Kopfreliquiar in der Unterkirche



Münster
Die Kunst des 20. Jahrhunderts hat ihren 
wesentlichen Eingang in den St. Paulusdom 
zu Münster nach der Beseitigung der 
schweren Kriegsschäden erst in der zweiten 
Hälfte der 1980er Jahre gefunden. Anders 
als sonst üblich, wurde zuerst die Neuver-
glasung des gesamten östlichen Kapellen-
kranzes und etwas später die Neuordnung 
der Ludgeruskapelle, der Grablege von 
Clemens August Kardinal Graf von Galen, 
vom Domkapitel nicht über einen Wettbe-
werb vergeben, sondern Künstlern anver-
traut, die sich durch die außergewöhnliche 
Qualität ihrer Arbeiten speziell im sakralen 
Bereich für eine solche Aufgabe empfohlen 
hatten. Für die siebzehn Glasfenster der 
gotischen Chorkapellen gewann man Prof. 
Georg Meistermann. Wenige Tage nach der 
Fertigstellung des Zyklus‘ ist er 1990 
gestorben.

Im Zusammenhang mit der in Rom bean-
tragten Seligsprechung kann der zweite 
Eingriff in den Baubestand – die Neufas-
sung der Grablege des „Löwen von Mün-
ster“ – als noch bedeutender angesehen 
werden. Diesen Auftrag erhielt Prof. Rolf 
Crummenauer, der während der Ausfüh-
rung seiner Entwürfe für Münster und nach 
über 40 Dienstjahren seine Lehrtätigkeit an 
der Kunstakademie Düsseldorf 1988 been-
den sollte. 

Wer den Chorumgang des Münsteraner 
Domes betritt, stößt nach wenigen Metern 
auf die in eine Säule eingelassene und von 
dem Bildhauer Edwin Scharff 1951 geschaf-
fene Portraitbüste des Kardinals. Von ihrem 
ursprünglichen Stand in der Kapelle heraus-
genommen und mit dem Blick in sie hinein 
ausgerichtet, bindet und führt sie die Auf-
merksamkeit. Ein begleitendes, in den Bo-
den intarsiertes Bronzeband öffnet sich, in 
der Kapelle angelangt, zu einem schlichten 
Blattmotiv und umfasst den unteren Teil der 
Grabstätte. Zwei Inschriften sind in die 

Bronze eingelassen und erinnern zum einen 
an den Papstbesuch im Jahre 1987, zum 
anderen an einen Ausspruch und ein 
Sprachbild des Kardinals; über Hammer und 
Amboss steht: „Man muss Gott mehr gehor-
chen als den Menschen.” Gleichermaßen 
konfrontiert mit Physis und Geist von Ga-
lens kann der Betrachter nun die als symbo-
lischen Lebensweg zu verstehenden Bron-
zeplatten kreuzen oder ihrer Richtung in die 
Kapelle hinein folgen. Dort empfängt ihn 
die in sich gekehrte Ruhe eines alle Details 
einschließenden Gestaltungsganzen, das 
mit solchem Feinsinn in den Baukörper 
eingebracht ist, dass der eigentlich auch 
verhalten auftretende transluzide „Lob
gesang durch die Geschichte hindurch” von 
Meistermann hier noch ein wenig zu be-
wegt erscheint. Die Gliederung der Boden-
platten folgt dem oktogonalen Maßwerk 
des Gewölbes. Wo sich Abweichungen 
zwischen idealer Berechnung und tatsäch-
lichem Befund ergaben, wurden diese nicht 
kaschiert, sondern durch Bronzeplättchen 
sichtbar gemacht. 
Im Halbkreis um das Grab sind drei mäch-
tige Platten aus Baumberger Werkstein 
angeordnet. Sie tragen die Trias von Altar, 
Lichtkreuz und Reliquienvitrine. Letztere 
musste einer Silberstatue des Heiligen Lud-
gerus aus dem 19. Jahrhundert und einem 
wertvollen zeitgenössischen Tragaltar mit 
der Armreliquie des Heiligen aus Essen-Wer-
den Platz geben. Das notwendige Volumen 
und die aus Sicherheitsgründen hohe Mate-
rialstärke wurden in der Wahrnehmung 
dadurch reduziert, dass das Panzerglas in 
seiner Statik genutzt wurde und Zwischen-
boden und Haube trägt. 
Profanen Sicherungspflichten enthoben, 
entwickeln Altar und Kreuz eine ungewöhn-
liche und unmittelbar berührende Eigen-
kraft. Seiner Bedeutung entsprechend ist 
der kubische Altar zentral angeordnet. 
Betont wird er auch dadurch, dass 
die Bodenplatte zwar – wie bei den 
Begleitern – in leichter Rundung in die zu 

55D i e n e n d e  Ku  n s t



tragende Form hineinwächst, dort aber 
höher endet. Waagerecht durchschnitten 
birgt er in sich ein Kreuz aus Mooreiche, ein 
seltenes, weil über ca. 15 000 Jahre natürlich 
konserviertes Material, für das man auf ein 
ungewöhnlich großes Fundstück aus der 
Odermündung zurückgreifen konnte. Wird 
die Trias vom Zusammenklang von Werk-
stein und Bronze bestimmt, tritt hier ein 
drittes und dem menschlichen Empfinden 
besonders nahestehendes Material pointiert 
hinzu und evoziert eine mit den Sinnen 
erfahrbare Vorstellung von der Last des 
Kreuzes. 

Crummenauer hat auch auf Nikolaus von 
Kues und seinen Begriff der coincidentia 
oppositorum hingewiesen, der These, dass 
alle endlichen Gegensätze – hier materiale 
– in Gott zusammenfallen. Im Zusammen-
wirken von Opfertisch, Kreuzeslast, Abend-
mahl und Erlösung ordnet sich dieser Teil 
der Trias Jesus Christus zu.

Schon 1984 hatte der Künstler für den Dom-
schatz ein Prozessionskreuz entworfen, das 
aus diesem besonderen Anlass als Stand-
kreuz in die Kapelle überführt wurde. Der 
zeltförmig aufsteigende und in einer Bron-
zekappe auslaufende Sockel ist zu einem 
Viertel aufgeschnitten. So lässt er die Art 
der Fassung nachvollziehbar werden und 
öffnet sich zu einer immer brennenden 
Kerze hin, deren Standfläche als Verbildli-
chung des Übergangs halb in den Block ein-
gelassen ist und halb hervorsteht. Das vom 
Kreuz als Zeichen des Heils ausgehende 
Licht kann durch die sektorale Öffnung in 
die Welt gelangen. Hoch überragt wird 
diese Konstellation von der zentralen Vie-
rung. Dort ist ein kleines massives Gold-
kreuz zwischen zwei auf die Spitze gestell-
ten Bergkristallscheiben eingebracht und 
wird nur durch deren Einschliff gehalten. 
Der Bergkristall, Symbol der Vollkommen-
heit und Medium kosmischen Lichts, soll 
dort entstanden sein, wo Gottes Finger die 

Münster, Dom:
Grablege von Clemens 
August Kardinal  
Graf von Galen
mit Altar, Reliquien
vitrine, Prozessionskreuz 
und Bodenplatten

56 D i e n e n d e  Ku  n s t



Erde berührt hat. Auch gilt er als das Materi-
al seines Thrones. Als über einen langen 
Zeitraum gewachsenes Gestein verweist er 
hier auf die Entstehung der Welt. Das Gold 
ist Material der Ewigkeit, benennt die Zeit, 
vor der das irdische Sein endet. Durch das 
Zusammenfügen von Bergkristall und Gold 
spannt sich so ein gedanklicher Bogen von 
der Genesis zur Apokalypse unter der All-
macht und Allgegenwärtigkeit Gottvaters.

Die Gestaltung der Ludgeruskapelle hat Rolf 
Crummenauer als den Höhepunkt seiner 
künstlerischen Laufbahn bezeichnet. Seine 
Verehrung für den „Löwen von Münster” als 
moralische Lichtgestalt in braunen Jahren 
und der rechte Zeitpunkt, an dem die nöti-
ge Erfahrung gesammelt war, um nur noch 
dieses Eine zu tun, haben ein Ensemble 
entstehen lassen, dessen materiale Symbo-
lik und formale Strenge Resultate tiefer 
geistiger Durchdringung sind. Alles ist auf 
das Maß gebracht, welches sich aus Funkti-
on, Gehalt und Umraum sinnvoll herleitet. 
Nichts weniger als selbstdarstellend ist 
diese Kunst, sondern dienend, aber groß.

Nach der Ludgeruskapelle hat Rolf Crum-
menauer keine öffentlichen Aufträge mehr 
angenommen. Eine Dokumentation seiner 
Arbeiten hat er abgelehnt. Dieser Text ist 
bisher die einzige bescheidene Ausnahme. 
Das Wichtigste in seinem Œuvre, die großen 
architekturbezogenen Arbeiten, sei nur vor 
Ort begreifbar, hat er als Grund für seine 
Zurückhaltung angegeben. Das begleitende 
Werk, die Zeichnungen, die Druckgrafik, die 
Malerei und der Komplex der angewandten 
Arbeiten bis hin zum Schmuck, wird von de-
nen gehütet, die etwas erwerben konnten 
oder beschenkt wurden. Rolf Crummenauer 
starb am 3. 1. 1999 in seinem Haus in Meer-
busch.

1 Am Altar in Herzfeld ist mit dem Gesicht 
zur Gemeinde vor vielen Jahren und gegen 
den ausdrücklichen Willen des Künstlers 
eine Schriftplatte angebracht worden, die 
zu einer Abschwächung des spirituellen 
Eindrucks führt. Es empfiehlt sich, den Altar 
von hinten zu betrachten.

Prozessionskreuz (Detail) in der Kapelle der Grablege

57D i e n e n d e  Ku  n s t



Mein Thema ist die menschliche Figur. 
Es umfasst sowohl die inneren Widersprüche 
des Menschen wie auch die Darstellung 
seines Körpers. Es interessieren mich zum 
einen die positiven Spannungen, die sich 
z.B. in einer sinnlichen und erotischen Kör­
perlichkeit zeigen können – zum anderen 
deren Gegenstück, das aus den Fugen Gera­
tene, die Brüche, der Zweifel, das Ringen 
um Balance.

Die Themen meiner Plastiken sind unter­
schiedlich. Manchmal interessiert mich eine 
einfache Haltung und Stimmung einer 
Einzelfigur. Ich beschäftige mich außerdem 
mit Themen aus der antiken Mythologie 
und der christlichen Religion (z.B. mit Figu­
ren, die die Welt der Kirche und des Glau­
bens repräsentieren: Kardinal, Mönch, Abt, 
usw.) Es gibt aber auch Themen, die sich 
nicht einfach eingruppieren lassen.

Mutter Theresa, Relief, Terrakotta, bemalt, 2006, 
83 x 131 x 9 cm, Bronzeguss, Marien-Hospital, Düsseldorf

Vertreibung aus dem Paradies, Terrakotta, 2002
53,5 x 40 x 3 cm 

Nina Koch – die Kunst und ich58



Die Idee für eine Plastik kann aus einer 
vorher entstandenen kommen, sie kann 
aber auch durch konkret erlebte Situati-
onen entstehen. Auch andere Kunstwerke 
können mich inspirieren. Meiner Meinung 
nach entsteht Kunst nicht nur aus sozialen 
oder gesellschaftlichen oder politischen 
Gründen. Sie macht nur dann Fortschritte, 
wenn sie sich auch aus der Kunst entwickelt 

So sehe ich mich in der Tradition der Berli-
ner Bildhauerschule. Diese begann mit den 
Bildhauern Gottfried Schadow, Christian 
Daniel Rauch, Louis Tuaillon und wurde im 
20. Jahrhundert weitergeführt unter ande-
ren von Georg Kolbe, Richard Scheibe, Ger-
hard Marcks, Gustav Seitz sowie von Bern-
hard Heiliger, Waldemar Grzimek und 
meinem Lehrer Richard Heß.

Ich sehe mich aber auch in einer Tradition 
der modernen italienischen Bildhauerei. Es 
sind zum Beispiel die Werke von Giacomo 
Manzù, Luciano Minguzzi, Florian Bodini 
u.a., die mich beschäftigen.

Giacomo Manzù gehört nicht nur für mich 
zu den größten figurativen Bildhauern des 
20. Jahrhunderts, dessen Werke auch die 
Kirchenkunst erneuerten. Seine Darstellung 
des Menschen und des Bildes von Jesus 
Christus sind von solcher Ausdruckskraft 
und Meisterschaft, dass sie bis heute Maß-
stäbe setzen und meines Erachtens auch 
den Vergleich mit einem Renaissancemei-
ster wie Donatello auf sich nehmen können.

Es sind mehr als Anregungen, die ich aus 
den Kunstwerken anderer gewinnen kann. 
Manche berühren mich zutiefst oder verset-
zen mich in einen unglaublich staunenden 
Zustand ob der Ideen und ihrer gestalteten 
Ausdruckskraft. Es würde den Rahmen 
dieses Textes sprengen, würde ich von den 
vielen intensiven Kunsterlebnissen spre-
chen, die mir hierzu einfallen. 

Pietá Bronze, 2003, 54 x 25 x 31 cm
Marienkapelle, Altenpflegeheim St. Pius in Bielefeld

59N i n a  K o c h  –  d i e  Ku  n s t  u n d  i c h



Vor kurzem jedoch sah ich in Sommacam-
pagna, Norditalien, eine Ausstellung des 
italienischen Bildhauers Novello Finotti. 
Seine Mamorskulptur „Levitazione“, auf 
deutsch: „Freies Schweben“, hat einen be-
sonders intensiven Eindruck hinterlassen. 
Sie zeigt einen liegenden, in Tücher ge-
hüllten Körper, der nur in seinem mittleren 
Teil mit der Basis verbunden ist und da-
durch schon fast schwebt. Seine Beine und 
Füße sind mit Bändern bandagiert.

Von der einen Seite sehen wir ein Gesicht, 
das den Liegenden zu küssen scheint. Viel-
leicht ist es ein Abschiedskuss. Vielleicht ist 
es ein Bild des Todes, ein Bild vom Entwei-
chen der Seele und dem „Hinübergleiten“ 
des Körpers in den Tod.

Von der anderen Seite betrachtet, erscheint 
das schwebende Gesicht als eine Art Maske. 
Es ist eine schalenartige Form, auf deren 
innerer Seite man die negativ geformten 
Züge von Mund, Nase und Augen erkennen 
kann. Sie sind, wie übrigens die gesamte 
Figur, derart präzise gemeißelt worden, dass 
bei seitlichem Lichteinfall die Formen voll-
plastisch wirken. Aber auch der Kopf des 
schwebenden Körpers wird erst unter einer 
weiteren Maske zur Hälfte sichtbar.

Diese Skulptur zeigt, dass auch heute die 
uralte Frage nach Sein und Tod, nach Trans
zendenz und Glauben zu ausdrucksstarken 
und überzeugenden Skulpturen figurativer 
Bildhauerei führen kann.

Beide, Kunst und Religion, stellen Fragen 
nach grundsätzlichen Themen der Mensch-
heit: nach Gott, nach Tod und Auferstehung, 
nach Schuld und Verantwortung. Gerade 
die Auseinandersetzung mit Kunst und 
Religion führt dazu, sich diesen Themen zu 
stellen.
 

Novello Finotti Levitazione (1991–1997),  
Carrara-Marmor, 78 x 151 x 37 cm

60 N i n a  K o c h  –  d i e  Ku  n s t  u n d  i c h



In einer Gesellschaft, in der Menschen auf 
ihren eigenen Vorteil bedacht sind und sich 
nicht solidarisch mit denen zeigen, die ihre 
Hilfe und Unterstützung brauchen, er-
scheint mir die Darstellung eines humanen 
Menschenbildes besonders wichtig. Der 
tiefere Wert eines Kunstwerkes liegt in sei-
nem geistigen Niveau, in seiner Aussage 
über das menschliche Dasein. Es lenkt den 
Blick auf die Würde des Menschen. Es wirkt 
somit sinnstiftend und nimmt eine wichtige 
Funktion bei der Gestaltung von öffent-
lichen Räumen ein. Verschwindet das Bild 
des Menschen aus der Kunst und wird be-
stenfalls durch Dekoration oder beliebige 
Materialienarrangements ersetzt, so sagt 
dieses eine Menge über die Gesellschaft 
aus, in der das geschieht. Ein figuratives 
Kunstwerk schafft ein Gegenüber, löst Sym-
pathie oder Antipathie aus, ist wie ein Spie-
gel und fordert den Betrachter allein durch 
seine Präsenz zur Stellungnahme auf. Es 
konfrontiert uns mit uns selbst. Deshalb 
brauchen Menschen Kunst. Und deshalb 
braucht auch die Kirche Kunst. Nicht alles 
lässt sich mit dem geschriebenen oder 
gesprochenen Wort ausdrücken. Und gera-
de das Transzendente, Unfassbare, Unglaub-
liche kann uns im Kunstwerk begegnen. 

Neben der Aufgabe, Inhalte zu vermitteln 
und zur Dekoration zu dienen, hat die Pla-
stik im öffentlichen Raum vor allem die 
Funktion, den Raum zu organisieren. Der 
Kirchenraum ist hier ein ganz besonderer 
Raum, der in verschiedene Bedeutungszo-
nen unterteilt ist. Die dort aufgestellte 
Skulptur nimmt diesen Bezug in sich auf 
und reagiert darauf. Sie zentriert, sie beglei-
tet, sie unterstreicht und betont zum Bei-
spiel den Bereich des Altars, des Taufbe-
ckens usw. Ihr wird allein durch ihren Stand-
ort eine Bedeutung zuerkannt, ob sie sie 
füllen kann, begründet sich durch ihre 
Qualität.

Die Bildhauerin Nina Koch 

wurde 1961 in Dahl bei Paderborn geboren. 
Sie studierte bis 1992 an der Fachhochschu-
le Bielefeld bei dem Berliner Bildhauer 
Richard Heß. Seitdem hat sie Werke in zahl-
reichen Ausstellungen in deutschen Städten 
sowie in Italien präsentiert. Von 1995 bis 
2001 hatte sie einen Lehrauftrag an der 
Fachhochschule Bielefeld, im Fachbereich 
Gestaltung für Plastisches Gestalten, inne.

Nina Koch wurde mit mehreren Preisen 
ausgezeichnet, darunter 1991 dem ersten 
Preis mit Auftrag zur Realisierung beim 
Wettbewerb des Denkmals Katharina von 
Boras in der Lutherstadt Wittenberg und 
2005 dem ersten Preis, ebenfalls mit Auf-
trag, beim Wettbewerb für eine Frauenfigur 
für das Mahnmal der Opfer der beiden 
Weltkriege in Medebach.

Mehrfach organisierte sie auch als Kuratorin 
Skulpturenausstellungen, so 2002 in der 
Kirche St. Matthäus in Berlin, 2004 im  
Berliner Schoeler-Schlösschen und 2005 für 
die Stadt Weikersheim. Nina Koch arbeitet 
mit den Materialien Stuckgips und Terra
kotta für den Bronzeguss.

N i n a  K o c h  –  d i e  Ku  n s t  u n d  i c h 61



Mehr Licht
Christoph Dahlhausen über seine Arbeit

Als Sohn einer Kunsthistorikerin und eines 
Dirigenten waren sinnliche Erlebnisse  
(akustische, optische und darüber hinaus
gehende) in Kirchen und sakralen Räumen 
von früher Kindheit an intensive Erfah-
rungen. Erste Erinnerungen an atem

beraubende Seherfahrungen in den Kathe-
dralen von Amiens oder dem Kölner Dom, 
aber auch das Umfangensein von klang-
licher Klarheit in romanischen Kirchen  
(Hören des Chores in Maria Laach) sind 
noch ganz wach. Später ist mir klar gewor-
den, dass meine eigene Beschäftigung mit 
dem Licht und seiner Wirkung in meinem 
eigenen künstlerischen Werk hier mögli-
cherweise seinen Ursprung hat. Weitere 
wichtige Begegnungen waren später die 
Werke von Marc Rothko, sowie Robert Ry-
man und Dan Flavin.

Wandarbeit für die Kirche des Ursulinenklosters in Erfurt

62



Hatte ich anfangs oft experimentell ver-
sucht, das Licht zu bannen, mittels Foto-
technik und Prismenoptik Bilder zu erschaf-
fen, die das Licht in seiner Wirkung festzu-
halten suchten, so findet in den letzten 
Jahren das Licht mehr und mehr als eigenes 

Medium, gefiltert oder gerichtet, Eingang in 
meine Werke, indem Raum- und Architek-
turbezüge zunehmend Bedeutung erhalten.

Die Gestaltung der evangelischen Johannes- 
Kirche in Hanau im Jahr 2000 mittels eines 
144 qm großen, in 3,9 Meter Höhe ausge-
spannten transparenten „Baldachins“ war 
noch der Veränderung der Raumwahrneh-
mung in seiner klanglichen wie auch op-
tischen Qualität geschuldet. Mittlerweile  
zielen meine Werke hauptsächlich auf die 
Kraft und Wahrnehmung von Licht. 

Die Farbe der Lichtstrahlen, ihre scheinbare 
Fragilität, zugleich eine Kraft, die auch bei 
wenig Licht im Dunkeln erfahrbar, spürbar 
und fast greifbar ist, sind Momente, die, so 
magisch sie sind, doch in ihrer Einfachheit 
schon allen Menschen begegnet sind.

Klänge von Orgelbordunen oder gesungene 
Quinten (Antiphonale Gesänge), deren Hall 
und Raumklang sich physisch erlebbar 
ausbreiten, ermöglichen ebenso fundamen-
tale Erfahrungen des eigenen Selbst im Hier 
und Jetzt. Einfachheit und sinnliche Präsenz 
im Zusammenhang mit Stillewerden, Wahr-
nehmung als Herausforderung erlebe ich 
zunehmend als Notwendigkeit im Sinne 
einer wegweisenden Sprache in unserer 
Zeit. Der sakrale Raum führt den Eintre-
tenden per se im doppelten Sinne zu sich 
selbst. Leere und Fülle, Leerwerden und 

Transparenter gespannter Baldachin in der Johanneskirche zu Hanau

63M e h r  L i c h t



Erfülltwerden begegnen sich. Hier treffen 
Kunstraum und sakraler Raum aufeinander. 
Das Kunstwerk vermag – unabhängig, wo 
es platziert wird – den Betrachter zu sich 
selbst, zur Wahrnehmung seiner Position im 
umgebenden Raum und in der Welt, seiner 
Fragwürdigkeit und Begrenztheit zu führen,  
Selbsterfahrung im einfachsten Sinne zu 
ermöglichen.

Meine Wandarbeit, die ich für die Kirche des  
Ursulinenklosters in Erfurt ausführte1, kann 
ebenso wie viele andere meiner raumbezo-
genen Arbeiten als gutes Beispiel für diese 
Möglichkeit bzw. Chance dienen. Die 
schlichten Glasflächen spiegeln den Raum, 
bauen Bezüge zum Umraum aber auch zu 
Fenstern und dem Blick nach draußen auf, 
die weißen Flächen darauf – es handelt sich 
hier um in Dunkelheit entwickeltes Foto
papier – spiegeln auch, aber unscharf. Sie 
sind Farbe und doch zugleich unfarbig. 
Größe und Proportionen der 13 Gläser sind 
nach dem Goldenen Schnitt entwickelt.  
Hier entfaltet sich auf der Wand ein lockerer 
und harmonischer Rhythmus, der die Wand 
nicht als Träger, sondern als wichtigen, 
Raum gebenden Bestandteil des Werkes 
betont. Die leeren Bereiche zwischen den 
Gläsern sind nicht leer, sondern sind Be-
zugsräume und Freiflächen. Werkraum, 
Kunstraum und sakraler Raum begegnen/
finden sich. Die Spiegelungen auf den Glä-
sern werfen den Blick auf Fenster, Wandteile 
und Lichtführungen, die sonst dem Blick 
des Betrachters entgehen. Gerade die Refle-
xionen der Fenster betonen den Kontakt 
nach draußen, den Bezug zur Alltagswelt, 
die jenseits der Mauern stattfindet. Die 
Arbeit für die Klosterkirche in Erfurt war für 
meine Werkentwicklung ein Schlüsselwerk.

In der Stille des Raumes entwickelte sich ein 
Synergismus, ein Einssein zwischen Werk, 
Raum und Ort.

Fenster sind die Haut der Räume, Membra-
nen gleich, lassen sie Licht und Klangwellen 
hindurch, bewirken den dauerhaften Aus-
tausch zwischen Innen und Aussen. 
Den Übergang, die Grenze zwischen Innen 
und Aussen, das Schauen nach Innen oder 
nach Aussen thematisieren meine neueren 
Fenster- Fassaden- und Glaswandarbeiten. 
Transluzente Folien werden auf Glasflächen 
aufgezogen. Anders als in den meisten 
opaken oder durchgehend gestalteten 
Kirchenfenstern bleiben Durchblicke auf die 
Welt im Außen erhalten. Die Grenze zwi-
schen Innenraum und Aussenraum bleibt 
offen.

Der Blick, das Schauen selbst, wird zum 
Gegenstand der Wahrnehmung; er, der 
Blick, verharrt kurz an der Folie, tritt über sie 
hinaus ins Freie. Dieses Erlebnis ist ebenso 
an profanen Orten möglich. Hier ist die 
stille Intervention ebenso wichtig, wenn 
nicht bedeutend notwendiger als in sakra
len Räumen, deren Funktion und Struktur 
grundsätzlich eher spirituelle Erlebniswelten 
öffnen. Das reflexive Moment der Betrach-
tung wird Tor, Zugang zur Wahrnehmung 
meines Selbst und dem Ausgespanntsein 
zwischen der Verankerung im Hier und Jetzt 
und der Suche nach einem Jenseits.

Durch die Auseinandersetzung mit Kunst 
– gleich an welchem Ort – wird dem Be-
trachter ebenfalls die Möglichkeit eröffnet, 
über den materialistischen Bezug hinaus 
Zugang zu Fragen, Problemstellungen  
und Weltansätzen zu finden, wie es in der 
Religion und ihrer Praxis im Glaubensakt 
tradiert ist.

Kunst und Religion sind hier verwandt, 
obwohl oft entfremdet voneinander, weil 
vielfältig auseinanderdiskutiert, sollten aber 
Partner sein.

1	 s. auch Alte und neue Kunst Bd 41, S. 74ff

64 M e h r  L i c h t



Christoph Dahlhausen

geb. 1960, verheiratet, zwei Kinder,  
lebt und arbeitet in Bonn.

Zunächst Ausbildung als Cellist und Medi-
zinstudium, Abschluss mit Promotion, arbei-
tet 3 Jahre als Anästhesist, dann Ausbildung 
als Künstler (Malerei).

Seit 1991 Ausstellungen im In- und Ausland, 
Einzelausstellungen in Museen, u.a. Kunst-
museum Bonn, Museum Baden, Solingen, 
Deutsches Glasmalereimuseum Linnich 
sowie in Galerien in Deutschland, Öster
reich, USA, Australien, Brasilien.

Dahlhausen ist Künstler, Autor und Kurator 
zugleich. Durch seine Beteiligung an wich-
tigen internationalen Ausstellungen zum 
Thema Licht und Glas sowie seine Lehrtätig-
keit an der RMIT University, Melbourne, 
Australien, erlangte er internationale 
Bekanntheit.

Wichtige raumbezogene Arbeiten sind 
außer den in diesem Beitrag besprochenen  
u. a. die Wand- sowie Glasfassadenarbeiten 
für die Konrad-Adenauer-Stiftung, Berlin; 
Bresic Whitney Building, Sydney;  
Ministerium für Bildung und Erziehung,  
Rio de Janeiro.

65



Verzage nicht!
Halte aus!
Es gibt wohlverborgen göttliche Dinge,
ich schwöre dir,
göttliche Dinge,
schöner als Worte zu sagen vermögen.

Dieser Leitgedanke von Walt Whitman ist zu 
meinem wichtigsten Lebensgrundsatz ge-
worden.

Nach meiner Hochschulausbildung in Male-
rei und Grafik an der Burg Giebichenstein in 
Halle beschäftigte ich mich zunehmend mit 
dem Werkstoff Glas und seiner Verwendung 
im sakralen Raum. Ich entschied mich für 
ein Gestaltungsmaterial, welches sich durch 
seine stoffliche Sperrigkeit einem inflatio-
nären Einsatz entzieht und ein Grundwissen 
des Bearbeiters über seine Eigenheiten 
voraussetzt. 

Dies ergab sich für mich aus einer sich ver-
stärkenden Unzufriedenheit mit den Gepflo-
genheiten, der Schnellatmigkeit und Frag-
würdigkeit des kommerziellen Kunst-
marktes.

Das Wort Glas entstammt der germanischen 
Bezeichnung glasa „das Glänzende, Schim-
mernde“ und ist  eigentlich seinem inneren 
Aufbau nach ein amorpher Stoff, eine er-
starrte, unterkühlte Flüssigkeit.
Diese besondere Materialität verleiht dem 
Glas seine eigenen Bearbeitungs- und Wir-
kungsmöglichkeiten. Glas erlebt im Zusam-
menspiel mit dem Tageslicht eine sich stän-
dig ändernde, nicht greifbare Immaterialität.
Es verlangt ein besonderes Einfühlungs

vermögen, sich mit seiner Arbeit in den 
Kontext einer oft jahrhundertealten Ge-
schichte zu stellen. Auch neu geschaffene 
Kunst kann sich hier einbinden und im 
Vergleich zur Kurzlebigkeit der Moderne in 
den Museums- und Ausstellungshallen eine 
zeitlose Stärke erreichen. Ich versuche, 
meinen Arbeiten diese umfassendere 
Bedeutung zu geben.

Kunst im Kirchenraum trägt mit ihren Mit-
teln immer Verkündigungscharakter. Eine 
religiöse Dimension eines Kunstwerkes 
muss sich hier durch eine zusätzliche Seelen
ebene bewahrheiten. Unter der äußeren 
Schale eine Kristallisation von Geistigem zu 
erreichen und zu einer Erhöhung des Stoff-
lichen zu gelangen, ist für mich eine innere 
Notwendigkeit und ein fortgesetzter Balan-
ceakt.

Auf meiner nun zwanzigjährigen Suche 
nach dem spirituellen, mystischen Licht ist 
es eine große Herausforderung, Fenster für 
einen gesamten Kirchenraum entwerfen zu 
dürfen. 2008 erhielt ich den Auftrag, für die 
Marienkapelle der Severikirche in Erfurt an 
einem Gesamtkonzept für den Kirchenraum 
zu arbeiten. 

Es sollten drei neue Fenster geschaffen 
werden und gleichzeitig auch Entwürfe für 
das Inventar erstellt werden. Eine solche 
Herausforderung ist für mich ein großes 
Geschenk.

Farblicht hat stets eine räumliche Dimen
sion, und was gibt es Schöneres für einen 
Maler, als einen sakralen Raum in Farbe zu 
tauchen? Einfallendes und wanderndes 

Das unsagbare Dritte
Zur Ausgestaltung der Marienkapelle in der St.-Severikirche, Erfurt

Wolfgang Nickel

66



Ausstattung für die Marienkapelle der  
St.-Severikirche in Erfurt von Wolfgang Nickel: 

Fenster, Tabernakel, Altar, Ambo, Podeste

67D a s  u n s a gb  a r e  D r i t t e



gefärbtes Tageslicht scheint förmlich bei 
Berührung von Wand- und Bodenflächen 
diese aufleuchten zu lassen und den ge-
samten Raum zu verändern. 

Der Zentralgedanke zur Gestaltung des 
Raumes ist die Eucharistiefeier. Die Farbig-
keit der Fenster bewegt sich mit diesem 
Grundgedanken in warmen Palettentönen 
von einem hellen Ockergelb bis zu einem 
kräftigen Goldgelb, dem Zeichen des heili-
gen, himmlischen Lichtes. Es verdeutlicht 
Zeitlosigkeit und Unvergänglichkeit.
Alle Gläser sind neben der Bemalung auch 
in ihrer Oberfläche geformt worden und tra-
gen eine Reliefstruktur, die das Außen- und 
Innenlicht zusätzlich einfängt, bricht und 
reflektiert. Es entsteht so eine lebendige 
Oberfläche, die sich in den historisch-sakra
len Rahmen einfügt. Sie strahlt aber gleich-
zeitig durch ihre neuzeitliche Bearbeitung 
auch eine Modernität aus.

Die beiden Seitenfenster sind durch ein 
äußeres Farbband verbunden und in Sätti-
gung der Farben dem Altarfenster unterge-
ordnet. Sie geleiten den Betrachter hin zum 
Höhepunkt des Raumes: dem Altarfenster 
als Hauptfenster. Dieses ist bestimmt von 
einem weißen, nach oben leuchtenden 
Licht im Mittelteil des Fensters. Ursprung 
dieses hellen Lichtes ist der dem Fenster 
vorgesetzte Tabernakel. Dieser nimmt in 
seiner äußeren Hülle die Strukturbeschaf-
fenheit der Fenstergläser auf. In seiner Mitte 
trägt er eine leuchtend rote Monstranz-
scheibe. Sie bildet im Gesamtkanon der 
Raumgestaltung den farblichen Höhepunkt. 
Das Dunkelrot ist die Farbe des Blutes und 
der Liebe, des Opfertodes Christi. In dem 
vorstehenden, filigranen, goldenen Gestell 
wird die Hostie gehalten. Fenster und Taber-
nakel verschmelzen durch das Verweben 
von Farbe und Struktur zu einer Einheit.

Die Verwendung der Materialien Holz und 
Metall für das Inventar war eine weitere 
Herausforderung für eine gefühlvolle, ganz-
heitliche Gestaltung.

Das Inventar ist nach komplexen Grund
überlegungen für alle Teile aufgebaut.
Ein schräg stehendes, auf den Altar und 
Tabernakel zuführendes Bronzegewebe 
wird von Eichenholz gehalten. Das Metall-
gewebe changiert in einem ähnlichen Glanz 
der Fenster und nimmt mit seiner Transpa-
renz den Raumkörpern ihre Schwere. Auch 
in sehr filigranen Bereichen versuche ich, 
Verknüpfungen zwischen allen Teilen herzu-
stellen. So finden sich strukturelle Entspre-
chungen des Gewebes und des Holzes in 
der Oberfläche des Glases wieder. 

Stimmig finde ich eine Arbeit, wenn inhalt-
licher Ausdruck und dessen formale Umset-
zung miteinander verschmelzen. Im besten 
Fall entsteht dann aus dem Zusammen-
klang dieser beiden Pole ein unsagbares 
Drittes.

68 D a s  u n s a gb  a r e  D r i t t e



„Alles, was Odem hat, lobe den Herrn!“

„Alles, was Odem hat, lobe den Herrn!“    
Mein bunt-verschlungener Weg
Evelyn Körber

69



Daß ich male, hat einen ganz einfachen 
Grund: Ich kann nicht so gut singen. Beides 
hat viel mit Freude zu tun und damit, das 
eigene Innenleben an das Tageslicht zu 
holen, für sich selbst und manchmal auch 
für andere. Beim Malen hat man den Vor-
teil, daß sich die Bilder nicht verflüchtigen 
wie ein Klang, sondern dann dastehen. Und 
ich stehe daneben und bin erstaunt und 
sehe mit Neugierde an, was ich gemacht 
habe. Die Bilder entstehen nämlich nicht 
vornweg in meinem Kopf, sie entstehen, 
indem ich male. 

Ich male Hellgrün und daneben vielleicht 
Türkis, und sie leuchten mich an und ich 
weiß, daß jetzt ein bißchen längliches Dun-
kelblau gut wäre und etwas breites Gelbes 
– und es dauert nicht lange, und alle Farben 
sind im Spiel. Sie tauchen auf der Bildfläche 
auf – und vor meinen Augen. Sie entfalten 
sich, formen eine Figuration, werden über-
deckt und verschwinden in der Tiefe. Ir-
gendwann halte ich diese Bewegung an 
und sehe in eine Art Fenster, in dem das 
Vergangene noch zu ahnen ist und etwas 
Neues sich andeutet. Häufig sind es auch 
Dinge, die ihre eigentliche Bestimmung 
längst erfüllt haben und bei niemandem 
mehr Begehrlichkeiten wecken, die mir 
dann als inspirierender Rohstoff dienen: 
altes Blech oder Glas, Bleireste oder das 
abenteuerliche Innenleben technischer 
Geräte. All diese Dinge entwickeln ein Ei-
genleben.

Auf einer Ebene, die jenseits der wiederer-
kennbaren Darstellung liegt, sprechen sie 
mich an, die Farben und Formen, die Mate-
rialien und Fundstücke, und ich spüre, daß 
ein verborgener Sinn darin liegt. Es kommt 
mir vor, als wäre er schon immer da gewe-
sen, und ich muß nur die Augen aufmachen. 
Insofern habe ich das Gefühl, daß nicht ich 
diesen Sinn schaffe, er zeigt sich mir aber 
zuweilen in den Farbräumen, die ich gemalt 
habe, in den Spuren, die der Rost in Jahren 

auf einer Stahlplatte hat blühen lassen oder 
aber in dem geschmolzenen Glas, das aus-
sieht, als wäre es ein fossiles Gebilde. Da 
zeigen sich Rhythmen oder gliedernde 
Strukturen, die auf hintergründige Ord-
nungsprinzipien hinweisen, wie Reste einer 
versunkenen Kultur.

Ich betrachte diese Dinge wieder und wie-
der, und es dauert manchmal lange, bis ich 
etwas verstehe. Es ist, als wenn man an eine 
Tür klopft und ab und an einen Spalt breit 
Licht zu sehen bekommt. Dieses Suchen 
und Finden (und auch das Nichtverstehen!) 
erlebe ich als einen sinnstiftenden Prozeß. 
Deshalb interessieren mich alle Dinge und 
Bilder, die ihr Geheimnis bewahren, deren 
Transzendenz sich der sprachlichen Deu-
tung hartnäckig entzieht und die vielleicht 
gerade dadurch dieses „Mit-allen-Sinnen-
Eintauchen” erlauben, man kann es auch 
Meditieren nennen. Hier fließen vielfältige, 
sehr persönliche Erfahrungen, Gefühle und 
Gedanken zusammen.

Mag sein, daß sich genau hier Kunst von 
Dekoration scheidet. Allerdings dürfte der 
Verlauf dieser Grenze wohl subjektiv ziem-
lich unterschiedlich empfunden werden. 
Überhaupt ist es mit der Begrifflichkeit nicht 
ganz einfach: Niemand wird ernsthaft be-
haupten zu wissen, was Kunst ist und was 
nicht. Sicherlich ist sie ein schöpferisches 
Tun und im Wortstamm mit Schöpfung 
verwandt. Aber auch dies klingt schon 
reichlich vermessen. Es ist letztlich nicht 
mehr und nicht weniger als die Freude am 
Dasein und das Wissen um seine Endlich-
keit, das mich antreibt. In dieser Arbeit finde 
ich Genuß und große Zufriedenheit, und 
darüber hinaus ist es etwas Schönes, wenn 
man davon etwas ausstrahlen kann und 
zuweilen andere Menschen innerlich be-
rührt. 

70 „ A l l e s ,  w a s  Od  e m  h a t ,  l o b e  d e n  H e r r n ! “



Das Gemälde  
ist hier um 90°  

gegen den
 Uhrzeigersinn 

gedreht 
dargestellt

71



Evelyn Körber
1959	 in Wernigerode geboren
1977–81 	 Studium der Kunsterziehung und 

Germanistik an der PH Erfurt, 
Diplom 

1981–98 	 wissenschaftliche und künstle-
rische Lehrtätigkeit an der PH / 		
Universität Erfurt, FH Erfurt, 
Fr.-Schiller-Universität Jena. 
Lehrgebiete:  
Kunsttheorie, Gestaltungslehre, 
Farbenlehre, Malerei, Objektkunst

1998	 Beginn der freiberuflichen 
Tätigkeit

Arbeitsgebiete
Glas, Farbe, Raum, Malerei

Arbeiten im öffentlichen Raum (Auswahl)
Realisierungen häufig nach 1. Preisen  
in Wettbewerben

�� St. Josef Mühlhausen: Farbgestaltung, 
Taufschale, Ewiges Licht, Altarglas

�� St. Stefan Sonneberg: Farbgestaltung, 
sakrale Ausstattungsstücke 
(s. Alte und neue Kunst 42/2004)

�� St. Simon und Judas Neustadt: Fenster
�� Evangelische Versöhnungsgemeinde 

Oberursel: Glasfassade 
�� St. Elisabeth Krankenhaus Lengenfeld/ 

Stein: Gesamtgestaltung der Kapelle 
(s. Alte und neue Kunst 43/2006)

�� St. Gertrud Dingelstädt:  
Gesamtgestaltung der Altarzone und 
Raumfassung

�� Evangelische Stephanus-Kirche Herne-
Holsterhausen: Fassadenverglasung

�� St. Franziskus von Assisi Sömmerda: 
Fenster

�� St. Anna Hospital Herne-Wanne:  
Kapellenfenster

�� Allerheiligenkirche Erfurt: Kolumbarium 
(s. Alte und neue Kunst 44/2008)

�� Evangelische Philippuskirche Mainz: 
Tauffenster

72 „ A l l e s ,  w a s  Od  e m  h a t ,  l o b e  d e n  H e r r n ! “



Das Schlüsselerlebnis für meine künstle-
rische Tätigkeit liegt in den Jahren der Kind-
heit: Die Begegnung mit einer exzellenten 
farbigen Reproduktion des Isenheimer 
Altars war mein persönliches „Urerlebnis“ 
mit bildender Kunst schlechthin. Dieses 
Repro zierte die Wohnung meiner Großmut-
ter; bei jedem Besuch zog mich dieses Bild 
in seinen Bann. Damals, Anfang der sech-
ziger Jahre, war ich zwölf Jahre alt und das 
Bild hat mich derart tief berührt, dass es bis 
heute anhält. Von diesem Augenblick an, 
glaube ich, hat es gefunkt – die Liebe zur 
Kunst und die Achtung vor gestalterischen 
Leistungen, das Staunen und der rastlose 
Wille, zumindest in die Nähe eines solchen 
Werkes zu gelangen, waren geweckt. Dan-
kenswerterweise erkannten meine Eltern 
das Talent und gewährten mir privaten 
Zeichenunterricht, was keine Selbstver-
ständlichkeit war in diesen Tagen. Nach der 
ersten Begegnung dauerte es noch fast 30 
Jahre, ehe ich nach dem Mauerfall den 
Isenheimer Altar endlich im Original sehen 
konnte. Parallel zu Grünewald entdeckte ich 
zudem das beeindruckende Spektrum von 
Francisco Goya, dessen Pinteras Negras und 
Caprichos für mich noch heute die eindring-
lichsten Bildwerke der Kunstgeschichte 
darstellen. Goyas Bilder zeigen eindrucks-
voll, wo die Grenze zwischen Dekoration 
und Kunst verläuft: Wahre Kunst ist beseelt 
und entwickelt beim Betrachter eine Kraft, 
die berührt und abseits von kurzer Wahr-
nehmung (Dekoration) tiefere Schichten 
unseres Bewusstseins erreicht und blei-
bende Eindrücke hinterlässt. Dabei passie-
ren Dinge, die mit Worten nicht zu erklären 
sind. Das wertet den normalen Gestaltungs-
willen nicht ab, der wichtig und notwendig 

Positionen
Gert Weber

ist für die ästhetische Bildung des Einzelnen 
und somit für die Entwicklung des Men-
schen eine große Bedeutung hat – aber 
Dekoration ist und bleibt Oberflächenge-
staltung, während die Kunst in die Schich-
ten des Unterbewussten vordringt. Dieser 
Zusammenhang offenbart sich auch im 
Verhältnis zwischen Kunst und Religion: 
Religiöse Malerei, Plastik oder Grafik hat 
schon immer einen Anspruch über die 
dekorative Gestaltung hinaus für sich rekla-
miert. Kunst bildet gewissermaßen ein 
Medium, einen Mittler, zwischen Religion 
und den Menschen. Sie macht Inhalte erleb-
bar, fassbar, lässt gleichzeitig Raum und 
spendet Hoffnung, wirkt aber andererseits 
ebenfalls auf die Religion zurück, indem sie 
die Lebens- und Wesenswelt der Menschen 
widerspiegelt. Die größte Gemeinsamkeit 
besteht meiner Ansicht nach im geistigen 
Handeln sowie in der Sinnreflexion über 
den Menschen und die Gesellschaft im 
Allgemeinen. Es sind die uralten Fragen, die 
Antworten suchen, in jeder Generation auf 
immer gleiche Weise: Mensch, woher 
kommst du; Mensch wer bist du; Mensch 
wohin gehst du? Demzufolge ist die Kunst 
in ihrer Intention und ihrem Antrieb durch-
aus religiös geprägt. Glauben und Kunst 
bedingen und fordern geradezu Spirituali-
tät; die einen nennen es den Heiligen Geist, 
die anderen eher Inspiration. Aus diesem 
Verständnis heraus sind mir die Bildwerke, 
die ich für Kirchen geschaffen habe, eine 
Herzensangelegenheit. Ich sehe mich hier-
bei in der Tradition unserer abendlän-
dischen Kunst- und Kulturgeschichte. Diese 
ist für mich ohne Religion und speziell ohne 
die Kirche(n) nicht denkbar. Denn die Got-
teshäuser sind immer ein besonderer Ort, 

73



links oben:
Trinitatiskirche Herbsleben/Thüringen  
Triptychon,1986 Öl / Leinwand, 500 x 200 cm

links Mitte und unten:
Kirche Reichensachsen/Hessen,  
Deckenmalerei, 1998-2000, Öl auf Holz, 100 m²

rechts: 
Sankt Crucis-Kirche, Wölfis/Thüringen,  
5 Deckenspiegel, 2007, Acryl auf Holz, 60 m²

74 P o s i t i o n e n



und die Kirche in ihrer Gesamtheit – trotz all 
ihrer Widersprüche und Verirrungen – zu-
gleich der größte Kulturträger unserer Ge-
sellschaft seit knapp 2000 Jahren. Die Mehr-
zahl des Kunstgutes in Museen und öffent-
lichen Gebäuden ist ohne inhaltliche 
Bezüge zur Bibel einfach nicht zu denken. 
Zu Zeiten der atheistischen DDR-Diktatur 
konnte ich meine Bilder fast ausschließlich 
in Kirchen ausstellen. Den systemkritischen 
Künstlern, Autoren, Freidenkern ein Refugi-
um zu bieten, so Öffentlichkeit zu schaffen 
und den Gegenpol zu staatlich verordnetem 
Weltverständnis zu bieten – diese Leistung 
findet leider auch in diesem 20. Jahr des 
Mauerfalls zu wenig Beachtung. Wären 
diese Freiräume in den Kirchen seinerzeit 
nicht gewesen, hätten wir die friedliche 
Revolution von 1989 nicht so erlebt, wie sie 
tatsächlich stattgefunden hat. Heute kann 
man den gesellschaftlichen Wandel durch-
aus als gelungen betrachten, bei allem, das 
noch immer aufzuholen ist. Stellt sich die 
Frage: Brauchen wir dann Kirchen noch als 
Raum für Bildende Kunst? Eindeutig ja!  
Wir selbst und auch künftige Generationen 
brauchen die Kirchen als besondere Gebäu-
de, deren gestaltete Räume nicht nur die 
festliche Hülle für die liturgischen Hand-
lungen der Gottesdienste bilden. Nur auf-
grund der optischen Trennung vom Pro-
fanen wird man sich der Besonderheit die-
ser Stätten bewusst – ein Verweis auf die 
Herrlichkeit Gottes, die außerhalb unserer 
Vorstellungskraft liegt. Das gilt es zu beden-
ken, wenn man sich der Herausforderung 
stellt, einen sakralen Raum zu gestalten. Die 
Aura des Ortes ist immer von Bedeutung, 
wenn man sich mit einem Bildwerk in das 
bestehende und meist historisch gewach-
sene Raumgefüge einbringen will. In der 
Regel gibt es zwei Möglichkeiten: Man 
arbeitet bewusst gegen die vorgefundenen 
Tatsachen und setzt auf Kontrast oder man 
versucht, sicher in der Mehrzahl der Fälle, 
die Gestaltung in die gewachsene Umge-
bung einzuordnen. Man ist immer gut bera-

ten, die vorgegebene historische bauliche 
und auch künstlerische Situation nicht zu 
negieren. Als Beispiele dafür, dass sich auch 
moderne Malerei in historisch geprägten 
Kirchen bewähren kann, möchte ich Rei-
chensachsen in Hessen sowie Wölfis und 
Herbsleben in Thüringen nennen. Natürlich 
stoßen diese Konzepte nicht auf ungeteilte 
Gegenliebe: Die Erfahrungen, die ich mit 
der Rezeption meiner Bildwerke in Kirchen 
machen konnte, sind durchaus ambivalent 
und reichen von völliger Ablehnung bis hin 
zu jubelhochjauchzender Anerkennung. 
Womit auch Kirche als bauliche Hülle für  
die Auseinandersetzung von Kunst und Reli-
gion wieder ihre Funktion erfüllt: Ort der 
Begegnung, des Austauschs und der tiefe
ren Berührung zu sein.

Gert Weber

Jahrgang 1951, arbeitet freiberuflich als 
Maler und Grafiker in Gräfenhain/Thürin-
gen. Neben der Tafelmalerei liegt sein 
Betätigungsfeld auch in der Decken- und 
Wandmalerei sowie in der Entwicklung 
neuer Raumkonzepte für den sakralen 
Bereich. Gegebenenfalls passt Weber die 
Gestaltungskonzepte auch plastisch an die 
Architektur an, etwa im Raum der Stille 
des Thüringer Landtages in Erfurt sowie 
im Andachtsraum der Evangelischen 
Grundschule in Gotha. Gert Webers Ar-
beiten befinden sich in zahlreichen Privat-
sammlungen und in öffentlichen Einrich-
tungen, z. B. im Deutschen Historischen 
Museum Berlin, in den Kunstsammlungen 
der Universität Leipzig, im Stadtmuseum 
Düsseldorf und im Angermuseum Erfurt 
sowie in den Sammlungen der Meininger 
Museen oder den Museen der Stadt  
Arnstadt. 

75P o s i t i o n e n



Christliche Topographie in säkularisierter Gesellschaft
Eine Begehung des Erfurter Domberges

Benedikt Kranemann

1. Der Kirchenraum –  
 Ort des Religiösen im öffentlichen Raum?

Spielen Kirchenräume, wenn es um religiöse 
Identität „vor Ort“ geht, noch eine Rolle in 
den Städten der Gegenwart? Die Frage ist 
keineswegs rhetorisch gestellt; wer Groß-
städte wie Paris, Basel oder vermutlich auch 
Berlin durchstreift, wird mit ihr konfrontiert. 
Alte Stadtansichten zeigen Topographien 
der Städte – man darf das so pauschal sa-
gen –, die wesentlich durch Kirchengebäu-
de und vor allem deren Türme dominiert 
werden. Solche Bauten entstanden nicht 
planlos. Systematisch in Städte eingefügte 
Kirchen zeichneten beispielsweise ein „Kir-
chenkreuz“ und damit Heilstopographie in 
den Stadtplan ein. Die Kirchengebäude mit 
ihrer auch nach außen sprechenden Ikono-
graphie waren Identitätsmarker im öffent-
lichen Raum. 

Tatsächlich gibt es heute städtische Szenari-
en, in denen solche Zusammenhänge nicht 
mehr beobachtet werden können. In der 
Zeitschrift „kunst und kirche“ erschien kürz-
lich ein Beitrag zur Diversifikation des Reli-
giösen im öffentlichen Raum, dessen These 
in einem Vorspann so formuliert wurde: „Die 
eine Religion ist als dominierender Faktor 
im Raum des Öffentlichen verschwunden, 
aber Religiosität hat in den verschiedenen 
gesellschaftlichen Sphären der Kunst, des 
Staates oder der Wirtschaft auch neue öf-
fentliche und städtische Repräsentations-
form [sic!] gefunden.“1 Das Phänomen, das 
hier beschrieben wird, ist bekannt, der 
Analyse ist durchaus zuzustimmen, wobei 
offenbleibt, was dieser Befund für kirch-
liches Handeln bedeutet. Verbunden wird 
die Analyse mit der These, dass an die Stelle 

der Kirchenräume andere Räume treten,  
die in der Stadt der Gegenwart zu 
„Orientierungsräumen“ werden: historische 
Denkmäler, Museen, monumentale Bankge-
bäude, Kaufhäuser, Theater und Kinos. Die 
Einschätzung des Religionswissenschaftlers 
Jürgen Mohn lautet folgendermaßen: „Wir 
haben es mit Orientierungsräumen zu tun, 
die durchaus in religiöser Sprache beschrie-
ben werden können und die den heutigen 
Stadtraum auch architektonisch mehr als 
die alten Kirchen bestimmen und prägen. 
Aber dieser Raum ist nicht als ein eindeutig 
religiöser zu lesen. Während sich die eine 
religiöse Topographie auflöst, treten an ihre 
Stelle viele neue, aber eben nicht mehr 
eindeutige, sondern changierende poten
tielle Sakralräume.“ Hier seien neue Identi-
tätsmarker entstanden, und: „Das Religiöse 
hat sich in diesen Topographien auch räum-
lich diversifiziert und die klassischen christ-
lichen Topographien abgelöst.“

Es ist keine Frage, dass solche Thesen eine 
hohe Plausibilität besitzen. Wer an manche 
europäische Großstadt denkt, und das müs-
sen nicht allein die Millionenstädte sein, 
wird sich bestätigt fühlen dürfen. Kirchen-
räume sind hier zur Marginalie geworden, 
es sind ganz andere „Sakralräume“, die heu-
te Religiosität zum Ausdruck bringen und 
prägen. Dennoch regt sich auch Wider-
spruch, denn beispielsweise für eine Groß-
stadt wie Köln treffen die Thesen kaum zu. 
Allein wer den Hauptbahnhof dieser Millio-
nenstadt anfährt oder verlässt, gerät in den 
Bann des Kölner Domes und seiner die 
Stadtsilhouette dominierenden Türme. Wer 
sich in die Stadt aufmacht, begegnet immer 
wieder Kirchenräumen, erinnert sei nur an 

76



die zahlreichen romanischen Kirchen der 
„Domstadt“, die natürlich das Stadtbild 
prägen, durchaus Identität der Stadt mitbe-
stimmen und christlichen Glauben sichtbar 
machen. Für viele kleinere Großstädte 
scheint ähnliches zuzutreffen, gleich ob 
man Paderborn oder Münster, Trier oder 
Mainz als Beispiel nimmt. 

Der Eindruck, dass eine Stadt durch Kirchen-
räume ihr Gesicht gewinnt, besteht auch für 
Erfurt, als Großstadt auf dem Gebiet der 
ehemaligen DDR gelegen und mit langer 
Vorgeschichte eine Stadt der Diaspora des 
Christentums. Kirchengebäude besitzen in 
dieser Stadt eine besondere Faszination, 
prägen das Stadtbild, sind Räume mit Le-
ben. Für die Frage, ob es zutrifft, dass die 
religiöse Topographie der Stadt sich auflöst, 
soll ein Blick auf den Erfurter Domberg 
geworfen werden, der die Stadtansicht auch 
heute dominiert. Die These der folgenden 
Überlegungen lautet, dass sich die religiöse 
Topographie einer Stadt weiterentwickeln 
kann statt sich aufzulösen und dass Kirchen 
und in diesem Falle die Katholische Kirche 
dazu vielfältig beitragen können, wenn sie 
ihre veränderte Rolle in einer sich religiös 
verändernden Gesellschaft anzunehmen 
bereit sind. Die Beispiele kommen allein aus 
Erfurt, aber vielleicht täuscht der Eindruck 
nicht, dass es gerade in den mittel- und 
ostdeutschen Regionen eine Reihe von 
Städten und vielleicht sogar Landschaften 
gibt, in denen sich ähnliches beobachten 
lässt.

2. Ein Rundgang über den heutigen 
 Erfurter Domberg

Der Erfurter Domberg, den man von der 
Altstadt her als eine imposante Baugruppe 
erblickt, ist zweifellos ein kunstgeschichtlich 
bedeutsamer Ort – der Kunsthistoriker 
Georg Dehio hat ihn als eine „der schönsten 
architektonischen Gruppen …, die Deutsch-
land besitzt“, bezeichnet. Er ist eng mit der 
Geschichte der Stadt Erfurt verbunden und 

prägt, von weither sichtbar, das Bild der 
Stadt. Für die große Zahl der Konfessions-
losen und die kleinere Bevölkerungsgruppe 
der konfessionell Gebundenen – Erfurt 
partizipiert u.a. an den Folgen der Religi-
onspolitik der ehemaligen DDR, deren Maxi-
me der Atheismus war – ist er aber vor 
allem ein Identifikationszeichen: Die Silhou-
ette von St. Marien-Dom und St. Severi-
Kirche steht für Erfurt. 

In besonderer Weise ist der Domberg ein 
Ort unterschiedlicher Liturgien und gemein-
schaftlicher wie individueller religiöser 
Rituale, die für Christen wie Nichtchristen 
sein Bild prägen. Hier wird Liturgie der 
katholischen Kirche gefeiert, hier finden 
aber auch andere religiös-spirituelle Aus-
drucksformen und Feiern ihren Platz (pri-
vates Gebet, Devotion, persönliche Besin-
nung etc.). Hier werden Konzerte veranstal-
tet, werden Kirchenführungen angeboten 
und vieles mehr. Obwohl Kirchenraum, ist er 
ein öffentlicher Raum, der für unterschied-
liche Rezeptionen offen steht. Zwei große 
katholische Kirchen, St. Marien und St. 
Severi, die kleine Bonifatiuskapelle, die 
Domkrypta, verschiedene Wohn- und Ver-
waltungsgebäude, der mittelalterliche 
Kreuzgang und ein Teil der Katholisch-Theo-
logischen Fakultät, ein Café und ein Karten-
shop, aber auch der Domplatz etc. prägen 
den Domberg. St. Marien ist die Kirche des 
Bischofs von Erfurt. Kirchliches Leben ist 
hier seit dem 8. Jh. überliefert, es fand an 
diesem Ort über Jahrhunderte seinen  
Mittelpunkt. Der Dom, die ehemalige Kolle
giatsstiftskirche St. Marien, wurde in seiner 
heutigen Gestalt zwischen 1349/70 und 
1455/83, die ebenfalls für ein Kollegiatsstift 
errichtete St. Severi-Kirche zwischen 
1274/1276 und der 2. Hälfte des 14. Jahrhun-
derts gebaut. In den Kirchen finden sich 
bedeutende Ausstattungsstücke, so im Dom 
die mittelalterliche Gestalt des Wolfram, 
eines Leuchterträgers (um 1160), eine mittel-
alterliche Sabbat-Lampe (um 1200), ein 

77C h r i s t l i c h e  T o p o g r a p h i e  i n  s ä k u l a r i s i e r t e r  G e s e l l s c h a f t



geschnitztes, an Szenen reiches Chorgestühl 
(um 1330), in St. Severi der Schrein des  
Hl. Severus (14. Jh.). Weit über Erfurt hinaus 
bekannt ist die Gloriosa, die große mittelal-
terliche Glocke der Domkirche; ihr Klang 
fasziniert nicht allein im binnenkirchlichen 
Raum und verbindet Menschen mit dieser 
Kirche. Dom und St. Severi begrenzen eine 
Freifläche, die von der Stadt her vor allem 
durch das Triangelportal des Domes ge-
prägt wird. Die Räume sind unterschiedlich 
zugänglich. Regelmäßig werden Gottes-
dienste – vor allem Eucharistie und Tag-
zeitenliturgie – gefeiert. Touristen, die die 
Kirchen besichtigen wollen, werden aus-
schließlich von seitens der Kirche ausge
bildetem Personal geführt.

Wer sich auf den Domberg begibt, ist 
gleichsam „über“ der Stadt. Der Ort liegt 
inmitten der Stadt, ist ihr aber auch entho-
ben. Es ist ein städtisch geprägter Ort, der 
durch die mittelalterlichen Gebäude und 
ihre Ikonographie sowie vor allem durch 
seine religiöse Nutzung einen unterschei-
denden Charakter erhält; er selbst markiert 
wiederum die Stadt. Die einen suchen den 
kirchlichen Charakter des Ortes, andere 
schätzen weitergefasst seine sakrale und 
spirituelle Atmosphäre oder seine Ästhetik. 
Der Ort birgt zahlreiche Spuren der 
Frömmigkeit(sgeschichte). Nie geht es nur 
um historische Räume: Am Domberg wird 
bis heute weiter gebaut, die Innenräume 
werden im Detail immer wieder neu gestal-
tet – zuletzt in St. Severi 2008 ein kleiner 
Gottesdienstraum, der zugleich Anbetungs-
kapelle ist –, vor allem aber: hier spielt sich 
religiöses Leben der Gegenwart ab. Die 
liturgisch-rituelle Nutzung der Räume steht 
ihrer Musealisierung entgegen.

3. Vielfältige liturgisch-rituelle Praxis  
 am Erfurter Domberg

In den Kirchen und anderen Räumen auf 
dem Erfurter Domberg begegnet man 
kontinuierlicher wie temporärer Nutzung, 

findet man in Gemeinde begangene litur-
gische Feiern und Rituale individueller 
Frömmigkeit, stößt man auf konfessionelle 
neben individuell geprägter Religiosität. 
Dabei wird der Ort „Domberg“ immer wie-
der neu genutzt und als Raum religiöser 
Praxis jeweils neu konstituiert, wie einige 
Beispiele zeigen können:

�� Wie zu erwarten, wird hier katholische 
Liturgie gefeiert: Sonn- und werktägliche 
Messfeier, die Feiern des Kirchenjahres, 
unterschiedliche Wortgottesdienste u.a. 
Raum der Liturgie kann z.B. in der Domkir-
che den Hochchor, das Langhaus oder die 
Krypta meinen. Man variiert die Räume, 
nimmt Gewichtungen vor oder folgt prak-
tischen Erfordernissen. Man verbindet 
durch Liturgien verschiedene Räume und 
nutzt auch den Außenraum für Liturgie in 
der Öffentlichkeit. Das gilt insbesondere für 
die Bistumswallfahrt, die jeweils im Sep-
tember gefeiert wird und Tausende aus 
dem ganzen Bistum versammelt, die mit 
dem Erfurter Diözesanbischof Eucharistie 
feiern und anschließend am Diözesanfest 
teilnehmen. Der Altar als visueller Mittel-
punkt befindet sich auf der Treppenanlage, 
die zum Domberg hinaufführt. Wie in einer 
präsentativen Symbolik wird die Kirche des 
Bistums Erfurt sichtbar, die sich vor der 
Silhouette des Dombergs versammelt. 
Dieser ist dann nicht nur Mittelpunkt der 
Stadt, sondern eines ganzen Bistums. Über 
die Feier und den prominenten Ort stellt 
sich die Kirche in der Öffentlichkeit dar. 
 Das wird medial begleitet, z.B. durch 
Fernseh-Übertragungen. Liturgie ist hier 
ausdrücklich cultus publicus. 

�� Die Prozession an Fronleichnam – im 
Bundesland Thüringen kein staatlicher 
Feiertag – findet am dem Festtag fol-
genden Sonntag statt. Sie führt von St. 
Marien den Domberg hinab auf eine tiefer 
liegende Fläche – ehemals auf eine Frei
fläche unterhalb des Domes, heute in den 

78 C h r i s t l i c h e  T o p o g r a p h i e  i n  s ä k u l a r i s i e r t e r  G e s e l l s c h a f t



C h r i s t l i c h e  T o p o g r a p h i e  i n  s ä k u l a r i s i e r t e r  G e s e l l s c h a f t

nahe gelegenen Brühler Garten, eine 
Parkanlage – und umrundet dabei einen 
Teil des Dombergs. Nicht nur eine Gemein-
de, sondern die Katholiken der Stadt feiern; 
verschiedene Orte am Domberg oder in der 
Stadt werden miteinander vernetzt. Das 
Moment der Demonstration eigener Glau-
bensüberzeugung, die Verbindung von 
Kirchenraum und städtischem Raum, die 
Dimension von „Kirche auf dem Weg“ u.a. 
kommen in dieser Prozession zum Aus-
druck; in einer Stadt mit überwiegend 
konfessionsloser und unter den Christen 
mehrheitlich evangelischer Bevölkerung 
besitzt dieses religiöse Ritual in der Öffent-
lichkeit einen durchaus ‚exotischen‘ Charak-
ter. Es ist zugleich sichtbarer Ausdruck von 
Glaubensleben in der Stadt. 

�� Mit längerer Tradition feiert man in Erfurt 
das Martinsfest. Martin ist Stadtpatron. 
Jeweils am 10. November versammeln sich 
Tausende von Erfurtern mit Laternen auf 
dem Domplatz. Auf den Treppenstufen wird 
ein Singspiel zum Festtag aufgeführt, das 
nicht unbedingt die Martinslegende auf-
nehmen muss, aber nach einem festen Ritu-
al abläuft. Was wird gefeiert? Martin von 
Tours, aber auch Martin Luther, möglicher-
weise von vielen ein Lampenfest in dunkler 
Jahreszeit. Die verschiedenen Deutungen 
überschneiden sich. Soziale Aktionen und 
Brauchtum gehören zu diesem Tag, der aus 
dem Kalender von Stadt und Kirchen nicht 
wegzudenken ist. In ritualwissenschaftlicher 
Perspektive ist die alle Konfessionen und 
Weltanschauungen übergreifende Teilneh-
mergruppe interessant: Die Menschen 
verbinden jeweils ihre Identität mit dieser 
Feier und können zugleich gemeinschaft-
lich feiern. Das geschieht an einem Ort, 
dem Dom, der wiederum die Stadtbevölke-
rung eint, auch wenn manche ihn noch  
nie betreten haben. 

�� Das galt auch für das Totengedächtnis nach 
dem Amoklauf am Erfurter Gutenberg-

Gymnasium, bei dem im April 2002 17 
Menschen ums Leben kamen. Auch hier 
waren Dom und Domplatz Schnittstelle 
ganz unterschiedlicher Weltanschauungen 
und Lebenswege. Bemerkenswert war, wie 
Jugendliche aus der Stadt ohne Unterschei-
dung nach religiösem Bekenntnis das 
Langhaus des Domes über Wochen als 
ihren Ort der Trauer genutzt haben. Um 
den Altar lagen zahllose Bilder, Texte, 
Blumen und Gegenstände, die an die Toten 
erinnerten und mit denen die Hinterbliebe-
nen ihrer Trauer Ausdruck gaben. Neben 
einigen anderen Orten in der Stadt wurde 
dieser zentrale Ort ausgewählt. Die über-
konfessionell gestaltete und begangene 
Gedächtnisfeier der Stadt fand auf dem 
Domplatz statt. Der Kirchenraum erhielt 
eine neue Funktion: Er wurde Ort der Trauer 
und des Totengedenkens, wurde über die 
Konfessionsgrenzen hinaus eine Memorial-
stätte. Eine mögliche Interpretation ist, dass 
der durch Christen religiös genutzte und 
gedeutete Ort als dafür geeignet und 
möglicherweise auch bereits entsprechend 
geprägt wahrgenommen wurde. Die 
Trauernden konnten auf eine bereits 
bestehende Memorialkultur zurückgreifen 
und diese nun selbst füllen. 

�� Die Lebenswendefeier, eine kirchlich 
verantwortete Alternative zur Jugendweihe, 
einem über Jahrzehnte in der DDR staatlich 
verordneten und zu politischer Indoktrinati-
on missbrauchten Übergangsritus zwischen 
Kindes- und Jugendalter, findet ebenfalls 
im Dom statt. Die weltanschaulich offen 
gehaltene Feier, die sich ausschließlich an 
Konfessionslose richtet, bezieht ihre Plausi-
bilität aus der Prägung des Raumes durch 
Ikonographie und christliche liturgische 
Praxis. Ohne ein explizites Gottesbekennt-
nis zu artikulieren, feiern die Jugendlichen 
ihre Lebensschwelle in einem Raum, der 
menschliche Lebensläufe mit dem Handeln 
Gottes in Beziehung setzt. Der Raum wird 
zu einem Deutungsrahmen, der ganz unter-

7979



schiedlich wahrgenommen und aufgegrif-
fen werden kann. Zugleich verändert die 
Feier selbst den Raum, der seitens der 
Kirche über das Ritual der Lebenswende als 
ein öffentlicher religiöser Raum interpretiert 
wird.

4. Der Erfurter Domberg als Identitäts	
 marker in säkularisierter Gesellschaft

Der Erfurter Domberg mit seinen vielfäl-
tigen und intensiven Nutzungen ist ein 
Beispiel, wie Kirchenräume in einer extre-
men Diaspora Orte der visible religion sein 
können. Entscheidend sind dabei – neben 
der Lage und der ästhetischen Qualität – 
die Nutzung sowie die Offenheit für unter-
schiedliche Deutungen. Es handelt sich bei 
diesen Kirchen nicht um Museen, auch nicht 
um Orte der Folklore. Dominant ist zweifel-
los die liturgisch-religiöse Praxis der Katho-
lischen Kirche, aus der die unterschiedlichen 
Kirchenräume ihre Sakralität erhalten.  
Es bleibt aber nicht bei einer allein nach 
innen wirkenden Sakralität, der Ort entwi-

ckelt vielmehr auch eine bzw. vielfältige 
Außenwirkungen: Er wird zu einem Platz 
religiöser und spiritueller liturgisch-ritueller 
Praxis. Er ist deshalb nichts Starres und 
Fixes, sondern wird in seiner Bedeutung 
immer wieder neu mit wechselnden 
Perspektiven und Praktiken konstruiert. 
Das gilt bereits für die christliche Liturgie 
und Feierkultur, die sich in verschiedener 
Weise ganz unterschiedlicher Räume und 
Raumkombinationen bedient. So bleibt 
diese Kirchenanlage auch in einer stark 
durch Konfessionslosigkeit geprägten Land-
schaft ein Ort sichtbarer, zugleich vielfäl-
tiger Religion, der seine Dynamik vor allem 
von Ritualen und Liturgien her bezieht.  
Der Domberg ist in dieser Weise ein Faktor 
im öffentlichen Leben Erfurts.

Der amerikanische Soziologe José Casanova 
hat jüngst davor gewarnt, dass die Säkulari-
sierungsthese, die besagt, dass Modernisie-
rungsprozesse in der Gesellschaft zwangs-
läufig mit einem Verlust von Religion ein-

80 C h r i s t l i c h e  T o p o g r a p h i e  i n  s ä k u l a r i s i e r t e r  G e s e l l s c h a f t



hergehen, in Westeuropa die Wahrnehmung 
von Religion und Erwartungen für ihre 
Entwicklung dominierten, dies übrigens 
auch in den Kirchen. „In dieser Hinsicht sind 
Säkularisierungstheorien in Europa in dem 
Maße sich selbst erfüllende Prophezei-
ungen, als eine Mehrheit der Bevölkerung 
sie als Beschreibung von Gegenwart und 
Entwurf von Zukunft akzeptiert.“2 Seine 
Skepsis gegenüber einer solchen Akzeptanz 
formuliert Casanova sehr deutlich. Er sieht 
darin sogar eine – nicht die einzige! – „der 
Hauptursachen für den drastischen und 
plötzlichen Niedergang religiöser Praktiken 
in Europa in der Periode nach dem Zweiten 
Weltkrieg“.

Gerade mit Blick auf Kirchenräume und ihre 
markierende Funktion für die Identität der 
Städte und ihrer Menschen sollte die These 
des Religionssoziologen zumindest provo-
zieren, über die Sichtbarkeit von Religion 
und natürlich auch des Christentums im 
öffentlichen Raum durch Räume nachzu-
denken. Der Schweizer reformierte Theolo-
ge David Plüss hat die Zusammenhänge 
zwischen der Visibilität von Religion und 
ihrer Lesbarkeit, also doch wohl Erkennbar-
keit auch im Raum herausgestellt. „Sichtbare 
Religion im öffentlichen Raum ist eine 
performative Religion, eine materialisierte 
und verleiblichte Religion, die erst in kör-
perhafter Interaktion real anwesender Men-
schen und in Bezug auf materielle Gegen-
stände und Bauwerke identifiziert werden 
kann.“3 Plüss verlangt eine räumliche Aus
legung von Religion, „um als Religion im 
öffentlichen Raum lesbar zu werden.“ Wenn 
man sich aus den Fängen einer simplifizie-
renden Säkularisierungsthese befreien 
möchte und – auch als Kirche – nach neuen 
Möglichkeiten des Öffentlichwerdens von 
Religion und insbesondere christlichem 
Glauben sucht, wird man gut beraten sein, 
an den Kirchenbauten als Präsentation von 
Glaubensüberlieferung und -praxis im 
öffentlichen Raum nicht vorbeizuschauen. 

Beispiele wie der Erfurter Domberg zeigen 
eindrucksvoll, wie solche Orte des Glaubens 
heute in der Gesellschaft und damit über 
den binnenkirchlichen Rahmen hinaus 
Religion sichtbar machen können.

1	  Jürgen Mohn, Die Auflösung religiöser Topographie der 
Stadt? Anmerkungen zur Diversifikation des Religiösen im 
Raum des Öffentlichen, in: kunst und kirche 71. 2008, 24-28.

2	  José Casanova, Die religiöse Lage in Europa, in: Säkularisie-
rung und die Weltreligionen, hg. v. Hans Joas – Klaus 
Wiegandt. Frankfurt/M. 2007, 322 -351, hier 338.

3	  David Plüss, Sichtbarkeit von Religion. Ein vernachlässigter 
Aspekt von Öffentlichkeit in Theologie und Sozialphiloso-
phie, in: kunst und kirche 71. 2008, 15-20, hier 18.

81C h r i s t l i c h e  T o p o g r a p h i e  i n  s ä k u l a r i s i e r t e r  G e s e l l s c h a f t



Zur Restaurierung und Konservierung des spätgotischen Taufsteins  
und seines Überbaus in der Erfurter Severikirche

Falko Bornschein

Restaurierung des Taufsteins in der Erfurter Severikirche

Im Westbereich des nördlichen Seitenschiffs 
der Erfurter Severikirche befindet sich ein 
spätgotischer Taufstein mit bis zum Gewöl-
be reichenden baldachinartigen Überbau. 
Das Werk gehört zu den herausragenden 
Schöpfungen spätmittelalterlicher Stein-
metzkunst.

Laut chronikalischer Überlieferung wurde 
das Monument 1467 vom Severikanoniker 
Johannes Steinberg aus Duderstadt gestif-
tet und mit dem enormen Betrag von 2.500 
Gulden finanziert. Der zuständige Meister 
bzw. die ausführende Werkstatt sind unbe-
kannt. In der jüngeren Forschung werden 
Straßburger Einflüsse vermutet. Das bis auf 
wenige Teile aus Sandstein gefertigte und 
sich nach wie vor noch in situ befindliche 
Kunstwerk weist eine Gesamthöhe von 15 m 
auf. Sowohl die kelchförmige Taufe, vor 
allem aber der auf drei Pfeilern sich erhe-
bende Überbau zeugen von virtuosem 
handwerklichem Geschick und sind von 
außerordentlicher künstlerischer Qualität. 
Mannigfach durchdrungenes, mitunter 
kühn geschwungenes profiliertes Stabwerk 
und reicher Blattbesatz zieren das grazile 
Gebilde. In seiner kunstvollen Bearbeitung 
scheint der Stein den physikalischen Geset-
zen des Materials zu widersprechen. Unwill-
kürlich fühlt sich der staunende Betrachter 
dadurch zum Überprüfen des Werkstoffes 
angehalten. In seiner Grundintention erin-
nert das in hoher Detailpräzision ausge-
führte Gebilde an Werke der spätmittelalter-
lichen Goldschmiedekunst und in seinen 
Schmuckformen an das Schnitzwerk von 
Altargesprengen. Tatsächlich jedoch beste-
hen nur ganz wenige Stücke (der Deckel, 
Fialtürmchen und die Engelsflügel) aus Holz 

– der Rest ist aus feinkörnigem Seeberger 
Sandstein gearbeitet. Offensichtlich haben 
sich hier Könner ihres Faches in Grenzge-
biete gewagt und sie gemeistert. Das eine 
Generation vor dem Sakramentshaus von 
Adam Krafft in der Nürnberger Lorenzkirche 
geschaffene Kunstwerk beeindruckt nicht 
nur durch seine Monumentalität und bild-
hauerische Qualität, sondern insbesondere 
auch durch die planerische Leistung und 
deren Umsetzung, das enorme räumliche 
Vorstellungsvermögen sowie die Bewälti-
gung des Vorhabens in statischer Hinsicht. 
Die Gehäusearchitektur ist mit mehreren,  
z. T. nicht mehr originalen figürlichen Dar-
stellungen ausgestattet. Auf halber Höhe 
sind die Apostel Petrus, Paulus, Johannes, 
Jakobus d. Ä. und Bartholomäus sowie 
Johannes der Täufer angebracht. Sie stehen 
jeweils auf skulptierten Konsolen und unter 
Baldachinen. Darüber befinden sich drei der 
Taufe beiwohnende Engel. Eine baldachin-
artige Bekrönung birgt die einzige aus Holz 
bestehende Skulptur – eine Strahlenkranz-
madonna. Polychromiert und teilvergoldet 
bildet die wohl von einem einheimischen 
Meister geschaffene Schnitzplastik einen 
farbigen Akzent im oberen Bereich des 
Gehäuses. Den Befunden zufolge war der 
Taufstein samt Überbau ursprünglich offen-
sichtlich nicht gefasst. Ob dies schon der 
gestalterischen Grundintention entsprach 
oder ob eine Bemalung aus anderen Grün-
den zunächst unterblieb, ist eine offene 
Frage. Die heutige weiß-graue Fassung mit 
schwarzer Betonung der Rücklagen und 
Höhungen in Mattvergoldung stammt einer 
Inschrift zufolge aus dem Jahre 1682.
In den zurückliegenden Jahrhunderten 
erfuhr das Kunstwerk eine große Wert

82



schätzung. Als man Ende des 16. Jahrhun-
derts im benachbarten Dom ebenfalls einen 
Taufstein mit Überbau fertigen ließ, wurde 
bereits auf das ältere Werk der Severikirche 
verwiesen. Letzteres sei „wegen seiner 
stadlichen form vnd arbeit“ eine Zier der 
Kirche. Noch vor Erscheinen der ersten 
kunsthistorischen Literatur zum Severitauf-
stein äußern sich zahlreiche Beschrei-
bungen der Stadt Erfurt anerkennend und 
erstaunt über den „bewundernswürdigsten 
Fleiss“ und die „höchste technische Vollen-
dung“ die aus dem Kunstwerk sprächen.
Bedenkt man die vielen ungünstigen äuße-
ren Umstände, die den Taufstein und seinen 
Überbau bedroht haben, so ist es fast als 
ein Wunder zu bezeichnen, dass das spät
gotische Kunstwerk mehr als ein halbes 
Jahrtausend vergleichsweise gut überstan-
den hat und nicht zugrunde gegangen ist. 
Zu erwähnen in diesem Zusammenhang 
sind etwa der große Stadtbrand von 1472 
mit der Zerstörung des Langhausdaches der 
Severikirche oder die Erschütterungen 
durch Kriegseinwirkungen in den Jahren 
1813 und 1944/45.

Zwischen Sommer 2007 und Mai 2009 wur-
de das spätgotische Baptisterium konser-
viert und restauriert. Ziel der Arbeiten war 
nicht nur eine Substanzsicherung und Wie-
derherstellung des Objektes als Kunstwerk, 
sondern eine Rückführung in seine ur-
sprüngliche Funktion der Taufe. Vor Beginn 
der Maßnahmen zeigten sich mehrere Scha-
densphänomene. Zahlreiche Einzelteile 
waren abgebrochen und wurden lose auf-
bewahrt, andere fehlten gänzlich. Die Stein-
substanz wies an vielen Stellen Haarrisse 
auf. Durch Absenkung des Gewölbes, in das 
der Taufsteinüberbau bis dato eingebunden 
war, entstanden außerdem erhebliche Span-
nungen im Steinwerk, so dass die Standsi-
cherheit des Objektes beeinträchtigt war. 
Die Fassung des Taufsteins samt Überbau 
und Einfriedung war verschmutzt, z. T. lose 
und partiell von Fehlstellen gezeichnet. 

Graphisch-stereophotogrammetrische  
Messbild-Umzeichnung als Kartierungsgrundlage.

Erstellt durch Fachhochschule Erfurt,  
Fachbereich Restaurierung / Konservierung

83R e s t a u r i e r u n g  d e s  T a u f s t e i n s  i n  d e r  E r f u r t e r  S e v e r i k i r c h e



Mit der Restaurierung und Konservierung 
wurde ein Team unter Leitung der Magde-
burger Diplom-Restauratorin (FH) Claudia 
Böttcher beauftragt. Auf Grund der sta-
tischen Probleme am Taufsteinüberbau 
entschloss sich der Auftraggeber, den Stati-
ker Dr. Josef Trabert (Geisa) in das Vorhaben 
zu involvieren. Die Arbeiten beinhalteten im 
Einzelnen: eine statische Sicherung und 
Ertüchtigung des Taufsteinüberbaus; die 
Anbringung aller vorhandenen losen bzw. 
abgefallenen Teile; eine Ergänzung von 
formrelevanten, silhouettenbetonenden 
Partien und von Bereichen mit besonderer 
ikonografischer Bedeutung; das Kleben von 
Schalen und Rissen; die Trennung von der 
Gewölbeanbindung; eine Reinigung, Festi-
gung und Retuschierung der barocken 
Fassung des Werkes; die Restaurierung der 
polychrom gefassten Mutter Gottes im 
Strahlenkranz; die Restaurierung der Metall-
teile (Gitter und Taufbecken) sowie die 
Restaurierung und Konservierung des höl-
zernen Taufdeckels mit Neufassung und 
Ergänzung der Zwischenfelder. Auf einen 
Rückbau der wohl aus den 1870er Jahren 
stammenden stark verunstaltenden steiner-
nen Einfriedung wurde verzichtet.
 
Im Rahmen der Restaurierungsarbeiten kam 
eine im Jahre 1682 überstrichene werkzeit-
liche Inschrift zum Vorschein, die z. Z. noch 
genauer analysiert wird. Sie befindet sich 
auf schmiedeeisernen Quereisen im unteren 
Bereich zwischen den drei Hauptpfeilern. 
Grundlage der Arbeiten war eine detaillierte 
Schadensanalyse und Kartierung – durchge-
führt von Studenten der Fachhochschule 
Erfurt (Fachbereich Restaurierung und Kon-
servierung) unter der Regie von Prof. Tho-
mas Staemmler. Der in den Jahren 2006/07 
erfolgten Kartierung lagen photogramme-
trische Aufnahmen des Kunstwerkes zu 
Grunde. Letztere wurden im Sommer 2006 
von der fokus GmbH Leipzig angefertigt.

Die Gesamtkosten der umfangreichen Re-
staurierung und Konservierung konnten nur 
teilweise durch das Bistum Erfurt und die 
Pfarrgemeinde St. Severi getragen werden. 
Neben Eigenmitteln der Pfarrgemeinde 
sowie Anteilsleistungen des Bistums und 
des Dombauvereins ist vor allem die groß-
zügige finanzielle Unterstützung und fach-
liche Begleitung durch das Thüringische 
Landesamt für Denkmalpflege und Archäo-
logie hervorzuheben.

Nunmehr präsentiert sich das Kunstwerk in 
einem statisch ertüchtigten und im Detail 
gesicherten Zustand. Durch die Reinigung 
und Teilretuschierung der barocken Fassung, 
die Wiederanbringung loser Teile, die Ergän-
zung mehrerer relevanter Partien und eine 
weiterführende Bearbeitung des hölzernen 
Taufdeckels wurde es zudem auch in seiner 
Optik erheblich aufgewertet. 

Der engen Zusammenarbeit aller Beteilig
ten ist es zu verdanken, dass nicht nur die 
umfangreiche und mitunter fachlich kom-
plizierte Restaurierung und Konservierung 
des bedeutenden Kunstwerkes erfolgreich 
durchgeführt werden konnte, sondern vor 
allem auch eine Wiederbelebung der Nut-
zung des Objektes zum Sakrament der 
Taufe geglückt ist. Mit dieser Intention ist 
das Kunstwerk entstanden und so kunstvoll 
ausgestaltet worden - wie die Stifterinschrift 
knapp vermeldet: „co[m]pletu[m] hoc op[us] 
an[n]o d[omi]ni m cccc lxvii pro gloria sacri 
baptismi“ (Dieses Werk wurde im Jahre des 
Herrn 1467 vollendet zur Ehre der hl. Taufe).

rechte Seite: 
Gesamtansicht des Taufsteins  

mit Überbau aus Richtung Osten.  
Foto: Bildarchiv Dombauamt Erfurt 

(Aufnahme: Gregor Peda, Passau)

84 R e s t a u r i e r u n g  d e s  T a u f s t e i n s  i n  d e r  E r f u r t e r  S e v e r i k i r c h e



85



Kunst und Religion
Thomas Kesseler

86



87



Zeichnung, Grafik, Malerei, Farbe, Holzschnitt,  
Glasmalerei, Plastik und Architektur 

Es fällt mir schwer, nur einen Künstler als 
Vorbild zu nennen. Dürer eröffnete mir die 
Intensität der Betrachtung, Giacometti die 
Suche nach dem Äußersten, Rothko war 
stets ein guter Ratgeber. Die Schwarzlotma-
lerei der Glasfenster im Zisterzienserkloster 
Heiligenkreuz bei Wien, wo ich während 
meines Wiener Studiums eine Zelle zur 
Verfügung gestellt bekommen hatte, beein-
flusste meine Grundvorstellung der Glasma-
lerei und Raumwirkung tief. 

Meine Eltern fuhren mit uns Kindern oft 
nach Frankreich ans Meer in die Ferien. Auf 
jeder Reise besuchten wir mindestens eine 
Kathedrale, deren Räume mir tief im Ge-
dächtnis blieben. Bereits mit sieben Jahren 
hatte ich beschlossen, Maler zu werden. 
Mein Kunstlehrer auf dem Gymnasium 
unterstützte und förderte mich. Der Künst-
ler Werner Graef, Nachfolger des Bauhauses, 
Mitglied der Künstlergruppe „De Styl“ war 

Michelangelos Jüngstes Gericht wird in der 
Literatur als ungeheuer plastisch beschrie-
ben. Über mehrere Tage versuchte ich 1980 
noch als Student immer als letzter in der 
Sixtina zu bleiben, um das Bild in Ruhe zu 
betrachten und um zu zeichnen, wenn die 
Gruppen bereits zum Ausgang unterwegs 
waren. An einem Tag wurde plötzlich das 
künstliche Licht ausgeschaltet, und das Bild 
schien förmlich über mich herzufallen. Die 
plastische Wirkung war durch das Kunst-
licht, in dem nur die Schmutzschicht reflek-
tierte, fast aufgehoben gewesen. Die Fres-
ken Michelangelos waren damals noch 
unrestauriert und die Beleuchtung noch 
nicht als indirektes Licht installiert. Bilder 
vermögen fast Gewalt auszuüben auf den 
Betrachter. Die Suche nach dieser intensiven 
Berührung bis auf das Mark führt mich 
immer wieder an Orte und in Ausstel-
lungen, wo dieses Erlebnis sich wiederholt. 
Diese Erfahrungen setzen in mir eigene 
künstlerische Kräfte frei, die Nachfolge 
anzutreten und den Raum des Phantas
tischen zu betreten. 
 
In einer Phase tiefster Depression beschloss 
ich, in einer namhaften Galerie für Altmei-
stergrafik etwas für mich zu tun und Kunst 
zu erwerben. Es war ein winziges Blatt mit 
zwei balgenden Kindern des Kleinmeisters 
Barthel Beham aus der Dürerschule in Nürn-
berg. Der Kupferstich stand einige Wochen 
neben meinem Sessel, den ich aus gesund-
heitlichen Gründen selten verlassen konnte. 
Oft hielt ich es lange in der Hand. Es wirkte 
als Medizin, gab mir Lebenskraft zurück und 
führte mich sozusagen wieder zu meiner 
eigenen Mitte. Diesen Prozess konnte ich in 
der Folgezeit mit der Wiederaufnahme 
meiner künstlerischen Arbeit fortsetzen. 
Kunst vermag Wunden zu heilen. 

Alberto Giacometti, Füllfederzeichnung auf Buchseite,  
15 x 18 cm, ca. 1963

88 Ku  n s t  u n d  R e l i g i o n



der erste, der mich durch harte Kritik auf
forderte, an meine Grenzen zu gehen.  
Mit 15 stand ich auf dem Domplatz in Bam-
berg und zeichnete. Ein Herr schaute mir 
über die Schulter, „Du zeichnest ja ganz gut. 
Ich mache gerade einen Inspektionsrund-
gang im Dom, möchtest Du mitkommen?“ 
Der Dombaumeister nahm mich mit in den 
Dachstuhl, auf die Türme und in die Keller-
gewölbe. Vermutlich gab mir dieses Erlebnis 
den Anstoß, viele Kathedralen zu besteigen 
und zu erforschen und letztlich nach dem 
Malereistudium auch Architektur zu studie-
ren. Meine Lehrer an der Akademie in Düs-
seldorf, vor allem Erwin Heerich und der 
Kunsthistoriker Walter J. Hofmann, prägten 
tief meine schon vorhandene Suche nach 
der Einheit der Künste mit der Architektur. 
Die Herausforderung von Hans Hollein in 
Wien, Architektur als Kunst zu begreifen, tat 
ihr übriges. 

Kunst und angewandte Kunst sind eng 
verwandt. Beide führen zu einer tiefen 
Bewegung des Geistes. Kitsch wirkt nur als 
mindere Reproduktion äußerlicher Merk-
male, um mit einer scheinbaren Wirkung zu 
liebäugeln. Dekoration versteht sich als 
durchaus künstlerische Begabung, Dinge in 
einen guten Wirkungszusammenhang zu 
stellen. Im Sinne der angewandten Kunst, 
etwa einer farbigen Raumfassung, kann die 
Dekoration durchaus zum wesentlichen 
Bestandteil des Kunstwerkes werden. Die 
Dekoration, sofern sie Kitsch wird, gilt als 
bloße Reproduktion von Kunst. Sie versucht 
mehr zu sein, als sie mit geistiger Substanz 
füllen kann. Auf diese falsch verstandene 
Dekoration sollte in jedem Falle verzichtet 
werden. 

Per definitionem würde der Kirchenraum 
sich als funktionaler Versammlungsort 
genügen. Aber schon die Architektur besitzt 

Kapelle evangelische Bildungsstätte, Haus Villigst, Bauamt der westfälisch-evangelischen Landeskirche Bielefeld in 
Zusammenarbeit mit Thomas Kesseler; Malerei, Ausstattung, Glasmalerei Thomas Kesseler, Schwerte, 2007

89Ku  n s t  u n d  R e l i g i o n



die Tendenz, eine abbildende Kunst zu sein. 
Die altchristliche Kirche war Abbild des 
Thronsaales des Kaisers, die romanische 
Kirche eine Festung Gottes, die gotische 
Kathedrale ein Bild des himmlischen Para-
dieses. Das Kunstwerk wirkt somit als eine 
Verlängerung dieser immanenten Bildhaf-
tigkeit. Im einzelnen Kunstwerk vermag die 
Spannung des Kirchenraumes zu kulminie-
ren, in anderen erweitert sich das architek-
tonische Bildverständnis. Kunst im öffent-
lichen Raum dient der Selbstdarstellung des 
Ortes und der Politik. Sie adelt als kultur
beflissen und schafft einen dem Menschen 
zugewandten Raum. Durch sie erfährt die 
Stadt den menschlichen Maßstab. 
 
Im Niveau der Kunst einer Zeit misst sich 
die geistige Dimension von Kirche und 
Staat. Kirche war viele Jahrhunderte die 
wichtigste treibende Kraft zur Weiterent-
wicklung von Kunst und deren tragender 
Auftraggeber. Kunst war im Zeitalter des 
geringen Medienkonsumes neben Ge-
schichte und Musik ein wirklicher Höhe-
punkt des Erlebnisses. Heute findet Kunst 
einen ebenso geringen Stellenwert im All-
tag wie Kirche, da andere Medien wichtiger 
zu sein scheinen. Kirche kann jedoch wie 
das Museum zu einem Ort der Betrachtung 
und des kulturellen Genusses werden, was 
wiederum eine große Chance beinhaltet. 

Das gesellschaftliche geistige Niveau verhält 
sich analog zur jeweils meist verbreiteten 
und am besten zu rezipierenden Kunstart. 
Anstrengende Kunst wird in der Regel ab-
gelehnt von der Massenrezeption. Alle 
Bemühungen, durch Kunst das Niveau der 
Menge zu steigern, sind als gescheitert 
anzusehen. Je höher das so genannte Ni-
veau steigt, desto eher stößt sie auf Unver-
ständnis. Das Gros der Gesellschaft hängt 
daher vor allem an der abbildenden Kunst, 
wie etwa dem Film, weil auf den ersten Blick 
der Wunsch nach Verständnis, der Erfolg 
von Kommunikation, befriedigt wird. 

Während meines Studiums in Wien be-
wohnte ich, wie erwähnt, eine Zelle im 
Kloster Heiligenkreuz. Der Aufenthalt wurde 
mir als Gegenleistung für Fotos und Baudo-
kumentation großzügig zur Verfügung 
gestellt. Im Gespräch mit den Mönchen 
stellten wir fest, das die gleiche Intensität 
von Kontemplation und Zurückgezogenheit 
Basis beider Lebensformen ist. Kunst heißt 
Auslotung der Grenzen der Existenz ebenso 
wie die Religion. 

Zisterzienser-Kloster 
Heiligenkreuz, 
Kreuzgang,
Glasmalerei mit 
Schwarzlot,  
12./13. Jahrhundert

90 Ku  n s t  u n d  R e l i g i o n



Kunstwerke führen in der Rezeption und 
Erfassung der wesentlichen immanenten 
Realitäten den Betrachter, Leser oder Zuhö-
rer zu sich selbst. Selbstfindung und Reflek-
tion des Menschen erfolgen durch Kunst- 
und/oder Naturerlebnisse wesentlich stär-
ker. Selbsterkenntnis wird gefördert und der 
Mensch in seiner Persönlichkeit geht gefe-
stigt aus der Begegnung mit Kunst hervor. 
Insofern sind Kunst und Religion verwandte 
Wege dieser Wahrnehmung. Kunst kann 
Leitbildfunktion und Orientierungsbild sein. 
Sie kann jedoch gesellschaftlich auch miss-
braucht werden. 

In der evangelischen Matthäikirche in Düs-
seldorf hatte ich erstmals Gelegenheit, 56 
Glasfenster für die von mir renovierte Kirche 
neu als Bleiglasfenster zu gestalten. Die 
Bilder befassen sich mit dem Schöpfungszy-
klus. Die Scheidung von Licht und Dunkel 
wird zum Ausgangspunkt der Malerei mit 
Schwarzlot. Die Kirche wurde 1930 von den 
Architekten Rosskothen und Wach gebaut. 
In dieser Arbeit werden die hier erläuterten 
Zusammenhänge sehr gut nachempfindbar. 
Zisterziensische Strenge wie Raum und 
Bildkonzeption werden sichtbar. 

unten: Thomas Kesseler, 
Umbau und künstlerische Gestaltung sowie Glasmalerei, 
Malerei der Chorschranken, katholische Pfarrkirche St. 
Katharina, Unna, 2006 (s. Alte und neue Kunst 44/2008)

oben, Mitte:
Thomas Kesseler, Glasmalerei  in der evangelischen 
Matthäikirche, Düsseldorf, 2007

91Ku  n s t  u n d  R e l i g i o n



Ich möchte einfach fünf Begebenheiten erzählen, die 
– so denke ich – das Thema „Ist weniger mehr?“ treffen.  
Diese Begebenheiten habe ich betitelt mit Minimal 
Mensch, Die sechste Station, Der Sammler, Passion und 
Der Ostermorgen.

Weniger ist mehr!?  –  Ein Standpunkt
Thomas Jessen

lese den Anfang der sechsten Station der 
Kreuzwegandacht: „Veronika reicht Jesus 
das Schweißtuch. Veronika sieht Jesu Leid 
und die Rohheit der Soldaten. Sie fragt 
nicht, was die Menschen denken. Mutig 
dringt sie durch die Menge und bietet dem 
Herrn das Schweißtuch, in das er sein Ant-
litz drückt.“ Der Vorbeter: „Zu dir redet mein 
Herz, ich suche dein Antlitz, und wir werden 
gerettet.“ Wer liebt, der sucht die Nähe des 
anderen. Eine Nähe, die es erst einmal 
auszuhalten gilt. Wer liebt, der kümmert 
sich auch nicht so sehr um all das „Wenn“ 
und „Aber“, der kommt ganz nah heran. Und 
dann riecht er den Schweiß. Veronika riecht 
wahrscheinlich sogar noch Blut, Dreck, 
Staub, sie kommt seinem demolierten Ge-
sicht sehr nahe. Das ist sicher nicht jeder-
manns Sache. Aber Veronika liebt. Sie 
schiebt die Distanz und alle intelligenten 
Einwände und Erwägungen einfach an die 
Seite. Sie sieht ihn, den sie liebt. Und Jesu 
Antwort? Sein Portrait! Er schenkt ihr sein 
Abbild, das „Wahre Bild“, die „vera ikon“. Ist 
dieser Mensch tatsächlich Gottes Sohn? Wer 
davon überzeugt ist, kann hinter diesen 
Glauben, der für ihn Gewißheit ist, nicht 
mehr zurück.

Der Sammler
In meiner Münchener Galerie steht ein 
Sammlerpaar. Der Mann steht vor einem 
Aktbild. Er scheint wild entschlossen, das 
Bild zu kaufen. Also sagt die Frau: „Diese 
Frau kommt mir nicht ins Haus.“ „Verzei-
hung“, sage ich, „das ist doch nur ein Bild.“ 
Aber mein Einwand war nicht wirklich über-
zeugend. Denn natürlich weiß ich darum, 
daß man sich mit so einem Bild etwas Frem-
des ins Haus holt, ein fremdes Gegenüber. 

Minimal Mensch
Stellen Sie sich einen Galerieraum vor. Leer, 
weiß gestrichen, glänzender Fußboden. In 
der Mitte ein schlichter Betonquader. Flach, 
klein und unscheinbar, sonst nichts. Sie 
gehen umher, schauen. Minimal-Art in 
reinster Form – könnte man denken. Und 
dann liegt da dieser Zettel, meist auf der 
Fensterbank in der Galerie, und Sie nehmen 
ihn und lesen. Die Künstlerin heißt Theresa 
Margolles. Die Arbeit heißt „Burial“. Das 
Kunstwerk ist ein Sarg. Sie stutzen und 
lesen weiter. Eine Frau hatte, nachdem sie 
eine Fehlgeburt erlitten hatte, die Künstlerin 
gebeten, den Fötus, der sonst im Kranken-
haus selbstverständlich entsorgt worden 
wäre, in einem Kunstwerk zu bewahren. So 
schuf Theresa Margolles diesen Quader, 
sparte in der Mitte einen kleinen Hohlraum 
aus, in dem der Fötus – luftdicht isoliert – 
sein Grab fand. Ist das minimal? Wenn man 
diesen Gedanken gefaßt hat, daß in diesem 
Quader ein Fötus ist, kann ich hinter dieses 
Wissen nicht mehr zurück. Ein Wissen, das 
in Wirklichkeit ein Glauben ist, denn ich 
kann es nicht überprüfen. Ich stehe da in 
der Galerie und kann es nicht fassen. Ich 
kann es nicht überprüfen, ich muß es glau-
ben. Ist da wirklich ein Fötus drin? Wäre 
weniger mehr gewesen?

 
Die sechste Station

Ich habe aus der Fronleichnamskirche in 
Aachen ein Gebetbuch mitgebracht und 

92



Malerei, wie ich sie schätze, sucht den di-
rekten, emotionalen Kontakt zum Betrach-
ter, sie versucht, ihn ins Bild mit hineinzu-
nehmen. Und das muß man erst einmal aus-
halten. Diese Nähe ist nicht immer 
angenehm, ein reflektierendes Zurücktreten 
ist nicht immer leicht. Das aber ist das be-
sondere Charakteristikum und die Stärke 
von Malerei, so wie ich Malerei verstehe: 
eine Subjektivität, die über sich hinaus in 
die Zeitlosigkeit greift. Trotz aller emotio-
naler Fallen, die in den Bildern stecken, trotz 
der ungeheuren Präsenz eines Bildes, wird 
immer darüber mitreflektiert, daß es sich 
„nur“ um ein Bild handelt. In dieser Span-
nung steht meine Malerei. Ein anderer 
Sammler sagte mir vor einem anderen Akt-
bild: „Das ist tolle Malerei, aber ich mag 
keine rothaarigen Frauen.“ Ein schönes 
Kompliment, fand ich. Aber die Frage bleibt, 
was für eine Realität schafft die Präsenz 
meiner Malerei?

Die Passion
Da lag zu Haus auf unserem Tisch das Buch 
mit den Fotos zu einem Film. Meine Kinder 
sahen das Buch und blätterten immer wie-
der darin. Kinder sind neugierig und blät-
tern. Und ich hatte den Eindruck, ich müßte 
ein paar erklärende Worte dazu erzählen, es 
handelte sich um das Fotobuch zu Mel 
Gibsons Film „Passion“. Es war gerade Pas
sion, und so paßte das ganz gut. Ich erzähl-
te meinen Kindern die Passionsgeschichte 
anhand dieser Bilder. Und von da an hieß es 
nur noch: „Papa, zeigst du uns noch mal das 
Buch?“ Und ich zeigte es noch einmal und 
noch einmal und noch einmal. So sind 
Kinder!

Ostern hatte meine Tochter ein rotes Kleid 
an. Ich hatte die Idee, sie zu portraitieren 
und bat sie, sich mal still hinzusetzen. Ich 
wollte ein Portrait von ihr malen mit der 
Szene der Veronika aus dem Film im Hinter-
grund. Unschwer werden Sie den Namen 
meiner Tochter erraten: Veronika. Veronika 

saß still, aber sie kam mit der Bedingung: 
„Nur, wenn der Osterhase auch drauf 
kommt!“ Und er kam mit aufs Bild. Als ich 
dieses Bild zum Fotografen brachte – was 
ich immer mache, um es zu dokumentieren 
– erschrak dieser und sagte: „Das ist aber 
ganz schön hart, dieses Bild.“ Das war mir 
gar nicht aufgefallen. Die Szene der Veroni-
ka, die Jesus das Schweißtuch reicht, ist mir 
geläufig, ja selbstverständlich, sie hat auf 
jeden Fall nichts Erschreckendes. „Wieso 
hart?“ „Na ja, deine Tochter vor so einer 
Szene, das ist schon...“ Ich ließ das gemach-
te Foto des Gemäldes kontern, d.h. spiegel-
verkehrt eins zu eins abziehen. Und siehe 
da, vor dem Foto läßt es sich besser reflek-
tieren. Die gespiegelte Fotografie wurde 
anders wahrgenommen. Man kann 
diestanzierter hinschauen, die Präsenz der 
Malerei verschwindet: der Inhalt bleibt 
gleich, rückt aber zurück, an die zweite 
Stelle. Mir wiederum schien der fotogra-
fische Abzug neben dem Gemälde dann 
aber doch allzu glatt. Daher habe ich in 
einem nächsten Schritt versucht, das 
„Erkannte“ zu thematisieren und bildlich 
nach vorn zu holen. Ich setzte Jalousien vor 
das Bild und porträtierte zusätzlich noch die 
Schauspielerin der Veronika-Rolle aus der 
Gibson-Verfilmung. So entstand ein zweites 
Bild im Bild. Mein Fotograf war begeistert. 
Wäre weniger mehr gewesen? 

Der Ostermorgen
Erinnern Sie sich noch an die Live-Übertra-
gung des Fernsehens am Ostermorgen aus 
Rom? Kardinalstaatssekretär Angelo Sodano 
zelebrierte stellvertretend für den erkrank-
ten Papst die Messe. Das alles entschei-
dende Thema aber war die Krankheit und 
die damit verbundene Abwesenheit des 
Papstes. Immer wieder ging die Kamera auf 
die Privatgemächer des Heiligen Vaters. 
Man sah nur den weißen Vorhang, sonst 
nichts. Ein Bild, das zu Spekulationen, Mut-
maßungen und Phantasien Anlaß bot. Hält 
der Heilige Vater die Fäden noch in der 

93W e n i g e r  i s t  m e h r ! ?   –   E i n  S t a n dpu   n k t



Hand? Sind die Machtkämpfe schon im 
Gange? Wird er seinen Rücktritt erklären? 
Wie steht‘s wirklich um ihn? Wird man belo-
gen? Ach, diese schönen Spekulationen! 
Und dann das Unfaßbare: Der Vorhang wird 
zur Seite geschoben, und man schiebt ei-
nen todkranken Mann ans Fenster. Er hält 
sich die Hand vor den Mund, bricht in Trä-
nen aus, kann kaum den Arm zum Segen 
erheben. Und die Worte, die er sprechen 
will, bleiben ein unverständliches Röcheln 
aus der in die Luftröhre hineinoperierten 
Kanüle. Ein unendlich beeindruckendes Bild 
für mich, das ich wohl auch nie vergessen 
werde. Für andere war das schrecklich. „Wie 
kann man sich so zeigen!“ Niemals hat man 
einen Mächtigen so ohnmächtig gesehen, 
so klein, so niedrig, so hilflos, so erbar-
mungswürdig. Dieser Stellvertreter Christi 
zeigte die gebundene ohnmächtige Macht 
des Gottessohnes, die ganze Macht in der 
Ohnmacht. Das sind Bilder, die werde ich 
nicht vergessen. Wäre da weniger mehr 
gewesen?

Geht es also bei dem Thema „Ist weniger 
mehr!?“ wirklich um die alten und gestrigen 
Grabenkämpfe zwischen Bild und Bildver-
weigerung? Geht es heutzutage nicht mehr 
um Nähe und Distanz? Und müßte man 
nicht demnach sagen: Die Bildersehnsucht 
der Gläubigen ist eine Sehnsucht nach 
Nähe, nach Realpräsenz? Diese Sehnsucht 
des Glaubenden, diese Sehnsucht der Ge-
meinschaft, die Jesus liebt, ist etwas völlig 
anderes als die Sehnsucht nach der Kunst 
der Nichtglaubenden in dieser Welt. In 
diesem Sinne gilt die Sehnsucht nach dem 
Bild nicht jeder Art von Bildern oder Kunst. 
Die Sehnsucht bevorzugt die Kunst, die um 
den Geliebten kreist. „Mehr“ ist demnach 
immer „mehr Nähe“. Dem Außenstehenden, 
dem wäre weniger tatsächlich mehr.

Wir leben in einer Welt, in der die distan
zierte Betrachtungsweise eine entschei-
dende Rolle spielt: Trainiert durch Fern
sehen und Internet sind wir gewohnt, über 
Bilder von Krieg, Blut, Krankheit oder Sex 
wie selbstverständlich zu verfügen. Über all 
diese Bilder läßt sich wunderbar diskutieren 
und reflektieren, wir können daran teilha-
ben, ohne daran teilzunehmen: die Blutfah-
nen der schiitischen Prozessionen im Irak, 
die Todesfalle von Beslan, geiler Sex. Aber 
was ist mit dem Bild des blutenden Chri-
stus, und wie gehen wir mit unseren Ster-
benden um? Wir suchen distanzierte Bilder 
– die „Salonkunst“ unserer Tage wird in 
unserer Zeit nicht umsonst von den großen 
Fotografen gestellt. Unter ihnen kann ei-
gentlich nur noch ein Maler bestehen: Ger-
hard Richter. Er arbeitet mit der Distanz, 
seine Malerei bleibt in der fotografischen 
Ebene. Die Schleier, die Spiegel, die grauen 
Flächen: der Betrachter bleibt außen vor.

Was also ist die „Bildersehnsucht der Gläu-
bigen?“ und nach welchen Bildern sehnen 
sich die Gläubigen? Nicht „mehr“ oder 
„weniger“ ist meiner Ansicht nach heute die 
entscheidende Frage. Bilder sind immer ein 
„Mehr“. Denn sie erweitern die eigenen 
Vorstellungen immer, denn sonst bliebe 
man in seinen eigenen Bildern und würde 
sich nur noch um sich selbst drehen. Natür-
lich passen mir die Bilder der anderen nicht 
immer, sie sind den meinen womöglich 
sogar konträr, aber sie sind im Bezug auf 
meine Vorstellungen immer ein „Mehr“.  
Die entscheidende Frage ist die nach dem 
„Weniger“ oder „Mehr“ von Nähe und 
Distanz. Beziehungen sind ohne Nähe nicht 
möglich, auch Gottesbeziehungen nicht. 
Und Beziehungen sind zunächst immer sehr 
subjektive Angelegenheiten...

94 W e n i g e r  i s t  m e h r ! ?   –   E i n  S t a n dpu   n k t



95



Kunst kann ihre Wirkung nur entfalten, 
wenn sie einen Rahmen hat, rein räumlich, 
und wenn sie Menschen findet, die sie 
wollen und (ge-)brauchen. In diesem Dop-
pelwort (ge-)brauchen steckt vieles: Kunst 
muß gehandhabt werden, gebraucht wer-
den, wie andere „Gebrauchsgegenstände“ 
auch. Und: Kunst brauchen die Menschen 
im Sinn von existentiell notwendig: Kunst 
ist nötig, notwendig, Not-wendend für viele.
Diese „Vielen“ sind Einzelne, auch wohl 
Gruppen Gleichgesinnter und – Volk, Kir-
chengemeinden in ihrer überaus komple-
xen und komplizierten Zusammensetzung.
Wie gestaltet sich das Spannungsfeld zwi-
schen den Einzelnen (dem Künstler) und der 
Kirchengemeinde (dem Kirchenvorstand)? 
Welche Rolle kann das Bauamt in einem 
Bistum dabei spielen, als Vermittler, als 
Zuspitzer und Verschärfer? – Im folgenden 
versuche ich einige Antworten auf diese 
Fragen. Eine über 30jährige Erfahrung in 
den Diensten verschiedener Bistümer ist die 
Grundlage für meine Darlegungen.

Die Beteiligten sind bereits genannt. Zuerst 
ist da der Kirchenvorstand; er ist der Auf-
traggeber, ohne ihn würden viele Kunster-
eignisse  (in unseren Kirchen) nicht stattfin-
den  können. Er hat das Geld und damit die 
Macht. Unterschiedliche Regelungen von 
finanziellen Beihilfen seitens der Bistums-
verwaltungen bleiben hier draußen vor:  
In den allermeisten Fällen ist die Kirchen
gemeinde mit dem Finanzierungsproblem, 
das sich aus dem Wunsch nach Kunst ergibt, 
allein. Also wird der Kirchenvorstand sich 
ins Zeug legen und die finanziellen Mittel 
für das Angestrebte besorgen. Das ist umso 
leichter, je mehr der Kirchenvorstand über-

Kunst – Diözesanbaumeister – Kirche
Peter Ruhnau

zeugt ist von einem bestimmten Konzept.

Für die Ausarbeitung eines künstlerischen 
Konzeptes gibt es verschiedene Wege: 
Eine Direktbeauftragung ist möglich, nach  
vorausgegangener Beratung durch das 
Diözesan-bauamt. Dieses hat in der Regel 
einen breiten Überblick über das zur Zeit 
Machbare und kann, nachdem ein be-
stimmtes Problem in einer Kirchengemein-
de formuliert wurde, raten, helfen, Vor
schläge unterbreiten.

Beispiel:
Vor langen Jahren wurden wir zu einer 
Kirchengemeinde gerufen, die zur Erklärung 
ihres Problems bereits ein Modell ihres 
Kirchenraumes gebaut hatte. Es handelte 
sich um eine Kirche aus den 1960er Jahren, 
mit frei in den Raum gestellter Altarinsel 
und darauf, an der Stelle, an der man früher 
den Hochaltar positioniert hätte, eine Stein-
Nadel, ca. 6 m hoch, mit einem Kreuz auf 
der Spitze, das dem „Eisernen Kreuz“ sehr 
ähnlich war. Der Altar stand in der Mittel-
achse, zur Gemeinde gerückt, der Taberna-
kel irgendwo seitlich auf der Insel, nicht 
verortet. Auf die Stein-Nadel deutend laute-
te  die Auskunft der Verantwortlichen vor 
Ort: „Das wollen wir nicht mehr, das ist uns 
zu wenig als Akzent und als Hintergrund für 
den Altar. – Wir wollen: Das!“  

Im Modell stand eine maßstabsgerechte 
Reproduktion des ... Isenheimer Altares.  
„Wir haben jemand, der das kann und der 
uns eine Kopie des Grünewald-Altares malt.“ 
Nach einigem Schrecken konnten wir den 
Kirchenvorstand verunsichern dadurch, daß 
wir  sagten: Wenn wir  den Isenheimer Altar 

96



Ku  n s t  –  D i ö z e s a n b a u m e i s t e r  –  K i r c h e

Bocholt-Lowick, St. Bernhard, am Tag, als der Wandelaltar aufgestellt wurde. 

97



sehen wollen, müssen wir  nach Colmar 
fahren, nicht ins Münsterland. Aber das Ziel 
wollte die Gemeinde nicht aufgeben. 

Nach vielen Diskussionen wurde der Auf-
trag an den Kölner Maler Hermann Gott-
fried gegeben, einen Wandelaltar zu schaf-
fen. Eine feststehende Tafel, ca. 2,5 x 2,5 m, 
wurde gemalt, und jeweils zwei Flügel  
zeigten unterschiedliche Szenen, dem Kir-
chenjahr entsprechend. Im Zuge der Be-
schäftigung mit diesem Projekt und dessen 
heutige Lösungsmöglichkeiten entstand 
eine überaus starke Begeisterung: Man 
wollte noch die Rückseite der feststehenden 
Mitteltafel bemalen lassen, und damit diese 
auch der  Gemeinde zugewandt werden 
konnte, entstand die Idee, das Ganze auf 
einer senkrechten Achse drehbar anzuord-
nen. Aber so ist es dann doch nicht gekom-
men, zum großen Glück für das Gesamte.

Fazit: In einer positv bestimmten Grund-
stimmung, die von Anfang an da war, konn-
te ein Direktauftrag zu einem Ziel führen, 
das auch heute noch, ca. 25 Jahre später, 
gilt.

Nicht immer ist dieser direkte Weg möglich; 
er ist sogar ziemlich selten, weil ihm, jeden-
falls zu Beginn, jede Chance eines Ver-
gleichs fehlt: Niemand kann sagen, daß eine 
Direktbeauftragung von Erfolg gekrönt sein 
wird. Deshalb ist es überaus gut, einen 
Wettbewerb zu dem beabsichtigten Thema 
/ Problem zu veranstalten. Meistens wird 
dies, nach gemeinsamer (d.h. mit dem Kir-
chenvorstand und dem Diözesanbauamt 
getroffener) Vorauswahl, ein eingeladener 
Wettbewerb sein, mit mindestens drei, 
vielleicht sechs oder acht Teilnehmern.

Während der Jury-Sitzung, an der maßgeb-
liche Persönlichkeiten aus den Kirchengre-
mien natürlich beteiligt sind, wird meistens 
ein Konsens in der Beurteilung der vorge-
legten Arbeiten erreicht. Das geht, weil 

gerade in dieser Phase intensive Aufklärung 
über künstlerische Mittel, formale Ausprä-
gungen und die jeweilige Aufgabenstellung 
selbst geschehen. Dies ist ganz besonders 
wichtig, weil die Vertreter der Kirchenge-
meinde in der Regel ein solches Verfahren 
zum ersten Mal erleben. Wenn die Diskussi-
onen für die Gemeindevertreter überzeu-
gend waren und niemand überredet wurde, 
ist das dann schließlich gemeinsam gefun-
dene Urteil von großer Tragfähigkeit. 

Auch hier gilt: Was ein Kirchenvorstand 
nicht will, hat keine Chance, und umgekehrt. 

Beispiel: 
Für das kleine romanische „Marienchörchen“ 
an St.Patrokli in Soest sollten neue Scheiben 
angeschafft werden. Der zu verändernde 
Zustand zeigte die einfache Rechteck-Ver-
glasung, wie sie in den Mangelzeiten unmit-
telbar nach dem Zweiten Weltkrieg „normal“ 
war. Vier Künstler wurden gebeten, nach 
intensiven Diskussionen in der Jury erhielt 
Hubert Spierling den Auftrag, und so wurde 
ausgeführt.  
(s. Alte und neue Kunst 43/2006)

Die Zufriedenheit mit der Veränderung 
scheint bis heute allgemein zu sein.

Fazit: In vertrauensvoller Zusammenarbeit 
zwischen allen Beteiligten gelang eine 
Lösung; sie ist ein Kompromiß, der beileibe 
nicht den schalen Beigeschmack hat, der 
diesem Begriff manchmal anhaftet.

Es kann auch vorkommen, daß der Pfarrer 
einer Gemeinde in einem  Gespräch im 
Diözesanbauamt die Situation in seiner 
Gemeinde darlegt, hier insbesondere die 
seines Altenwohnheimes. Durch Struktur-
veränderungen in dem Gebäude müsse die 
vorhandene Kapelle ihren Standort aufge-
ben. Also sei ein Ersatzbau, ein Neubau, 
erforderlich. Und wir wollen das so!

98 Ku  n s t  –  D i ö z e s a n b a u m e i s t e r  –  K i r c h e



Ein Plan wird auf den Tisch gelegt, an dem 
sofort erkenntlich ist, daß der (nicht anwe-
sende) Architekt eine solche Aufgabe noch 
nie hat bewältigen müssen. Und es wird 
auch klar, daß, sollte der Bau so errichtet 
werden, dieser weder funktionsfähig für die 
Liturgie noch baukünstlerisch und typolo-
gisch überzeugend sein kann. Angebote, 
über Alternativen nachzudenken (Wettbe-
werb) werden ebenso abgelehnt, wie das 
Gespräch mit dem Architekten keinen Fort-
schritt in der Sache bringt. Stete Antwort: 
Wir wollen das so! Es entsteht also eine 
Kapelle, deren einziger Grund die Verhält-
nisse der Macht sind: Was ein Kirchenvor-
stand will, kann  im Zweifel nur schwer oder 
gar nicht verbessert werden. 

Den Schaden haben die Nachfolgenden.

Fazit:  Ein Diözesanbauamt mit seinem 
Diözesanbaumeister an der Spitze ist immer 
nur so gut, wie es überzeugen kann. Nie-
mand kann zu seinem Glück gezwungen 
werden; Ergebnisse wie diese müssen erdul-
det werden. In diesem Geflecht spielt der 
Gegensatz von Kirchengemeinde vor Ort 
und zentraler Bistumsverwaltung eine 
große Rolle. Manchmal wird, nur um Recht 
zu haben bzw. sich durchzusetzen, eine 
schlechte Lösung in Kauf genommen.

Immer geht es bei der Lösung architekto-
nischer und künstlerischer Fragen um Kon-
flikte. Die Grenzziehungen sind oft nicht 
leicht. Die Verantwortlichen in einem Diö-
zesanbauamt sind „die Profis für Euch, den 
Kirchenvorstand. Für Euch ist die Renovie-
rung der Kirche eine singuläre Aufgabe, weil 
sie sich zum ersten Mal stellt; für uns, Eure 
Berater zum Besseren, ist sie schon 100mal 
erfolgreich gelöst.“ 

Trotz der vielfältigen Erfahrung ist jede 
Aufgabe neu, nichts ist Routine; die Lösung 
gelingt mit den Gemeindevertretern ge-
meinsam in professioneller Arbeit. 

Daß dabei die Künstler nicht zerrieben 
werden und die Kunst nicht auf der Strecke 
bleibt, ist die stets neu zu lösende Aufgabe.

99Ku  n s t  –  D i ö z e s a n b a u m e i s t e r  –  K i r c h e



Un- und zeitgemäße Betrachtungen zu „Kunst und 
Kirche“– so will ich meine Gedanken zu einem Thema 
formulieren, das derzeit Menschen bewegt. Es geht mir 
dabei nicht etwa um Lösungen oder auch um Empfeh-
lungen, sondern um so etwas, wie lautes Nachdenken 
über das Thema, intensives Nachfragen und um die 
Klärung einiger Zusammenhänge. Dabei sollen ge-
schichtliche Rückblicke ebenso eine Rolle spielen wie 
das Nachdenken über im Allgemeinen als anerkannt 
geltende Begriffe und Zusammenhänge. Also „medias in 
res“ – gehen wir hin, das Herz der Dinge zu erkunden…

Un- und zeitgemäße Betrachtungen  
zu „Kunst und Kirche“
P. Abraham Fischer OSB

Denken hinaus entwickeln Künstler ei-
genste Aussagen und im gleichen Zuge die 
dazu komplementären Ausdrucksformen in 
Malerei und Material. 

Damit sind wir im Thema: Kunst zwischen 
„Illustration und Illusion“. Wer sich nicht 
vom wortschmeichlerischen Klang der 
Alliteration der Begriffe verleiten lässt, der 
wird nachdenklich, vielleicht sogar ärger-
lich: Da werden Betrachter angesprochen, 
die Illusionen aufsitzen, schillernden Täu-
schungen der Wirklichkeit. Und es wird 
Künstlern unterstellt, dass sie beschreibend 
an der Oberfläche arbeiten, von fremden 
Aussagen in Dienst genommen sind.
Dabei ist das Leben selbst und damit immer 
auch Kunst in diesen Spannungsbegriffen 
durchaus präsent. 

Der Traum, jene tief erschreckende und 
doch auch immer wieder spielerische Reali-
tät, er hat viel vom Ur-Grund dieser Wirk-
lichkeit. Seine Freiheit verdreht die Fakten, 
kombiniert Erstarrtes und Verhärtetes auf 
seine Weise und wird so mitunter zur pro-
phetischen Vision, die die Zukunft lesbar 
macht. Das bleibt eine Botschaft der Kunst 
an unsere Gesellschaft: Leistung und harte 
Zahlen im Sinn der buchhalterischen Kor-
rektheit mögen das Leben beherrschen und 
es mitunter auch material begründen, erfül-
len können sie es ganz und gar nicht. Ge-
konnte Illusion, die schelmische Verstellung 
der Tatsachen, der spielerisch lächelnde 
Umgang mit dem Dogmatischen und darin 
dessen Auflösung – vielleicht wage ich auch 
zu sagen: dessen Erlösung – das alles ist 
Dienst der Kunst an der Welt. 
Die Illustration nun kommt von der genau 

Kunst zwischen Illusion und Illustration

Liebe Betrachter und Betrachterinnen – 
vielleicht darf ich in unserem Kontext auch 
sagen: Lieber Sucher und Sucherinnen!
Diese Anrede gilt dann nämlich den beiden 
Seiten des Ausstellungsgeschehens:
Den Betrachtern, die sich auf den Weg ge-
macht haben, um Neues zu entdecken, um 
sich bereichern zu lassen von den entäu-
ßerten Sichtweisen anderer. Sucherinnen 
und Sucher sind sie dann wirklich, wenn sie 
über das bloße Konsumieren hinaus, das es 
im Kunstgeschehen leider auch immer 
häufiger gibt, innerlich teilnehmen und 
darin das Risiko eingehen, sich verändern 
zu lassen. Ihnen kommt hier im innersten 
Sinn des Wortes der Titel „Be-Sucher“ zu.

Die andere Seite des Kunstgeschehens ist 
auch eine suchende. Künstler sind Men-
schen auf dem Weg, ausgestattet mit der 
Begabung, darzustellen. Sie entwickeln eine 
so individuelle Sprache der Eigenerfahrung, 
dass sich der Kreis schon wieder ins Allge-
meine zurückschließt. Über die Sphären von 
Sprache und Bewusstsein, von Worten und 

100



anderen Seite. Dieser Begriff scheint uns 
vertrauter, im angewandten Bereich der 
Kunst hat die Illustration von Texten und 
Zusammenhängen einen ordentlichen Ruf 
und Ort. Illustration geht von der Tatsache 
aus, lässt sich genau von ihr in Dienst neh-
men. Dabei nun steigt sie mikroskopisch in 
die sogenannte Oberfläche ein, erfasst die 
Zusammenhänge und schenkt dem Uner-
kannten und manchmal Unaussprechlichen 
Bild, Symbol, eigene Sprache. Diese folgen 
nicht etwa dem Willen des Künstlers, son-
dern dieser ist vielmehr Seismograph, fein-
fühligstes Medium einer sich durch ihn 
erstellenden Aussage.

Das sind die Spannungspole: Kunst zwi-
schen Illustration und Illusion. Extreme, die 
manchen erschrecken mögen, andere sehen 
darin jedoch den sich zurück schließenden 
Kreis, in dem Horizont und Detail sich ge-
genseitig ergänzen und verstehen lassen. 

So sind die beiden Spannungspole aufge-
zeigt, die beide Extreme erklären. Es stellt 
sich – um im Bild zu bleiben – dem auf-
merksamen Beobachter die Frage nach der 
Spannung selbst, die Suche nach der Kraft, 
die sie entfachen, nach dem Bogen, der sich 
aufspannt, nach dem Einenden, das immer 
ungesagt bleiben wird. Ich will es versuchen 
mit einem ergänzenden Wort des Sprach-
spiels anzureißen. Unser Thema könnte sich 
denn vielleicht erweitern: „Kunst – Illumina-
tion zwischen Illustration und Illusion“.

Wenn die alten Mönche ihre Bücher ab-
schrieben, dann war das ein mühseliges 
Unterfangen, und die Schriften des Mittel
alters waren schon dadurch für sie mehr  
als nur Buchstaben und Text. Im Schreiben 
wurden sie verinnerlicht und meditiert. Eine 
Annäherung, die uns seit dem Buchdruck 
und spätestens seit den Textverarbeitungs-
programmen der Gegenwart abhanden 
gekommen ist. Aus diesen Schreibmeditati-
onen der Alten folgten nämlich Bilder von 

faszinierender Seelentiefe und Aussagereife. 
Die kunsthistorische Fachsprache nennt 
diese oft reich bebilderten Schriften „illumi-
niert“, erleuchtet, wie der lateinische Begriff 
nahelegt. Höllen- und Himmelsvisionen von 
illusorischer Kraft illustrieren die Texte, 
erleuchten die toten Buchstaben, dringen 
aus den Texten hervor, beleben und vermit-
teln sie eindrücklich und mitunter drastisch.

Bei dieser Technik sind die beiden oben 
beschriebenen Zugänge vereint: Der Text ei-
nerseits und das innere Erleben andererseits 
sind Ausgangspunkte. Da der mittelalter-
liche Mensch nicht im trennend analy-
tischen Denken unserer Tage verhaftet war, 
sondern Welt, Gott und Mensch noch als 
Einheit erlebte, eröffnet der Gegensatz 
zwischen Innen und Außen keinen Wider-
spruch, sondern wird als tiefe Einheit erlebt.

In vielen Kunstwerken unserer Tage scheint 
genau dieses auf: Aussageformen, die 
Gegensätzliches vereinen, ohne die Pole 
aufzulösen. Vielmehr liegt in manch polarer 
oder auch extremer Aussage zeitgenös-
sischer Kunst die einende Kraft der Span-
nung und des Über-Alles-Hinaus.

Kunst ist und bleibt in diesem Sinne religiös. 
Sie ist in dieser Hinsicht transzendierend, 
will sogar über das Allgemeine hinaus zum 
Allgemeingültigen. Mit dem Sichtbaren und 
Erkennbaren kann sie sich nicht zufrieden 
geben und hinterfragt es methodisch, gei-
stig und formal. Ob Kunst davon ausgehen 
kann, dass ihrem Transzendieren etwas 
entgegenkommt, ist immer offen und 
grundsätzlich unklärbar.

Hier beginnt die Sphäre des Glaubens und 
auch der Wirkbereich von Kirche. Sie beken-
nen, dass dem sich Ausstreckenden etwas 
entgegenkommt. Der frei sich mitteilende 
Gott ist das Geheimnis des Glaubens und 
Kirche eine Gemeinschaft der Selbstverge-
wisserung dieses Mysteriums in Ritus, 

101��  � � � �����������           � � ����������          � �������       � ���  � � � ��  � ����������        



Sprache und Lebenspraxis. Kirche und Kunst 
sind in diesem Sinne eben nur Halbge-
schwister und gemeinsame Wege können 
nur Abschnitte sein, die gegenseitig respek-
tierend einander freilassen. 

Künstler ertragen die notwendigen Vorga-
ben einer Gemeinschaft nur schwer. Kunst 
und Demokratie schon können keine Ein-
heit finden, denn der Grundsatz des einen 
ist der Tod des anderen. Sie können aber 
einen ergänzenden Dialog führen, der 
wachrüttelt und das Gegenüber durch 
Fragen bereichert. Es kann in diesem Ver-
ständnis weder Staatskunst oder Kirchen-
kunst geben, noch Kunstkirchen oder Kir-
chenkünstler. Dessen sollte man sich immer 
wieder erinnern. Das bedeutet für den 
Künstler, sich von einer Kirche zu verab-
schieden, die Kunst lange als Mäzen finan-
zierte und aus diesem Grund auch heute 
noch von namhaften Künstlern aus nicht 
nachvollziehbaren Gründen umworben 
wird. Das bedeutet für Kirche, sich nicht 
mehr mit fremden Federn zu schmücken 
und Kunst zu vereinnahmen, wo eigene 
Ausdrucksformen zu entwickeln wären. 
Künstler könnten dabei allerdings beraten 
und durch Fragen Bewusstseinshilfen eröff-
nen. 

Betrachten wir das Verhältnis von Kirche 
und Kunst einmal historisch. Dann nämlich 
kommen wir zu folgendem Stichwort:

Kirchen zwischen Kunst und Kitsch

Fragen wir einmal die Geschichte, wie alles 
geworden ist. Das Verhältnis von Kirche und 
Kunst war immer schon ein spannendes. Im 
ersten Teil der Geschichte des Christentums 
wollte man nichts voneinander wissen. Die 
frühen Christen hatten Mühe, sich zu eta-
blieren, wollten damals eine Gegenrichtung 
zur römisch bestimmten Welt sein. Viele 
Christen lehnten die schon ins Dekadente 
verkommene Kultur des römischen Kaiser-

reiches ab. Der Staat hinwiederum verfolgte 
die neue Glaubensrichtung, weil er sich 
bedroht fühlte von einer Hoffnung, die 
weltliche Maßstäbe nicht als die letzten 
anerkennen wollte. Die junge Glaubensge-
meinschaft konnte in dieser Zeit keinen aus-
geprägten Stil entwickeln. Einzig die Grab-
platten und Wandmalereien der Katakom-
ben zeigen uns christliche Motive und 
Bilder in eindruckvoller Schlichtheit.
 
Christen sind Menschen, die von dieser Welt 
nicht das Letzte erwarten. Sie machen nicht 
alle Mode und jeden Trend der sogenann-
ten Gesellschaft mit. Nur das, was dem 
Evangelium dient und der Ausbreitung des 
Reiches Gottes, das übernehmen sie.

Mit der Erhebung des Christentums zur 
Staatsreligion des römischen Reiches unter 
Konstantin ändert sich vieles. Kirche im 
institutionellen Sinn verfestigt sich, Kirche 
zeigt sich als öffentliche Instanz, Kirche 
demonstriert sich. Die wachsenden finanzi-
ellen Möglichkeiten ermöglichen Kirch-
bauten größeren Stils, die wunderbaren 
Kathedralen der späten Antike entstehen. 
So die Grabeskirche in Jerusalem und die 
Geburtskirche in Bethlehem. Sie gleichen in 
Stil und Form den römischen Markt- und 
Gerichtshallen, wie wir sie auf dem Forum 
Romanum finden. “Basilika” ist der Begriff 
für diese Hallen. Das Christentum etabliert 
sich und wird von einer kleinen suchenden 
Glaubensgemeinschaft zur Institution Kir-
che. Wurden vorher – jüdischer Tradition 
gemäß – die Erlösungsgeschichten weiter-
erzählt und eher mündlich tradiert, so fin-
den sich nun reiche Bildgestaltungen und 
architektonische Interpretationen des Glau-
bens.

Diese Phase von Kirche, Kirchenverständnis 
und Kirchenselbstverständnis nun dauert in 
Europa bis heute an: Kirche ist Institution, 
die sich öffentlich zeigt und in der Gestal-
tung ihrer Versammlungsräume ausdrückt. 

102 ��  � � � �����������           � � ����������          � �������       � ���  � � � ��  � ����������        



Dabei “menschelt” es immer dann, wenn die 
Kirchenbauten mehr Selbstdarstellung eines 
Bischofs, Fürsten oder einer Gemeinde 
werden. Immer aber, wenn die Auseinander-
setzung mit dem Glauben durchscheint, 
werden Kirchen „steingewordenes Gottes
lob“, und in manchen Bildern scheint der 
Himmel auf die Erde. In dieser Zeit ist die 
Bildkatechese wichtiges Moment der Glau-
bensverkündigung für diejenigen, die nicht 
lesen konnten. Wandmalereien in Kirchen 
sind mehr als Ornament, sie erzählen den 
Analphabeten die Geschichten Gottes in 
immer neuen und faszinierenden Bildpro-
grammen.
 
Kirche erzählt von Gott und seiner Ge-
schichte mit den Menschen. Dazu bedient 
sie sich der künstlerischen Ausdrucksmittel 
ihrer Zeit. Größere finanzielle Möglichkeiten 
eröffnen reiche und aufwendige Gestal-
tungen, sowie das Engagement der besten 
Künstler ihrer Zeit.

Der Künstler nun, wie wir ihn heute sehen, 
ist ein Produkt der Neuzeit. Sowohl in der 
Antike wie auch im Mittelalter bleiben die 
Namen der Künstler im Allgemeinen unge-
nannt. Es findet keine Trennung beispiels-
weise zwischen Handwerk und Kunst statt, 
sondern beides ist stark miteinander ver-
netzt. Ein Architekt ist kein Künstler, son-
dern der Baumeister. Obwohl immer bedeu-
tende Begabungen Schüler um sich 
sammelten und Schulen – im Grunde ge-
nommen sind damit große Malwerkstätten 
gemeint – gründeten, ist das Werk des 
Einzelnen meist nicht in erster Linie Aus-
druck seiner selbst, sondern steht im Dienst 
der Schule, eines Auftraggebers oder einer 
Sache wie der der Glaubensverkündigung.

Erst mit der Neuzeit, dem Humanismus, 
werden Namen genannt, werden Werke 
zugeordnet, die Künstler übernehmen die 
Verantwortung für ihre Werke, indem sie sie 
signieren, mit ihrem Namen versehen. 

Künstler werden sich ihrer Unverwechsel-
barkeit und ihrer Eigenart bewusst. 
Damit ist der Künstler noch lange nicht 
selbstständig, geschweige denn autonom. 
Er ist immer abhängig von Sponsoren und 
Auftraggebern. Künstler waren bis in die 
Mitte des vorletzten Jahrhunderts meist 
eher das, was wir heute unter angewandter 
Kunst verstehen, das meint, sie waren Auf-
traggebern und Vorgaben von außen ver-
pflichtet. Ihre Gestaltungen waren von 
außen an ein Thema oder eine Aufgaben-
stellung gebunden. Natürlich ragten die 
Werke einzelner immer wieder exemplarisch 
über das Gros hinaus, aber Kunst war in 
dieser Zeit eher geprägt von dem, was wir 
heute unter Design, sprich angewandter 
Kunst, verstehen. Kunst und Kirche waren 
miteinander verbunden. Die Themen und 
die Aufträge des Großsponsors Kirche ga-
ben vielen Künstlern Brot und Herausforde-
rungen. Themen und Aufgaben wurden 
zumindest als Rahmen von den kirchlichen 
Bauherren, von Päpsten oder Bischöfen, vor-
gegeben.

Der freie Künstler, den wir heute vor Augen 
haben, taucht erst im 19. Jahrhundert in 
breiter Vielfalt auf. Das Kunstwerk ist in 
diesem modernen Sinn nicht mehr bestellt 
oder von einem Auftraggeber gefördert, 
sondern der Künstler drückt sich auf seine 
persönliche Weise aus, er will mit seinen 
Bildern oder Objekten anregen, herausfor-
dern, zu Widerspruch oder Zustimmung 
reizen. Die Autonomie, das heißt die Selbst-
gesetzlichkeit der Kunst, ist geboren; damit 
geht die Emanzipation von allem Bevor-
munden und Einengen einher. Kunst will 
frei sein.

Seit dem Ende des 19. Jahrhunderts nun 
setzt sich in der Kirche eine Haltung durch, 
die allgemein unter dem Stichwort „Anti
modernismus“ gefasst ist. Der sogenannte 
Syllabus – eine Zusammenfassung von 
Lehrverurteilungen Pius´ IX. und der 

103��  � � � �����������           � � ����������          � �������       � ���  � � � ��  � ����������        



Modernisteneid Papst Pius X. sind Aus-
drucksformen einer totalen Distanzierung 
der Kirche von der Welt. Jeder Priesteramts-
kandidat musste so den „Irrtümern der 
modernen Zeit“ abschwören. Alle Künstler, 
die sich nicht genügend von Marc, Picasso, 
Kandinski oder Klee distanzierten, waren für 
kirchliche Aufträge inakzeptabel. Als in 
München und Paris die Revolution der mo-
dernen Kunst, die Loslösung vom Gegen-
stand hin zur abstrakten Kunst, ausbrach, 
waren die Kirchentüren mit den päpstlichen 
Erlassen amtlicherseits besonders fest ver-
riegelt. Kirche und Kunst haben sich vonein
ander entfernt, weil sie sich innerlich verän-
dert haben. Aus dem Gesamt der Artifici hat 
sich das Genre einer autonomen Kunst 
entwickelt, die sich nicht mehr in Dienst 
nehmen lassen will. Die Kirche hat sich in 
einer Phase der Innenakzentuierung allem 
Neuen verschlossen und so der Welt ent-
fremdet.

Ein Verhältnis von Kirche und Kunst, das auf 
Seiten der Kirchen immer wieder diskutiert, 
von den Künstlern allerdings mit nüchterner 
Distanz betrachtet wird, scheint sich aus der 
Geschichte nicht oder nur mühsam begrün-
den zu lassen. Sicher gibt es eine Reihe von 
Diskussionsthemen, von Berührungspunk-
ten oder Überschneidungen, die es lohnt, 
zu betrachten. Die gegenseitige Gastfreund-
schaft scheint dabei ein Forum für einige 
Wenige zu sein, die das Verhältnis mit ge-
genseitiger Achtung und dem Impuls, vom 
anderen lernen zu können, pflegen.

Der Kirchenraum und seine Gestaltung

Als nun der visionäre Papst Johannes XXIII. 
die Kirche für die Zukunft öffnete, da erga-
ben sich auch für die Frage nach der Litur-
gie und einem dafür geeigneten Raum 
neue Perspektiven. 

Die tridentinische Liturgie ist geprägt von 
einer objektiven Sicht des Ritus. Dieser wird 

vom Priester vollzogen, die Gläubigen tau-
chen dabei in das am Altar zelebrierte Mess
opfer ein. Für diese Art der Liturgie, die ja 
immerhin über 400 Jahre lang maßgeblich 
war, hatten sich mit der Zeit geeignete 
Kirchenräume entwickelt. Liturgie, beste-
hend aus Sprache, Gestus, Musik und bil-
dender Kunst, ergab ein Gesamtkunstwerk, 
das durch die Jahrhunderte immer per-
fekter gestaltet wurde. Objektivität nun 
erstand aus strengen Regeln, von denen 
keiner abweichen durfte; der Kirchenraum 
war ein unpersönliches Gebilde, der Ritus 
– von vielen Priestern nur mehr vollzogen – 
eine dem Menschen rätselhafte Form.
Dieses Verständnis, das sich über Jahrhun-
derte ausgeprägt hatte und dem Menschen 
so etwas wie einen Halt, eine metaphy-
sische Sicherheit zu geben vermochte, kam 
mit den gesellschaftlichen Strömungen 
nach dem Zweiten Weltkrieg in Konflikt. 
Alles Objektive war mit dem Bombenhagel, 
dem Holocaust, der Not und Trauer um die 
Millionen Gefallenen, hinweggewischt. Der 
Mensch fand sich allein und einsam vor, wie 
es die Aufklärer schon einige Zeit in ihren 
philosophischen Kreisen erörtert hatten. 
Allein das Subjektive, das Persönliche ist 
unzerstörbar. Nur die Gedanken sind frei, 
der Mensch nach Sartre ist hinausgeworfen 
in die Heimatlosigkeit eines Weltalls, dem 
Einstein mit der bedrängenden Frage ge-
genübertritt, ob dieses Universum ein 
freundlicher Ort sei.

Die Veränderung der Liturgie im Zweiten 
Vatikanischen Konzil nun ist der Versuch, 
den Ritus in einer Form zu vollziehen, die 
der Seelenverfassung der Gläubigen ent-
spricht und die auf die gegenwärtigen Nöte 
und Freuden ein spiritueller Resonanz
körper sein kann.

Liturgie ist ein Miteinander, alle sollen betei-
ligt sein. War der tridentinische Priester wie 
Mose am Sinai der große Vorbeter – Versus 
Dei – vor den anderen, so ist er nun der

104 ��  � � � �����������           � � ����������          � �������       � ���  � � � ��  � ����������        



jenige – erkennbar an der Richtung der 
Versus-Populi-Zelebration – der dem ge-
meinsamen Beten vorsteht. Der Liturge 
kann nun verstanden werden als eine Art 
Moderator der Liturgie, der amtlich beauf-
tragt, den Ritus anleitet.

In der Euphorie des Aufbruchs und der 
Neuerung wurde der Kirchenraum zu einem 
demokratischen Raum, in dem sich alle 
Suchenden wiederfinden und verwirklichen 
sollten. Bunte und charismatische Liturgien 
verkörperten die Freude des gemeinsamen 
Aufbruchs in die Welt von „heute“. Dieser 
Enthusiasmus aber ist nun auch schon ein 
halbes Jahrhundert alt und hat Trübungen 
und Schatten ebenso durchlitten wie Wider-
stände und Ablehnung. 

Heute im begonnenen 21. Jahrhundert 
suchen die Christen wie schon seit Grün-
dung der Religion nach dem zeitgemäßen 
Raum für Liturgie und Gebet. Interessanter-
weise entstehen derzeit eher geprägte 
Räume, die den neu entdeckten Wert von 
Stille und Zurückhaltung ausdrücken. Religi-
öse Räume wollen Alternativen zu einer 
lauten und verbilderten Welt sein. Der Ge-
danke einer Gegenwelt findet sich in den 
großen Bauten der Geschichte. Romanische 
Kirchen – meist die einzigen Steingebäude 
– sollten Schutz vor aller Unbill des Lebens 
symbolisieren. Die Gotik strebt dem Himmel 
entgegen und erhebt den Menschen aus 
der Endlichkeit. Das Barock schafft Bilder-
räume, die den Himmel auf die Erde 
abbilden. 

Heute müsste der Kirchenraum ein Ort der 
Stille sein, eine Zuflucht im Getriebe einer 
hektischen Welt. Das Thema „Design“ spielt 
in unserer Kultur eine Rolle wie nie in der 
Geschichte. Der materielle Reichtum unserer 
Kultur erwartet von den einfachsten Gegen-
ständen nicht nur deren Funktion, sondern 
legt Wert auf eine ansprechende Gestal-
tung. Viele funktional gleiche Dinge werden 

in unterschiedlichsten Layouts produziert, 
um diesem Anspruch gerecht zu werden. 
Der Kirchenraum darf sich nun dem einer-
seits nicht verschließen, sich aber auch 
nicht zum Diener des modebewussten 
Zeitgeists depravieren lassen. Das ist eine 
hohe Anforderung, der Prozess dahin noch 
offen. Keine Kultur kann das Urteil über ihre 
Früchte selber fällen, sondern das tun die 
Nachfahren in gebührlichem Abstand. Es 
erfordert die Tugenden der Demut und 
Hingabe …

Schließen möchte ich mit Wortkunst, die 
mir das zu verdichten scheint, wenn Hilde 
Domin schreibt:

Schöner
Schöner sind die Gedichte des Glücks

Wie die Blüte schöner ist als der Stengel
der sie doch treibt
sind schöner die Gedichte des Glücks.

Wie der Vogel schöner ist als das Ei
wie es schön ist, wenn Licht wird
ist schöner das Glück.

Und sind schöner die Gedichte
die ich nicht schreiben werde.

105��  � � � �����������           � � ����������          � �������       � ���  � � � ��  � ����������        



Marienhospital Oberhausen, Kreuz-Bild des unter uns wohnenden Gottes, Stahl gerostet, CT-Bild eines historischen Korpus

106 ��  � � � �����������           � � ����������          � �������       � ���  � � � ��  � ����������        



Katholische Kirchengemeinde Herzebrock, Leuchte für die 
Gestorbenen, als Erinnerungslicht an der Kirche, Edelstahl

oben: Kreuz aus Eiche gebeizt 
Mitte: Geprägtes Kreuz aus Blei

unten: qaudratisches Kreuz aus Edelstahl

Auf dieser Doppelseite: Arbeiten des  
Benediktinerpaters und Kunstschmiedes  
P. Abraham Fischer OSB, Königsmünster

107��  � � � �����������           � � ����������          � �������       � ���  � � � ��  � ����������        



Der Diözesankunstverein in 
Paderborn darf für sich in 
Anspruch nehmen, der älte-
ste im deutschsprachigen 
Raum zu sein. Seine frühe 
Geschichte ist von Wilhelm 
Tack erforscht1 und in der 
ersten Jahresgabe „Alte und 
Neue Kunst im Erzbistum 
Paderborn“, die 1950 er-
schien, publiziert worden.2 
Nach ihm hat Franz Wüste-
feld (†2006), langjähriges 
Mitglied im Vorstand, die 

jüngere Geschichte des Vereins nach dessen 
Wiederbegründung von 1949 bis 1998 fort-
geschrieben.3 Auf beiden Arbeiten fußend 
sei hier aus Anlass des Jubiläums kurz ein 
summarischer Rückblick auf die Anfänge 
des Vereins getan und dessen jüngste Ge-
schichte im Zeitraum von 1998 bis 2009 
nachgetragen. 

Mit der sich formierenden katholischen 
Bewegung um die Mitte des 19. Jahrhun-
derts erkannte auch die Katholische Kirche 
ihre Verantwortung, für den Erhalt der 
christlichen Kunst Sorge zu tragen. Nach 
dem Scheitern der 1848er Revolution ge-
lang es der Kirche, einige der damals errun-
genen Rechte zu bewahren, von denen vor 
allem das Recht auf Vereins- und Versamm-
lungsfreiheit für die Gründung der Kunst-
vereine wesentlich wurde. In diesem Zu-
sammenhang ist die Anregung August 
Reichenspergers (1808–1895), einer der 
führenden Persönlichkeiten des politischen 
Katholizismus in Deutschland, zur Grün-
dung christlicher Kunstvereine zu sehen, die 
am Anfang der Entwicklung steht. Die 1850 

60 Jahre Verein für christliche Kunst im  
Erzbistum Paderborn – ein Rückblick
Christoph Stiegemann

60 Jahre Verein für christliche Kunst im  
Erzbistum Paderborn

in Linz tagende 4. Generalversammlung des 
„Katholischen Vereins in Deutschland“ hatte 
Reichensperger beauftragt, einen Satzungs-
entwurf für einen christlichen Kunstverein 
zu erarbeiten, der 1851 bereits im Organ für 
Christliche Kunst abgedruckt wurde.
Noch vor der offiziellen Gründung des Ver-
eins für christliche Kunst in Deutschland auf 
der 1852 in Münster stattfindenden General-
versammlung hatte man zur Gründung von 
Kunstvereinen auf Diözesanebene aufgeru-
fen. In Paderborn wurden bereits anläßlich 
des Diözesankatholikentages in Dortmund 
am 3. September 1851 Beratungen über die 
Gründung eines Diözesankunstvereins 
aufgenommen. 

Die Gründung des ersten Diözesan-Kunst-
vereins in Deutschland erfolgte in Pader-
born am 17. März 1852. Bischof Franz 
Drepper (1845–1855) unterstützte die Initia
tive des Vereins, an dessen Spitze als erster 
Direktor der Paderborner Gymnasialpro
fessor Dr. Wilhelm Engelbert Giefers (1817–
1880) stand. Schon am Ende des ersten 
Vereinsjahres zählte der Verein 237 Mit-
glieder, die sich in Lesezirkeln trafen. Auch 
die Kunst wurde damals bereits gefördert. 
So ließ der Kunstverein durch den Düssel-
dorfer Maler Andreas Müller ein Ölgemälde 
des hl. Liborius malen (Abb. 1), das, durch 
eine Lithographie verbreitet, schließlich in 
verkleinerter Form das Titelbild im Sursum 
corda schmückte. Der Verein erreichte nie 
wesentlich mehr als 300 Mitglieder. Nach 
dem Ausscheiden des ersten Direktors 
Wilhelm Giefers begann der Niedergang, 
der schließlich gegen 1867/68 in die Auflö-
sung mündete. Der Dombauverein setzte 
die Arbeit fort, jedoch unter anderem 

1

108



FuchsGiefers

Schmitz

SteinhoffDurstewitz

Wüstefeld

Tack

Berger

Ahrens

109



Vorzeichen. Vorrang hatte jetzt die Mittelbe-
schaffung für die große Restaurierungsmaß-
nahme des Paderborner Domes im Geiste 
des Historismus durch den Dombaumeister 
Arnold Güldenpfennig. Auch der 1912 be-
gründete Diözesanmuseumsverein bildete 

keinen angemessenen Ersatz, hatte er doch 
den Schwerpunkt in der Unterstützung des 
1913 wiedereröffneten Diözesanmuseums. 

Erst nach dem Zusammenbruch des Dritten 
Reiches und dem Ende der Nazi-Diktatur 
war der Zeitpunkt zur Wiederbegründung 
gekommen. Die Initiative ging von Prälat 
Prof. Dr. Alois Fuchs, dem Nestor der Pader-
borner Kunstgeschichte und langjährigen 
Direktor des Diözesanmuseums aus.4 Er 
schlug Dr. Wilhelm Tack – damals Pfarrvikar 
in Hövelriege – als Vorsitzenden vor. Seiner 
Bitte entsprach Erzbischof Dr. Lorenz Jaeger, 
der den Verein besonders darauf verpflich-
tete, der Beförderung des kirchlichen Kunst-
schaffens der Gegenwart zu dienen. Am 12. 
Oktober 1949 wurde der Verein in Bochum 
während der Ausstellung „Kunstschätze 

westfälischer Dome und Kirchen“ durch 
Generalvikar Dr. Friedrich M. Rintelen aus 
der Taufe gehoben. 

In der Jahresgabe des Vereins „Alte und 
Neue Kunst im Erzbistum Paderborn“, deren 
erste Ausgabe 1950 erschien, sollte nach 
dem Willen des Erzbischofs nicht nur die rei-
che alte Kunst zu Wort kommen, sondern 
vor allem zu brennenden Fragen der zeitge-
nössischen christlichen Kunst Stellung be-
zogen werden. Nimmt man die frühen 
Ausgaben des Periodikums zur Hand, so 
spiegeln sie die dynamische Aufbruchspha-
se kirchlicher Bautätigkeit nach dem Zwei-
ten Weltkrieg.5 Zahlreiche Gotteshäuser 
waren in den Bomben des Krieges unterge-
gangen, man baute sie wieder auf oder 
ersetzte sie durch Neubauten. Darüber 
hinaus wuchs der Bedarf durch die Ansied-
lung unzähliger katholischer Vertriebener 
und Flüchtlinge aus dem Osten, für die 
neue gottesdienstliche Räume geschaffen 
werden mussten. Die Beiträge in den Jah-
resgaben des Kunstvereins dokumentieren 
die Restaurierungsmaßnahmen und Neu-
bauten dieser Jahre, liefern aber auch inter
essante Einblicke in das kirchliche Kunst-
schaffen der Zeit. Wegen des Umfangs der 
Aufgaben konnte man dem Wunsch nach 
architektonischer und künstlerischer Quali-
tät nicht immer gerecht werden. Ein retar-
dierendes Element bildete zusätzlich das 
lange Festhalten an bestimmten Bautypen, 
der Basilika mit betontem Westbau und 
eingezogenem Rechteckchor („Fuchs-
bauten, Abb. 2“) etwa, weil man noch allzu 
lange von einem neuen verbindlichen 
Kirchbau-Stil träumte. Das erschwerte häu-
fig die Realisierung neuer architektonisch 
anspruchsvoller Konzepte, die es in anderen 
Bistümern in den 50er und zu Beginn der 
60er Jahre bereits in größerer Zahl gab. Seit 
den 60er Jahren wurden auch verstärkt die 
kirchbaulichen und künstlerischen Aktivi-
täten im Erzbischöflichen Kommissariat 
Magdeburg in den Blick genommen. 

Im Jargon des Diözesanbauamtes „Fuchsbau“ genannt: 
Nach den Maßgaben von Prof. Alois Fuchs  

in den 1950er Jahren errichteter Kirchenbautyp.  
hier: St. Heinrich, Paderborn, Nordstraße

2

110 6 0  J a h r e  V e r e i n  f ü r  c h r i s t l i c h e  Ku  n s t  i m   E r z b i s t u m  P a d e r b o r n



Nach dem plötzlichen Tod des Vorsitzenden 
Propst Dr. Wilhelm Tack am 17. Mai 1962 
wurde der Verein kommissarisch von Prälat 
Franz Wüstefeld geleitet. Am 28.Juli 1965 
wurde dann Domvikar Prof. Dr. Karl-Josef 
Schmitz zum neuen Vorsitzenden gewählt, 
der dem Verein bis zu seinem Tod am 26. 
September 1994 vorstand. Das anfänglich 
schlichte Einheitsdesign der Jahresgabe 
wandelte sich. Die von Karl-Josef Schmitz 
verantworteten Jahresgaben spiegeln den 
schöpferischen Schub des Zweiten Vatika-
nischen Konzils im Erzbistum Paderborn, 
der den Kirchbau nach 1965 bis weit in die 
70er Jahre hinein in besonderer Weise beflü-
gelte. Das sakrale Bauwerk war einerseits 
“Zeichen und Symbol überirdischer Wirk-
lichkeit”, wie es das 2. Vaticanum in der 
Konstitution über die heilige Liturgie, Kap. 
VII., 122 formulierte. Andererseits wurden 
neue liturgische Belange geltend gemacht, 
die der um den Erhöhten Herrn versammel-
ten Gemeinde einen größeren Stellenwert 
einräumten als zuvor. Die neuen Kirch-
bauten und grundlegenden Erweiterungen 
im Erzbistum wurden in den Jahresgaben 
durch den damaligen Diözesanbaumeister 
Josef Rüenauver vorgestellt. Neben der 
Architektur wurde aber auch den anderen 
Kunstgattungen von der Wandmalerei, über 
Skulptur, Malerei und Goldschmiedekunst 
bis hin zur Textilkunst und Paramentik brei-
te Aufmerksamkeit geschenkt. Zusätzlich 
finden sich immer wieder Beiträge grund-
sätzlicher kunsttheoretischer, theologischer 
oder kunsthistorischer Art. Erwähnt sei hier 
der Aufsatz „Deutsche Skulptur des 13. Jahr-
hunderts. Zur Frage nach den Vorausset-
zungen in Frankreich“ von Peter Kurmann6 
oder „Goldschmiedearbeiten aus dem 
Schatz der Paderborner Markt- und Univer-
sitätskirche im Diözesanmuseum“ von Her-
mann Maué.7 Bis 1994 kamen auch verstärkt 
die damaligen Suffraganbistümer Hildes-
heim und Fulda mit eigenen Beiträgen über 
Kirchbau, Ausstattung, Restaurierungspro-
jekte und Museumsaktivitäten zu Wort. 

Mit der Errichtung des Erzbistums Hamburg 
und der Gründung des Bistums Magdeburg 
im Jahr 1994 wurde auch die Kirchenprovinz 
des Erzbistums Paderborn neu umschrie-
ben. Das Bistum Hildesheim wurde ausge-
schieden. Neu zu Fulda als Suffragan kamen 
1995 die Bistümer Erfurt und Magdeburg 
hinzu. Auch der Kunstverein wurde den 
neuen Verhältnissen angepasst. Der „Verein 
für Christliche Kunst in der Kirchenprovinz 
Paderborn“, wie er nun hieß, erhielt eine 
neue Satzung, die Erzbischof Dr. Johannes 
Joachim Degenhardt am 26. August 1996 in 
Kraft setzte.8 Als neuer Vorsitzender wurde 
Ordinariatsrat Ulrich Berger aus Magdeburg 
gewählt, der sich für die Belange der christ-
lichen Kunst in den Neuen Bundesländern 
besonders engagierte und tatkräftig die 
Umgestaltung des Vereins in Angriff nahm. 
Die erste Jahresgabe aus dem Jahr 1998 
zeugt vom neuen Profil des Vereins, der 
neben der Präsentation von Bau- und Re-
staurierungsprojekten aus allen vier Bi-
stümern nun auch den offenen Dialog mit 
der Kunst der Gegenwart führte. Dazu 
schrieb Rat Berger im Vorwort: „ Eine solche 
Diskussion wird sehr bald zeigen, dass die 
Grenzen zwischen „christlicher“ und „welt-
licher“ Kunst fließend sind. Wenn beide sich 
aufeinander einlassen, wird Kreativität in-
tensiviert, wird Kunst zur lebendigen Aussa-
ge für Mensch und Welt, … Kunst ist weder 
Selbstzweck, noch erbaulicher Zierrat. Kunst 
muß anregen, muß Anstoß erregen, darf die 
kontroverse Auseinandersetzung nicht 
scheuen. Unser Verein möchte zu einem 
solchen Dialog ermutigen …“.9 Leider hat 
Ulrich Berger nur die Anfangsphase des 
Vereins nach der Neuumschreibung erleben 
und gestalten können; viel zu früh ist er am 
27. April 1999 bereits verstorben. Seine 
Nachfolge trat Propst Heinz Durstewitz aus 
Heiligenstadt im Bistum Erfurt an. Noch 
ganz im aktiven Dienst der Seelsorge ste-
hend mußte Propst Durstewitz allerdings 
rasch erkennen, dass für die vielfältigen Auf-
gaben, die der Vorsitz des Vereins zusätzlich 

1116 0  J a h r e  V e r e i n  f ü r  c h r i s t l i c h e  Ku  n s t  i m   E r z b i s t u m  P a d e r b o r n



brachte, die Kapazitäten nicht ausreichten. 
Deshalb bat er um Entpflichtung vom Vor-
sitz des Vereins für christliche Kunst, dem 
Johannes Joachim Kardinal Degenhardt mit 
Schreiben vom 8. November 2001 ent-
sprach. 

Am 4. März 2002 wurde dann der Geistliche 
Rat Theodor Steinhoff aus Magdeburg vom 
Vorstand des Vereins einstimmig zum Vor-
sitzenden des Vereins gewählt. Mit Rat 
Steinhoff besitzt der Kunstverein einen 
engagierten überaus feinsinnigen, geistlich-
kreativen Kopf, der die Geschicke des Ver-
eins in den zurückliegenden Jahren umsich-
tig geleitet und wichtige Ideen und Anre-
gungen eingebracht hat. In der Kreativität 
erweise der Mensch, so Steinhoff in seiner 
Antrittsrede im neuen Amt des Vorsitzen-
den, Gottes Ebenbildlichkeit in besonderer 
Weise: „Gott inspiriert die Künstler. In die-
sem Zusammenhang ist mir bewußt gewor-
den, daß die Kirche in ihrem Stundenbuch 
um solch eine Inspiration betet. Sie würde 
es sicher nicht tun, wenn sie nicht fest da-
von überzeugt wäre, daß Gottes Geist auch 
heute schöpferisch und verschwenderisch 
wirkt.“ Das fordert auch von der Kunst und 
vom Umgang mit ihr Mut zur Verschwen-
dung und Ekstase, zum ganzheitlichen 
Erfassen der Wirklichkeit mit allen Sinnen. 
„Kunst ist nichts als Verschwendung. Sie ver-
trägt kein Verrechnen. Die Perlen in den 
Händen der Künstler sind geschenkt.“ 

Derart beseelt, mit solch großer Freiheit und 
Offenheit hat Rat Steinhoff den Verein in 
den zurückliegenden Jahren geleitet und 
ihn sicher in sein Jubiläumsjahr geführt. 
Zu Anfang des Jahres 2009 bat Rat Steinhoff 
um die Entpflichtung von seinem Amt. 

Nun übernimmt Geistlicher Rat Theodor 
Ahrens, gerade verabschiedeter Haupt
abteilungsleiter „Schule und Erziehung“ im 
Erzbischöflichen Generalvikariat, die Leitung 
des Vereins. 

Die im Zweijahres-Rhythmus herausge-
brachte Jahresgabe des Vereins bietet 
neben grundlegenden Beiträgen zum Ver-
hältnis von Kunst und Kirche sowie Bau- 
und Kunstprojekten aus allen Bistümern der 
Kirchenprovinz auch freischaffenden Künst-
lern, die im Raum der Kirche arbeiten, ein 
Forum, sich mit ihren Werken zu präsentie-
ren. Die Schriftleitung der Jahresgaben mit 
ihrem vielseitigen, breit angelegten Spek-
trum an Themen und Beiträgen liegt seit 
1998 in den Händen des stellvertretenden 
Vorsitzenden des Vereins Diözesanbaumei-
ster i.R. Dr.-Ing. Peter Ruhnau, der, unter-
stützt von einem kleinen Redaktionskollegi-
um, sich dieser Aufgabe mit Hingabe ge-
widmet hat. 

Die Zusammenschau der zurückliegenden 
Jahre zeigt, welche Herausforderungen der 
Verein zu meistern hatte. Er ist dabei ein 
sensibler Seismograph: Wie sich das Verhält-
nis von Kunst und Kirche wandelt, so wan-
delt sich der Verein. Dabei ist die Arbeit 
heute keineswegs einfacher geworden. 
Dennoch ist der Verein gut aufgestellt, um 
zuversichtlich nach vorn zu schauen. Als 
ältester Diözesankunstverein in Deutsch-
land verfügt er über ein Erbe, das trägt. 

  

1	 Wilhelm Tack, Die Bestrebungen zur Hebung der kirchlichen 
Kunst im Erzbistum Paderborn seit 1800, in: AuNK Bd. 1, 
1950, S. 5–22

2	 Franz Wüstefeld, Die Entwicklung des Vereins für Christliche 
Kunst, in: AuNK Bd. 37/38, 1998, S. 6–12

3	 Zu Alois Fuchs: Christoph Stiegemann, Domkapitular Prälat 
Dr. Dr. h.c. Alois Fuchs, in: Peter Klasvogt, Christoph 
Stiegemann, Priesterbilder. Zwischen Tradition und 
Innovation, Paderborn 2002, S. 186-188; Hubertus Drobner, 
Alois Fuchs (Lexikonartikel), in: Biographisch- 
Bibliographisches Kirchenlexikon 26 (2006) 327–341.

4	 Verzeichnis der Ausgaben der Zeitschrift „Alte und neue 
Kunst im Erzbistum Paderborn“ und ihrer Aufsätze Nr. 1 
(1950) – Nr. 40 (2000) unter: www.eab-paderborn.org

5	 In: AuNK Bd. 26/27,1978/1979, S. 76–101
6	 In: AuNK Bd. 24/25, 1975/1976, S. 16–50
7	 In: AuNK Bd. 37/38, 1998, S. 171–173
8	 In: AuNK Bd. 37/38, 1998, S. 4 f
9	 In: AuNK Bd. 41, 2002, S. 8–11

112 6 0  J a h r e  V e r e i n  f ü r  c h r i s t l i c h e  Ku  n s t  i m   E r z b i s t u m  P a d e r b o r n



I. Die Satzung des Vereins für Christliche 
Kunst formuliert als Anliegen äußerst spar-
sam: „die Pflege der Christlichen Kunst zu 
fördern“ (26.8.1996). Etwas deutlicher heißt 
es in Alte und neue Kunst 37/38/1998: Der 
Verein will „sowohl die Erhaltung der alten 
Kunstwerke als auch das Kunstschaffen der 
Gegenwart fördern“. Die Satzung gibt also 
perspektivisch auf Grund der sich rasant 
wandelnden Verhältnisse nicht so sehr viel 
her. Auf neue Herausforderungen hat jüngst 
der Präsident des Päpstlichen Rates für 
Kultur, Erzbischof Ravasi, hingewiesen: „Die 
Auseinandersetzung mit der zeitgenös-
sischen Kunst hat noch nicht einmal begon-
nen“. Er empfiehlt den Künstlern weniger 
darüber nachzudenken, „was der Kirche 
gefallen könnte, sondern sich verstärkt den 
letzten Fragen zu stellen“. Der Erzbischof 
gibt auch zu, „dass die Kirche den Kontakt 
zur Kunst verloren habe“. (Gilt das nicht 
auch umgekehrt?) Er spricht auch von „der 
schlechten Qualität“ der Einrichtungen. „Wir 
schaffen es nicht einmal mehr, neue über-
zeugende Kulträume hervorzubringen“. 

II. Mich überraschen gegenwärtig einige 
Erscheinungen in der Öffentlichkeit:

1. Wie emotional die Diskussion geführt 
wird, wenn es um die „Umwidmung“ nicht 
mehr gebrauchter Kirchen geht. Im real 
existierenden Sozialismus gab es „die Kirche 
im Dorf“ im Städtebauprogramm nicht 
mehr. Die Betonwohnbunker ließen aber 
auch kein Licht in die Seelen. 

2. Mit welchem Einsatz ehemalige Klöster, 
Bildstöcke, Zeichen christlicher und kulturel-
ler Prägung restauriert und erhalten werden. 

3. Es gibt eine Menge „künstlerischer“ und 
pseudokünstlerischer Gruppierungen, Aus-
stellungen, Installationen – fast schon infla-
tionär. Sie alle finden aus unterschiedlichen 
Gründen großes Interesse. Kunst ist aber 
nicht ein Instrument zu irgendeinem Zweck, 
sagen wir im Dienst irgendwelcher Interes-
sen oder Befindlichkeiten – Kunst ist keine 
„Magd“. Das hatten wir in der Vergangen-
heit: Den Menschen hat es geschadet und 
auch der Kunst.

4. In den letzten Ausgaben von alte und 
neue Kunst finden sich bemerkenswerte 
Grundsatzartikel, Berichte über gelungene 
Restaurierungen; Künstler und Künstle-
rinnen stellen ihre Arbeiten vor. Das ist 
insgesamt ein hoffnungsvoller Ansatz. Kri-
tisch möchte ich anmerken, dass die Suche, 
das Fragen, die Spannungen der Künstle-
rinnen und Künstler, das Neue, das Leiden 
an der Kirche … nicht deutlich genug zum 
Ausdruck kommt: Künstler, die sich nicht 
fürchten vor Auseinandersetzungen in den 
Gemeinden, die keine Provokation scheuen 
und die den Mut haben zu einer „anstö-
ßigen Kunst“. Vorurteile wirken immer „wie 
Zement“; da ist am Ende nichts mehr durch-
lässig. Eine so genannte „Gebrauchskunst“ 
hat den Geruch der Unglaubwürdigkeit an 
sich – und reißt auch niemanden vom Ho-
cker. Sagen will ich: Wenn es um Kunst in 
der Kirche geht, ist immer das Beste gefragt. 
Und damit ist auch ein Anspruch an die 
Künstlerinnen und Künstler formuliert, in 
ihren Werken nämlich „prophetisch“ zu sein. 
R. Kunze hat sich einmal nach einem Besuch 
der Wieskirche so geäußert: „Fingerabdruck 
des Himmels / der göttliche Daumen war 
eingefärbt / über und über / mit Licht“.

Von der „Verführung“ durch die Kunst
Der Verein für Christliche Kunst in der Kirchenprovinz Paderborn – Einblicke und Ausblicke

Theodor Steinhoff

113



III. Wenn wir uns einer Neubesinnung 
stellen, bemerken wir ein „Rütteln“  
an den Wurzeln unserer Kultur.

1. Die sich anbahnende zweite Moderne mit 
ihren als revolutionär empfundenen Verän-
derungen in allen Bereichen und auch der 
Künste stellt auch das Christentum auf den 
Prüfstand. Fundamentalismus und Traditio-
nalismus sind keine brauchbaren Vehikel – 
und Konfrontation räumt die Konflikte nicht 
aus. Wir wollen uns aber auch von den 
gängigen Trends nicht einebnen lassen; wir 
wollen auch nicht exotische Exile pflegen, 
noch wollen wir auf der Wellness–Welle 
reiten: Wir wollen uns stellen und die „Zei-
chen der Zeit“ aus dem Horizont des „Mehr 
als Alles“ mutig in den Blick nehmen – und 
dabei ein wenig aus dem Atem kommen. 
Atemstillstand ist Exitus. 

2. Die Künste als die „neue Prophetie“! 
Das bringt uns auf die Frage, ob die Künst-
ler und Künstlerinnen sich das zutrauen, 
nämlich mit ihren Mitteln „einzufallen“ in 
die Wirrungen und Verwirrungen der Ge-
genwart, damit die Menschen im Schauen 
aufgerichtet werden. Traut sich die Kirche, 
die Künstlerinnen und Künstler in ihren 
Aussagen (partnerschaftlich) zu respektie-
ren. Es mag ja sein, dass in einem be-
stimmten Sinn ein Kunstwerk nicht Bekeh-
rungen hervorbringt. Und was macht ein
 Kunstwerk, das gar kein Kunstwerk ist, mit 
uns? Trauen wir den Menschen zu, dass sie 
mit Kunstwerken umgehen können? Sie 
besuchen ja Ausstellungen …
Sicher aber können Menschen erkennen, 
vielleicht unbewusst, dass ein Kunstwerk 
mich verändern kann. Ein Denken in Konti-
nenten (terra continens) ist von Gestern, die 
Vielfalt des Lebens lässt sich auch nicht 
mehr in Rechts oder Links definieren. Archi-
tekten haben Räume gebaut – sie haben sie 
immer aber auch durchbrochen und ge-
wusst, dass die Welt nicht nur nach pragma-
tischen Regeln abläuft.

3. Wenn wir den Eindruck haben, dass wir 
heute zwar die gleichen Worte gebrauchen, 
dennoch aber nicht die gleiche Sprache 
sprechen, bekommen die Künste noch 
einmal einen besonderen Stellenwert. Von 
der Musik wurde ja immer schon zu Recht 
behauptet, dass alle Menschen auf der Welt 
sie verstehen. Darum erwarten wir von der 
Kunst aber eben, dass sie wirklich frei ist 
und nicht irgendjemandes Knecht sein 
muss. Immer schon konnte man die Künst-
ler daran erkennen, dass sie in ihren Werken 
irgendwie die „Fäuste ballen“. Nicht alle 
Kunstschaffenden sind auch schon Künstler 
– eine Binsenweisheit! Gerade, weil wir uns 
des Anscheins nicht erwehren können, dass 
alles in unserer Welt geregelt ist nach Maß 
und Zahl, bekommt auch die Kunst den 
Charakter einer Ware, die sich gut oder 
schlecht – oder sich überhaupt nicht ver-
kauft. Ein Leben, um zu produzieren, ist 
eine moderne Form der Sklaverei. Der 
Mensch ist aber mit dem „Zwang“ geboren, 
seiner Welt eine „sinnhafte Ordnung“ zu 
geben. Nur der Mensch erkennt aber auch 
seine Grenzen – und er will sie auch über-
schreiten. Dazu hilft ihm nicht das Überan-
gebot an „virtuellen Räumen“, angehäuft 
mit all den Kunstwesen darin. 

IV. Der „Verein für Christliche Kunst“  
und die neuen Herausforderungen.

1. Der Verein steht auf der Seite derer, wel-
che die „Suche“ nicht aufgeben. Wenn es 
stimmt, dass man in den verschiedenen 
Kunstrichtungen so etwas wie eine „Bewe-
gung“ entdecken kann, also was Künstler 
umtreibt, und dass sie mit ihren Werken 
bewegen wollen im Sinne einer „Einmi-
schung“, wäre es geradezu töricht, das nicht 
zu bemerken. Es ist eben nicht alles in Ord-
nung, und wir leben auch nicht in paradie-
sischer Harmonie. Die Künste dürfen darum 
nicht verharmlosen, wie der Mensch sich 
erfährt in seinen schöpferischen Möglich-
keiten und in einer von Katastrophen und 

114 V o n  d e r  „ V e r f ü h r u n g “  du  r c h  d i e  Ku  n s t



Tod und in all den Ängsten determinierten 
Lebenswelt. Die Antworten auf letzte Fra-
gen, die uns normalerweise ins Haus gelie-
fert werden, sind nicht (immer ) ausrei-
chend. Und das wissen wir und geben uns 
nicht mit „Vorder-Ansichten“ zufrieden. Dass 
wir nicht oberflächlich das Denken und 
Fragen aufgeben: Davor bewahre uns die 
Kunst.

Es mag sein, dass ein exakter Beweis nicht 
zu erbringen ist, ob Sehnsucht einen Sinn 
macht? Macht Kunst denn Sinn? Auf jeden 
Fall trauen wir der Kunst – alter und neuer 
Kunst – zu, uns Bilder schauen zu lassen, die 
Leben atmen. Das meint ja wohl auch das 
Wort „Inspiration“.
 
2. Der Verein schützt die Kunst-Werte. Wir 
sprechen immer wieder von Kunst-Werten 
und Kunst-Schätzen. Menschen besuchen 
Museen und Ausstellungen, nehmen sich 
Zeit für Konzerte und nehmen an Kirchen-
führungen teil. Werte bestimmen unser 
Denken, Handeln und Fühlen. Und so wach-
sen unsere Überzeugungen und Standorte. 
Wir gehen selbstverständlich davon aus, 
dass Werte und Überzeugungen auch gut 
sind und es schon immer sind; und nicht 
erst, weil wir eine gute Erfahrung damit 
gemacht haben. (Es ist für mich eine ge-
wisse Erschütterung, wenn ich ein Kunst-
werk anschauen darf, das tausend Jahre 
und älter ist. Generationen von Menschen 
haben es angeschaut und im Schauen sich 
selbst angeschaut – wie in einen Spiegel. 
Sie haben die Verwerfungen, die Kreuze am 
Lebensweg und die Heilung der Wunden er-
fahren. So laufen wir eine Weile „in den 
Schuhen der anderen“.)
So entdecken wir in den Kunst-Schätzen 
Werte, die wir vorher noch nicht gesehen 
haben. Diese Werte helfen uns aber auch 
die Werte zu hinterfragen, an deren Gültig-
keit wir bisher nicht gezweifelt hatten.

3. Der Verein sucht das Gespräch mit 
Künstlern.
Ein solches Gespräch meint ein „Sich-Einlas-
sen“, besonders wenn der Künstler von 
einem anderen Standort zu uns spricht, als 
den wir selbst eingenommen haben. Dass 
ich meine eigene Glaubens- und Lebens-
welt in ein Kunstwerk hineininterpretiere, 
wird niemand verwehren können. Und dass 
jemand sagt, das so gestaltete Fenster passt 
nicht zu diesem Kirchenraum, ist nicht das 
Problem. Das Problem ist eher die fehlende 
Weite oder auch die Fantasie, sich auf die 
Ideen eines Künstlers (ehrlich) einzulassen. 
Wenn wir uns den Aussagen der Künstler 
nicht stellen, verlieren wir den Blick für die 
Menschen in ihrer Geschichte. Gerade die 
sich anbahnende zweite Moderne mit ihren 
als rasant und als revolutionär empfun-
denen Fortschritten und Veränderungen in 
allen Bereichen unserer Lebenswelt stellt 
den Glauben auf den „Prüfstand“. Traditiona-
lismus und Fundamentalismus sind keine 
Schwimmwesten zum Überleben oder gar 
zum Davonschwimmen in eine windge-
schützte Bucht. Konfrontation hilft auch 
nicht. Eher aber das Zuhören und Hinschau-
en. Natürlich wollen wir uns nicht von den 
gängigen Trends einebnen lassen. Weil nun 
die Welt nicht „genug“ ist, wollen wir uns 
zum Gespräch stellen. Außer Frage ergibt 
sich daraus auch ein Anspruch an die Künst-
ler mit der Erwartung, dass sie uns mit ihren 
Arbeiten provozieren, locken und reizen.

4. Der Verein wehrt sich gegen das  
„Mittelmaß“ in der Kunst. 
Es sei kritisch gefragt, ob wir nicht gegen-
wärtig zwar viele Kunstschaffende haben, 
nicht aber viele „Künstler“? Das aber war ja 
wohl schon immer so. Auch nicht alle 
Künstler, die jeweils in einer Zeit einen 
Namen haben, rühren an das Geheimnis: 
der große Wurf, wenn eine Idee aufblitzt, 
was Identität schafft, das Einfache, das 
Schöne, das Verlässliche … „Alles sei so 
harmlos, ohne Biss, fade, langweilig, wie 

115V o n  d e r  „ V e r f ü h r u n g “  du  r c h  d i e  Ku  n s t



gehabt“, höre ich sagen – „die Kunst bringt 
uns nicht außer Atem. Echte Künstler könne 
man daran erkennen, wenn sie in ihren 
Werken unbewusst die Fäuste ballen“. Nicht 
wenige Kunstwerke in unseren Kirchen 
lassen uns nicht „aufgerichtet“ zurückkehren 
in die oft so banale Welt. Und oft werden 
die Kunstwerke in einer Kirche nicht einmal 
bemerkt. (Ich habe öfter bei Gesprächen 
nach Kunstwerken in der Kirche des Ortes 
gefragt? Die Antwort war eher Verlegen-
heit.)

Das alles mag übertrieben klingen. Es bleibt 
aber wahr. Gerade religiöse Kunstwerke sind 
oft „nicht nur Kitsch, sie sind sündhaft un-
wahr“. (R. Egenter) Und darum hilft uns 
weniger eine so genannte „Gesinnungs-
kunst“, sondern Qualität! Und das bedeutet 
nicht eine gut gemeinte Kunst, sondern 
eine „gute Kunst“. Ein Kunstwerk vermag 
vielleicht niemanden zu „bekehren“ – und 
was ist mit Bildern und Kunstwerken, die 
keine Kunst sind? „Kunst spielt mit den 
letzten Dingen ein unwissend Spiel und 
erreicht sie doch.“ (P. Klee, Schöpferische 
Konfession)

Dieses Vertrauen in die Kunst tut uns gut. 
Wenn wir allerdings die Kunst mit „Dekora
tion“ verwechseln, machen wir die Wege 
der Menschen nicht heller und die Men-
schen selbst wohl kaum „erleuchteter“ – 
wir betrügen sie.

5. Der Verein sucht Verbündete:
�� Menschen, die mit Kunstwerken umge-

hen können, die Kunstwerke bemerken 
und sich anregen lassen

�� Menschen, denen alte und neue Kunst-
werke anvertraut sind

�� Menschen, die Lust spüren, sich mit 
Künstlern in Gespräche einzulassen

�� Menschen, die selber künstlerisch 
experimentieren

�� Menschen, denen an einem Kontakt 
zwischen Kunst und Kirche gelegen ist

�� Menschen, die glauben, dass die Künste 
eine prophetische Botschaft haben

�� Menschen, die helfen wollen, die Kunst 
aus der Vermarktung jedweder Art zu 
befreien

�� Menschen, die den Mut haben, dem 
Unmöglichen einen Ort zu geben

�� Menschen, die Kraft haben, die Kirchen 
zu entrümpeln

�� Menschen, die sich um alte Kunstschätze 
kümmern und sie aus der Versenkung 
holen

�� Menschen, die kritisch sind um zu 
sehen, ob Kunstwerke zum Staunen 
verführen; wenn nicht, hätten die 
Bilderstürmer ihre große Stunde

�� Menschen, die das kulturelle Erbe einer 
Region / Landschaft bewahren wollen

�� Menschen, die ahnen, dass die Kunst 
wie ein Fenster ist, durch das hindurch 
wir den Menschen sehen:  
Das Abbild Gottes

�� Menschen, die glauben, dass die Kunst 
nicht mit der Technik beendet ist

�� Menschen, die durch schöpferische 
Tätigkeit Transzendenz-Erfahrungen 
nicht ausschließen

�� Menschen, die sich wehren, dass weder 
alte oder neue Kunst zur Ideologie wird

�� Menschen, die künstlerischem Unsinn 
heftig widerstehen

�� Menschen, die weder an einer 
Neophobie noch an einer Neophilie 
leiden

�� Menschen, die einer beliebigen Verfüg-
barkeit der Kunstwerke widersprechen

�� Menschen, die die Frage zulassen:  
Soll ich mich verbünden? Warum ich? 

�� Warum ich nicht?
�� Menschen, die . . .

V. In meinem Heimatort war die Brücke 
über einen Fluss im letzten Krieg zu  
Schaden gekommen. 
Nach der Reparatur wurde auch der 
Brückenpatron, der hl. Johannes Nepomuk, 
wieder aufgestellt. Aber er schaute in die 

116 V o n  d e r  „ V e r f ü h r u n g “  du  r c h  d i e  Ku  n s t



V o n  d e r  „ V e r f ü h r u n g “  du  r c h  d i e  Ku  n s t

falsche Richtung. Denn nach der alten Tradi-
tion blickten der Herr an einem Brücken-
kreuz und auch Heiligenfiguren immer in 
die Richtung, wohin das Wasser fließt –  
immer in das Größere, ins Meer. Die Figur 
auf der Brücke wurde verändert.

Die folgende Notiz fand ich in einer Zei-
tung: „Kunst ist, wie Religion, etwas, was 
dazu gehört …

Eine Beziehung zwischen Religion und 
Kunst kann für beide Seiten nur fruchtbar 
sein“. (Norbert Bisky, Künstler, geb. 1970)

117



Vor einem Jahr haben wir in Magdeburg ein 
großes Stadtfest zu Ehren der seligen 
Mechthild gefeiert. Damit wurde von uns 
das Jahr eröffnet, das dem Gedenken dieser 
großen Mystikerin, Begine und geistlichen 
Schriftstellerin gewidmet sein sollte. 
Ganz bewusst sind wir mit Mechthild damit 
über unsere binnenkirchlichen Grenzen 
gegangen. Gemeinsam mit anderen Veran-
staltern und Trägern, aber vor allem auch 
gemeinsam mit vielen interessierten Men-
schen haben wir Neuland betreten. 

Heute staune ich darüber, was eine Gestalt 
wie Mechthild auslösen kann, ja, was es 
auch auslösen kann, sich auf etwas Fremdes 
einzulassen. Fremd war vieles in dem Zu-
sammenhang:

�� Vom Leben Mechthilds trennen uns immer-
hin 800 Jahre. In viele zeitbedingte Um-
stände können wir uns heute nur schwer 
hineinversetzen. 

�� Ihre Sprache ist uns fremd – nicht nur, weil 
sie in niederdeutsch schrieb, sondern auch 
weil wir heute anders von Gott und der 
Welt sprechen. 

�� Für viele Menschen – Christen wie Nicht-
christen – ist es auch schwer zu verstehen, 
was eigentlich damit gemeint ist, wenn wir 
sagen, sie war eine „Mystikerin“. 

�� Und schließlich war es sowohl für uns 
Christen als auch für unsere säkularen 
Partner etwas Ungewohntes, sich gemein-
sam mit einer Person zu beschäftigen, die 
selbst zwar eindeutig im Raum der Kirche 
verankert war, deren Leben und deren 
Texte aber längst schon auch außerhalb 
dieses Raumes entdeckt worden sind. 
Schließlich gehört ihre Minnelyrik inzwi-
schen zur Weltliteratur.

Über Grenzen gehen
Ansprache bei der Künstlerbegegnung  
in Halle am 10. Oktober 2008

Bischof Gerhard Feige

So haben wir wohl auch gemeinsam etwas 
gelernt. Wir als Christen haben nicht nur 
„unsere“ Mechthild neu und tiefer kennen 
gelernt. Wir haben auch gelernt, dass sie 
uns nicht einfach „gehört“. Sie hat offen-
sichtlich selbst längst schon die Grenzen 
übersprungen, die es zwischen der kirch-
lichen und der nicht kirchlich geprägten 
Welt gibt. Sie ist eine der Gestalten, die die 
Menschen unmittelbar ansprechen kann 
– egal, welcher Herkunft sie sind. 
Ich glaube, dass genau das sozusagen in 
der Logik des Evangeliums liegt. Je tiefer 
sich ein Mensch wirklich auf dieses Evange-
lium Jesu Christi einlässt, desto zeitgenös-
sischer wird er oder sie; desto universaler 
wird die Inspiration verstanden, die diesem 
Leben zu Grunde liegt.

Ich möchte das an einem Punkt etwas ver-
tiefen, an der Frage der Wahrhaftigkeit. „Die 
Wahrheit kann niemand verbrennen“ – das 
ist ein ganz zentraler Satz in Mechthilds 
Buch. Dieser Satz ist ihr sozusagen zugefal-
len. Oder besser gesagt: Er ist ihr von Gott 
zugesprochen worden in einer Zeit tiefster 
Bedrängnis.

In der Wahrheit zu leben: Das ist nichts 
Selbstverständliches. Das ist vor allem nicht 
bequem.

118



Der tschechische Schriftsteller und Politiker 
Václav Havel stellt dazu eine harte Diagnose: 
„Viele Menschen“, so schreibt er, „leben nicht 
in der Wahrheit. Sie folgen nicht den eigent-
lichen Intentionen ihres Lebens, und sie 
halten sich auch nicht an ihr besseres Wis-
sen und Gewissen, sondern lassen sich von 
anderen Kräften und Mächten bestimmen.“ 

Zu solchen Kräften und Mächten gehört z.B. 
der Wunsch nach Luxus oder wenigstens 
materieller Sicherheit. Er kann dazu verlei-
ten, käuflich zu werden und sich buchstäb-
lich etwas „in die eigene Tasche zu lügen“. 
„Wes’ Brot ich ess, des’ Lied ich sing.“ Andere 
sprechen von einem „Kavaliersdelikt“, wenn 
sie dem Finanzamt ein Schnippchen schla-
gen oder schwarz mit der Straßenbahn 
fahren. 

Manche verschließen die Augen vor der 
Wahrheit aber auch ganz einfach, weil sie 
bequem oder hilflos sind. „Ich kann doch 
sowieso nichts machen“, ist dann be-
schwichtigend zu hören, „wenn Eltern in der 
Nachbarschaft sich nicht richtig um ihre 
Kinder kümmern  – oder wenn eine farbige 
Frau auf der Straße angepöbelt wird.“

Andere verdrängen unangenehme Wahr-
heiten und flüchten sich in Schönfärberei, 
weil sie die Wirklichkeit so, wie sie ist, nur 
schwer ertragen können: nach persön-
lichem Versagen oder angesichts bedrü-
ckender Zustände und Entwicklungen.

Viele leben nicht in der Wahrheit, und wir 
Christen gehören oftmals dazu. Das war 
auch für Mechthild von Magdeburg ein 
Ärgernis. Das konnte sie nicht ertragen. Und 
so drängte es sie, ihren Glauben nicht nur 
öffentlich und schriftlich zu bekennen, 
sondern auch auf die Missstände in der 
Kirche ihrer Zeit aufmerksam zu machen. 
Als ungelehrte Frau mischte sie sich in Dinge 
ein, die eigentlich nur den gelehrten Theo-
logen vorbehalten waren. Dieses Wagnis 

hatte Folgen: Mechthild musste befürchten, 
dass ihr Werk verbrannt wird und sie selbst 
als Ketzerin auf dem Scheiterhaufen landet.

Zu allen Zeiten wird Wahrheit als unbe-
quem und störend empfunden und darum 
verschwiegen oder bekämpft: von den 
Feinden des Glaubens – aber auch manch-
mal von denen, denen der „Geist der Wahr-
heit“ verheißen ist. Es ist offenbar nicht 
selbstverständlich, sich von diesem Geist 
leiten zu lassen. Doch die Wahrheit ver-
schafft sich immer wieder Gehör im Herzen 
der Menschen. Sie findet immer wieder 
Zeugen, die für sie eintreten: Ob das Mecht-
hild von Magdeburg ist oder die Wider-
standskämpfer im Dritten Reich, diejenigen, 
die im Herbst 1989 zu den Friedensgebeten 
aufgerufen haben, oder die Künstler, die 
den Finger in die Wunden der Gesellschaft 
legen. Wer immer der Stimme seines Gewis-
sens folgt, kann – aus der Sicht von uns 
Christen – zu so etwas wie Gottes Kritik an 
den Missständen der jeweiligen Zeit werden.
„Die Wahrheit kann niemand verbrennen“ 
– so hört Mechthild von Magdeburg Gott 
sagen. Sie lässt sich den Mund nicht verbie-
ten: weder von gottlosen noch von religi-
ösen Herrschern, weder von Revolutionären 
noch von Gleichgültigen, weder von Sün-
dern noch von Frommen. 

„Die Wahrheit kann niemand verbrennen“. 

Sie überspringt auch alles, was Menschen 
voneinander trennt. Sie ist stärker als die 
selbst gemachten Mauern und Grenzen. Sie 
wendet sich an das, was allen Menschen 
gemeinsam ist: die Sehnsucht nach einer 
Welt des Friedens und der Freiheit. Dass 
dies keine Illusion und keine Utopie ist – 
dafür möchten wir Christen aus unserem 
Glauben heraus auch öffentlich einstehen. 
Gemeinsam mit allen Menschen guten 
Willens wollen wir daran arbeiten, dass  
sich dieser Frieden und diese Freiheit durch-
setzen. Dazu brauchen wir einander.

119Ü b e r  G r e n z e n  g e h e n



Der vorliegenden Buchreihe alte und neue 
kunst bin ich seit 1975 freundschaftlich 
verbunden – später dann auch als Mitglied 
dem Verein für Christliche Kunst. Seinerzeit 
war es Prof. Dr. Karl-Josef Schmitz, der mich 
gelegentlich mit Fotoarbeiten beauftragte, 
die er für Publikationen benötigte. Den 
Verein in seiner heutigen Organisation 
könnte man auch als ein aus dem Diözesan-
museum hervorgegangenes Spin-off be-
zeichnen.  „Herr Professor“ (ich sprach ihn 
nie mit Namen an) verkörperte als Direktor 
des Diözesanmuseums Paderborn und 
gleichzeitig Vorsitzender des Vereins die alte 
enge Verbindung als letzter noch in 
Personalunion. Dessen Vorgänger Propst  
Dr. Wilhelm Tack und Prälat Franz Wüstefeld 
zeichneten für die Ausgaben in den 1950er 
und 1960er Jahren verantwortlich. 

Im Vorwort der ersten Ausgabe 1950 wird 
von Propst Tack ein Anspruch formuliert, 
der in 60 Jahren seine Gültigkeit behalten 

hat und immer noch gelebt wird (siehe 
Transskription auf Seite 8).

Zwänge der Fotografie
alte und neue kunst interessierte mich 
anfangs vor allem insofern, als dass ich 
Genugtuung aus der Tatsache schöpfte, 
Abbildungen in einem und für ein christ-
liches Umfeld erstellen zu können. Und 
obendrein gab es stets ein kleines Honorar! 
Wenn ich das Belegexemplar erhielt, galt 
mein erster Blick natürlich meinen Bildern, 
mit dem Bangen, ob sie verwendet wurden 
und was geworden waren. Enttäuschungen 
blieben nicht aus, denn alle Schritte der 
Produktionskette waren technischen Be-
schränkungen unterworfen, die heute weit-
gehend überwunden sind. Fotos ließen sich 
kaum manipulieren und mussten von vorn-
herein in maximaler Qualität abgeliefert 
werden. Im Schwarzweiß-Ablauf standen 
immerhin vier Mittel der Beeinflussung zur 
Verfügung: 

The making of

Betrachtungen über das langjährige Mitwirken bei der Entstehung von alte und neue kunst

Wolfgang Noltenhans

1950–1960 1961–1965 1970

120



Wahl der benötigten Filmempfindlichkeit.  
Anwendung einer mehr oder weniger for-
cierten Filmentwicklung. Verwendung einer 
harten oder weichen Papiergradation. Ab-
wedeln und Nachbelichten. Das war’s. 
Durchgezeichnete Schatten und Lichter bei 
hellen Mitteltönen und ein kontrastreicher, 
aber ausgewogener Gesamteindruck blie-
ben Zauberei von Profi-Laboranten auf 
Barytpapier. Vor allem in der Farbfotografie 
war jede Unzulänglichkeit bei der Aufnah-
me endgültig festgeschrieben und musste 
vorab erkannt und vermieden werden. 
Schon bei der Entscheidung für eine be-
stimmte Film-Marke konnte man auf die 
Verliererseite geraten. Ab Mitte der 1980er 
Jahre standen dann exzellente Kunstlicht-
Diafilme mit klaren und neutralen Farben 
zur Verfügung, die statt des Einsatzes von 
Blitzlicht mit seinen Unwägbarkeiten und 
Verbrauch von teurem Polaroid-Material (zur 
Vorab-Kontrolle, vergleichbar mit dem heu-
te üblichen Blick auf den Kamera-Monitor) 
die Verwendung von Halogen-Dauerlicht 
ermöglichten.

Buchgestaltung mit kleinen Veränderungen
In den ersten Ausgaben waren farbige 
Abbildungen ausgesprochene Raritäten. 
Man leistete sich aber stets eine „Farbtafel“ 
als Buchvorspann. In einer der Ausgaben 
der 1960er Jahre wurden Farbdrucke in die 
Seiten sogar eingeklebt. Die vier Ausgaben 
1961/62/63/65 erhielten eine grafisch gelun-
gene Titelseitengestaltung mit dem Luxus, 
jedes Mal eine variierende dezente Farb-
kombination anzuwenden. Bei den zwei 
Titeln 1968/69 und 1970/71 wurde diese 
Tradition leider wieder aufgegeben und 
etwas weniger Überzeugendes probiert.  

Bei den Abbildungen legte man von Anfang 
an Wert auf gute Qualität; es wurde fast 
ausschließlich Material von Profifotografen 
verwendet. 

Technischer Fortschritt
1975 war der Computer, zumindest für die 
Gestaltung von Druckerzeugnissen, noch 
nicht erfunden. Bis zur „Ära Schmitz“ wurde 
alte und neue kunst in enger Zusammen
arbeit mit dem traditionell verpflichteten 
Bonifatius-Verlag mit langen Vorlauf- und 
Planungszeiten publiziert.  

1972 1975–1979 1986–1989 1998–2009

7 Titeldesign-Wechsel und 3 Innenseiten-Gestaltungsänderungen in 60 Jahren „Alte und neue Kunst“

121T h e  m a k i n g  o f



Eine weitere Neugestaltung ab der Ausgabe 
1983/84 (erschienen 1986) nutzte konsequent 
die Möglichkeiten des damals üblichen sog. 
Fotosatzes (elektronisch, jedoch noch nicht 
digital). 
1. Die Titelseite erhielt wieder ein systema-
tisches Layout, in welchem die vormals 
ganzseitige Abbildung mit motivabhängig 
einkopiertem Schriftzug nun einer stren
geren Gestaltung wich, bei der die Abbil-
dung in festgelegter Breite vor großzügig 
weißem Hintergrund unterhalb des in dün-
nen Versalien gesetzten Titels erschien. 
2. Auf den Innenseiten löste ein zweispal-
tiges Layout mit Kolumnentitelleiste die bis 
dato einspaltige Gestaltung ab. Kleinere 
Abbildungen wurden nun in den laufenden 
Text integriert und erhielten direkt zugeord-
nete Bildunterschriften. Farbige Abbildun
gen waren nicht mehr darauf beschränkt, 
auf einem einzigen Druckbogen en-bloc 
zusammengefasst zu werden (man nennt 
solche Seiten etwas gekünstelt „Farbtafeln“), 
sondern wurden im Layout nach thema-
tischen Erfordernissen platziert. 

Im Verlag waren für die Textgestaltung 
ausgebildete Schriftsetzer zuständig, die an 
computerähnlichen Satzanlagen arbeiteten. 
Als Ergebnis kamen Textstreifen auf Film 
zustande, die auf dem Leuchtpult zusam-
men mit den von der „Lithoanstalt“ geliefer-
ten Abbildungen zu Seiten auf Bögen zu-
sammenmontiert (geklebt) wurden. Farbab-
bildungen wurden seit den späten 1970er 
Jahren nicht mehr rein fotomechanisch-/
chemisch reproduziert, sondern von exter-
nen Spezialisten mit millionenteuren Trom-
melscannern gescannt. Ein deutlicher Qua
litätssprung, der bei alte und neue kunst 
1983/84 sichtbar wird. Freilich hatte der 
Layouter noch wenig Spielraum. Die Bilder 
wurden nicht als Daten gespeichert, son-
dern beim Scannen zeitgleich als Filme 
ausgegeben, und so mussten sehr früh und 
vorab die endgültige Bildreihenfolge und 
die absoluten Abbildungsgrößen festgelegt 

werden. Ein planerischer Blindflug mit 
hohem Abstraktionsverlangen! 
Typografisch tat sich nicht viel, denn die 
ausschließlich für ihre Gerätemarke existie-
renden elektronischen Schriften waren 
extrem teuer. Der Verlag blieb daher gerne 
bei einer der von Hersteller zu Hersteller 
leicht variierenden Versionen der be-
währten Garamond. Der Auftraggeber be-
kam zu Kontrollzwecken auf Papier kopierte 
Abzüge dieser Filmstreifen vorgelegt – so-
genannte „Druckfahnen“. Stolz durfte man 
einen privilegierten Blick auf ein entstehen-
des Produkt werfen, welches das Publikum 
erst später zu sehen bekam.

Seit 1990 übernahmen vermehrt kleine 
Büros oder der Kunde selbst mit preis-
werten Programmen den Satz von Publika
tionen. So kam ich ins Spiel. Lediglich die 
Bildreproduktion per Hobbyscanner konnte 
den Ansprüchen noch(!) nicht genügen und 
sicherte den Reprobetrieben Auslastung bis 
etwa 2000.

Umfassendes Re-Design 1998
Nach einer 6jährigen Lücke, bedingt durch 
lange Krankheit und den Tod von Prof. 
Schmitz, sollte alte und neue kunst ab 1998 
revitalisiert werden. Ich wurde aufgefordert, 
einen Entwurf für die fortzuführende Buch-
reihe in den Abmessungen 175 x 240 mm zu 
entwerfen. Nichts lieber als das! 

Zunächst galt es, den Verein mit einem 
praktikablen, zeitgemäßen Logo auszu
statten, welches gleichberechtigt die inzwi-
schen 4 beteiligten Bistümer berücksichtigt. 

Zur Typografie: Hauptschriftart ist seit 1998 
die serifenlose Myriad von Robert Slimbach 
des Herstellers Adobe. Die Myriad ist eine 
robuste, universell einsetzbare Werkschrift 
mit einer Anmutung zwischen zeitgemäß 
und zeitlos. Sie umfasst 5 Stärken in zwei 
Breiten (normal und schmal), jeden dieser 
„Schnitte“ auch in kursiv. Enthalten sind 

122 T h e  m a k i n g  o f



sogar die Zeichen für osteuropäische Spra-
chen sowie Griechisch und Kyrillisch, so 
dass auch exotische Zitate keine Probleme 
bereiten. Mit sog. „Medievalziffern“, einer 
weitere Option der Myriad, werden Jahres-
zahlen gesetzt, was diesen einen authen-
tischen historischen Charakter verleiht.  
Zum Beispiel: 1648 versus 1648 ! Das Er-
scheinungsbild von alte und neue kunst 
wurde von Ausgabe zu Ausgabe weiter 
feinjustiert mit typografischen Optimie-
rungen und mehr Farbe. 

Kreativen Spielraum bieten sowohl das 
2½-spaltige Grundlayout, aus dem man 
gezielt ausbrechen darf, als auch die spezi-
ellen Frontispiz-Seiten, mit denen die the-
matisch gegliederten Abschnitte „Impulse“, 
„Kunst und Restaurierungen“ und „Künstler“ 
eingeleitet werden. Meine Arbeit beginnt, 
wenn die – meist monatelange – Redaktion 
weitgehend abgeschlossen ist.

Auch „unter der Haube“ ist die Entwicklung 
nicht stehen geblieben. Musste man an-
fangs noch Rasterwinkel, Typ des Filmbe-
lichters und Wahl des Speichermediums 
(z.B. 50 lückenlos aufeinanderfolgende 
Disketten) im Blick behalten, und waren pro 
Druckseite 4 (!) farbseparierte Einzeldateien 

abzuliefern, deren Erzeugung hohe Konzen-
tration und eine halbe Nacht forderte, reicht 
es heute, gut 14 Tage vor dem gewünschten 
Liefertermin zwei einzelne PDFs auf einem 
Internet-Server bereitzustellen.  
Immer geblieben sind trotz allem die klei-
nen oder großen „Überraschungen“, die hier 
aber aus gutem Grund nicht vertieft werden 
sollen.

Der ehrenamtlich betreute Internet-Auftritt 
www.erzbistum-paderborn.de/vck wird 
zwar nicht permanent aktualisiert, beinhal-
tet jedoch die gültigen Basisinformationen 
über den Verein, der damit ein weltweit 
aufrufbares Gesicht hat. Außerdem gibt es 
dort ein fortgeschriebenes Gesamtverzeich-
nis aller Artikel seit 1998.

Insgesamt darf ich mein langjähriges Enga-
gement als wirklichen Glücksgriff für mich 
betrachten und mich dankbar zeigen für  
die Aufgabe (und die Aufträge); gegenüber  
den Vereinsvorsitzenden und anderen  
Fürsprechern. Ich wünsche dem Verein  
für christliche Kunst und seiner Buchreihe 
alte und neue kunst noch mehr Beachtung 
und treue Anhänger. 

Die erste Doppelseite in  
Ausgabe 1, 1950 (s. Seite 8)

grafisch eingeständiges  
Signet 1961–1965

Farbabbildungen kostengünstig eingeklebt

123T h e  m a k i n g  o f



Verzeichnis der Autoren

Dr. phil. Falko Bornschein
*1963, seit 1991 Kunsthistoriker im Bistum 
Erfurt

Christoph Dahlhausen
*1960, freischaffender Künstler in Bonn

Dr. Gerhard Feige
*1951, seit 2005 Bischof von Magdeburg

P. Abraham Fischer OSB
*1966, Mönch und Schmied, Benediktiner
abtei Königsmünster, Meschede

Gotthard Fuchs
*1938, Theologe, Ordinariatsrat in den 
Bistümern Limburg und Mainz

Kai Hackemann
*1958, freischaffender Künstler in Düsseldorf

Thomas Jessen
*1958, freischaffender Künstler in Eslohe

Prof. Thomas Kesseler
*1956, Künstler und Architekt in Düsseldorf

Evelyn Körber
*1959, seit 1998 freiberufliche Künstlerin  
in Erfurt

Nina Koch
*1961, seit 1995 freischaffende Bildhauerin

Prof. Dr. Benedikt Kranemann
*1959, seit 1998 Inhaber des Lehrstuhls für 
Liturgiewissenschaft an der Theologischen 
Fakultät Erfurt

Dipl.-Ing. Prof. Hubert Krawinkel
*1934, Architekt in Paderborn

Wolfgang Nickel
*1960, freischaffender Künstler in 
Georgenzell

Wolfgang Noltenhans
*1952, Media-Designer in Paderborn

Dr. Peter Ruhnau
*1943, 1985–2008 Diözesanbaumeister  
im Erzbistum Paderborn, seit 1996 stell
vertretender Vorsitzender des Vereins für 
christliche Kunst

Johannes Schreiter
*1930, seit 1958 freischaffender Künstler

Prof. Dr. Harald Schwillus
*1962, Theologe, Universitätsprofessur an 
der Martin-Luther-Universität Halle-
Wittenberg

Theodor Steinhoff
*1929, Ordinariatsrat i.R., 2002–2008 
Vorsitzender des Vereins für christliche 
Kunst

Prof. DDr. Thomas Sternberg
*1952, seit 1988 Direktor der Katholischen 
Akademie Franz-Hitze-Haus, Münster,  
und seit 1992 kulturpolitischer Sprecher des 
Zentralkomitees der deutschen Katholiken.

Prof. Dr. Christoph Stiegemann
*1954, Kunsthistoriker, seit 1990 Direktor des 
Diözesanmuseums Paderborn

Gert Weber
*1951, freischaffender Künstler in Gräfenhain

124



Ba
nd

 4
5 

 •
  2

00
9 

 •
  V

er
ei

n
 fü

r 
Ch

ri
st

lic
he

 K
un

st
 P

ad
er

bo
rn

 e
.V

. Band 45 · 2009

Verein für Christliche Kunst 

in den Bistümern der 

Kirchenprovinz Paderborn e.V.

Paderborn · Erfurt · Fulda · Magdeburg


