Kunst

und neue

alte

Band 45 - 2009






und neue Kunst

alte

Band 45 - 2009



Alte und neue Kunst
Band 45 - 2009

Periodische Berichte des

Vereins flr Christliche Kunst

in den Bistiimern der

Kirchenprovinz Paderborn e.V.,
Paderborn - Erfurt - Fulda - Magdeburg
Herausgeber, © 2009

Die Abbildungen in diesem Band wurden,
wo nicht anders angegeben, von den Autoren
bzw. von den Kiinstlern zur Verfligung gestellt.

Druck, Verarbeitung:
Erhardi Druck GmbH, Regensburg

Design + Grafik:
onebreaker.de, Paderborn

Adresse:

Verein fir Christliche Kunst e.V.
Domplatz 3 33098 Paderborn
www.erzbistum-paderborn.de/vck



Inhalt

Inhalt

6 Vorwort

10

12

18

24

33

46

50

58

62

66

69

73

76

82

86

Peter Ruhnau

GruBBwort
Erzbischof Hans-Josef Becker

Die Bilder durch Bilder austreiben
Gotthard Fuchs

Religion und Architektur
Hubert Krawinkel

Gotteshauser und kulturelle Identitat
Thomas Sternberg

Rdaume eroffnen — Themen setzen.
Harald Schwillus

Uber Glasmalerei heute —
ein Interview mit Johannes Schreiter

Dienende Kunst
Kai Hackemann

Nina Koch - Die Kunst und ich
Nina Koch

Mehr Licht
Christoph Dahlhausen

Das unsagbare Dritte
Wolfgang Nickel

+Alles, was Odem hat, lobe den Herrn!”
Mein bunt-verschlungener Weg
Evelyn Kérber

Positionen
Gert Weber

Christliche Topographie in sakularisierter

Gesellschaft
Benedikt Kranemann

Zur Restaurierung und Konservierung

des spatgotischen Taufsteins und seines

Uberbaus in der Erfurter Severikirche
Falko Bornschein

Kunst und Religion
Thomas Kesseler

92

96

100

108

113

118

120

124

Weniger ist mehr!? - Ein Standpunkt
Thomas Jessen

Kunst — Diézesanbaumeister - Kirche
Peter Ruhnau

Un- und zeitgemafe Betrachtungen
zu ,Kunst und Kirche”
P Abraham Fischer OSB

60 Jahre Verein fir christliche Kunst im
Erzbistum Paderborn - ein Riickblick
Christoph Stiegemann

Von der ,Verfihrung” durch die Kunst
Theodor Steinhoff

Uber Grenzen gehen
Bischof Gerhard Feige

The making of
Wolfgang Noltenhans

Verzeichnis der Autoren



Vorwort

Dem Leser wird schon beim ersten Blattern
in diesem neuen Buch unseres Kunstvereins
auffallen: Es ist anders als gewohnt.

Wir haben ein Buch vor uns, das als ,Sonder-
band” erscheint. Der Anlaf3 ist im GrufBwort
genannt, das Erzbischof Hans-Josef Becker
fiir uns geschrieben hat. Also erscheint
dieses Buch auBlerhalb der Reihe, unter-
bricht den zweijahrigen Rhythmus und setzt
Akzente. Dies wird auch in der inhaltlichen
Reihung deutlich. Die bisher gelibte Teilung
in die Abschnitte ,Impulse”, ,Architektur und
Kunst” und schlief3lich ,Kiinstler” ist fir
dieses Mal aufgehoben.

Uns geht es heute nicht um die Mdglich-
keiten fur einzelne Kinstler, sich mit ihren
Werken vorzustellen. Es geht uns auch nicht
um AnstoBe zum Nachdenken tber Kunst
und Uber Kinstler.

Wir haben, meinen wir, etwas besonderes
versucht: aufzuspiren, wie Kunst in die
Gesellschaft hinein wirkt — und wie sie in
der Gesellschaft wirkt. Welchen Stellenwert
hat sie im Zusammenhang mit Religion?
Wie bedingen sich Kultur und Kunst? Wie
wirkt Kunst? Ist sie trostend, ermutigend,
aufregend, inspirierend, heilend?

Diese Fragen sind in einem ,Spickzettel”
zusammengefallt gewesen, den wir ver-
schiedenen Kiinstlern, Kunsthistorikern,
gesellschaftlich Tatigen, Geistlichen vorge-
legt haben. Dieser Zettel sollte stimulieren,
provozieren zu eigenem Bekunden von
Kunst-Wirkungen. Oder, wie jemand es,
nach anfanglicher zégerlicher Ablehnung,
dann formulierte: Eigentlich ist es ganz gut,
einmal aufgefordert zu sein zu Reflexion
Uber das eigene Tun, ein paar Schritte zu-
riickzutreten und sich zu fragen: Was mache
ich da eigentlich?

Also ganz handfest gefragt: Was hat mir
einen Zugang zur Kunst erschlossen? Wie
beschreibe ich einen Unterschied zwischen
Kunst und Dekoration? Welchen Stellenwert
gebe ich der Kunst in der Kirche, in kirch-
lichen Raumen - in 6ffentlichen Raumen?
Was sagt der Umgang mit der Kunst Gber
das geistige Niveau einer Gesellschaft aus?
Sind Religion und Kunst ,irgendwie”
Geschwister? Und schlieBlich: Warum
brauchen die Menschen die ,Kunst”?



VORWORT

Ein weit gespannter Facher von Méglich-
keiten und Facetten.

So unterschiedlich wie die Menschen, so
unterschiedlich war die Art, sich zu diesem
Katalog von Aspekten zu duBern. Kaum
einer der Gefragten hat sich allen Fragen
gestellt und sie beantwortet; oft wurden
einzelne Aspekte herausgegriffen.

In der Zusammenstellung der Beitrdge
haben wir einen Spannungsbogen versucht,
von dem wir hoffen, daB er lesenswert und
bereichernd ist, dies im Sinn tieferer Er-
kenntnisse und Aufschlisse.

Menschliches Dasein findet im Geflecht
vielfaltiger Aspekte statt. Macht, Individuum
und Gesellschaft, Kultur - sie stehen irgend-
wie zueinander. So wird selbst die ganz
konkrete Frage nach Gotteshausern wichtig,
die man offensichtlich nicht mehr benétigt:
Ihre Bedeutung fiir die kulturelle Identitat
einer Gesellschaft ist unlibersehbar. Wie wir
mit den Kirchenbauten umgehen, die der-
zeit ohne Nutzung sind, ist bezeichnend fiir
die Kultur, mit der und in der wir leben.

Am Ende ist wieder festzustellen: Kunst
kann den Menschen verfiihren, Gber
Grenzen zu gehen.

DaB hierzu unser Verein fir Christliche
Kunst in der Kirchenprovinz Paderborn auch
kiinftig beitrage, ist ihm zu wiinschen -
und den Lesern spannende Augenblicke
mit dem Buch.




Der Verein fiir christliche Kunst im Erzbistum Paderborn lcgt hiermit seine erste
Jahresgabe in die Hinde sciner Mitglieder. Sic ist gedache fiir das erste Vereinsjahr,
dasvon der Neugriindung am 2. Oktober 1949 bis zum 31. Dezember 1950 lief. Wenn
die Jahrcsgabc fur diese Zeit reichlich Vcrspéitct erscheint, so m(")gcn die Mitglicdcr
das mit den Anfangsschwicrigkcitcn, die jcder neu gcgrﬁndctc Verein durchzuma-
chen hat, Cntschuldigcn. Zunichst mufSte cine gcnﬂgcnd grofgc Zahlvon Mitg] iedern
gcworbcn werden, um cine reich bcbildcrtc]ahrcsgabc hcrausgcbcn zu konnen. Dafs
esunsjetzt méglich war, verdanken wir neben dem Beitritt vieler Mitglicder der gro@—
ziigigen Unterstiitzung durch den Hochw. Herrn Generalvikar Prilat Dr. Rintelen,
wofiir ihm auch an dieser Stelle gcbtihrcndcr Dank gesagr sei.

Die Jahresgabe trict das Erbe jener Berichte des ehemaligen Diézesanmuseums-
vereins an, die zwischen 1913 und 1923 achtmal erschienen sind und auf dem Gebiete
der alten wie der neuen Kunst viel chcn gcstiftct haben. Das Schwcrgcwicht dieser
neuen und der wcitercn]ahresgabcn soll nach einem ausdriicklichen Wunsch unseres
Hochw. Herrn Erzbischofs aber auf der Kunst der Gegenwart liegen, die darum stets
an erster Stelle bcriicksichtigt wird. Doch soll auch die reiche alte Kunst zu Wort
kommen. Vor allem wird stets zu brennenden Gegcnwartsfragen der christlichen
Kunst Ste“ung genommen. Aus diesem Grunde ist cine sehr wichtigc Entschliefgung
der Dckanatskunstpﬂcgcr, die erst kirzlich gctroffcn wurde, bereits in dieser Jahrcs»
gabc veroftentlicht, damit ihr Inhale m('jglichst schnellin die Hinde unserer Mitglicdcr
komme.

Die nichste Jahrcsgabc tiber das Vcrcinsjahr 1951 wird Anfang 1952 erscheinen.

So moge denn diese crstc]ahrcsgabc hinausgchen und rechrviel chcn stiften im

Interesse der ars sacra in unserem Erzbistum!
Hovelriege, den 1. August 1951

Dr. Wilhelm Tack

Vorsitzender

Text: Transskription und Schriftbild des Vorworts der ersten Ausgabe von ALTE UND NEUE KUNST,
1950. Hintergrund: Altarmosaik in der Maria-Himmelfahrtskirche zu Gelsenkirchen-Rotthausen
von Walter Klocke, erste farbige Abbilung in derselben Ausgabe, siehe auch S. 123 dieser Ausgabe



alte und niwe Kunst

alte und neve Kumit

1¢.muuumll=‘n_-.'il = allt l.l"rdl'lﬂll"lu_f'l_‘-L

ﬂ“_t: uﬁnll.lll Kurst

HaMD

z i L N T
LIND MEUE ELINS Al S
e -
| T L
i By ey ed s ..
:-l:" Lprl-_. ELIE fliflioy wrem F L e

wte el neLe st

-E-‘ﬁ"\-"\- L R

]
&b M

M ERZIBISTUM PFAL

- i o b . |
.iI.TI UH'D HEUE L EF!H'SIUH F.ﬁIIEHBL:'i‘H_d

| ALTE UND NEUE KLUNS5 [Fd. L, -
-.||:1|,'~\.|:"-_|-||.-I‘\-.".||'-'|Il..|'|ll'-ll.‘-\-l |"|||-II.|-.‘|.. | ivia
M TADERBORR. | 0

j | WxT

Ty ™ % B [T
E BT M ERLPESTE

ALTE UMD MEUE KUNST IM EREBLSTUN FADLARORN

T U NPUE R USEST v ERTRICTU

RO W FRERISTUATFALGE LRORY

RETTIUND NTL




GruBBwort
Erzbischof Hans-Josef Becker

Jubilden setzen Zasuren im Zeitfluss, geben
Anlass zur Besinnung und Neuorientierung.
Vor genau sechzig Jahren, am 12. Oktober
1949, wurde der Verein flr Christliche Kunst
im Erzbistum Paderborn neu gegriindet.
Dass dies schon so kurz nach dem Ende des
Zweiten Weltkrieges gelang, war ein deut-
liches Zeichen fiir den enormen Willen zum
geistigen Neuanfang nach dem Ende der
Nazi-Diktatur, zu dem die Kirchen und die
kirchliche Kunst einen wichtigen Beitrag
geleistet haben. Auf ausdriicklichen Wunsch
des damaligen Erzbischofs Lorenz Jaeger
sollte der Kunstverein die Auseinanderset-
zung mit der Kunst der Gegenwart suchen
und zu den jeweils aktuellen Fragen der
christlichen Kunst Stellung beziehen. Die
Anliegen der christlichen Kunst besaf3en
damals fur die Kirche von Paderborn einen
hohen Stellenwert - und das hat sich bis
heute nicht gedndert.

Kirche und Kunst verbindet das vitale Inte-
resse am Menschen. Damals wie heute geht
es um das christliche Menschenbild, um die
Wahrheit vom Menschen, kurz: um das ,Ecce
homo* Wie Papst Johannes Paul Il. bei sei-
nem ersten Deutschland-Besuch 1980 in
seiner Rede vor Vertreten der Welt der Kul-
tur im Miinchener Herkulessaal herausge-
stellt hat, besteht die Partnerschaft von
Kirche und Kunst darin, dass beide auf je
eigene Weise dazu beitragen, ,den Men-
schen aus fremder Knechtschaft (zu) befrei-
en und ihn aus vielféltigen Zwangen zu sich
selbst und in die Freiheit zu flihren.” Die
Kunst, die durch Zweckfreiheit und Autono-
mie gekennzeichnet ist, ist darin dem christ-
lichen Glauben wesensverwandt, bezeugt
doch die Liebe Jesu Christi, dass wir Men-

schen nicht verzweckt im Getriebe der Welt
aufgehen (dirfen), sondern Rdume brau-
chen, in denen wir aufatmen und das Leben
als solches in seiner bunten Vielfalt schatzen
und genieBen dirfen.

Diese Sichtweise geht heute interessanter-
weise einher mit gesellschaftlichen Trends,
die der Suche nach Sinn und letzten Ge-
wissheiten wieder eine erheblich gro3ere
Bedeutung beimessen. Darin manifestiert
sich ein neues vehementes Bediirfnis nach
Symbolen, Ausdrucksweisen und Kommuni-
kationsformen, die einem ganzheitlichen
Erfassen von Wirklichkeit gerecht werden
und die das liberschreiten, was der ratio-
nale Diskurs in einer hoch technisierten
Welt leistet. Dies geschieht allerdings allzu
haufig unter dem letztlich unbefriedi-
genden Vorzeichen des Eklektizismus.

Neben diesem Phdnomen ist seit Jahren ein
zunehmender Gebrauch christlicher Sym-
bole in der sakularen Kunst und populdren
Kultur sowie in der Werbung zu beobach-
ten. Symbole, vor allem christliche, stehen
seit Anfang der neunziger Jahre des ver-
gangenen Jahrhunderts wieder hoch im
Kurs. Bilder aus der religisen bzw. kirch-



GRUSSWORT

lichen Sphéare werden durch eine solche
Instrumentalisierung allerdings verschlissen
und trivialisiert. Derart wertfrei verfligbare
Zeichen und Symbole aus der religidsen
Sphare zielen nicht mehr auf Erstaunen und
Verzauberung, sondern vielmehr auf geist-
lose Unterhaltung. Gegen einen solchen
sinnentleerten Eklektizismus heif3t es anzu-
gehen, um die groBartigen christlich ge-
pragten Bildschopfungen und damit die
groBte kollektive Bildquelle des Abend-
landes in ihrer urspriinglichen Sinnfiille
wieder ins Bewusstsein zu heben. Der Ver-
ein fur Christliche Kunst in der Kirchenpro-
vinz Paderborn leistet in diesem Zusam-
menhang einen wertvollen Beitrag, um dem
bedenklichen ,Bildnotstand in Zeiten der
Bilderflut” (Herbert Schade SJ) entgegenzu-
wirken.

In einer Zeit, die auf Effizienz und Konsum
ausgerichtet ist und die zudem gekenn-
zeichnet ist von Orientierungslosigkeit und
Sinnverlust, sieht die Kirche von ihrem ur-
spriinglichen Auftrag her ihre Aufgabe
darin, Aufmerksamkeit zu wecken fir das
Bleibende, zu sensibilisieren fiir das, was
wirklich Wert hat und fiir den geistigen
Haushalt der Menschen heute von gré3ter
Bedeutung ist. Dabei kommt den Schop-
fungen der Kunst aus Vergangenheit und
Gegenwart eine besondere Bedeutung zu.
Die Auseinandersetzung mit diesen kunst-
vollen Zeugnissen vermag den Blick zu
offnen fiir das, was Uber das unmittelbar
Messbare hinaus in die Dimensionen des
Geistigen und Geistlichen weist. Deshalb
muss es uns an der Schnittstelle von Kirche
und Kunst kiinftig darum gehen, neue krea-
tive Wege im Dialog mit den Bildern — auch
jenen der zeitgendssischen Kunst — zu be-
schreiten und ihre spirituellen Dimensionen
zu erschlieBen. Erleben wir nicht immer wie-
der, dass hinter dem, was man die,Aura’
oder das,Geheimnis der schopferischen
Idee’ nennen mag, so etwas wie eine religi-
0se Dimension aufscheint?

1"

Ich halte es in diesem Zusammenhang
allerdings fiir geboten, die Kunst nicht unter
einem falsch verstandenen Transzendenz-
begriff — frei nach dem Schlagwort Alle
gute Kunst ist religiose Kunst’— metaphy-
sisch zu vereinnahmen, sie somit erneut zu
verzwecken und in ihrer Bedeutung zu
Jreduzieren’ Gerade durch diese ,Offenheit;
die nicht mit Beliebigkeit zu verwechseln
ist, kann die Begegnung mit den Werken
der Kunst in unseren kanzelfernen’ Zeiten
neue, oft ungeahnte Wege zur Begegnung
mit Gott er6ffnen — oder um es mit dem
Grabspruch von Kardinal John Henry New-
man auszudrticken: De umbris et imaginibus
ad veritatem (durch Schatten und Bilder zur
Wahrheit).

Zu solchen Erkundungsgédngen auf den
Spuren des Spirituellen in der modernen
Kunst ladt der Verein fir Christliche Kunst in
der Paderborner Kirchenprovinz seit inzwi-
schen sechzig Jahren ein und bringt so
Kiinstler und Theologen mit vielen aufge-
schlossenen und interessierten Menschen
ins Gesprach. Darin erfillt er eine wichtige
pastorale Aufgabe in unseren Didzesen, fir
die ich auBBerordentlich dankbar bin. Ich
winsche dem Verein, dass er auch in Zu-
kunft im Sinne der ars sacra in unseren
Ortskirchen zum Segen fiir viele Menschen
unserer Tage werde. Ad multos annos!

Paderborn, im Mai 2009

3 :.“[r.'hﬂ . _lj'l.c-u{( I}‘I-’éh

Erzbischof von Paderborn



Die Bilder durch Bilder austreiben
Eine geistliche Sehschule

Gotthard Fuchs

Zwei Entdeckungen und Entscheidungen
Israels sind es, die jeden biblischen und also
auch christlichen Umgang mit Bildern be-
stimmen: Einerseits das Verbot, (sich) von
Gott ein Bild zu machen und andererseits
die Uberzeugung, daR jeder Mensch Gottes
Ebenbild ist. Christlich fihrt das zu der
kiihnen Aussage, Jesus sei ,die Ikone des
unsichtbaren Gottes” (Kol 1,15). Auf der
einen Seite steht in der biblischen Uberlie-
ferung die entschiedene Ablehnung jedes
Kultbildes von Gott, auf der anderen Seite
seine wirkliche und wirkende Gegenwart in
allen Dingen, einmalig und besonders im
Menschen - Unsichtbarkeit dort, Sichtbar-
keit hier, Gottesentzug mitten im neuen
und ewigen Bund. Die gesamte Geschichte
der Bild-Wahrnehmung im Kontext der
biblischen Uberlieferung lebt aus dieser
Spannung von Bilderverbot und Bilderver-
ehrung, bis an die Grenze des lkonoklasmus
einerseits und der Idolatrie andererseits.

Diese bildgebenden und bilderstiirmenden
Haltungen und Verfahrensweisen eréffnen
einen hochst kreativen Gestaltungsspiel-
raum bis heute: Die bloBe Abbildung des
visuell ohnehin Zugéanglichen bleibt unzu-
reichend, erst recht im religiésen Kontext.
Gerade seit Erfindung und Perfektionierung
der Fotografie haben kreative Kiinstler sich
neu auf die Suche gemacht, das Unsicht-
bare sichtbar zu machen und als Gegenbe-
wegung zur blof realitdtsabbildenden Foto-
grafie begonnen, z.B. gegenstandslos, ,ab-
strakt” zu malen. Die klassische Moderne
um Paul Klee, Wassily Kandinsky u.a. ist
ebenso wie der symbolische Expressionis-
mus eines Barnett Newman oder Mark
Rothko undenkbar ohne die biblische Span-

nung, die im Bilderverbot liegt: Das Ge-
heimnis, das wir Gott nennen, ,sehen als
sehe man es nicht’, ist die bleibende Her-
ausforderung (vgl. Hebr. 11,27). Im Umfeld
Meister Eckarts wurde dafiir jene Formulie-
rung gepragt, die wie ein paradoxales
Motto die Herausforderung zusammenfaft:
,Die Bilder durch Bilder austreiben” - ein
zugleich religidses wie dsthetisches und
ethisches Bildungsprogramm.

An die damit eroffnete Perspektive zwi-
schen ,negativer’, sozusagen bilddurchkreu-
zender und affirmativer, bildgebender Glau-
bensauffassung sei im Folgenden kurz erin-
nert. Vorausgesetzt ist dabei die These, daf3
der Mensch als Mensch ein ,faciales” Wesen
ist, also von Angesicht zu Angesicht ange-
sprochen sein will, und sich ganz wesentlich
im Medium des Sehvermdgens realisiert.
Standig mul sich der Mensch Bilder ma-
chen, standig werden duere und innere
Bilder imaginativ geschaffen und im gro3en
Grenzverkehr von innen und aufRen vor-
und dargestellt. Deshalb kann auch die
Sprache ohne Bilder nicht sein, stets neu ist
dann zu konstruieren, was ,Bild” und was
JWirklichkeit”.

.Keine Darstellung von irgend etwas”
(Ex 20,4)

Erst wenn man sich klarmacht, in welcher
kulturellen Umwelt Israel seinen Weg mit
seinem Gott sucht und geht, wird die Wucht
des Bilderverbots erahnbar. Denn dem
Bildbediirfnis des Menschen entsprechend,
war es wie selbstverstandlich, daf} es in den
Heiligtimern und Tempeln der umlie-
genden Religionen Kultbilder gab, die alle






Verehrung auf sich zogen. In der Vehemenz
des Bilderverbots seit dem babylonischen
Exil zeigt sich umso mehr noch, wie faszi-
nierend und verfiihrerisch die Vergottli-
chung naturaler und geschichtlicher Pro-
zesse war. Die biblischen Geschichten vom
goldenen Kalb oder der ehernen Schlange
erinnern daran, welch miihsamer Lernpro-
zel3 es fir Israel war, seine Glaubensidenti-
tat im Unterschied zu anderen Religionen
zu profilieren. Wie ein Schattenthema ist
standig die gefdhrliche Versuchung im Spiel,
sich von Gott ein Bild machen zu wollen.
Die Verehrung des wahren Gottes notigt
seitdem dazu, Gotzendienst zu erkennen
und zu benennen.

»Lauft nicht in euer Verderben und macht
euch kein Gottesbildnis, das irgendetwas dar-
stellt, keine Statue, kein Abbild eines mdannli-
chen oder weiblichen Wesens, kein Abbild irgend-
eines Tieres, das auf der Erde lebt, kein Abbild
irgendeines gefiederten Vogels, der am Himmel
fliegt, kein Abbild irgendeines Tieres, das am
Boden kriecht, kein Abbild irgendeines Mee-
restieres im Wasser und unter der Erde.“

(Dtn 4,16)

Was sich tber Jahrhunderte hin entwickelte,
fand schieBlich seit dem Ende des 7. Jahr-
hunderts, beschleunigt vor allem durch die
Katastrophe des Exils, zu jener Entschieden-
heit, die Israel von allen umliegenden Kul-
turen definitiv unterscheidet. Weil der
lebendige Gott, der sich in der rettenden
Begleitung seines Volkes bewahrt, als der
Schopfer der Welt absolut unverfiigbar und
frei ist, kann und darf es von ihm kein Kult-
bild geben. Nichts in der Welt darf vergétt-
licht und angebetet werden. Denn Welt ist
Welt und Gott ist Gott — ein wohltuender
Unterschied, ein schopferischer Freiheits-
raum, in dem die Bundes- und Entdeckungs-
geschichte zwischen Gott und Mensch
konkret und - in anderer Weise — eben auch
sichtbar wird.

DIE BILDER DURCH BILDER AUSTREIBEN

Schmerzhaft erlitten und scharf herausgear-
beitet wird deshalb die Abgrenzung Israels
zu anderen Religionen und Kulturen.

Wie selbstverstandlich werden sonst z.B. Ge-
stirne im Astralkult der Assyrer und Babylo-
nier gottlich verehrt - im Schépfungsbe-
richt der Bibel aber sind die ansonsten
vergottlichten Gestirne Sonne und Mond
nur,Lampen” am Himmel (vgl. Gen. 1,14).
Das ersttestamentliche Bilderverbot steht
sichtlich im Zusammenhang mit der ent-
schiedenen Ablehnung der Fremdgotterver-
ehrung und erwéchst aus der Erfahrung des
wohltuenden und befreienden Unterschieds
zwischen Schopfer und Geschopf, zwischen
Gott und seinem Volk, zwischen Gott und
der Welt. Mitten in ihr ist er doch jenseits
ihrer — unverfligbar in seiner Freiheit, nah
und fern, nicht zu fassen und doch absolut
verlaBlich.

Wie das Eingangsportal zur gesamten Glau-
bensgeschichte steht deshalb der Dekalog
am Beginn der kanonischen Griindungsur-
kunden: Ex 20 (vgl Dtn 5,6-21). Der Grund fiir
das Bilderverbot a3t sich, mit modernen
Kategorien, auch so beschreiben: Das Ge-
heimnis des Gottes, von dem Israel sich
gefiihrt weill und in dem sich die Wirklich-
keit im Ganzen erst wahrhaft erschlief3t,
offenbart sich selbst in Freiheit und Liebe,
ohne jede Vermittlung. Er ist also ,persona
zugewandt und absolut transzendent. Gera-
de dank der Beziehung zu diesem Gott wird
die Welt als Welt wahrgenommen. Sie muf3
weder vergottlicht noch verteufelt werden.
Sie kann und soll kreativ gestaltet werden,
gerade auch kinstlerisch und bildnerisch.

|u

Die Selbstzusage Gottes eroffnet damit den
Beziehungsraum einer unendlichen Frei-
heitsgeschichte.,Ich werde da sein, als der
ich da sein werde” (Ex 3,14) — aber wie er da
ist, ist nur zu erfahren, wenn man sich mit
ihm auf den Weg macht. Die revolutionére
Seite dieses Bilderverbotes zeigt sich in
jenem radikalen Monotheismus, der die



DIE BILDER DURCH BILDER AUSTREIBEN

Alleinverehrung diesem Gott vorbehalt und
alles andere im Licht dieser einmaligen
Erwahlungsgeschichte betrachtet. Wo irdi-
sche Wirklichkeiten vergéttlicht oder damo-
nisiert werden, geschieht Gotzendienst. Die
Geschichte des biblisch inspirierten Marty-
rertums liegt in der Weigerung begriindet,
Lfremde Gotter” anzubeten bzw. politische
wie 6konomische oder kulturelle Instanzen
und Systeme zu vergéttlichen. Bis ins Mittel-
alter war es auch Christen strengstens ver-
boten, Gott in menschlicher Abbildlichkeit
darzustellen - und also wie Juden und
Muslime — das Bilderverbot sehr genau zu
nehmen. Erst danach wurden Christusbilder
zur Folie fir die Abbildung des géttlichen
Vaters — mit vielen Verwischungen und
Irritationen im Gefolge. Solche Versuche,
sich doch von Gott ein Bild zu machen und
darin seine Gegenwart zu verehren, kdnnen
durchaus die Grenze zum Idolatrischen
bertihren oder gar liberschreiten. Gerade
die Kunst seit der klassischen Moderne la3t
sich darum theologisch auch als Rehabilitie-
rung des biblischen Bilderverbots verste-
hen: das, ja den Unsichtbaren sichtbar
machen.

Die gottliche lkone

Eine zentrale Weise, das dsterliche Geheim-
nis Jesu Christi in Worte zu fassen und litur-
gisch zu verkiindigen, war die Ubertragung
vor- und aulBerchristlicher Figurationen und
Bilder auf Jesus. Alle Jesus-Titel des Neuen
Testamentes umkreisen das Unfaf3bare, das
von seiner Gestalt ausgeht und worin die
Glaubenden 0sterlich die Gegenwart Gottes
selbst erkennen. Folgenreich wurde beson-
ders die Bezeichnung Jesu als ,das Wort”,
den ,Logos, der Fleisch” und Mensch wurde
(vgl. Joh 1,14). Entsprechend wird Jesus als
das Bild (griechisch: eikon) des unsichtbaren
Gottes verehrt und gewdirdigt.

Stets ist dabei der verehrende und danken-
de Glaubenszusammenhang im Spiel. Grie-

chisch-platonische Vorstellungen aufneh-
mend und an die ersttestamentliche Aussa-
ge von der Gottesebenbildlichkeit
anschlieBend, wird Jesus als das gottliche
Urbild verstanden, das sich aus- und abbil-
det in der Gestalt und Gemeinschaft derer,
die ihm glaubend folgen. ,Wir alle spiegeln
mit enthilltem Angesicht die Herrlichkeit
des Herrn wider und werden so in sein eige-
nes Bild verwandelt, von Herrlichkeit zu
Herrlichkeit, durch den Geist des Herrn.”

(2 Kor 3,18). Die Glaubenden wissen sich in
ihm berufen, ja vorausbestimmt, ,an Wesen
und Gestalt seines Sohnes teilzuhaben,
damit dieser der Erstgeborene von vielen
Briidern (und Schwestern) sei” (R6m 8,29).
Bezeichnend verbindet Paulus Schopfungs-
glaube und Christusbekenntnis in der form-
lich mystischen Erfahrung der Gegenwart
Gottes ,in Christus”, in der Gemeinschaft
und im eigenen Leben: ,Denn Gott, der
sprach: Aus Finsternis soll Licht aufleuchten,
er ist in unseren Herzen aufgeleuchtet,
damit wir erleuchtet werden zur Erkenntnis
des gottlichen Glanzes auf dem Antlitz
Christi” (2 Kor 4,6).

Die Hoffnung, Gott schlieBlich ,von Ange-
sicht zu Angesicht” zu sehen (1 Kor 13,12), ist
begriindet durch die sichtbare Epiphanie
des Unsichtbaren in Jesus Christus. Deshalb
entsteht spater die Suche nach dem ,vera
ikon”, nach dem wahren Angesicht Christi
(vgl. die Legende von Veron-ika). Die Chri-
stusbilder, etwa in den Katakomben und
dann in den basilikalen Apsiden, machen
den ,Herrn” in seiner Wirkung gegenwartig.
Er ist vorausgegangen und hat den Weg
bereitet; in seiner Ausstrahlung und Geistes-
energie wissen sich die Glaubenden hier
und jetzt versammelt. Dieser Mensch aus
Nazaret hat zu Lebzeiten schon Gottes
wirkende und wirkliche Gegenwart nicht
nur vermittelt, sondern reprasentiert und
dargestellt. Die 6sterliche lIkonologie seiner
vorausgegangenen Gegenwart erzahlt von
Jesus Christus hier und jetzt. Die Bilder von

15



DIE BILDER DURCH BILDER AUSTREIBEN

ihm sind nicht Abbildungen, sondern férm-
lich Reliquien.

Die ostkirchliche lkonenfrémmigkeit ist nur
so zu verstehen: Die gemalten Bilder Christi
und der Heiligen sind nicht einfach aus-
tauschbare Abbildungen, sie vergegenwar-
tigen auf wirklich sakramentale Weise das
Geheimnis des Dargestellten, der als der
Abwesende und Vorausgegangene doch
wirklich und wirkend hier und jetzt prasent
ist.

Immer war hierbei jene ersttestamentliche
Spannung im Spiel zwischen Verbot einer
gottlichen Kultstatue und realer Gotteben-
bildlichkeit des Menschen. Bilder sind nicht
nur Medien fiir eine Botschaft, sie sind -
ikonologisch gesehen - die Botschaft selbst.
Das Geheimnis Christi ist, da3 er Botschaft
und Botschafter zugleich ist. Solche Bilder
sollen und durfen verehrt werden, nie aber
sollen sie angebetet werden - so lautet der
beriihmte Grundsatz, der in langen und
schmerzlichen Bilderstreitigkeiten auf dem
Zweiten Konzil von Nizda formuliert wurde
und grundsatzlich gilt. In gewisser Weise
kénnte man sagen: Was in der Ostkirche
entsprechend die lkonenfrommigkeit ist,
das wird im Westen die Sakramentsfrom-
migkeit. Das gottliche Wort will Fleisch
werden - auch als Bild...

,Bild ohne Bild”

Seit der spirituellen Achsenzeit des zwoélften
Jahrhunderts reflektieren die Christen im-
mer genauer, wie sich das Geheimnis der
unmittelbaren Gottbegegnung, ja Gottver-
einigung unter den Gegebenheiten dieses
Lebens realisiere. Ohne Vermittlungen geht
es nicht: In der Gestalt der Verklindigung,
z.B. durch Wort und Tat, durch Zeugnis und
Diakonie, und eben auch durch Bilder. Aber
das, was durch sie vermittelt wird, ist die
Intimitat der Gottunmittelbarkeit selbst,

neuer und ewiger Bund, heilige Kommunion.

Meister Eckarts ganzes Denken kreist nur
um dieses eine Thema: Es gilt, alle Vermitt-
lungen zu ,durchbrechen” und alle Medien
hinter sich zu lassen. Bilder sind und blei-
ben wichtig, ohne sie geht es gar nicht.
Eben auch Bilder von Gott, von Jesus Chri-
stus, von den Heiligen. Aber entscheidend
ist eben doch das ,Eintreten in die Ununter-
schiedenheit des einzigen Einen”.

~Wenn ich predige, so pflege ich zu sprechen
von Abgeschiedenheit und daf$ der Mensch
ledig werden soll seiner selbst und aller Dinge.
Zum zweiten, daf$ man immer wieder eingebil-
det werden soll in das einfiltige Gut, das Gott
ist. Zum dritten, daf$ man des grofien Adels
gedenken soll, den Gott in die Seele (d.h. den
ganzen Menschen) gelegt hat, auf daf$ der
Mensch damit auf wunderbare Weise zu Gott
komme. Zum vierten von der Lauterkeit gott-
licher Natur — welcher Glanz in gottlicher
Natur sei, das ist unaussprechlich

Eckarts Schiler bringt es dann programma-
tisch auf den Punkt:,Der Mensch muf3 ent-
bildet werden seiner selbst, eingebildet in
Christus und Uberbildet in die Gottheit".?
Was der Mensch von Schépfungszeiten her
immer schon ist — Gottes Ebenbild und
Kultstatue im Tempel der Welt - das soll er
durch Jesus Christus selbst (wieder) ganz
werden: Indem er christusgestaltig wird,
geschieht im Menschen selbst die heilige
Kommunion zwischen Gott und Mensch.
Dieses mystagogische Ziel zeigt, dal3 es in
Wahrheit um einen Wandlungsprozel3 geht.
Alle Bilder — auch von uns selbst und von
Gott - gilt es auszutreiben, um in den Raum
des Unfal3baren einzutreten, in die Einigung
mit Gott selbst. Im Dreischritt von Ent-bil-
dung seiner selbst und Ledigwerden aller
Dinge, der Ein-bildung in Jesus Christus und
in der Uber-bildung in die Gottheit wird der
glaubende Mensch nun seinerseits - so
miBte man fast sagen - zur lkone des
lebendigen Gottes, zum Sakrament seiner
Gegenwart. Bildung nennt Eckart diesen



Prozel3 der Umgestaltung in der Kraft
Gottes und seines Geistes:

JWiire ich so bereit und finde Gott so weit
Raum in mir, wie in unserem Herrn Jesus
Christus, er wiirde mich ebenso vollig mit
seiner Flut erfiillen. Denn der heilige Geist
kann sich nicht enthalten, in all das zu fliefSen,
wo er Raum findet und soweit, wie er Raum
findet.“3

Entsprechend haben Fromme dieser Zeit,
allen voran Heinrich Seuse selbst, ein form-
liches Bildungsprogramm entwickelt: An-
dachtsbilder zur Meditation und Erbauung,
die aber ihrerseits standig zu durchkreuzen
und ,auszutreiben” sind, um ,das Bild ohne
Bild” nicht nur zu sehen, sondern zu sein.
Daf3 eine solche Mystik der Gotteinung
ihrerseits miBverstanden und mibraucht
werden kann, liegt auf der Hand. Wiederum
ist glaubensgeschichtlich jener biblische
Pendelschlag zwischen Bilderverehrung und
Bildersturm festzustellen. Vor allem der
ikonoklastische Protest — etwa von Karlstadt
in der evangelischen Reformation, aber
auch die Kritik der Andachtsbilder bei Jo-
hannes vom Kreuz - zeigt, wie schnell einer-
seits magische und andererseits idolische,
selbst vergéttlichende Fehlhaltungen auf-
tauchen kénnen. Bis heute ist deshalb der
Stellenwert der Heiligenverehrung ein oku-
menisch wichtiges Thema.

So sehr alle im Glauben vermittelt ist und es
deshalb z.B. kirchliche Verkiindigung und
Sakramentenspendung braucht - ein Christ
ist kein Christ ohne Gemeinschaft - geht es
doch um die elementare Gottunmittelbar-
keit des Menschen. Was in Jesus Christus,
dem sichtbaren Bild des unsichtbaren
Gottes schon ,gegliickt” ist, soll und will in
jedem Menschen sichtbar werden: die Verei-
nigung mit und in Gott. Nicht um Ab-bil-
dung Jesu Christi geht es im Sinne der

(gar fotografischen) Nachahmung, sondern

DIE BILDER DURCH BILDER AUSTREIBEN

um schopferische Nachfolge, um die
Aus-bildung der Christusgestalt in jedem
Leben und zwischen allen Menschen! Bild-
und Kunstwerke stehen, spirituell betrach-
tet, im Kontext dieser Wandlungsbewegung
und Verdanderungsdynamik.

Freilich, das muss wenigstens noch unter-
strichen werden, in der Moderne ist Kunst,
gerade auch bildende, autonom geworden.
Nichts ware fataler, als Kunstwerke religios,
liturgisch, kirchlich zu vereinnahmen. Bil-
dern einen religiosen Gehalt und SInn ein-
fach zu unterstellen oder in sie hineinzule-
sen, ware Missbrauch: Sie sprechen ihre
eigene Formsprache und wollen ohne Hin-
tersinn als das gesehen und verstanden
werden, was sie sind. Religitse und dsthe-
tische Erfahrung sind nicht identisch. Gera-
de in ihrer Unterschiedenheit aber 6ffnen
sich wechselseitig fruchtbare Resonanz-
rdume. Authentisch wird der Dialog Gberall
dort, wo die biblische Spannung zwischen
dem Verbot zum Gottesbild und der Wiirdi-
gung des Menschen als Gottes Ebenbild
wahrgenommen wird und Gestalt(ung)
findet. Nicht zufallig hat man das Bilderver-
bot auf die Wirklichkeit im Ganzen Gbertra-
gen, zumal auf den Menschen: ,Du sollst dir
kein Bildnis machen”. Aber derart die Bilder
austreiben geht nur - durch Bilder.

1 Meister Eckart, Predigt 53, in: Quint, Josef (Hg.),
Die deutschen Werke/Predigten Bd. 2, Stuttgart 1988, 128

2 Heinrich Seuse, Deutsche mystische Schriften,
Diisseldorf 1966, 147

3 Meister Eckart, Predigt 81, in: Largier, Nikolaus (Hg.),
Meister Eckart Werke Bd. 2, FrankIfurt am Main 1993,167

17



18

Religion und Architektur
Hubert Krawinkel

Pluralismus der Religionen

Das Thema, dem die folgenden Uberle-
gungen gewidmet sind, heift nicht Kirche
und Architektur, sondern Religion und Ar-
chitektur. Es ist somit sehr umfangreich, da
die Religionen als Teil der Kulturen erdball-
weit von auBerordentlicher Pluralitat sind,
eingebunden in die komplexe, uniibersicht-
liche, ausdifferenzierte Welt. Nicht einmal
die monotheistischen Religionen haben sich
trotz gewisser Gemeinsamkeiten einen
einheitlichen architektonischen Rahmen fiir
ihre Auslibung gesetzt, von den zahllosen
anderen, vor allem asiatischen und afrika-
nischen Richtungen, ganz abgesehen.

Folgt man dem hl. Augustinus in seiner
Definition von Religion als Verbindung der
Seele mit dem einen Gott, die sich liberge-
ordnet auf die meisten Glaubensformen
anwenden lasst, besteht die Aufgabe der
Architektur darin, dieser Verbindung dien-
lich zu sein. Ein Blick auf die Geschichte der
Religionen zeigt sehr bald, dass diese Hilfe-
stellung in sehr unterschiedlicher Weise
versucht worden ist und noch immer ver-
sucht wird.

oben:

Felsenkirche in Um dem Gott nahe zu sein, bot man ihm im
éltr:llzoerl)lcﬂ;r; alten Agypten in der Cella des Tempels

Der Erde einen nur von Priestern zu betretenden
verbunden, Raum. In anderen Regionen gestaltete man
dem Himmel einen Platz fiir Brandopfer und Gaben, um
Zugewandt den Gott gnadig zu stimmen. Man wahlte
unten: geheimnisvolle Orte, an denen Eingeweihte
Hagia Sophia, das Raunen des Gottes vernehmen konn-
Istanbul - ten. Man markierte Wege, die die Glaubigen
ngtseges einen zum heiligen Ereignis des Sonnenunter-

gangs flhren sollten. Den Ahnen wurde
eine Stétte errichtet, weil diese schon Ver-
bindung zu den Jenseitigen hatten. Dort,
wo man glaubte, aus der jenseitigen Welt
eine Botschaft erhalten zu haben, durch
einen Meteoriten, hat man mit der Kaaba
ein Heiligtum errichtet. Fiir die Verehrung
und Anbetung Gottes wurden wiirdige




RELIGION UND ARCHITEKTUR

oben:

Verkldrungskirche in Kozlyatewo, unten:
Russland — Kirche und Folklore, St. Maria della Consolazione in Todi —
eine optimale Symbiose Vollkommenheit auf Erden, Lobpreis

der Vollkommenheit des Gottlichen

Statten gebaut, der festgefuigten Liturgie
ein ebenso festgefligtes geformtes Umfeld
geschaffen fir ihren geheiligten Ablauf.
Den religidsen Menschen wurden Raume
zur Meditation errichtet.

Diese Aufzahlung macht deutlich: Die ver-
schiedenen Versuche, seine Seele oder die
Seelengemeinschaft einer Gruppe mit Gott
zu verbinden, erzeugt eine Vielzahl bau-
licher Ausformungen und bildlicher Hilfs-
mittel. Die weite Verzweigung des Themas
wird deutlich. Es besteht daher, auch dem
allgemein gehaltenen Titel der Buchreihe
ALTE UND NEUE KUNST geschuldet, die Not-
wendigkeit, die Uberlegungen einzuschran-
ken auf die Beziehungen zwischen Architek-
tur und christlichen Religionen, und diese
auch nur im europaischen Bereich zu be-
trachten, da die Vermischung asiatischer,
afrikanischer und stidamerikanischer kultu-
reller Elemente mit den Elementen europa-
isch initiierter Missionierungen eine sehr
komplexe Formensprache hervorgebracht
hat.

Architektur als stoffliches Gebilde

Trotz der grof8en Anzahl verschiedenartiger
Symbole, Formen, Monumente, Rdume, die
fur die Auslibung religioser Riten im Laufe
der Jahrtausende entwickelt wurden, sind
sie alle stoffliche Gebilde oder Symbole, die
den Zweckkiinsten entspringen und somit
ihrem Wesen nach ein Ineinander von Kunst
und Technik bilden, das einer Grundtendenz
einer Epoche entspringt. Wie Kardinal New-
mann vermerkt, sind sie einerseits nicht Teil
der Religion, andererseits aber ist Gottes-
dienst nicht méglich ohne sie. Architektur
ist auch nichts Heiliges an sich wie eine
Person heilig sein kann, und Architektur
kann auch nicht in direkter Weise zum Men-
schen sprechen wie das Wort Gottes durch
die Bibel oder die erzéhlenden Bild- und
Figurenwerke, die die Bibelworte ins Sicht-
bare Ubersetzen.

19



20 RELIGION UND ARCHITEKTUR

Deswegen gilt es hier, bezogen auf die
christlichen Religionen, die materielle Evi-
denz einer unsichtbaren gegenwartigen
Wirklichkeit zu betrachten und die Frage zu
stellen, wie kann Architektur etwas von der
spirituellen Herrlichkeit spiiren lassen, die
die Welt vorwegnimmt und die nach christ-
lichem Glauben die Ewigkeit bringen wird.
Wie kann sie somit eine eigensténdige
ikonische Funktion zugesprochen bekom-
men, die dann paradoxerweise doch eine
Botschaft verkiindet? Kann sie eine Briicke
bilden zu sakralen Inhalten, wie eine schone
Madonna zur Heiligkeit des Lebens oder ein
= " . B B heiliges Zeichen sein wie ein Weg, eine

: Quelle, ein Licht, eine Flamme? Diese Auf-
gabe zu erflillen mit immer neuen Ansatzen
war Ziel, seitdem die Kirche sich als Instituti-
on in die profane Welt begab. Ein Blick
zurlick in die Urkirche, in die vorkonstanti-
nische, zeigt, dass sich bis dahin keine spe-
ziellen Raum- und Gebaudekonzepte he-
rausgebildet hatten. Diese erwuchsen erst
danach aus der Ubernahme herrschaftlicher
Bauten der Romerzeit. Im Mittelalter waren
es die Lichtmystik und die Bilderwelt der
Bibel, die pragend wirkten. Mit der Idealvor-
stellung vom Menschen in der Renaissance
fand eine Ubertragung des Géttlichen in
diese Welt statt. Die Barockzeit versuchte
durch die Verherrlichung des Irdischen in
Kunst und Architektur die spirituelle Herr-
lichkeit vorwegzunehmen. Schlieflich bil-
deten sich nach einer Periode der Unsicher-
heit Rdume fiir die Gemeinschaft der
Glaubigen heraus, die halfen, sich dem
geheimnisvollen Zentrum des Glaubens in
der Liturgie zu ndhern oder die religidse
Menschen unterstiitzten, sich in der Medita-
tion dem Transzendenten zu nahern. Trotz
all dieser kiinstlerischen und architekto-
oben: nischen Anstrengungen blieb der Bau fiir

o P'us..m Meggen, Schweiz, Arch. . die Kirche als Verwalterin des Heiligen nur
Franz Fiieg — unten:

Transluzenz und Transzendenz Kapelle in Ronchamp—  €in Gehduse, und erst die Weihe, die im
Aufbruch zu einer neuen Formenwelt  13. Jahrhundert Pflicht wurde, machte das

Gebaute zu einem Gotteshaus.

lrl'fﬂﬂ\"!l".l]'l‘ il A "| RE:
. O .

S

L.

K
5
=
=
1 1
i
—

_.I




oben:

St. Franziskus,
Steyr, Osterreich
Irdische Mittel
durch kiinstle-
rische Mittel
{iberhoht

RELIGION UND ARCHITEKTUR

AR | |

Diese Feststellung provoziert die Frage,
welche Strahlkraft bleibt einem Monument
von groBer Wiirde und Wahrhaftigkeit,
wenn ihm durch einen kirchenrechtlichen
Akt die Weihe entzogen wird, was in néch-
ster Zeit leider vielen Kirchen bevorsteht.
Eine Nutzung zu finden, die dieser Wiirde
und Wahrhaftigkeit entspricht, wird zur
ernsten Aufgabe . Die Ubernahme eines
Kirchengebdudes durch eine andere Religi-
onsgemeinschaft ist dann sicherlich besser
als das Gebdude dem Absinken in die totale
Profanitat auszuliefern.

Programm und Aufgabenstellung

Wenn wir der Definition des hl. Augustinus
folgen wollen und glauben, dass die Verbin-
dung zwischen Seele und Gott unterstiitzt
werden kann durch Symbole, Monumente
und Rdume, dann durfen wir uns fragen, ob
es eine Programmstellung fiir diese Aufga-

be gibt und mdglicherweise einen kompe-
tenten Auftraggeber. In einer Programm-
stellung — das Wort hat einen sehr materia-
listischen Klang — miisste dann auch
enthalten sein die Beschreibung geistig-
seelischer Bedirfnisse, die es sinnvoll zu
erfiillen gilt mindestens in drei Punkten:

1. durch Schaffung stadtebaulicher
Zeichen, 2. durch Gestaltung wiirdiger,
stimmiger Rdume und 3. durch eine Sinn
spendende funktionelle Gliederung.

In diesen drei Aussagen (iber die Aufgabe
eines Kirchenbaus ist alles, wenn auch ver-
kirzt, enthalten, was seit etwa zwei Jahr-
hunderten die Diskussion um die Gestal-
tung von Kirchen bestimmt hat. Zuerst war
es die Frage nach der Gro3e und Dominanz
der Kirchen in den Stadten, die mit dem
riesigen Wachstum der Bevolkerung zu
kampfen hatten. Die damals geféllten Ent-
scheidungen machen den kleiner wer-
denden Gemeinden heute gro3e Sorgen.

21



RELIGION UND ARCHITEKTUR

Der Rickgriff auf historische Stile bzw. die
lang andauernde Diskussion Uber den
Jrichtigen” Baustil und ber die stimmigen
Raume hat ernsthafte Baukiinstler viele
Jahrzehnte verunsichert, in der Erzdiozese
Paderborn bis in die Zeit nach dem Zweiten
Weltkrieg. Eine Entwicklung, wie sie Le
Corbusier anstie mit seiner Kapelle in
Ronchamp, war fiir die Priifbehorde des
Erzbischoflichen Generalvikariats kein ak-
zeptables Vorbild. Der dritte Hauptpunkt
der Anforderungen, ndmlich die diffizile
und differenzierte Festlegung liturgischer
Inhalte, hatte zwar einen mal3geblichen
Stellenwert im zweiten Vatikanischen Konzil,
so dass entsprechende Forderungen in
Bauprogramme einflossen, aber wenige
Jahrzehnte danach gibt eine Offnung zu
alteren Formen der Liturgie wieder neue
Impulse.

Aus dieser immerwahrenden Bewegung im
Nachdenken lber die Formen des Baulichen
ist der Schluss zu ziehen, dass die Forde-
rung nach einer zu exakten Programmstel-
lung eher kontraproduktiv ist fiir eine bau-
kiinstlerische Erarbeitung zeitgemafer, aber
auch nachhaltiger Ideen im Kirchenbau.

Ein nochmaliger Riickblick in die Geschichte
zeigt, wie der Kirchenbau immer wieder auf
neue Anforderungen reagieren musste.
Zwei Beispiele: Der Wunsch nach ,,Privat-
messen” lieB den Grundriss der Kirchen
wuchern, die Betonung des Wortgottes-
dienstes durch Einbau von Emporen den
Aufriss. Die Gestaltung der Kirchen ist sehr
stark der Zeit verhaftet, auch in einer Insti-
tution, die eine absolute Bestandigkeit als
ihr besonderes Merkmal herausstellt. In
diesem Zusammenhang noch eine vielleicht
etwas provokante Uberlegung: Wie ist das
Phanomen zu verstehen, dass im Laufe der
Geschichte der Religionen und der mit ihr
verbundenen Herrschaftsgeschichte Archi-
tekturen, die der jeweiligen Religion
dienten, von einer anderen ibernommen
wurden und mit nur geringen Verande-

rungen der neuen Zweckbestimmung zuge-
fuhrt wurden? Steht nur der Ausdruck der
Macht dahinter, der besiegten Gruppierung
zu zeigen, unser Gott hat sich als méchtiger
erwiesen, oder ist es nicht vielmehr die
Ausstrahlung, vielleicht die allgemeine
sakrale Anmutung, die die jeweils spateren
Nutzer beeindruckte? Drei Beispiele unter-
stiitzen diese Uberlegung. Das Pantheon in
Rom, die Hagia Sophia in Istanbul und die
Kathedrale in Cordoba deuten daraufhin,
dass das Sakrale eines Gebaudes und seine
Eignung fir spirituelle Handlungen aus
architekturimmanenten Elementen entsteht,
unabhéngig von bestimmten Stilen und
Strukturen. Die Einmaligkeit, aber auch die
Allgemeingiltigkeit einer Raumkonzeption,
wie sie im Pantheon und in der Hagia So-
phia vorhanden ist, strahlen Wiirde und
Wahrhaftigkeit aus und erzeugen Sakralitat.
Nicht zu verkennen ist die Wirkung, die die
einmalige Monumentalitat dieser Bauwerke
hervorruft, auf die wir aber heute bei neuen
Projekten wohl verzichten mussen.

Kunst- und architekturimmanente
Ausformung

Die erwahnten zwei Jahrhunderte waren
nicht nur fur die Architekturentwicklung
Zeiten der Unsicherheit bzw. der Neubesin-
nung, sie waren auch fiir die bildende Kunst
eine Epoche des Aufbruchs in neue Welten
und der Abschied von festgefligten Ord-
nungen. Natur, Mythos, Geschichte und
Offenbarung wurden als Quellen der Bild-
werke weitgehend zuriickgedréangt zugun-
sten einer Selbstbegriindung aus Form und
Material. Mit einer gewissen Zeitverzdge-
rung wirkte sich dieser grundsatzliche Wan-
del in der Auffassung auch in der Architek-
tur des Kirchenbaus aus. Nicht mehr das
erzahlende Element der Bildwerke und die
Erinnerung an grofBe Vorbilder waren wich-
tig, sondern eine dhnlich minimalistische
asketische Auffassung wie in der Kunst-
szene bildete flir den eigenstandigen



oben:

Kapelle der
Versdhnung,
Berlin —
Schlichtheit und
okologische
Bauweise

RELIGION UND ARCHITEKTUR

Baukdinstler den Hintergrund fir seine Pla-
nungen. Die puristische, teilweise brutali-
stische Verwendung des Materials, die rigo-
rose Vereinfachung der Grundrisse und die
Offenlegung der Konstruktionen pragten
mehr und mehr die Sakralbauten. Damit

einher ging nicht selten eine ausgespro-
chen individuell artistische Umsetzung, die
den Anspriichen an Wiirde und Stimmigkeit
eines Gotteshauses nicht immer gerecht
wurde. Diese Uberlegung - natiirlich nur in
ihren positiven Facetten — lasst sich unter-
stiitzen durch einen Theorieansatz, der von
der Aufklarungszeit bis in die Neuzeit durch
Kant, Schelling, Schopenhauer, Nietzsche
und Heidegger vertreten wurde: Die Kunst
besitzt eine unersetzliche und herausgeho-
bene Erkenntnisfunktion, die weder von der
Wissenschaft noch von der Philosophie
kompensiert werden kann. Die Architektur
gehort mit ihren besten Leistungen zur
Kunst und damit lasst sich auch auf sie
diese Theorie anwenden. Sie ist damit ein
Medium, Erfahrungen verschiedener Art zu
machen; Erfahrungen auch tiber den Glau-
ben, Uber die Mitmenschen in der christ-
lichen Gemeinschaft, tiber die lauternde
Wirkung von Licht, Formen und Farben und
die Uberhéhung des Alltiglichen durch eine
asketische Umgebung.

Die sakrale Kunst und mit ihr die sakrale
Baukunst kann mit dieser positiven lkono-
klastik, die ohne das erzéhlende Element im
traditionellen Sinne auskommt, zu einer
starken Allgemeingiiltigkeit vordringen,
und sie schafft das mit einer autonomen
Formensprache, die ihren eigenen Gesetzen
gehorcht, glltig fur die christlichen Religi-
onen, giltig aber auch fir jeden religiosen
Menschen. Er wiirde einen Raum finden zur
Meditation, zum Gebet, zum Gottesdienst.
Eine Hulle dieser allgemeingiiltigen Art ins
Werk gesetzt, wird helfen, dass sich die
Seele Gott zuwenden kann. Sie erlaubt den
Ausstieg aus dem Alltéglichen und einen
Einstieg in eine heilige Welt.

23



24 Gotteshauser und kulturelle Identitat

Zur Frage des Umgangs mit nicht mehr benétigten Kirchenbauten

Thomas Sternberg

Warum findet das Thema nicht mehr ge-
nutzter, aufzugebender Kirchen eine so
breite, auch auBerkirchliche Offentlichkeit?
Die Medien interessieren sich auffallend
stark fiir das Phdnomen und die Proteste
gehen weit Uber die christlichen Gemein-
den hinaus. Im Landtag von Nordrhein-
Westfalen wurde im Dezember 2006 ein
Antrag zu dem Thema eingebracht und es
somit auch zur Sache der Politik gemacht.
Sowohl in der generellen Frage in Uberregi-
onalen Debatten wie vor allem in den loka-
len Auseinandersetzungen wird die Frage
einer Kirchenaufgabe hoch emotional dis-
kutiert. In einigen Schritten mochte ich
mich diesem Phanomen nahern.

.Landmarken

Kirchen sind fir die Wahrnehmung einer
Stadt in Europa immer die entscheidenden
Landmarken gewesen. Man stelle sich ein-
mal eine Stadt wie Magdeburg ohne ihre
Kirchen vor. Die alten Veduten der Stadte
leben geradezu von den Kirchtiirmen als
Erkennungszeichen. Das gilt aber nicht
allein fur die historischen Stadtkerne, son-
dern ebenso fiir die Stadtteile der moder-
nen Siedlungen, die von ihren Kirchen der
Nachkriegszeit gepragt werden. Die, Kirche
im Dorf” ist nicht allein eine Redewendung,
sondern die Bemerkung markiert die Rolle
dieser Bauten in der Landschaft. Die Kirchen
bestimmen die Weichbilder und sind somit
- unterschwellig wahrgenommen - die
bestimmenden Faktoren fiir Heimat und die
Verortung der je privaten Geschichte.

Wie wichtig dieses Element ist, verdeutlicht
ein Streit um einen geplanten Kirchenbau in
der DDR 1953. In den Streit, ob die Kirche
einen Turm haben durfe, schaltete sich
sogar der Staatsratsvorsitzende Walter
Ulbricht ein. In der als ,Turmrede” bekannt
gewordenen AuBerung von 1953 in Eisen-
hittenstadt bestimmt er: ,Die Silhouette der
Stalinstadt darf ausschlieBlich von Gebduden,
die die neue Volksmacht reprdsentieren, ge-
prdgt sein und folglich diirfen nur diese mit
Tiirmen versehen werden." Es ist der Kampf
um die Deutungshoheit, die Vorrangstel-
lung in der gebauten Sichtbarkeit, die fest-
legen will, was und wer die Silhouette be-
stimmt.

Ein Beispiel fur die Bedeutung von mar-
kanten, den Blick auf die Stadt bestim-
menden Gebduden ist der ,Lange Eugen’,
das ehemalige Abgeordneten-Hochhaus in
der Bonner Rheinaue. Der Architekt Egon
Eiermann argumentierte 1965 flr seinen
Eingriff in das Panorama der Rheinaue: Das
wichtigste Gebaude der Stadt des Regie-
rungssitzes sei das Haus fuir die gewdhlten
Abgeordneten und dieses — und allein
dieses — diirfe aus der umgebenden Bebau-
ung herausgehoben sein. Als nach dem
Umzug des Bundestages nach Berlin die
inzwischen nicht mehr staatliche Deutsche
Post AG 2000 eine neue Zentrale baute,
wurde die Silhouette durch den Architekten
Helmut Jahn erneut beeintrachtigt: jetzt
schiebt sich der ,Posttower” mit 162,5 m
Hohe vor und liber das Abgeordnetenhoch-
haus mit 115 m, deutlich die veranderten
Prioritaten der Stadt markierend. Ein Blick
auf Frankfurt am Main zeigt das Bemiihen,
mit Bauwerken Bedeutung zu demonstrie-



Bonn: ehem. Abgeordnetenhaus,Langer Eugen” und Post-Tower
als Zeichen stédtischer Prioritéten

Relationen in Frankfurt am Main: Geschéftshochhauser und Dom

Kirchturmspitze als Landmarke
vor dem Desenberg im Warburger Land

ren und zu generieren. Selbst der Frank-
furter Dom und die Paulskirche kdnnen sich
neben den Hochhausern des merkantilen
Frankfurt nicht mehr behaupten. Jede Bank
sucht die andere zu Ubertreffen — in der
Erkenntnis, dass sich Macht am ehesten in
Bauwerken zu duf3ern imstande ist.

In Hamburg wird die ,Hafencity” auf dem
Geldnde des alten Freihafens gebaut. Auch
hier findet man - in modifizierter Form -
die Dominanzfestlegung bestatigt. Blickt
man Uber das Projektmodell auf die Altstadt
von Hamburg, so sieht man, wie dort die
Kirchen und das Rathaus aus den Umge-
bungsbauten herausragen. In der Hafen-
stadt wird es keine solche Kirche geben,
obwohl sich evangelische und katholische
Kirche auf den Bau eines Kirchenzentrums
verstandigt haben, das aber keine auffal-
lenden architektonischen Eigenschaften
haben wird, von einem Turm ganz zu
schweigen. In Hamburg wird es die neue
LElbphilharmonie”, ein Konzerthaus, sein,
mit der die Gegenwart der Hamburger
Burgerschaft ihr Identifikationszeichen
bekommt. Die Transformation des ehema-
ligen Frachthafens in eine moderne Stadt
bekommt ihr Wahrzeichen in einem Kultur-
bau, dhnlich wie man dies andernorts mit
spektakuldren neuen Museumsbauten zeigt.

25



GOTTESHAUSER UND KULTURELLE IDENTITAT

Il. Identitatsstiftung

Bauten dienen der Identitatsstiftung. Und
solche Identitatsstiftung geben die Kirchen
in jedem Dorf. Was macht ein deutsches, ein
europdisches Dorf aus? Es ist wohl ganz
wesentlich in lokalen Varianten die An-
sammlung von Hausern um eine oder meh-
rere dominierende Kirchen. Was ist Europa?
Was war und wie wird es aussehen? - Und
mit dieser nur scheinbar dsthetischen Frage
hangt zusammen: wer sind wir? Denn Bau-
ten sind der monumentale Ausdruck des
Selbstverstandnisses einer Zeit und einer
Gesellschaft.

Was wiirde fehlen — was fehlt, wenn die
,Kirche im Dorf” aufgegeben wird? Die
Kirchengebdude zeugen zundchst einmal
vom Glaubensleben einer Gemeinschaft.
Aber oft sind Kirchen die Gebaude, die erst
die Eigenart eines Stadtteils oder eines
Dorfes erkennbar werden lassen. Sie sind
die wichtigsten und zentralen 6ffentlichen
Bauten europaéischer Stadte und Dérfer.
Diese Gebaude sind verankert im individu-
ellen wie im kollektiven Gedachtnis einer
Gesellschaft und bestimmen Eigenart. Kir-
chen schaffen Identitat.

Kirchenbauten pragen aber nicht allein den
Ort oder Stadtteil optisch, sie sind auch der
Mittelpunkt eines meist unspektakularen,
aber umfassenden sozialen und kulturellen
Lebens. Denn eine Kirche ist mehr als die
zumeist die Umgebung an Hohe Uberra-
gende Architektur, mehr als ihr Turm als
Trager fur die Glocken, die einen aku-
stischen Mittelpunkt bezeichnen. Sie sind
soziale und kulturelle Zentren im umfas-
senden Sinne seit den Anfdngen. Schon in
den Zusammenhéangen von Bischofshaus
und Kirche zeigen die friihchristlichen Kir-
chen ihren breiteren Funktionszusammen-
hang Uber die kultischen Funktionen hin-
aus. Das Atrium war Ort der Caritas und
Diakonie, der Unterrichtung und der Zu-

sammenkunft. In den anliegenden Neben-
gebduden fanden sich Fremdenherbergen
und Verwaltungen, Versammlungsorte und
Wohnungen. Diese Gedanken gelten auch
fur den mittelalterlichen Kirchenbau, der
selten so isoliert stand, wie dies seit dem 19.
Jahrhundert konstruiert wurde. Im moder-
nen Kirchenbau wurde dieser enge Funkti-
onszusammenhang zwischen Leiturgia,
Martyria und Diakonia wieder baulich auf-
gegriffen. Einige Kirchen Emil Steffanns aus
den Fiinfzigern zeigen den Gedanken der
Zentrenbildung vom Kindergarten bis zur
Buicherei besonders deutlich.

Kirchen waren eben immer mehr als nur
Gotteshauser; sie sind Orte auf3erhalb von
Okonomie und Kommerz; Rdume einer
anderen Erfahrung des Menschseins; Orte
nicht primar fir die kérperlichen, sondern
fur die Bedurfnisse der Seele und des
Geistes. Und sie waren immer luxurierende
Raume, Rdume, in denen die Fragen der
Kubikmeter umbauten Raumes pro Nutzer
vollig unangemessene Fragestellungen
waren. Das Bauen zur Ehre Gottes vertragt
sich nicht mit den Nutzungsanspriichen
eines Bauwesens, das vor allem von Kosten-
Nutzen-Relationen bestimmt ist.

Der drohende Abriss eines Gotteshauses
stellt deshalb die Fragen: Wer sind wir, in
welcher Gesellschaft leben wir, welche Orte
gibt es eigentlich auBerhalb von Produktion
und Konsum, von Verwaltung, Versorgung
und Amiisement?

Ill. Zur Situation der Kirchen in
Deutschland

Wenn wir heute zu viele Kirchen haben, so
ist das vor allem ein Problem, das aus dem
Kirchenbauboom der Nachkriegszeit resul-
tiert. Fir diesen Boom gab es (neben der
guten finanziellen Situation der Kirche in
Deutschland) eine Reihe von Griinden. Da
sind zunachst die neuen Pastoralkonzepte
zu nennen, die von Pfarrgemeinden mit



etwa dreitausend Mitgliedern ausgingen.
Die kleine Gemeinde mit der zentralen, gut
zu erreichenden Kirche ihrer Mitte war das
handlungsleitende Idealbild.

Hinzu kam eine neue soziale Situation, die
durch die Ansiedlung von tber acht Millio-
nen Vertriebener bedingt war, die zudem
oft als Katholiken in traditionell evange-
lischen und als Evangelische in traditionell
katholischen Gebieten angesiedelt wurden.
Fir diese Gemeinschaften mussten Kirchen
in erreichbarer Nahe gebaut werden. Hinzu
kamen die groBere Mobilitat der Menschen
im Nachkriegsdeutschland und eine Fiille
von neuen Siedlungsgebieten an den Ran-
dern der Stadte. Das alles mit einer Kirchen-
besuchsfrequenz, die an die vor dem Krieg
erreichten Hochstzahlen zundchst an-
knupfte und deren Riickgang man nicht
dramatisch nahm, zumal es in den Konzils-
jahren zu einem kurzfristigen Anstieg kam.
Der Gottesdienstbesuch an den Normal-
sonntagen ging dramatisch und kontinuier-
lich seit seinem Hochststand 1950 Uber 50%
auf heute 15% zurtick. Obwohl die Zahlen
der Zahlsonntage nur wenig uber die tat-
sachliche Kirchenbindung und Gemeinde-
groBe aussagen, haben sich die katho-
lischen Kirchenleitungen und auch die
Medien an diese Zahlen gewdhnt.

Die Zahl der Kirchenmitglieder hat sich seit
den flinfziger Jahren erheblich verandert.
Ein Drittel gegenlber zwei Dritteln Evange-
lischer darzustellen, war fur die Selbstwahr-
nehmung der Katholiken von der kleindeut-
schen Reichsgriindung 1871 bis zum
Kriegsende 1945 eine normale Vorstellung.
Die Nachkriegszeit der Bundesrepublik war
von der Erfahrung des 50 : 50 gepragt. Das
hat sich stark verandert. Vor allem seit der
deutschen Einheit wurde die Gruppe der
Nichtgetauften oder einer anderen Religion
angehdrenden Menschen - also der Zahl,
die sich aus der Subtraktion der Katholiken
und Evangelischen von der Bevdlkerungs-

GOTTESHAUSER UND KULTURELLE IDENTITAT

zahl ergibt — deutlich gré8er. 1997 war eine
genaue Drittelsituation erreicht. Die Gruppe
der Anderen stieg von 21,5 Mio im Jahr 1990
auf 31 Mio 2004 an. Der Riickgang bzw. die
Konstanz der Zahl der Mitglieder der beiden
grof3en Kirchen hat ihren Grund nicht allein
in der Zahl der Kirchenaustritte, sondern in
dem negativen Saldo zwischen Taufen und
Sterbefallen. Im Jahr 2005 gab es zum Bei-
spiel 62.074 weniger Taufen als Sterbefille,
was die Riickgangszahl von 81.000 in diesem
Jahr durchaus verstandlich werden l3sst.

Machen wir uns die Konsequenzen der
Entwicklung am Beispiel des Bistums Essen
deutlich: Die Pastoralpldne des Griindungs-
jahres 1958 gingen von ca. 3000 Gldubigen
je Gemeinde aus, fur die im finanzstarken
neuen Bistum zum Teil sehr gute Kirchen
von bedeutenden Architekten gebaut wur-
den. Heute werden 35 Pfarreien mit je ca.
30.000 Katholiken gebildet, die 5 bis 7 Filial-
kirchen haben. Was nicht als Zentralkirche
oder Filialkirche genutzt wird, gilt als ,wei-
tere Kirche” - ein Begriff, der z. Zt. Karriere
macht, weil nirgends sonst die Frage der
Kirchenaufgabe mit der gleichen konse-
quenten Gesamtplanung angegangen wird.
Somit ist das Problem zu vieler Kirchen-
bauten vor allem eines der Nachkriegs-Bau-
ten. In Essen wurden trotz zurtickgehender
Katholikenzahlen bei Griindung in den
achtundvierzig Jahren der Existenz des
Bistums 120 neue Kirchen gebaut. Entspre-
chend ist die Bilanz: von den 96 ,weiteren
Kirchen” sind nur 7 von vor 1918, 12 aus der
Zwischenkriegszeit, 18 aus den Nachkriegs-
jahren bis zur Bistumsgriindung 1958 und
56, also mehr als 60% aus den Jahren von
1958 bis 1988.

Am Beispiel Minsters in Westfalen kann
man die Brisanz der Situation ebenso ver-
deutlichen. Die vermeintlich so katholische
Stadt hat in den vergangenen 20 Jahren bei
etwa gleich bleibender Einwohnerzahl tiber
32.000 Katholiken verloren, wahrend die

27



dritte Gruppe der ,Anderen” um Gber
45.000 angewachsen ist. 32.000 Christen,
das sind auch bei der Annahme von grof3e-
ren Gemeinden etwa 6 bis 8 Gemeinden,
die zu viel sind. Bei der Frage tberfliissig
gewordener Kirchen und Gemeinden han-
delt es sich offensichtlich um ein objektives
Problem, das durch die Situation der Finan-
zen und vor allem der Priesterknappheit
seine Brisanz bekommt.

Wie geht man aber dann mit den Kirchen
um, die nun zu viel sind, um alle unterhal-
ten zu werden? Allenthalben ist der Aktio-
nismus in dieser Frage ausgebrochen und
eine Fulle von Lésungen wird erarbeitet.
Noch einmal zu Minster: ein spektakuldres
Umnutzungsprojekt dort war eine Folge der
auch dort neuen Pastoralplanung. Eine
Kirche der sechziger Jahre wurde in die Zen-
trale des Verlags der Kirchenzeitung umge-
baut. Eine andere aus den Zwanzigern wird
ein Architektenbiiro beherbergen, zwei
andere wurden abgerissen und fir ein spek-
takuldres Oval aus den Sechzigern wird eine
Verwendung gesucht.

Umnutungen von Kirchenrdumen ist zur
Zeit ein besonders beliebtes Thema der
Architekturstudenten und ihrer Lehrer.

Eine ,Arbeitshilfe” (Nr. 175) der Deutschen
Bischofskonferenz aus dem Jahr 2003, tragt
den Titel:,Umnutzung von Kirchen. Beurtei-
lungskriterien und Entscheidungshilfen”.
Dort werden eindeutige Prioritdten bei der
Uberlassung und Umnutzung von Kirchen-
gebduden entwickelt. Die Vorzugsregeln in
dem Papier sind durchaus hilfreich. Wenn
jemand eine aufgegebene Kirche nur dazu
nutzen méchte, um einen gewissen Kick im
Aufeinanderprallen von ganz unterschied-
lichen Welten zu erzeugen, dann ist das der
falsche Umgang damit. Der DJ auf der Kan-
zel ist kein Leitbild einer angemessenen
Umnutzung. Neben Negativbeispielen wie
dem Restaurant ,Gliick und Seligkeit” (sic),
in Bielefeld in einer neugotischen ehema-

GOTTESHAUSER UND KULTURELLE IDENTITAT

ligen evangelischen Kirche eingerichtet,
gibt es zahlreiche gute Beispiele fir eine
sinnvolle Weiterverwendung ehemaliger
Kirchengebdude. Nutzung als Bibliothek wie
im thiringischen Mihlhausen, Konzertsaal
oder Urnenfriedhof sind zu diskutierende
Beispiele.

IV. Pladoyer flr weniger Eile

Der Architekturkritiker und -forscher Wolf-
gang Pehnt schrieb in der Frankfurter
Allgemeinen Zeitung vom 29.8.2005:

»Und wenn Nutzungsphantasie und Verhand-
lungsgeschick auf Dauer nicht fruchten, wdre
dann nicht zu handeln, wie friihere Jahrhun-
derte gehandelt haben? Nédmlich ein Bauwerk
stillzulegen statt es abzurdumen. Es zu schlie-
Ben und zu sichern. Gelegentlich Wallfahrten
zu den aus dem Gebrauch gefallenen Sakral-
stdtten zu organisieren. Notfalls die Natur ihr
Werk verrichten zu lassen. Den Verfall planend
zu begleiten; Ruinen binden Erinnerung auf
lange Zeit. Erinnerung angesichts eines Icdier-
ten Bestands ist allemal besser als der bald
vergessene Totalverlust.”

Diese Ansicht sei vielen Gemeinden und
Verwaltungen zur Beachtung empfohlen.
Ahnliches sagen iibrigens auch die Leitli-
nien der Deutschen Bischofskonrerenz.

Es heil3t dort (S. 18): ,Eine zur Zeit nicht
genutzte Kirche verlangt nicht automatisch
nach sofortigen Handlungsoptionen. Durch
eine Konservierung der Kirche wird eine
Bedenkzeit erreicht, in der alle Moglichkei-
ten des Erhalts ausgelotet werden konnen.”

Der Essener Architekt Werner Ruhnau
schlagt vor, die Bauten ggf. von Fenstern
und Dach zu befreien und die leer stehen-
den Raume als Freiflachen ruinds zu erhal-
ten. Dass eine solche Uberlegung auf groRe
Bedenken einer auf Perfektion gerichteten
Baupolitik stof3t, mag eine Anekdote ver-
deutlichen: Als ich in dem Fall einer Kapelle,
die Uberfllssig geworden, aufgegeben und
mit hohen Mitteln umgenutzt werden



sollte, vorschlug, wegen des Ensemblezu-
sammenhangs des Baukomplexes doch
nicht abzureiflen und den Bau doch einfach
stillzulegen, war die Reaktion, das Dach sei
nicht dicht und es seien Bauschaden zu
erwarten - der groBtmogliche Bauschaden
ware aber doch der Abriss!

In Frankreich und Italien findet man auf
dem Land eine Fiille von kleinen, halb ver-
lassenen Dérfern, in denen die Kirchen nicht
mehr regelmaBig genutzt werden. Sie ste-
hen abgeschlossen bis zu einer oder zwei
Gelegenheiten im Jahr, in denen sie gerei-
nigt, geschmdiickt und in ihrer alten Funk-
tion gebraucht werden. Ware das nicht eine
Alternative zu den vorschnellen endgdil-
tigen Lésungen?

Ein besonderer Reiz fiir Archiktekten liegt
dagegen in den Umnutzungspldnen. Wich-
tig ist aber bei allen Umnutzungsphanta-
sien, dass die Loésungen reversibel ausge-
fihrt werden. Wer weil3, ob die Kirchen
nicht irgendwann wieder als Kirchen ge-

GOTTESHAUSER UND KULTURELLE IDENTITAT

Ly |
L strich[l: gotische ehem. Dominikanerkirche, jetzige
B __Funktion Buchhandlung, umgenutzt bereits seit 1796

nutzt werden sollen: Sakularisierung ist kein
linear weiter laufender Prozess. Auch die
Glaubensgeschichte hat Hohen und Tiefen
gehabt - und vielleicht werden eines Tages
Menschen froh sein, wenn sie Kirchenraume
wieder neu fir ihren Gottesdienst verwen-
den kénnen. Zudem wird man fragen mis-
sen, wem eigentlich mit dem Erhalt eines
drittklassigen Kirchenbaus in neuer Nut-
zung gedient ist; als kirchliches Zeugnis ist
er aufgegeben und in der neuen Nutzung
unter Umstdnden ein teurer und dennoch
suboptimaler Bau. Auch dafiir gibt es be-
reits Beispiele. Umnutzungen sind eben
kein Allheilmittel fir die Kirchen. Was bleibt
ibrig, nachdem man eine Kirche griindlich
verandert und eine Nutzung gefunden hat,
die zwar passend ist, aber mit der eines
gottesdienstlichen, kulturellen und sozialen
Zentrums nichts mehr zu tun hat? Man wird
diese Frage auch angesichts von gelun-
genen Umbauten stellen mussen; was
bleibt aufer der baulichen Form?

Als Kirche sind diese Bauten nicht gerettet.

29



GOTTESHAUSER UND KULTURELLE IDENTITAT

Vielleicht sollte man sich fiir die neuen

Aufgaben das Beispiel der Sdkularisation vor

200 Jahren vor Augen fiihren: Als damals
eine Fille von Kirchen profaniert werden
musste, hat man nicht alle gleich abgeris-
sen, wie das allerdings vielerorts mit wenig
Sensibilitdt und Geschichtsbewusstsein
geschah, sondern man hat sie mit unter-
schiedlichsten, einfachen Nutzungen exi-
stieren lassen. Obwohl oft véllig unwiirdig,
blieben sie so doch ein steter Stachel im
Fleisch, der in vielen Féllen zur spéteren
Wiederherstellung als Kirche fiihrte. So ist

— als eines von vielen Beispielen — die wun-
derbare romanische Abdinghofkirche in
Paderborn, heute evangelische Hauptkirche
der Stadst, Uber vierzig Jahre lang als Pferde-
stall genutzt worden. Und die gotische
Kirche der Reichsabtei St. Maximin in Trier,
jahrzehntelang als Kaserne, Schule und
Wohnung genutzt, ist neben ihrer neuen
Funktion als Turnhalle auch wieder fiir Kon-
zerte im Gebrauch. Das romanische Kleinod
der Doppelkirche von Schwarzrheindorf bei
Bonn wurde durch Friedrich Schinkel nach
1803 vor dem Abriss bewahrt und erst 30
Jahre spater fand in der sakularisierten
Kirche wieder ein Gottesdienst statt, 65
Jahre spater wurde sie Pfarrkirche.

V. Erhaltungspflicht

Das Thema der Aufgabe, des Abrisses oder
der Umnutzung eines Kirchenbaus darf
nicht dramatisiert werden: es hat solche
Ereignisse immer wieder gegeben und
wenn man mit offenen Augen durch unsere
Stadte geht, dann findet man immer wieder
Restbestande von ehemaligen Kapellen
oder Kirchen, die anders genutzt, kaum
noch auffallen. Es handelt sich noch nicht
um einen Akt kirchlicher Selbstzerstérung.
Zudem ist die Zahl der momentan zur Rede
stehenden Kirchen nicht riesig — nicht tiber-
all sind die Probleme so grof3 und nicht
Uiberall werden sie so systematisch ange-
gangen wie im Bistum Essen. Es handelt

sich im katholischen Bereich um etwa 1,4%
der Kirchengebaude, die betroffen sind,
bundesweit etwa 700 Bauten. (Die Verof-
fentlichung dieser Zahl durch die Deutsche
Bischofskonferenz - eigentlich zur Beruhi-
gung als Ol auf die Wogen gedacht - erwies
sich allerdings vor einigen Jahren als Ol ins
Feuer der Debatte.)

Wenn es allerdings zur libereilten Aufgabe
eines bedeutenden Kirchenbaus kommt,
weil es ein attraktives Investorenangebot
gibt, ist das ein Skandal! Ich meine den Fall
der Kirche St. Ursula in Hirth/Kalscheueren
von Gottfried B6hm aus dem Jahr 1954. Es
handelt sich um eine zarte Zentralkirche mit
sechs Konchen unter einem Kuppeldach mit
bedeutender zeitgendssischer Ausstattung.
Die selbstverstandlich unter Denkmalschutz
stehende Kirche wurde infolge des neuen
Pastoralkonzepts des Erzbistums K&ln am
29. Juni 2006, ihrem 50. Jahrestag der Weihe,
profaniert und an einen Immobilienunter-
nehmer - zu ausgesprochen schlechten
Konditionen - verkauft. Dass dies gegen
den erkldrten Willen des friiheren und ge-
genwartigen Erzdiézesanbaumeiters ge-
schah, sei zu deren Ehrenrettung gesagt.
Der Streit um den Verbleib oder die Kopie
der denkmalgeschiitzten Innenausstattung
wird grundsétzliche Fragen auch fir kiinf-
tige Streitfalle klaren.

Ein solches Handeln hat eine Parallele in der
Kunstverhokerung aus finanziellen Griin-
den, wie sie in Baden-Wirttemberg 2007
auf massiven Protest hin abgewendet
wurde. Dort sollten mittelalterliche Hand-
schriften, die Uber die Jahrhunderte hin

in aller Not erhalten worden waren, zur
Restauration des Schlosses Salem auf den
Kunstmarkt geworfen werden. Was ge-
schieht hier eigentlich? Werke, die immer
als nicht verkdufliche Elemente des gemein-
samen Gedachtnisses gehltet wurden,
werden vom Landesrechnungshof in Stutt-
gart als variable Kapitalmasse angesehen.



Dies ist der Triumph eines ungehemmten
Okonomismus, dem alles gleich wichtig
oder unwichtig ist und der glaubt, die mo-
mentane Verkaufserwartung sage etwas aus
Uber den wirklichen, auflermonetaren Wert
der Dinge. Gerade die Kirche sollte hier aus
Ihrer Tradition heraus steuernd und korrigie-
rend eingreifen. Es ist ja kein Zufall, dass der
moderne Denkmalschutz seine Wurzeln im
Vermogensschutz der Kirche gehabt hat.
Die Kirche hat die Sicherung und den Erhalt
des kirchlichen Besitzes immer fiir au3eror-
dentlich wichtig gehalten - bei dem gleich-
zeitigen Bewusstsein, dass die Caritas, die
Sorge fiir die Menschen, den héheren Rang
hat.

Es gibt eine eigene Geschichte der Ausein-
andersetzung um die Vermdgenssicherung
seit dem Ende des vierten Jahrhunderts, die
einen Reflex in der Enzyklika Sollicitudis rei
Socialis von 1988 hat. In der Replik auf den
Verkauf der Tiara zugunsten der Armenbhilfe
in Mailand durch seinen Vorganger Paul VI.
bei dessen Amtsantritt zehn Jahre zuvor
schreibt Johannes Paul Il., es kdnne ange-
sichts von Notféllen nétig sein, selbst Kir-
chenschmuck und kostbare Gerédte zu ver-
kaufen, ,um den Bediirftigen davon Speise
und Trank, Kleidung und Wohnung zu
geben(SRC 31; dt. Ausgabe 37). Die histo-
rische Geschichte hat zu tun mit Vorwirfen,
denen sich der Bischof Ambrosius von Mai-
land um das Jahr 390 ausgesetzt sah. Sich
auf den Diakon Laurentius berufend, hatte
er Kirchengerate eingeschmolzen und ver-
kauft, um sie zum Loskauf von Gefangenen
zu verwenden. Diese in einer theologischen
Schrift ausfihrlich begriindete Handlung
wurde zu einem Topos der Kirchengeschich-
te, bei dem allerdings die Sinnspitze gerade
nicht in der Bedenkenlosigkeit des Um-
gangs mit dem Kirchenbesitz, sondern in
der extremen Notlage liegt, in der dies
geschehen diirfe.

GOTTESHAUSER UND KULTURELLE IDENTITAT

Wichtige Kirchenbauten sind durchaus mit
dem Schutzgebot fiir die kirchlichen Gera-
ten zu vergleichen; hat eine Zeit und hat
eine Gemeinde oder ein Bischof das Recht,
Dinge, die fiir den heiligen, den heiligsten
Gebrauch unter finanziellen Opfern bereit
gestellt wurden, als finanzielle Verfligungs-
masse zu verwenden? - Ich denke die Frage
der Okonomisierung geht im Fall des kirch-
lichen Eigentums, sofern es sich um die
Dinge und Bauten der Liturgie handelt, weit
Uiber die des kulturellen Gedachtnisses und
der Identitatsstiftung hinaus. Es muss schon
objektive Notlagen geben, wenn eine Kirche
wegen eines zu erwarteten Vorteils verkauft
wird. Nebenbei bemerkt: die Alten hatten
sogar die Vorstellung, die Kirche gehdre mit
ihrer Weihe dem Patron, dem sie dediziert
wurde. Von daher stammen die Genitive
,Kirche des heiligen Gereon” und andere,
die sich in den Endungen der Kirchennamen
—i oder —is erhalten haben. Die Verantwort-
lichen standen im Dienst des jeweiligen
Heiligen, wenn sie sich um seine Kirche
kiimmerten, die nicht unter reinen Zweck-
maBigkeitserwdgungen betrachtet wurde.

VI. Neue Selbstandigkeit

Die Fragen um die Umnutzung oder den
Abriss einer Kirche sind von hoher Bedeu-
tung auch fiir die auBerkirchliche Offent-
lichkeit. Der Grund dafiir liegt in ihrer Rolle
als Identifikationsorte. Der Kampf um den
Erhalt der neugotischen Marienkirche in
Bochum, die nach ihrer Profanierung 2002
abgerissen werden soll gibt ein Beispiel fir
die hoch emotional gefiihrte Diskussion
(vgl. www.rettet-die-marienkirche.de). Was
geschieht eigentlich, wenn in einer Gemein
de ein Sponsor gefunden wird, der die
Bauunterhaltungskosten einer Kirche tber-
nimmt und das Argument der finanziellen
Belastung wegbricht? Wie sind zudem die
Eigentumsverhdltnisse zu sehen, wenn eine
Kirche mit hohem Spendenanteil in der
Nachkriegszeit gebaut wurde - kann eine

31



32

solche Kirche auf Uberdrtliche Entscheidung
hin aufgegeben werden? Es steht zu erwar-
ten, dass sich aus den Kdmpfen um den
Erhalt von Gemeindekirchen eine Reihe von
strukturellen Problemen ergeben werden.
Es ist durchaus vorstellbar, dass friher ei-
genstandige Gemeinden die Kirchen und
deren Erhalt im Gegensatz zu den Gesamt-
planungen so sehr zu ihrer eigenen Sache
machen, dass damit eine Tendenz der Ent-
fremdung zwischen Gemeinden und Lei-
tung, zu einer horizontalen Kirchenspaltung
verstarkt werden kénnte.

Die Gemeinden selbst kénnen durchaus
erfolgreiche Selbsthilfe betreiben: In dem
nahe Osnabriick gelegenen Ort Wallenhorst
haben engagierte Birger ihre alte roma-
nische Kirche erhalten und damit einen
wertvollen Beitrag zum Denkmalschutz
geleistet - eine Parallele dazu ist der kleine
Ort Welbergen im noérdlichen Minsterland,
wo eine engagierte Gruppe von Gemeinde-
mitgliedern ihre romanische kleine Kirche
selbst renoviert und gerettet hat. Sie wird
Uibrigens, entgegen der Konzeption einer
+Kulturkirche” wie die in Wallenhorst, vor-
wiegend doch fiir gottesdienstliche Feiern
wie Hochzeiten genutzt, weil die Menge an
kulturellen Méglichkeiten in einem kleinen
Ort sehr begrenzt ist. Auffallend ist aber
selbst in diesen Féllen, dass sich Menschen
fur den Erhalt einsetzen, die vielleicht schon
lange keinen Kontakt mehr mit der Kirche
hatten oder nie gehabt haben.

Das kann man vor allem in den neuen Bun-
deslandern studieren, wo die Restauration
halbverfallener Kirchen zum Teil von unge-
tauften, nie in Kontakt mit der Kirche ge-
kommenen Menschen betrieben wird - die
Ubrigens in einem Fall darauf bestanden,
dass nach der Renovierung die Einweihung
mit einem Gottesdienst erfolge.

GOTTESHAUSER UND KULTURELLE IDENTITAT

Die Kirchenbauten als Element des kultu-
rellen Gedachtnisses werden offensichtlich
auch dann wichtig genommen, wenn es
kaum noch Bindung zu den zugrunde lie-
genden Gehalten gibt. Doch so wichtig es
ist, dass die sdkulare Offentlichkeit in das
Thema einer Umnutzung oder Kirchenauf-
gabe einbezogen wird: die kiinftige Nut-
zung der Gebaude ist zuerst und vor allem
eine Sache der Kirche. In vielen Protesten
gegen Umnutzungen scheint mir das zu-
grunde liegende Problem die ungesicherte
Identitat einer Gesellschaft zu sein, die sich
sakularisiert und ,aufgeklart” versteht, aber
doch das Funktionieren einer christlichen
Tiefenschicht der Gesellschaft als funktio-
nierend voraussetzt. Auch wenn ich selbst
mit diesen Dingen keinen Kontakt (mehr)
habe, werden dennoch die Traditionen
gepflegt, die Sinnstiftung betrieben, das
religidse Leben im europdischen Sinne
gefiihrt werden. Erst wenn dies wegbricht,
kommt der Schrecken dariiber, was da
einmal war und was als Verlust jetzt erst
bemerkt wird.

Die Verunsicherung der eher Unglaubigen
entsteht in der Wahrnehmung eines bislang
kaum reflektierten Verlustes. Das unmittel-
bare Zeichen dafiir ist das Verschwinden
einer Kirche als bestimmendes bauliches
Zeichen einer Tradition der gesellschaft-
lichen Sinngebung. Deshalb gibt es den
Protest so vieler kirchlich Ungebundener
gegen den Abriss von Kirchen.

Es ist der Schrecken tiber den Verlust
geistiger Heimat und Verwurzelung.



Raume eroffnen — Themen setzen

Im Jahre 1597 wird die neuerrichtete Micha-
elskirche der Niederlassung der Jesuiten in
Minchen eingeweiht. Im Rahmen der Feier-
lichkeiten findet als groBartiges Schauspiel
das Stiick ,,Triumph des Heiligen Michael”
statt, das nach einer streng konzipierten
Regie ablauft. Frommigkeitsgeschichtlich
und theologisch reprasentiert die Inszenie-
rung des Jesuitendramas den damals er-
reichten neuen Standard der Kommunikati-
on von Religion und Glaube in der Offent-
lichkeit. Denn anders als bei den z.T.
tumultuarischen Mysterienspielen des Mit-
telalters hat hier alles seine wohlkalkulierte
und geordnete Position. Die neugeordnete
und durch die reformatorische Lehre zur
Systematisierung herausgeforderte katho-
lische Theologie inszeniert sich hier im
Spannungsfeld von theatralischer Uberwil-
tigung und rationaler Strukturierung. Hohe-
punkt des frommen Schauspiels ist — wie
kdnnte es bei einem Michaelsstlick anders
sein — der Sturz von 300 Teufelsdarstellern

in einen als Kulisse errichteten Hollenrachen.

Bei anderen Darstellungen zu kirchlichen
Festtagen waren bis zu 1700 Mitwirkende
bei der Darstellung allegorischer Gruppen
beteiligt: Engel und Teufel, Soldaten und
Musikanten hoch zu Ross und zu FuB3, Wa-
gen und Schlitten. Von einer Aufflihrung
des von Jakob Bidermann verfassten Jesui-
tendramas ,Cenodoxus” am Miinchener
Jesuitenkolleg im Jahre 1609 wird berichtet,
dass dabei zwar ,beinahe vor Lachen die
Banke brachen, nichtsdestoweniger im
Geiste der Zuschauer eine so gro3e Bewe-
gung wahrer Frommigkeit hervorgerufen
wurde, das, was hundert Predigten kaum
vermocht hatten, die wenigen, diesem

Zur Kommunikation von Religiositét in der Offentlichkeit Mitteldeutschlands

Harald Schwillus

Schauspiel gewidmeten Stunden zustande
brachten’

Diese historischen Beispiele sind als offent-
liche praktische Theologie und Religions-
padagogik mehrfach interessant: So besitzen
sie unter Berticksichtigung subjektiver und
auch emotionaler Verstehensmoglichkeiten
einen Adressatenbezug mit vielféltigen
Verflechtungen (Kontextualisierung); die
Offentlichkeit wird explizit angesprochen
auf dem kulturellen Handlungsfeld des
Theaters und der damit verbundenen Insze-
nierung (Performance) von Glaubensinhal-
ten; die Theologie Giberschreitet damit die
eigenen Grenzen, und die Jesuiten haben
den Mut, sich auf das Feld der Kultur zu
begeben - offenbar ohne Angst, der Theolo-
gie konnte dort ein Ungemach geschehen.

Instruktiv sind diese Beispiele schlief3lich
auch deshalb, weil sie zeigen, wie in einem
gesetzten kulturellen Rahmen in einer kon-
kreten Zeit versucht wurde, theologisch
verantwortbar im Bereich ,Theater’ Themen
theologischer und religidser Art zu setzen
und damit neue Raume fir ihre Prasentati-
on und Inszenierung zu er6ffnen. Die Chan-
ce der Differenz, die der ungewohnliche Ort
Theater fiir,Glaubensinszenierungen’ er-
moglichte, wurde genutzt und die Wirkung
beim Publikum war — wie beschrieben -
enorm. Also: ,Theotainment’ neben Predigt
und belehrender Ansprache?

33



34

RAUME EROFFNEN - THEMEN SETZEN

Einige Bemerkungen zum Verhdltnis von
Theologie und (kultureller) Offentlichkeit:

Themen setzen

Angesicht der offensichtlich breiten Wir-
kung der beschriebenen jesuitischen Thea-
terinszenierungen, die Themen und Fragen
christlicher Lehre und christlicher Lebens-
fihrung in ihrer Zeit modern mit den neuen
Mitteln des Barocktheaters kommunizierten
und damit adressatenbezogene und kon-
textorientierte Theologie betrieben, fallt in
unserem kulturellen Umfeld auf, dass zwar
Religion und Religiositdt durchaus auf Inter-
esse bestimmter Personenkreise trifft, dass
aber zugleich kirchliche Angebote in kirch-
lichen Kontexten dabei haufig zu wenig
Strahlkraft nach auf3en besitzen. So bezeich-
nete unldngst in der katholischen Wochen-
zeitung ,Tag des Herrn’ Joachim Klose, der
vor seinem Wechsel zur Konrad-Adenauer-
Stiftung lange Zeit die Arbeit der Katho-
lischen Akademie in Dresden-Meif3en mit-
gepragt hatte, die Katholischen Akademien
sehr pointiert als ,Narrenraume”. In den
Akademien (so Klose) treffen sich Men-
schen, die von ihrer Umwelt nicht verstan-
den werden. Wir reden zwar vom missiona-
rischen Auftrag, aber dringen gar nicht bis
zu den Menschen vor, so dass sie sich wirk-
lich entscheiden konnten! Deshalb sei es
zum Beispiel n6tig, Veranstaltungen nicht in
den Akademien, sondern in Rdumen jen-
seits von Kirche im politischen, wissen-
schaftlichen oder kulturellen Umfeld anzu-
bieten.

Eine solche Aufforderung wird verstandlich,
wenn die Situation, in die hinein sie ergeht,
zumindest umrisshaft in den Blick genom-
men wird: ,Der Prozess der Sakularisierung
hat seit der Aufklarung in der westlichen
Welt zu einem starken Riickzug der Religion
aus dem ehemals geschlossenen christ-
lichen Kulturkontext geflihrt. Auch wenn
von einem Absterben der Religion keines-

wegs die Rede sein kann, so ist doch der
Verlust religidser Funktionen fiir gesell-
schaftliche und kulturelle Bereiche des
Lebens (Seelsorge, Rechtsprechung, Hei-
lung, Weltdeutung usw.) nicht zu tberse-
hen. Daneben ist die faktische neue Még-
lichkeit der kritischen Distanz zur Religion
bzw. der Religionslosigkeit Iangst zur Nor-
malitdt geworden - zeitgleich mit einer
starken Sehnsucht nach Religion, religioser
Selbstverortung und Vergewisserung, die
aber weitgehend unstrukturiert, unverbind-
lich und unsichtbar bleiben. Die enorme
Pluralisierung der Lebensmaoglichkeiten hat
auch vor dem geistigen Bereich nicht Halt
gemacht. Auch im Bereich der Religion gibt
es eine Differenzierung durch prinzipiell
unbegrenzte Alternativen, die zu deren
nachhaltiger Relativierung gefiihrt haben.
Unmittelbare Folge dieser Verdnderungen
ist die Individualisierung, vor allem die
Privatisierung der Religion: Religiose Einstel-
lungen sind Privatsache, was weitgehend
bereits heif3t, dass man nicht Uber sie
spricht. Damit fallen nicht nur Ausdrucks-
formen, sondern auch die Moglichkeiten
der Mitteilung aus. Unter solchen Bedin-
gungen wird die Plausibilitat, d.h. das un-
mittelbare Einleuchten des Christlichen
heute, zu einer entscheidenden Frage, die
fir die Theologie insgesamt ein offenes
Problem darstellt"?

Theologie und mit ihr die reflexive Praxis
pietatis stehen hier vor der Aufgabe, die
Kommunikationsstrukturen der Subjekte zu
erkennen und zu nutzen, damit eine Kom-
munikation religioser Gehalte in sakularer
Umgebung Uberhaupt erst ermdglicht
werden kann. Im Anschluss an Habermas
kénnte hier von einer Ubersetzungsleistung
gesprochen werden. Allerdings ist dieser
Begriff kritisch zu umkreisen. Zum einen gilt
es zu beachten, dass Glaubende nicht erst
jetzt in der Situation stehen, den von ihnen
in der Sprache des Glaubens und der Theo-
logie vertretenen religiosen Gehalt fiir



RAUME EROFFNEN - THEMEN SETZEN

nichtreligiose Menschen zu,libersetzen’,
sondern dies seit Jahrhunderten unterneh-
men. Zum anderen muss auf die Gefahr
eines Aussageverlusts hingewiesen werden,
wenn religidse Gehalte in andere Verste-
hens-, Interpretations- und Kommunikati-
onsspharen transponiert werden. Daher gilt
es sich vor Augen zu halten:,Uberset-
zungen’ sind tatsachlich nur unter Be-
schrankung, Beschadigung oder Verlust des
urspriinglichen Aussagegehalts moglich.
Das weil3 jeder, der Fremdsprachen lernt.
Dennoch sind Ubersetzungen nétig und
unausweichlich, um Gberhaupt kommuni-
zieren zu kénnen. So ist beispielsweise die
Ubersetzungsproblematik, die bei einer
Ubertragung der englischen Wérter,sky”
und heaven’ ins Deutsche - und das beson-
ders bei poetischen Texten - entsteht, all-
seits bekannt. Dennoch wiirde niemand
grundsitzlich Ubersetzungen inkriminieren
oder gar verbieten. Ein guter Literatur- und
Sprachunterricht wird dieses Problem deut-
lich thematisieren.

Daher gehort es auch zum Prozess der
Ubersetzung religiéser und theologischer
Gehalte und Sinnpotentiale in die sakulari-
sierte Umwelt hinein dazu, diese Einschrén-
kung und Problemstellung mitzukommuni-
zieren. Wenn dies nicht geschieht, passiert
u.U. derart Banales wie die Ablehnung von
Religion als eines eigenen Kommunikations-
kontextes, wie es unlangst in einem Inter-
view im Feuilleton einer Berliner Tageszei-
tung anldsslich eines hohen Geburtstags
eines bekannten Berliner Zoologen zu lesen
war. Der Jubilar begriindete darin seinen
Verzicht auf Religion mit der Aussage, dass
er keine Lickenfller fir noch nicht wissen-
schaftlich erklarbare Phdnomene bendétige.
,Ubersetzung’ als Problem kommt so {iber-
haupt nicht in den Blick, da die falsche
Vorstellung besteht, den Gehalt einer religi-
dsen Aussage durch eine Ubersetzung so-
weit andern zu kbnnen, dass eben dieser
Gehalt tatsdchlich verschwindet, wenn er in

einen anderen - scheinbar einzig richtigen
- Kontext (hier den der Naturwissen-
schaften) Uberfihrt wird und damit konse-
quenterweise — weil am falschen Ort - voll-
standig seine Aussagekraft verliert. Genau
genommen liegt dann Gberhaupt keine
Ubersetzung mehr vor, da Religion und
Glaube Uberhaupt der Charakter von eige-
nen sachbezogenen Sprachen abgespro-
chen wird und sie nur noch als fehlerhafte
Sprachen begriffen werden. Hier eréffnen
sich ungeahnte Moglich- und Notwendig-
keiten fiir ein unverzagtes Sich-Einmischen
von Theologie und Kirche in den 6ffent-
lichen Diskurs.

Es sind daher Ubersetzer und Ubersetze-
rinnen in der Zunft der Theologen und
Theologinnen nétig, die um diese Proble-
matik wissen. Als Religionspadagoginnen
und Religionspadagogen sollten sie in der
Lage sein, auf der Grundlage einer kontext-
und subjektbezogenen Theologie das Anlie-
gen eben dieser Theologie in adaquaten
Formen und Settings zu kommunizieren,
namlich die Frage des Menschen nach dem
Ganzen angesichts der Segmentierung von

Wissenschaft nicht aus dem Auge zu verlieren.

Und schlieBlich: Schon manchen hat eine
gute Ubersetzung eines Buches angeregt,
die Ursprungssprache des Werks zu lernen,
um es im Original lesen zu kénnen. Es ist
eine durchaus lohnenswerte Aufgabe fiir
eine Theologie, im Kontext der kulturellen
Offentlichkeit mit ihren Themen und Aus-
sagen Lust auf das Original zu machen: d.h.
auf Religion in ihrem ureigenen Gehalt.

35



36

RAUME EROFFNEN - THEMEN SETZEN

Die Bedeutung der Religionspadagogik bei
der ErschlieBung der (kulturellen) Offent-
lichkeit fir die Theologie:

Rdume eroffnen

Angesichts der umrissenen Aufgaben der
Kommunikation und Reprdsentation von
Religion und Glaube in der kulturellen Of-
fentlichkeit beschreibt Joachim Kunstmann
die religiose Bildung des Menschen als
zentrale Aufgabe der Theologie” und fordert
eine ,Theologie des religidsen Lernens”.
Damit kommt die Praktische Theologie und
bei ihr besonders die Religionspadagogik in
den Blick. Kunstmann unternimmt dies in
einem Sammelband aus dem Jahr 2005, der
als Titel die — mit einem Fragezeichen etwas
abgeschwachte - provokante These tragt:
.Religionspadagogik als Mitte der Theolo-
gie?” Seine Uberlegungen sind m. E. erwa-
genswert und fir die aufgeworfene Suche
nach einer theologisch-religionspadago-
gischen Begriindung des Beziehungs-
geflechts Theologie-Religion-Offentlichkeit-
Kirche fruchtbar und weiterfiihrend:

,Die wissenschaftliche Theologie wird in der
Regel als Reflexion des christlichen Glau-
bens verstanden. [...] Reflexion des christ-
lichen Glaubens kann zundchst dogma-
tische Lehre bedeuten, d.h. eine an Inhalte
gebundene Selbsterklarung, die bis dato
weitgehend gleichbedeutend war mit dem
christlichen Bekenntnis. [...] In Zeiten einer
weit vorangetriebenen Individualisierung ist
solches Denken in mehrfacher Hinsicht
problematisch geworden. Zum einen haben
die,groBBen Erzidhlungen’ an Uberzeugungs-
kraft eingebiif8t (J. F. Lyotard hatte das den
Verlust der Metaerzdhlungen’ genannt).
Zum anderen setzt die Konzentration auf
Inhalte und deren reflexive Entfaltung die
religise und kulturelle Einzigartigkeit und
Alleingliltigkeit des Christlichen voraus, die
heute so nicht mehr allgemein tberzeugt.
Wenn religidse Inhalte differenter Herkunft
grundsatzlich nebeneinander bestehen,

wird die Plausibilitat solcher Gehalte nach
auBen hin - und dieses ,auBen’ markiert
gerade die neue Situation - zur offenen
Frage; mehr noch: Die Konzentration auf
Inhalte Gberhaupt erscheint als Verengung
und Reduktion. Zur christlichen Religion
gehoren ja weit groBere Bereiche als deren
reflexiv benennbare Inhalte - Kirchen-
gebaude, liturgische Vollziige, Bildkunst,
Musik, Gebetshaltungen u.v.m. Damit gerat
in den Fokus der Aufmerksamkeit, dass es
offensichtlich genau diese Bereiche sind,
die man zusammenfassend als die dsthe-
tisch konfigurierten Gehalte der christ-
lichen Kultur bezeichnen kénnte, die fiir
die Lebendigkeit des Christlichen stehen.
Dogmatische Inhaltsreflexion wird damit
mitnichten Uberflussig. Sie wird allenfalls
relativiert in dem Sinne, dass bedeutsame
andere Aufgaben an ihre Seite treten [...]"

Im Geflige einer solchermaflen religions-
padagogisch konnotierten Theologie kom-
men vielfaltige Verkiindigungsmedien in
den Blick: liturgische Gesten, Kirchenrau-
me, religiose Bilder und Musik. Kunstmann
bezeichnet den damit verbundenen Per-
spektivwechsel als ,Wendung der Theolo-
gie vom Was' zum Wie' die allerdings we-
der die dogmatische Reflexion verzichtbar
macht noch mit einer vorschnellen Prag-
matik verwechselt werden darf. Diese Wen-
dung beschreibt vielmehr eine Verabschie-
dung von reflexiven Inhalten allein und
eine starke Aufwertung von asthetischen
Formen, Ausdrucksgestalten und vor allem
von religidsen Vollziigen [...]"

Dies bedeutet, dass die Inhalte des christ-
lichen Glaubens und deren Mitteilung stets
unter Beachtung der Bedingungen ihrer
Verstandlichkeit und ihres Wahrgenom-
menwerdens bei den Menschen, die heute
angesprochen werden sollen, formuliert
und transportiert’ werden mussen. Ange-
sichts der Lebenswelt der Uiberwiegenden
Zahl der Bevolkerung in Mittel- und Ost-



AR ——— -, |
L e T e e =
R DL L __m. N g

P i ———_

i =) ﬂwwﬂm

s . %L ‘. ‘
M,.mﬂ: :llll....llﬂﬁ ﬂ

e R ...ll.l. e ——

ﬂﬂlﬂ:ﬂumﬂﬂw W nr

; _-
I_.._n__ .r Mty
3|

= . :{i..a"_,“ L
AN e e
[ [ 1 ] [ |:ESe ___ﬂ sy

ﬁ....l!!m!:hw.. .

o AR

-
i




RAUME EROFFNEN - THEMEN SETZEN

deutschland gilt dies in besonderem MaRe.
,Faktisch werden Menschen, die sich fir das
Christentum interessieren, mit hohen
Schwellen konfrontiert, d.h. unter Bedin-
gungen der Selbstbestimmung und einer
pluralen Angebotslandschaft: Sie werden
abgewiesen. Nicht nur fiir das dogmatische
Denken, sondern auch fiir die gottesdienst-
liche Liturgie gilt weitgehend, dass Men-
schen eine gute Portion intellektueller
Hochkultur,mitbringen’ miissen, um dort
Uiberhaupt Zugang zu finden. Ob sie dann
einen Widerhall auf ihre Fragen, Bedrfnisse
und Note finden, ist eine weitere, sehr of-
fene Frage. Dass hier oft Steine statt Brot
gegeben werden, liegt allerdings keines-
wegs — wie oft billig kritisiert — an einzelnen
Vertretern der Kirche, sondern [am ...] kul-
turellen Wandel, d.h. am Verlust der christ-
lichen Einheitskultur. Da dies irrevidierbares
Faktum ist, hat sich die Theologie auf sie
einzustellen” Damit hebt Kunstmann eine
zwar nicht ganzlich neue, doch heute dring-
licher gewordene Aufgabe der Theologie
hervor: danach zu fragen, was das Christen-
tum zugadnglich macht und an welchen
Orten dies wie geschehen kann. Er bezeich-
net genau dies als notwendige ,religions-
padagogische Wende der Theologie” und
betrachtet die Theologie von da her insbe-
sondere auch als eine Bildungsaufgabe.

Daraus ergibt sich der konkrete Auftrag,
nach Kommunikationsorten und -zusam-
menhangen auBerhalb klassischer kirch-
licher Kontexte Ausschau zu halten, an
denen Begegnung mit den tradierten For-
men und damit mit den Inhalten christlicher
und kirchlicher Glaubensuberlieferung
moglich ist: Radio, Fernsehen, Internet,
Feuilleton, Kinofestivals oder eben auch
hochkulturelle Veranstaltungen und Orte
wie Oper, Theater, Museum und Ausstel-
lung. Wenn dort - jenseits des binnenkirch-
lichen Raums - die Theologie ihre Fragen
und Positionen einbringt, besteht die
Chance, Theologie tatsdchlich als Bildungs-

aufgabe zu profilieren. Zudem ist ein Be-
schreiten dieser Rdume durch eine
religionspadagogisch kommunikations-
fahige Theologie unabdingbar, wenn we-
sentliche Aspekte im Diskurs der pluralen
Gesellschaft nicht fehlen sollen; d.h., wenn
religiose Themen und Religiositat insgesamt
nicht der Beliebigkeit iberlassen, sondern
auch einer reflexiv-rationalen theologischen
Betrachtung zugénglich gemacht werden
sollen. Hier entsteht geradezu eine Pflicht
der Theologie zur (Gegen-)Rede und zum
(Ein-)Spruch; geht es doch im religionspada-
gogisch-theologischen Interesse darum,
bildend nicht ein irgendwie geartetes religi-
oses Gefiihl zu bedienen (das mdgen ande-
re tun), sondern um die 6ffentliche Aufgabe
der Theologie als eines (selbst)reflexiven
Handelns im Zusammenhang von Kommu-
nikation und Er6ffnung der Bildungsrele-
vanz des Christentums. Also entsteht hier
die Aufgabe, Radume zu er6ffnen, in denen
dies gelingen kann.

Areligiositat als spezifischer Kontext in
Sachsen-Anhalt: adressatenbezogene
kulturelle Diakonie

Um die spezifische Situation genauer zu
beschreiben, unter der in Mittel- und Ost-
deutschland Religiositat, Religion und Chri-
stentum kommuniziert werden, hat Eber-
hard Tiefensee den Begriff der Areligiositcit
gepragt. Er entwickelt damit eine Phéno-
menbeschreibung, die fiir Uberlegungen zu
Maoglichkeiten und Chancen theologischer
und religidser Rede in der Offentlichkeit im
Osten Deutschlands hilfreich ist.

Zur Beschreibung der Situation zundchst
einige Zahlen: 2002 waren in den neuen
Bundeslandern 21,5% der Menschen Mit-
glied der evangelischen Kirchen, 5,9% Mit-
glied der Katholischen Kirche, zusammen
demnach 27,4%. In Sachsen-Anhalt gaben
2008 3,9%, in der zweitgrof3ten Stadt des
Landes, Halle (Saale), 3,7% der Einwohner



RAUME EROFFNEN - THEMEN SETZEN

an, katholisch zu sein, wéhrend laut einer
Statistik von 2006 15,3% der Bewohner des
Bundeslandes und 10,4% der Stadt Halle
und des die Stadt umgebenden Saalkreises
sich der evangelischen Kirche zugehdrig
bezeichneten. Addiert man diese Zahlen, so
ergeben sich - trotz der aufgrund der unter-
schiedlichen Jahre etwas unscharfen Anga-
ben - folgende Ergebnisse: 2002 lebten in
den neuen Bundesldndern 27,4% Mitglieder
der beiden groBen deutschen Kirchen,
2006/08 in Sachsen-Anhalt 19,2% sowie
2006/08 in Halle (Saale) etwa 14,1%.
Angesichts dieser Situation sprach der evan-
gelische Religionssoziologe Ehrhart Neubert
von einem ,Supergau der Kirche”. Dass diese
Einschatzung nicht Gbertrieben ist, belegen
die nlichternen Zahlen. Ihnen zufolge sank
in Mittel- und Ostdeutschland die Zahl der
Christen und Christinnen von 94% im Jahre
1946 innerhalb von zwei Generationen auf
unter 30%. Im gleichen Zeitraum verzehn-
fachte sich der Anteil der Konfessionslosen
von 6% im Jahre 1946 auf einen Anteil von
etwa 2/3 der Einwohner. Bei der fiir 2002
ermittelten Prozentzahl von Kirchenmitglie-
dern in den neuen Bundeslandern von
27,4% gilt es jedoch zu beachten, dass es
sich hierbei um eine Durchschnittszahl
handelt, die insbesondere durch einige
wenige noch starker volkskirchlich gepragte
Gebiete wie das Eichsfeld oder
die Oberlausitz sowie durch
die altere Generation stabili-
siert wird. In GroBsiedlungen
wie etwa in Berlin-Marzahn
oder Halle-Neustadt bewegen
sich die Mitgliederzahlen der
Kirchen mittlerweile im Bereich
von gesellschaftlichen Splitter-
gruppen.

Nun lasst sich auch in den alten Bundeslan-
dern ein Riickgang der Kirchen- und Konfes-
sionsbindung verzeichnen, doch ist er bis-
lang weit von der GréBenordnung in Mittel-
und Ostdeutschland entfernt. Gehoren hier

39

etwa 72,5% (2002) der Menschen keiner
Kirche an, bekennen sich im alten Bundes-
gebiet 38,9% zur katholischen und 34,4%
zur evangelischen Kirche (zusammen also
73,3%). Zudem gilt es zu beachten, dass der
Prozess der Entkirchlichung im ,Osten’
anders kontextualisiert ist als im Westen.
Tiefensee charakterisiert die Differenz
schlagwortartig ,als Gegeniiberstellung von
emanzipiertem Religionspluralismus im
Westen und areligiosem Milieu im Osten
[...]1. Oder anders gesagt: Der ostdeutschen
Areligiositat steht eine flottierende Religio-
sitdt im Westen gegeniber. Die westdeut-
sche Entkirchlichung versteht sich selbst als
Ergebnis einer Emanzipationsbewegung:
Viele Kirchenferne diirften ihre Distan-
zierung im Zusammenhang mit der Ablo-
sung vom Elternhaus vollzogen haben.
Werden Griinde thematisiert, kommt es zu
Hinweisen auf repressive Momente der
religiésen Sozialisation - Tilman Moser hat
das sarkastisch ,Gottesvergiftung’ genannt.
Ein steuerfinanzieller Kassensturz oder eine
negative Medienmeldung bilden dann oft
nur noch den letzten Anstof3 zur Trennung
von der Kirche. Zuweilen kommt es aber zu
einer flottierenden Religiositat, die sich auf
dem Markt der Religionen bedient, und im
Blick auf die eigenen Kinder suchen viele
Eltern spater wieder den Kontakt zu einer
der Kirchen. Im Osten flihrte dagegen der
Schritt zu einer selbstbestimmten und in
gewissem Sinne auch unangepassten
Lebensgestaltung nicht unbedingt aus der
Kirche hinaus, sondern zuweilen sogar in sie
hinein. [...] Distanz zur Kirche und ihrer
Botschaft ist dagegen zumeist kein bewusst
vollzogener Akt, sondern Folge der frag-
losen Beheimatung in der Umwelt und
dadurch gekennzeichnet, dass weltanschau-
liche Fragen Gberwiegend nicht als Gegen-
stand existentieller Auseinandersetzung
und personlicher Entscheidung gelten,
sondern dass die Antworten ,aus zweiter
Hand’ kommen. [...]



RAUME EROFFNEN - THEMEN SETZEN

i

-

Beeindruckende Teilnehmerzahlen an den Bistumswallfahrten zum Erfurter Domberg, 1970er-Jahre

Im Westen muss konfessionslos nicht zwin-
gend heilen: religionslos. Dass die Kirchen-
distanz nicht zwangslaufig zur Areligiositat
fuhrt, zeigt die relativ starke Gruppe derje-
nigen, die sich weiterhin als an Gott Glau-
bende oder sogar als Christen deklarieren
und die Unterstellung des Gegenteils als
Beleidigung empfinden. Im Osten Deutsch-
lands allerdings macht die Unterscheidung
zwischen Kirchlichkeit, Christlichkeit und
Religiositdt wenig Sinn, bestatigen doch die
Umfragen, dass dort die Nichtkirchlichen
auch Nichtchristen sind und nach eigener
Einschatzung areligios.”

Jeder Versuch einer Thematisierung religi-
oser Inhalte und jegliches darauf bezogene
Er6ffnen von Rdaumen in der mitteldeut-
schen Offentlichkeit hat das Phianomen der
Areligiositdt zu berlcksichtigen, wenn reli-
giose und kirchliche Kommunikationsange-
bote nicht ins Leere laufen sollen. Daher
muss es zundchst darum gehen, Sensibilitat

fur das Phanomen selbst im innerkirch-
lichen und theologischen Diskurs zu ent-
wickeln. Dabei fallt auf, dass es beinahe
vollstandig unterhalb der Wahrnehmungs-
schwelle einer kirchlich und konfessionell
geprdgten Kultur zu liegen scheint, auch
wenn diese selbst mittlerweile eigentlich
auch deutlich sakularisiert ist. So berichtet
die Leipziger Religionssoziologin Monika
Wohlrab-Sahr vom Erlebnis eines ihrer Stu-
denten:,Als er sich in Zirich polizeilich
melden wollte, rief er offenbar grof3es Er-
staunen hervor, als er auf die Frage nach
der Konfession mit,nein’ antwortete.

Das wiederum erstaunte ihn.”

Vielfach kommt im theologischen, aber
auch im soziologischen und philoso-
phischen Diskurs das Phdnomen der Areligi-
ositat nicht in den Blick, da ein zu weiter
Religionsbegriff als Interpretationsinstru-
ment angelegt wird, der gerade wegen
seiner Weite letztlich konturlos bleibt.



RAUME EROFFNEN - THEMEN SETZEN

Ihm zufolge ist jeder Mensch ein ,Homo
naturaliter religiosus”, ein von Natur aus
religioses Wesen. Nach Tiefensee ist die
Ursache dieser Blickverengung in der Uber-
nahme bestimmter soziologischer Deu-
tungsmuster in Religionswissenschaft, Philo-
sophie und Theologie — und damit auch in
der Religionspddagogik — zu suchen:

,Die Suche nach dem begriffstheoretischen
Fundament fir die religionswissenschaft-
liche These von der natiirlichen Religiositat
des Menschen fiihrt auf kurzem Weg zu
Luckmanns Theorie der unsichtbaren Religi-
on’. Ihr zufolge beruht Religion auf der
Fahigkeit des Menschen, seine biologische
Natur zu transzendieren, so dass jede Art
von Sozialisation grundsatzlich religidsen
Charakters ist und jedes der Integration und
Legitimation der sozialen Ordnung dienen-
de System als Religion bezeichnet werden
kann. Sakularisierung im urspriinglichen
Verstdndnis als Verschwinden von Religion
gebe es nicht, sondern bestehe in Wahrheit
in deren Individualisierung sowohl hinsicht-
lich ihrer sozialen Basis als auch hinsichtlich
der verhandelten Themen (wie Selbstdar-
stellung, Selbstverwirklichung, Mobilitat,
Sexualitat, Familie), wodurch sie fir ein
traditionelles Religionsverstandnis unsicht-
bar werde. Dieser theoretische Ansatz bietet
eine Reihe von Vorteilen: Luckmanns wis-
senschaftstheoretisches Motiv ist, die Reli-
gionssoziologie von ihrer kirchensoziolo-
gischen Engfiihrung zu befreien [...].

Des weiteren bestatigt die identifizierende
Grundlegung von Religiositat in der Fahig-
keit des Menschen, seine biologische Natur
zu transzendieren, Religion als eine Wesens-
eigenschaft des Menschen - wie Vernunft
und freier Wille — und macht sie zu einem
anthropologischen Apriori, das abzuspre-
chen zugleich die Leugnung des Mensch-
seins bedeuten wiirde. [...] Allerdings wird
von Luckmann und denen, die ihm folgen,
ein hoher Preis verlangt: Die enorme exten-
sionale Ausweitung des Begriffs muss auf
Kosten seiner Intension gehen, d.h. er droht

unbestimmt zu werden, wobei er so gut wie
jeglichen substantiellen Gehalt verliert und
vorwiegend funktional wird. Im gleichen
Maf wird die Verbindung zur Begriffsge-
schichte und zum alltagssprachlichen Ge-
brauch geschwacht. Das zeigen Titel wie
,Kochen als religidse Praxis"’

In einem solchen Denkgefiige kann es
einen areligidsen Menschen nicht geben, da
der Bereich der religisen Praxis so weit
ausgedehnt wird, dass er fast keine Aussa-
gekraft mehr besitzt und fir ein subjektori-
entiertes Zugehen auf den Menschen wenig
hilfreich ist. Gerade mit Blick auf die mittel-
deutsche Situation wird so der Zugang zur
Kommunikation von Religion und Glaube in
der kulturellen Offentlichkeit eher er-
schwert, wenn nicht gar in Bezug auf weite
Teile der Bevolkerung unmoglich. Rdume
kénnen so kaum ero6ffnet, Themen kaum
gesetzt werden, da Augen und Ohren der
Adressaten nicht erreicht werden. In einer
engeren und damit praziseren Begrifflich-
keit gefasste religiose, glaubensbezogene
oder gar theologische Inhalte kénnen so
gar nicht wirklich in den offentlichen kultu-
rellen Diskurs eingebracht werden, da ihr
differenzierendes Potential liberhaupt nicht
erfasst wird.

Verstandigung Uber religiose Themen -
oder gar deren Ubersetzung - ist damit
angesichts eines fast flichendeckenden
Ausfalls einer als Impulsgeber dienenden
religios gepragten Umgebung in Mittel-
und Ostdeutschland das zentrale Problem
einer religionspadagogisch ausgerichteten
Theologie, die sich auf dem Feld der kultu-
rellen Offentlichkeit bewegen will. Anders
als Max Weber, der sich im selben Atemzug
als religios unmusikalisch’ und daher als
Kriippel’ bezeichnen konnte, erleben sich
die nichtreligios sozialisierten Menschen
heute selten als defizitdr. Es verwundert
nach den bisherigen Uberlegungen auch
nicht, dass erst durch die Konfrontation mit



42

RAUME EROFFNEN - THEMEN SETZEN

praktizierter Religion die Differenz religios/
areligios Uberhaupt aufbricht. Leipziger
Jugendliche antworteten, als sie gefragt
wurden, ob sie sich als christlich oder eher
atheistisch einstufen wiirden: Weder noch,
normal halt! Areligitse Menschen werden
erst zu ,areligidsen; wenn sie mit Religion in
intensiveren Kontakt gekommen sind — was
auch durch eine religionssoziologische
Untersuchung geschehen kann. Damit wird
deutlich: Menschen, die als religids unmusi-
kalisch’ betrachtet werden kdnnen, sollte
zundchst nicht unterstellt werden, sie ver-
fugten Uber eine verschittete, nicht sicht-
bare, implizite oder etwa vagabundierende
Religiositat. Zudem sollte die Theologie
darauf verzichten, ihnen zu unterstellen, sie
wirden statt des wahren Gottes eben Got-
zen wie Konsum, Fu3ball 0.a. verehren. Als
sinnvoll kdnnten solche Zuordnungen erst
bezeichnet werden, wenn der vorauslie-
gende Indifferenzbereich zuvor iberhaupt
verlassen worden ware. Fir eine religions-
padagogisch inspirierte Theologie in kultur-
diakonischer Absicht bedeutet dies, dass sie
sich zuvorderst der Aufgabe der Diffe-
renzengenerierung unterziehen muss; nam-
lich: ,Menschen wieder oder zum ersten Mal
Uberhaupt auf einen letzten’ Bereich und
die Moglichkeit von Wegen zur Transzen-
denz’ aufmerksam zu machen

Dass durch das Generieren von Differenz-
erfahrungen im Rahmen pastoraler und
religionspadagogischer Kommunikations-
situationen auch areligiése Menschen auf
derartige Fragen und Erfahrungen tatséach-
lich aufmerksam werden, spricht daftir, dass
es offenbar so etwas wie eine universal-
menschliche religitse Disposition als An-
thropinum gibt, die jedoch begrifflich und
religionspadagogisch-theologisch von tat-
sdchlicher Religiositdt zu unterscheiden ist.
Von einer solchen Denkbasis aus werden
Gestaltungsraume und Themensetzungen
zu bedenken sein, die Religiositat, Religion,
Glaube und Theologie in den Diskurs der

kulturellen Offentlichkeit tragen wollen.
Daraus ergibt sich die Konsequenz fir eine
kulturelle Diakonie der Kirche, dass sie Reli-
gion und Glaube zunéchst einmal im 6ffent-
lichen Raum zeigen muss, damit solche
Differenzerfahrungen tberhaupt erst er-
moglicht werden. Der christliche Missions-
auftrag kann dadurch eine neue Farbung
bekommen.

Religionspadagogische Folgerung in
diakonischer Absicht: Inszenierung

In Anbetracht der aufgezeigten Situation
sollte an die Seite von zwei wichtigen Auf-
gaben der Praktischen Theologie, zu der die
Religionspadagogik als,Scharnierwissen-
schaft’ zwischen Theologie und Geistes-
bzw. Kulturwissenschaften gehort, noch
eine weitere treten: die beiden Aufgaben-
felder der Pastoral und der Kulturherme-
neutik bedirfen der Ergédnzung durch eine
angemessene Darstellung von Religion und
Glaube in der kulturellen Offentlichkeit.
Dabei ist die mittlerweile gewachsene Ein-
sicht produktiv umzusetzen, ,dass sich In-
halt und Form auch in religiésen Belangen
nicht trennen lassen. [...] Es gibt [...] keine
sinnenunabhdngige Wahrnehmung, und die
Resonanzen alles Wahrgenommenen sind
bildgeleitet, emotional, erfahrungsabhangig
und darum subjektiv grundsatzlich ver-
schieden. Zudem zeigt der asthetische
Zugang zur kulturellen Wirklichkeit, dass
alle dort begegnenden Inhalte und Mittei-
lungen unwiderruflich an die Tragerschaft
von historisch und anthropologisch be-
dingtem Zeichengebrauch gebunden sind.
Hier gilt: Wahrheit ist an Wahrnehmung und
diese an Inszenierung gebunden.”? In Anbe-
tracht der gesellschaftlichen und religiésen
Situation in Mittel- und Ostdeutschland
muss eine Inszenierung von Religion zu-
nachst immer auch die Ermoglichung von
Differenzerfahrung leisten, damit der Inhalt
der Botschaft Gberhaupt erst Ohr, Auge und
Herz der Adressaten erreichen kann.



RAUME EROFFNEN - THEMEN SETZEN

Der Inszenierungsbegriff selbst stammt aus
dem Bereich des Theaters. Bei oberflach-
licher Betrachtung kann er auf den Bereich
der Ausstattung einer Auffiihrung mittels
Kulissen und Kostiimen reduziert werden,
doch ergibt sich bei préaziserer Analyse, dass
jede Auffiihrung eines Stiicks nur als Insze-
nierung existiert.,,Kein dramatischer Text
wird lebendig ohne seine Inszenierung.

In besonderer Weise verweist der Inszenie-
rungsbegriff darum auf die Lebendigkeit
asthetischer Vollziige, also auf ihren Prozess-
charakter, der eben nicht nur die sukzessive
Weise subjektiver Aufnahmevorgange und
deren Resonanzen beschreibt, sondern der
sich in den,hohen’ Formen der Kunst — dem
Schauspiel und der Musik — seinen eigenen
Ausdruck verschafft. Die Idee der Inszenie-
rung lasst sich als pointierter Ausdruck des
asthetischen Zugangs zur Religion verste-
hen. Religion,gibt’ es streng genommen nur
in der Form inszenierter Gestaltungen, und
auch die Mitteilung subjektiver religioser
Erfahrungen ist auf Inszenierungsvorgange
angewiesen.”

Eine gelungene Inszenierung und eine
damit korrespondierende sensibilisierte
Wahrnehmungsfahigkeit besitzen eine hohe
Bildungsbedeutung. Mit Joachim Kunst-
mann kann die Bedeutung dieser bipolaren
Spannung so beschrieben werden:,Die
Aufmerksamkeit auf die Weisen des Ins-Bild-
Setzens lasst sich prazise als das aul3ere
Vermogen ansprechen, das dem inneren
Vermogen der Einbildungskraft korrespon-
diert. Es spannt ebenso wie die Einbildungs-
kraft die beiden Pole von subjektiv-selbstta-
tiger Fahigkeit und von auflen zukom-
mender Form bzw. Begebenheit in einer
Weise zusammen, die mit aller Deutlichkeit
an die dialektische Struktur des Bildungs-
prozesses erinnert und die immer auch das
Wissen um Unverfligbarkeit enthalt. Wolf-
gang Iser beschreibt Inszenierung darum als
das immanente Spiel der Unverfiigbarkeit,
die aus Evidenzerfahrungen entspringt —

als Spiel mit Lebensmdglichkeiten, die Pra-
gungen unterlaufen und einen Gegenpol zu
allen wissbaren Identitaten darstellen.
Durch Inszenierungen entstehen die Simu-
lacra des Unverfuigbaren! Sie sind darum
nicht vordergriindig zu ,durchschauen;,
sondern es ist der kultivierte Umgang mit
ihnen anzubahnen. Inszenierungen sind
unverfligbare Anlasse fiir Bildung. Und das
gilt fir religiose Inszenierungen in besonde-
rem MaBe. Unverfligbarkeit ist das gro3e
Thema der Religion. Es findet seine bil-
dungstheoretische Parallele in der weder
funktionalisierbaren noch zielbestimmbaren
Offenheit des Bildungsprozesses.”

Wie Religion erschlief3t sich auch Bildung
keiner Verfigungsmacht, sondern ist eine
Aktivitat des lernenden Subjekts selbst.
Ereignen kann sich beides nur dort, wo
Tradition zum Thema gemacht wird und
zugleich Raume eroffnet werden, die ein
Sich-Einlassen ermdglichen. Bildend ist
Religion nur dann, wenn letzte Gewiss-
heiten nicht lediglich mitgeteilt und ange-
lernt werden, sondern wenn die Fahigkeit
zur Vergewisserung angesichts der Sachbe-
stande einer Tradition, die Orientierung
geben kann, entwickelt wird. An religiosen
Inszenierungen kann dies gelernt werden.
Daher liegt der religionspadagogische - wie
auch der religionsdidaktische - Sinn solcher
Inszenierungen ,nicht primar im sachlo-
gischen Wissen um ihren historischen Ort,
sondern in der jetzt und hier (wieder)erfahr-
baren Atmosphdre, die sich aus der je neu-
en Inszenierung ergibt. Religidse Ge-
schichten, Texte, Raume usw. lassen durch
Inszenierung ihre Bedeutung je neu splrbar
werden. Darum wollen religitse Gehalte
primar nicht gewusst, zitiert und ,verstan-
den’ sondern aufgefiihrt werden. Szenen
dienen der Vergegenwartigung. Sie lassen
sich als atmosphdrisch gestimmte Rédume
begreifen, die Vorstellungs-Radume 6ffnen.”
Ein hinter solchen Uberlegungen stehendes
Verstandnis von religioser Bildung darf auch

43



RAUME EROFFNEN - THEMEN SETZEN

fuir die Inszenierungen religioser Themen in
den Jesuitendramen des 16. und 17. Jahr-
hunderts vermutet werden.

Ein Beispiel: Die Ausstellung

»Minne Mut Mystik. 8oo Jahre
Mechthild von Magdeburg” im Kultur-
historischen Museum Magdeburg

Die vom 22.4. bis 6.7.2008 im Kulturhisto-
rischen Museum in Magdeburg gezeigte
Ausstellung ,Minne Mut Mystik. 800 Jahre
Mechthild von Magdeburg” unternahm den
Versuch, unter den gegebenen Kommunika-
tionsbedingungen in Sachsen-Anhalt Wege
zur Er6ffnung von Differenzerfahrung zu
beschreiten, um so Religiositat, Religion und
christlichen Glauben tiberhaupt erst wieder
als Denk- und Gestaltungsmaoglichkeit fir
das personliche Leben zu erschlieBen.

Der Ausstellungskonzeption und -inszenie-
rung lag die Uberlegung zugrunde, Mecht-
hild nicht lediglich als bedeutende weib-
liche Gestalt des Mittelalters, sondern insbe-
sondere auch als Selige zu prasentieren.
Zwar wurde sie nicht im Sinne eines ordent-
lichen kirchlichen Verfahrens kanonisiert,
doch hat sie fuir das Bistum Magdeburg
grof3e Bedeutung als heilige Frau. So ist ihr
auch die Kirche St. Mechthild im Norden
Magdeburgs geweiht. Die Ausstellung
nahm daher das Thema,Heiligkeit’ als Zen-
trum der Erzéhlung und versuchte seine
Bedeutung inszenatorisch zuganglich zu
machen. Hinter den Uberlegungen stand
ein Verstandnis von christlicher Heiligkeit,
das der katholische Theologe Hans Urs von
Balthasar einmal so formuliert hat: ,Die
Heiligen der Kirche sind der wichtigste
Kommentar zum Evangelium, denn sie sind
die fleischgewordene Auslegung des
fleischgewordenen Gotteswortes. So sind
sie wirklich Zugange zu Jesus.” In diesem
Verstandnis sind christliche Heilige Men-
schen, an denen wie in einem Spiegel das
christliche Grundbekenntnis ,abzulesen’ist,

dass Gott in Jesus Christus Mensch gewor-
den ist.

Die Ausstellung versuchte nun auf der Basis
dieser Uberlegungen zum christlichen Hei-
ligkeitsverstandnis eine Anndherung an
Person und Werk der Mechthild von Magde-
burg. Dies geschah in drei Anldufen: Gber
ihr Werk ,Das flieBende Licht der Gottheit”,
Uber die Rezeptionsgeschichte von Person
und Werk der Mystikerin und lber die Le-
bensrdume, in denen sie sich bewegte.

Von besonderer Bedeutung fiir die Inszenie-
rung war der zweite Ausstellungsraum, der
sich den Bildern widmete, die sich Men-
schen bis heute aus verschiedenen Perspek-
tiven heraus von Mechthild gemacht haben
und machen: Neben der wissenschaftlichen
und ikonografischen Rezeption ihres Werks
und ihrer Person standen hier Hinweise auf
ihre Rezeption in eher populdren Medien
und Objekten sowie im Bereich der Wieder-
entdeckung des Beginentums im 20. und
21. Jahrhundert. Der Facettenreichtum der
Mechthildbeziige konnte auf den vier Sei-
ten eines im Raummittelpunkt stehenden
Kubus jedoch nur angedeutet werden. Das
Innere dieses Kubus sollte betreten werden.
Dort befand sich ein leerer Raum mit Spie-
gelflachen, der die Besucher und Besuche-
rinnen anregen wollte, Gber eigene Selbst-
bilder nachzudenken und diese vielleicht
angesichts der Thematik des Umgangs mit
\Wunsch- und Rollenbildern’ bei Mechthild
von Magdeburg zu reflektieren und Diffe-
renzerfahrungen inszenatorisch anzu-
bahnen.

Der Raum Museum bzw. Ausstellung, der

- obzwar hochkulturell besetzt — dennoch
deutlich niedrigere Schwellen als ausdriick-
lich kirchliche Rdume besitzt, konnte so ein
Kommunikationsort fiir die Themensetzung
,Heiligkeit” werden.



RAUME EROFFNEN - THEMEN SETZEN

Folgerungen

Aus dem Dargelegten kénnen als erste
Schlisse fir die Gestaltung des Raumeroff-
nens und Themensetzens zur Kommunika-
tion von Religiositat in Mitteldeutschland -
und vielleicht auch anderswo — gezogen
werden:

Als Grundhaltung gilt es, die konkreten
Bedingungen ,vor Ort’ ernst zu nehmen als
Basis jeglicher tatsdchlicher Kommunikati-
on Uber Religiositat und Glaube; in Sach-
sen-Anhalt und Halle bedeutet dies: Areligi-
ositdt als Interpretation der Situation nicht
zu verdrangen.

Alle Inszenierungen, die zu Differenzerfah-
rungen herausfordern wollen, finden ihre
kirchliche Begriindung in der Aufgabe der
kulturellen Diakonie (und die ist — wie
Diakonie liberhaupt - zunachst einmal
selbstlos).

= Kommunikationsanladsse und -orte sind
vielfaltig: dies gilt es im Auge zu behalten
und ohne Scheu zu nutzen; so kénnen
einerseits vorhandene bekannte’ Rdume
wie Kirchen und kirchliche Kunst neu und
unerwartet erschlossen werden und so
kénnen andererseits neue — und hoffentlich
auch unerwartete — Raume zu Orten der
Themensetzung werden.

... und es gilt: Gute Inszenierungen kdnnen
auch ohne das Auftreten von 300 Teufels-
darstellern gelingen und liberzeugen.

1

45

Dvorak, Cordula: Das barocke Figurentheaterprogramm
des Neuzeller Heiligen Grabes. Theaterwissenschaftliche
Anndherung an ein religioses ,Schau-Stiick”, in: Ederer,
Walter u. Reinecke, Klaus (Hgg.): Sein grab wird Herrlich
seijn. Das Heilige Grab von Neuzelle und seine Passions-
darstellungen von 1751. Ausstellungskatalog, Regensburg
1998, S. 57-76, hier: S. 64f.

Kunstmann, Joachim: Theologie des religidsen Lernens.

Die religigse Bildung des Menschen als zentrale Aufgabe der
Theologie, in: Rothgangel, Martin u. Thaidigsmann, Edgar
(Hgg.): Religionspadagogik als Mitte der Theologie?
Theologische Disziplinen im Diskurs, Stuttgart 2005,

S. 39-53, hier: S. 44.

Kunstmann, Joachim: Religion und Bildung. Zur dsthetischen
Signatur religioser Bildungsprozesse (Religionspadagogik in
pluraler Gesellschaft, Bd. 2), Giitersloh/Freiburg i.Br. 2002,
S. 403f.



46 Uber Glasmalerei heute -

ein Interview mit Johannes Schreiter

Schreiter: Ich selbst habe zwar im Bereich
Glasmalerei auch neue technische Verfahren
ins Rollen gebracht, aber nachhaltig interes-
siert hat mich diese Dimension nie. Ich
meine sogar behaupten zu kénnen, daB sie
fur Kunstschaffende ganz allgemein zum
Nebensachlicheren gehort. Wir nutzen
Techniken, damit eine Bildidee oder ein
nach Inszenierung verlangendes Konzept
zufriedenstellend verwirklicht werden kann,
mehr aber auch nicht. Technik hat - wenig-
stens nach meinem Dafiirhalten - aus-
schlieBlich Hebammenfunktion. Wo immer
sich die Technik in den Vordergrund spielt,
ist es mit der Kunst nicht allzuweit her. Flr

Zu dieser Sonderausgabe von ,Alte und neue Kunst“ hat Professor

Schreiter einen Text zur Verfiigung gestellt: Dr. phil. Katharina
Winnekes, Kuratorin in ,Kolumba®“, Kunstmuseum des Erzbistums
Kaln, fiihrte das folgende Interview mit ihm im Jahre 2000.

Der Text ist verdffentlicht worden zuerst in ,Kunst und Kirche”
2000/4 und dann in,Wortfenster“; Johannes Schreiter — Schriften,
Band 1, herausgegeben von der Johannes-Schreiter-Stiftung.

Winnekes: Die Glasmalerei hat in den
letzten Jahrzehnten neue Techniken
entwickelt, die ein breites Spektrum von
Gestaltungsmoglichkeiten eréffnen. Hat

mich ist sie jedenfalls ein notwendiges
Ubel, das man streng an die Kandare neh-
men muf.

Sie haben vollig recht: Der Glasmalerei

boten sich in den letzten Jahrzehnten einige
technische Neuerungen. Sie erdffneten ihr
allerdings nicht bloB ein breites Spektrum
von Gestaltungsmoglichkeiten, sondern ein
durchweg zu breites. Fir mindere Bega-
bungen - und damit haben wir es in der
Glasmalerei-Landschaft oft zu tun - hat sich
daraus eine Art Irrgartensituation ergeben.
Auf einmal ist alles moglich geworden —
und wer mit diesem verfiihrerischen, post-
modernen Technikbuffet nicht selektiv
umzugehen versteht, verfallt dem Options-
stre und greift dauernd daneben. Dal3
solche Entwicklungen natirlich auch unser
Verstandnis fur die Aufgaben, fur die Oblie-
genheiten der Glasmalerei beeinflussen, ist
klar. Leider haben sie aber vor allem das
Erkennen der Besonderheiten und Grenzen
unseres Metiers merklich getrlibt. Nebenbei
gesagt sind die ,Funktionen’ von Bildern,
das betrifft Glasbilder genauso, vom tech-
nologischen Fortschritt verhaltnismaBig
unabhéangig, denn sie resultieren ja eher aus
anthropologischen Gegebenheiten, die sich
zum Gliick oder bedauerlicherweise kaum
andern.

diese Entwicklung auch ein gewandeltes
Verstdndnis der Aufgaben bzw. Funk-
tionen mit sich gebracht?

:
)
i
|
'

In

2
:
|
.
|
!

-

Chorfenster in der
Franziskanerkirche
Rothenburg/
0.d.Tauber




UBER GLASMALEREI HEUTE -

Worin sehen Sie die Aufgabe der Glas-
malerei im zeitgenossischen Raum?

Zunachst einmal, denke ich, ist das Aufga-
benspektrum der Glasmalerei in zeitgends-
sischer Architektur so vielféltig wie die Ar-
chitektur selbst. Fiir das Foyer eines Thea-
ters oder Bankgebdaudes ist sicher etwas
vollig anderes angebracht, als fiir einen
Raum, in dem Gottesdienste gefeiert wer-
den. Um aber direkt auf Ihre Frage zu ant-
worten: Ich sehe die Bestimmung der Glas-
malerei hauptsachlich im Stimulieren und
Dienen; und dafiir sind sowohl Flexibilitat
als auch die Bereitschaft zur Unterordnung
unabdingbare Voraussetzungen. Aber: Un-
ter- bzw. Einordnung sind nie und nimmer
Verdikte zur Belanglosigkeit. Integration —
und darum geht es doch im Miteinander
von Architektur und Bild - verlangt grund-
satzlich das Zuriicktreten des Einzelnen
zugunsten des Ganzen, nicht sein Sterben.
Meistermanns grof3e Spirale an der West-
wand der Bottroper Schwarz-Kirche driickt
die Bauidee des Architekten bestimmt nicht
an die Wand, sondern férdert und erganzt
sie. Ohne ihre spezifische architektonische
Umgebung wére sie indes formal absolut
beliebig.

Worin besteht fiir Sie personlich die
Herausforderung des Mediums Glas?

Fir mich besteht sie genaugenommen
darin, hier mit einem Material arbeiten zu
kénnen, das eben nicht mehr als Materie in
Erscheinung treten muf. Ergo bin ich mit
der Hervorbringung von Lichtgestalten
befallt: Mein Stoff ist sozusagen die Stoff-
losigkeit.

Man hort haufig, daB3 sich die Schere
zwischen der,hohen Kunst’ und der Glas-
malerei immer weiter 6ffne, da3 die
Glasmalerei nur Abklatsch kiinstlerischer
Positionen der Vergangenheit sei.

Wie sehen Sie das?

47

Der Grund fir die in der Glasmalerei-Szene
weithin fehlende Originalitat ist wohl ein-
fach der, daB sich dem Gestaltungsmittel
Glas zu wenig wirklich genuine Bega-
bungen zuwenden. Und das wiederum
dirfte an der,Angst’ vor Auseinanderset-
zungen mit Gremien oder Rdumen liegen,
die der notwendigen kiinstlerischen Freiheit
Grenzen setzen kdnnten. Dem Medium Glas
darf deswegen das in dieser Sparte hdufige
Ausbleiben von Originalitdt nicht angelastet
werden. Das ist das eine. Zum anderen:
Auftrdge vergeben meist Leute, die von
Kunst entweder zu wenig oder gar nichts
verstehen. Folglich favorisieren sie qualitativ
Zweitrangiges bis Peinliches. - Solange also
nicht an den entscheidenden Hebeln Per-
sonlichkeiten sitzen, die auch in Sachen
Kunst kompetent sind, wird das Dilettan-
tische und Niedliche weiterhin tonange-
bend bleiben, und das nicht nur in der
Glasmalerei. - Nichtsdestoweniger muf3
man aber auch, will man gerecht sein, der
sogenannten freien Kunst ein gerttelt Mal3
an Originalitatsschwund bescheinigen. Es
sind wahrhaftig nicht nur die Glasmaler, die
dem Abklatsch bereits Geschichte gewor-
dener kunstlerischer Positionen immer
wieder verfallen bzw. huldigen. Eigenstan-
digkeit ist halt anstrengend. Die Trittbrett-
fahrer hdngen zweifelsohne auch da trau-
benweise an ldngst angekommenen Ziigen.

Ist Glasmalerei Raumdekoration?

Ja und nein. Auf alle Falle ist sie noch nie
darauf festgelegt gewesen, ausschliefSlich
Raumdekoration zu sein. Wer aber legt
schon Wert darauf, in Rdumen zu sitzen,
deren Glasfenster in erster Linie miBmutig
stimmen? Sooft sich mir vor Glasfenstern
der Magen umstdilpt, liegt das nur selten an
deren dekorativer Tendenz, sondern fast
immer an ihrer Uberzuckerung und der
ungeniel3baren Behandlung ihrer Inhalte. -
Es gibt auch heute noch ornamentale Fen-
ster von aufBlerordentlicher Eindriicklichkeit:



48 UBER GLASMALEREI HEUTE -

Entreefenster der Melanchthonkirche in Mannheim

Siidgiebelfenster in St. Martin, Helmstedt

Von Wilhelm Buschulte, Ludwig Schaffrath,
Jamie Carpenter oder von Pierre Soulages in
Coques. Das trostet mich.

Ihre Frage 1363t sich vielleicht am besten mit
dem Hinweis auf die belebenden Fenster
von Henri Matisse in Vence beantworten.
Diese Glasteppiche sind sicher durch und
durch Raumdekoration, aber eben Dekorati-
on von Format: Und darauf kommt es letz-
ten Endes an. Vor visuellen Danksagungen
dieses Kalibers kann meines Erachtens jeder
seinen Durst nach entproblematisierter
Kunst bedenkenlos stillen.

Welche Qualitét verbinden Sie mit dem
Dekorativen? Positiv oder negativ konno-
tiert? Chancen im Dekorativen?

Mit dem Beispiel Matisse habe ich eigent-
lich die Karten schon auf den Tisch gelegt.
Wenn das Dekorative — das Schmiickende
— der unverzichtbaren kiinstlerischen Quali-
tat nicht den Ruicken kehrt, erfillt es ohne
Frage gewichtige menschliche Bedirfnisse.
Vielleicht handelt es sich dabei sogar um
ein ganz vitales Urbediirfnis. Das tatsachlich
in samtlichen Kulturen vorhandene Verlan-
gen nach Uberhéhung des Alltdglichen
durch die Inanspruchname von Schmuck ist
so evident, dal3 insbesondere Feste, nicht
zuletzt die Liturgie, ohne die Anwesenheit
solcher Elemente gar nicht lebensfahig
waren.

Im Gbrigen sind dekorative Anteile in fast
allen groBBen Kunstwerken nachweisbar. Sie
haben jedenfalls die Seriositat bildender
Kunst noch nie unterwandert: in der frithen
dgyptischen Wandmalerei nicht, bei Giotto
oder Simone Martini nicht, in den Stilleben-
gattungen des 17. und des 18. Jahrhunderts
nicht, bei Klee und Baumeister nicht und
bei den Konstruktivisten wie Bill oder Stella
ebensowenig. Dal der Begriff dekorativ
derzeit gerne mit viel losgelassener Super-
marktfarbe gleichgesetzt wird, ist sicher
kein Indiz flr eine zunehmende asthetische
Intelligenz. Mir teilt sich darin eher unsere



UBER GLASMALEREI HEUTE -

I
7
=

=l

o lal
3w
CIET

n

_iT |
okl

T
EICTEL TR

) S
L

¥

Fenster in der Kapelle des Seniorenwohnheims in Wesel-Feldmark

visuelle Verrohung mit. In dem Gassenhauer
,Bunt ist meine Lieblingsfarbe’ spiegelt sich
allem Anschein nach der brutale Einflu3
einer rein spekulativen Konsumasthetik
wider, dem offensichtlich jingere Entwerfer
erheblich schneller zum Opfer fallen.

Welche Kriterien sollte Glasmalerei er-
fiillen, wenn sie in historischen Raumen
vorhandene Bildprogramme ergdnzt
(Technik, Farbe, Gegenstandlichkeit,
Bildsprache...)?

Ich wiirde hier an erster Stelle die Gabe der
Einfihlung nennen und gleich an zweiter
den Willen zur Einordnung. Das kann erfah-
rungsgemal auf all den von lhnen genann-
ten Ebenen geschehen. Wenn verstanden
werden soll, daB ein hinzugekommenes
Glasfenster Angehoriger eines Bildpro-
gramms sein mochte, dann muf3 es wenig-

stens ein bis zwei dieser vorgegebenen
Eigenschaften aufgreifen. Sich z.B. der Far-
bigkeit eines vorhandenen Bildzyklus’ anzu-
schlieBen, bricht der kiinstlerischen Freiheit
bestimmt keine Zacke aus der Krone. Das
gleiche gilt fiir die technische Dimension.

Wenn Sie sich einen Traum verwirklichen
diirften - worin bestiinde lhr gréBter
kiinstlerischer Wunsch?

Er bestlinde darin, noch einmal fiir einen
herausragenden historischen Raum eine
geschlossene lkonographie entwickeln zu
dirfen — was natdrlich nur in Raumen maog-
lich ist, die nicht schon hier und da andere
Glasbilder aufweisen. Noch gibt es ein paar
solcher Baudenkmaler. Eins davon erhoffe
ich unverdrossen fiir mich. Der Traum allein
langweilt mich allmahlich.

49




50

Dienende Kunst

Das sakrale Werk von Prof. Rolf Crcummenauer (1925-1999)

Kai Hackemann

Der 1925 in Duisburg geborene Rolf Crum-
menauer war selbst noch Studierender an
der Kunstakademie Dusseldorf, als er mit 23
Jahren - nach Kriegsdienst, Verwundung
und Gefangenschaft — mit dem Auftrag
betraut wurde, die Studenten der Architek-
turabteilung im Freihandzeichnen zu schu-
len. Diese Abteilung gehorte damals zu den
hervorragenden Klassen der Hochschule,
die von den bedeutenden Architekten und
Kirchenbaumeistern Prof. Hans Schwippert
und Prof. Rudolf Schwarz geleitet wurden.
Crummenauers auf3erordentliche zeichne-
risch-analytische Begabung, aber auch seine
Fahigkeit, mit unterschiedlichsten Materi-
alien umzugehen und sie im groBen Zusam-
menhang sinnvoll einzusetzen, hatte man
friih erkannt, und so wuchs er — ohne selbst
Architektur studiert zu haben - im Zuge der
ihm gestellten Aufgaben in das Metier hin-
ein. Die Bandbreite dessen, womit er sich
Uber vier Jahrzehnte beruflicher Aktivitat
beschaftigten sollte, war enorm und reichte
von der Zeichnung und der Druckgrafik
Uber das Entwerfen von Schmuck, Glas-
schliffarbeiten, Glasfenstern, Mosaikboden,
Wandmalereien, Reliefs und kleinplastischen
Werken bis hin zu Arbeiten im &ffentlichen
Raum wie Skulpturen, Fassaden- und Platz-
gestaltungen. Eine besondere Stellung
nehmen dabei die Arbeiten ein, die er im
Auftrag des Bistums Minster in dessen
Verantwortungsbereich ausgefiihrt hat.
Diese GroRprojekte gehdren noch heute
zum Besten, was auf dem Gebiet der Umge-
staltung von sakralen Gebduden mit histo-
rischer Substanz landesweit geleistet wor-
den ist.

Als das Oberverwaltungsgericht Minster
gebaut wurde, suchte man fir die Gestal-
tung des Eingangsbereiches eine kiinstle-
rische Konzeption. Von den eingereichten
Entwirfen nicht Giberzeugt, verwies das
Jurymitglied Prof. Joseph Fassbender von
der Dusseldorfer Kunstakademie auf seinen
Kollegen Prof. Rolf Crummenauer. So kam
dessen Kontakt mit dem Munsteraner Di6-
zesanbaurat Bernhard Dirksmeier zustande.
Dirksmeier, von der Ausfiihrung des ersten
Projektes Uberzeugt, sollte von nun an
immer wieder bei wichtigen Bauvorhaben
auch die Wettbewerbsbeteiligung des
Kinstlers empfehlen.

Crummenauer - als aus der Kirche ausgetre-
tener Protestant nicht gerade die ideolo-
gische ,Idealbesetzung” — begriindete seine
sakralen Werke mit der Verpflichtung den
Menschen gegeniiber, die ,mit dem zer-
knautschten Hut in den Handen in der
Kirche Trost und Hilfe suchen”. Obwohl
selbst den Wenigen, die ihn auch privat gut
kannten, wohl nie ganz die Art und Intensi-
tat seines Glaubens verstandlich wurde, gab
es keinerlei Zweifel daran, dass er sich in
seinen sakralen Projekten an nichts mehr
orientierte als an dem Gedanken der beson-
deren Funktion seiner Schépfungen, aus
dem sich beinahe zwangslaufig Formen von
zurlickhaltender Eleganz, von Schlichtheit
und Dauer ergaben. Gestaltung, die zeitun-
abhangig bestehen kénnen sollte, war ihm
wie ein Kommentar zum Wesen christlicher
Glaubensinhalte. Eine zwingende Konse-
quenz dieser Haltung war, dass die von ihm
eingesetzten Materialien allerhdchste Quali-
tat besitzen und ,ontisch” sein mussten,
womit gemeint war, dass keine



DIENENDE KUNST

Verkleidungs- oder Ersatzmaterialien wie
Furniere oder kunststoffbeschichtete Plat-
ten zur Anwendung kamen. ,Vor dem lieben
Gott wird nicht gepfuscht’, war einer seiner

saloppen, aber ernst gemeinten Ausspriiche.

Die vier bedeutendsten Projekte Rolf Crummenauers sind
die nach dem 2. Vatikanischen Konzil notwendig gewor-
denen Umgestaltungen des Altarraumes des sog. St. Lud-
gerus-Domes von Billerbeck (1975) und der Pfarrkirche

St. Andreas in Ahaus-Willen (1977), der umfassende Umbau
der Wallfahrtskirche St. Ida in Herzfeld (1981) und die Neu-
fassung der Grablege des Bischofs Clemens August Kardinal
Graf von Galen im St. Paulus-Dom zu Miinster (1988).

Billerbeck
Die Besonderheit des ersten Gro3projektes
in Billerbeck bestand darin, dass in die As-
thetik der seit ihrer Weihe im Jahre 1898
unverandert gebliebenen neugotischen
Kirche, entworfen von Baumeister Wilhelm
Rincklake, dem spateren Bruder Ludgerus
aus dem Benediktinerkloster Maria Laach,
so wenig wie moglich eingegriffen werden
sollte, dabei aber die in der Ritenkongrega-
tion 1969 festgelegte Anderung des Gottes-
dienstes eine Neuinterpretation der litur-
gischen Orte zwingend erforderlich machte.
Einstimmig wurde Rolf Crummenauers
Entwurf von der achtképfigen Jury als
bester gekiirt. Er enthielt folgende Haupt-
merkmale:
= Die Schaffung eines neuen Altares in der
zentralen und stufig erh6hten Position
unmittelbar am Choransatz und seine
formale Entwicklung aus dem Muster
des vorhandenen mehrfarbigen Stein-
bodens.
= Die Zusammenfassung von Ambo und
Priesterstuhl zu einer plastischen Einheit,
eine eigenwillige Losung, die 2009 durch
die Entfernung des Stuhles eine der
liturgischen Funktion angemessenere
Umgestaltung erfuhr.
= Die Einbindung der bedeutenden
Ludgerus-Biste in ein dem Ambo
gegengewichtig zugeordnetes Element
mit Reliquien-Stele.
= Der Ersatz des mehrstufigen hélzernen
Umbaus des alten Hochaltares im Chor
durch eine geschwungene Sockelausbil-
dung mit gerdtehaft ausgeformtem
Zugang zum Tabernakel.

Umgestaltung des Altarraums in St. Ludgerus, Billerbeck:
+ Altar
Altar, FuBzone



52

Als herausragend muss in seiner Ausfor-
mung der neue polygonale Altar bewertet
werden. Aus dem Bodenmuster entnom-
mene Winkelstellungen tberfihrt er in
lichtreflektierende Flachen von kristalliner
Gestalt — Stein gewordene Gleichung zwi-
schen Klarheit der Form und Reinheit der
Gedanken. Er birgt unter sich ein in den
Steinteppich eingelassenes sichtbares Reli-
quiar. Wie bei allen anderen Altaren Rolf
Crummenauers ist eine Trennung des Altar-
sockels von der Mensa zu beobachten, hier
durch in Metall geformte Kupplungen. Eine
solche Unterbrechung der Erdung ordnet
die Handlungen oberhalb der Verbindungs-
stlicke kosmischen Gesetzen zu.

Wiillen
Unmittelbar nach den Arbeiten in Billerbeck
folgte aus gleichem Anlass die Neuordnung
der zweischiffigen St. Andreaskirche in
Ahaus-Willen. Hier galt es, den Zusammen-
hang der liturgischen Orte bei gleichzeitiger
Bewahrung einiger weniger historischer
Elemente neu zu stiften. Vom Vorraum bis in
den Chor hinein zieht sich diese liturgische
Achse, beginnend mit dem Taufbecken im
Narthex und endend in der diametralen
Positionierung des Tabernakels. Der Altarbe-
reich ist durch eine zweistufige Rundanlage
vom Bereich der Gemeinde getrennt und
verlangert sich in einem schmalen Auslaufer
bis in die Tiefe des Chores, wo er — ebenfalls
in Kreisform und das Sakramentshduschen
umfassend - endet. Der Priestersitz ist aus
der Achse nach links an die Treppe des
hinteren Altarkreises versetzt und nimmt
dessen Radius auf. Ausgleichend dazu wirkt
der in eine rechte Ausformung des sakralen
Weges eingelassene Kredenztisch.

Umgestaltung des Altarraums in St. Andreas,

Willen:

- Tabernakel

- Altarbereich in zweistufiger Rundanlage mit
Bronzeband im Boden als liturgische Achse bis zum
Tabernakel

- VierfiiBige Sockelzone des Altars



DIENENDE KUNST

Uber einem in den Boden eingelassenes
und die Kerzenhalter integrierendes Bronze-
band in Kreuzform erhebt sich die quadra-
tische Altarplatte auf vier eng stehenden
Sockelelementen, formgleich mit denen des
Taufbeckens, des Ambos und des Taberna-
kels. Solcherlei gestalterische Einheit wird
auf das Gliicklichste erganzt durch die ei-
genwilligen und bei allem aktuellen Gestus
doch nachdenklich und verhalten wir-
kenden Glasfenster von Johannes Schreiter,
der neben Georg Meistermann und Heinrich
Campendonck zu der kleinen Schar heraus-
ragender deutscher Glaskiinstler des 20.
Jahrhunderts zéhlt.

Auf ein besonders schones Detail soll hier
verwiesen werden: Eine farbig gefasste
hélzerne Christusgruppe war zu integrieren
und fand ihren Platz an der westlichen
Wand Uber dem Innenportal. Um sie in
engeren Kontakt mit der Architektur zu
bringen, tberfiihrte der Kunstler die Ausfor-
mung der Gewdlbekante in ein die Christus-
figur umrahmendes Kreuzrelief. Die beige-
ordneten Figuren erhielten Sockel, die auf
einem tragenden Metallkreuz aufgelegt
wurden und ebenfalls auf die Plastizitat der
Kreuzgrate eingingen.

Wiillen: Christusgruppe mit umrahmendem Kreuzrelief

53

Herzfeld
Wegen des Zusammenspiels von statischer
Gestalt und spirituellem Gehalt wird man
den umfassenden Umbau von Altarzone
und Krypta der Wallfahrtskirche St. Ida in
Lippetal-Herzfeld sicherlich als Crummenau-
ers spektakuldrstes sakrales Werk bezeich-
nen. Bei Grabungen im seitlichen Krypta-
Bereich des historistischen Baues (Fertigstel-
lung 1903) fand man 1975/76 Uberreste der
frihen Vorgangerkirche und insbesondere
einen steinernen Sarkophag, in dem man
die urspriingliche Grablege der 825 verstor-
benen und 980 heiliggesprochenen Ade-
ligen mit hoher Wahrscheinlichkeit anzu-
nehmen hat, war sie doch Stifterin dieser
ersten Kirche, die dann auch die Grablege
ihrer Adelsfamilie wurde. Die Leitidee der
Gestaltung begriindete sich im Zitat jener
friihchristlichen Bestattungsart, bei der die
Altdre unmittelbar Gber den Grébern der
Heiligen positioniert wurden.

Eine solche Konstellation, confessio (Glau-
benszeugnis) genannt, verwies zuerst ein-
mal auf die Zeugenschaft der Heiligen im
Prozess einer sich etablierenden Religion,
aber in seiner vertikalen Abfolge von Sym-
bolen des Todes und der Auferstehung
selbstverstandlich auch auf die 6sterliche
Glucksbotschaft.

In Herzfeld findet die Idee der confessio
einen bewegenden und mit den Mitteln der
Moderne erzeugten Ausdruck. Vier Metall-
trager, die sich um den Sarkophag postie-
ren, streben - auf mittlerer Raumhohe der
Krypta das Reliquiar mit den Gebeinen der
Heiligen tragend — durch zwei im Boden der
Oberkirche eingelassene durchsichtige
Sechsecke, die sogenannten fenestrellae
confessionis, in das Kirchenschiff und enden
dort als die Stltzen des Altartisches'. Durch
die Bodenfenster wird der Zusammenhang
in der zeitlichen Abfolge von Tod, Auferste-
hung und Gegenwart Christi in der Feier der
Heiligen Eucharistie eindrucksvoll augen-



Herzfeld

links: Der Altar fuBt auf einem Stahlgestell bis zum Boden
der Krypta und bildet zusammen mit einem Reliquiar und
einem steinernen Sarkophag eine,, Confessio”.

rechts: Vitrine mit Kopfreliquiar in der Unterkirche

fallig und visuell nachvollziehbar gemacht.

Singular ist auch die kreisrunde und fir
Prozessionen zu 6ffnende Vitrine mit dem
Kopfreliquiar der Heiligen in der Unterkir-
che. Das Lot unter ihrer Tragerplastik und
der Turmbaldachin verweisen auf Idas
Eigenschaft als Bauherrin.




DIENENDE KUNST

Miinster
Die Kunst des 20. Jahrhunderts hat ihren
wesentlichen Eingang in den St. Paulusdom
zu Minster nach der Beseitigung der
schweren Kriegsschdden erst in der zweiten
Halfte der 1980er Jahre gefunden. Anders
als sonst Ublich, wurde zuerst die Neuver-
glasung des gesamten 0Ostlichen Kapellen-
kranzes und etwas spater die Neuordnung
der Ludgeruskapelle, der Grablege von
Clemens August Kardinal Graf von Galen,
vom Domkapitel nicht Gber einen Wettbe-
werb vergeben, sondern Kiinstlern anver-
traut, die sich durch die auBergewdhnliche
Qualitat ihrer Arbeiten speziell im sakralen
Bereich fiir eine solche Aufgabe empfohlen
hatten. Fir die siebzehn Glasfenster der
gotischen Chorkapellen gewann man Prof.
Georg Meistermann. Wenige Tage nach der
Fertigstellung des Zyklus' ist er 1990
gestorben.

Im Zusammenhang mit der in Rom bean-
tragten Seligsprechung kann der zweite
Eingriff in den Baubestand - die Neufas-
sung der Grablege des ,Loéwen von Miin-
ster” — als noch bedeutender angesehen
werden. Diesen Auftrag erhielt Prof. Rolf
Crummenauer, der wéhrend der Ausfih-
rung seiner Entwdrfe fir Minster und nach
Uiber 40 Dienstjahren seine Lehrtatigkeit an
der Kunstakademie Disseldorf 1988 been-
den sollte.

Wer den Chorumgang des Miinsteraner
Domes betritt, sto3t nach wenigen Metern
auf die in eine Sdule eingelassene und von
dem Bildhauer Edwin Scharff 1951 geschaf-
fene Portraitblste des Kardinals. Von ihrem
urspriinglichen Stand in der Kapelle heraus-
genommen und mit dem Blick in sie hinein
ausgerichtet, bindet und fiihrt sie die Auf-
merksamkeit. Ein begleitendes, in den Bo-
den intarsiertes Bronzeband 6ffnet sich, in
der Kapelle angelangt, zu einem schlichten
Blattmotiv und umfasst den unteren Teil der
Grabstatte. Zwei Inschriften sind in die

Bronze eingelassen und erinnern zum einen
an den Papstbesuch im Jahre 1987, zum
anderen an einen Ausspruch und ein
Sprachbild des Kardinals; tber Hammer und
Amboss steht:,Man muss Gott mehr gehor-
chen als den Menschen! Gleichermal3en
konfrontiert mit Physis und Geist von Ga-
lens kann der Betrachter nun die als symbo-
lischen Lebensweg zu verstehenden Bron-
zeplatten kreuzen oder ihrer Richtung in die
Kapelle hinein folgen. Dort empféngt ihn
die in sich gekehrte Ruhe eines alle Details
einschlieBenden Gestaltungsganzen, das
mit solchem Feinsinn in den Baukorper
eingebracht ist, dass der eigentlich auch
verhalten auftretende transluzide ,Lob-
gesang durch die Geschichte hindurch” von
Meistermann hier noch ein wenig zu be-
wegt erscheint. Die Gliederung der Boden-
platten folgt dem oktogonalen MaBBwerk
des Gewdlbes. Wo sich Abweichungen
zwischen idealer Berechnung und tatsach-
lichem Befund ergaben, wurden diese nicht
kaschiert, sondern durch Bronzeplattchen
sichtbar gemacht.

Im Halbkreis um das Grab sind drei méach-
tige Platten aus Baumberger Werkstein
angeordnet. Sie tragen die Trias von Altar,
Lichtkreuz und Reliquienvitrine. Letztere
musste einer Silberstatue des Heiligen Lud-
gerus aus dem 19. Jahrhundert und einem
wertvollen zeitgendssischen Tragaltar mit
der Armreliquie des Heiligen aus Essen-Wer-
den Platz geben. Das notwendige Volumen
und die aus Sicherheitsgriinden hohe Mate-
rialstarke wurden in der Wahrnehmung
dadurch reduziert, dass das Panzerglas in
seiner Statik genutzt wurde und Zwischen-
boden und Haube tragt.

Profanen Sicherungspflichten enthoben,
entwickeln Altar und Kreuz eine ungewohn-
liche und unmittelbar beriihrende Eigen-
kraft. Seiner Bedeutung entsprechend ist
der kubische Altar zentral angeordnet.
Betont wird er auch dadurch, dass

die Bodenplatte zwar — wie bei den
Begleitern - in leichter Rundung in die zu

55



56

DIENENDE KUNST

Miinster, Dom:

Grablege von Clemens
August Kardinal

Graf von Galen

mit Altar, Reliquien-
vitrine, Prozessionskreuz
und Bodenplatten

tragende Form hineinwdéchst, dort aber
héher endet. Waagerecht durchschnitten
birgt er in sich ein Kreuz aus Mooreiche, ein
seltenes, weil Gber ca. 15 ooo Jahre natirlich
konserviertes Material, fiir das man auf ein
ungewdhnlich groBes Fundstiick aus der
Odermiindung zurtickgreifen konnte. Wird
die Trias vom Zusammenklang von Werk-
stein und Bronze bestimmt, tritt hier ein
drittes und dem menschlichen Empfinden
besonders nahestehendes Material pointiert
hinzu und evoziert eine mit den Sinnen
erfahrbare Vorstellung von der Last des
Kreuzes.

Crummenauer hat auch auf Nikolaus von
Kues und seinen Begriff der coincidentia
oppositorum hingewiesen, der These, dass
alle endlichen Gegensétze - hier materiale
- in Gott zusammenfallen. Im Zusammen-
wirken von Opfertisch, Kreuzeslast, Abend-
mahl und Erlsung ordnet sich dieser Teil
der Trias Jesus Christus zu.

Schon 1984 hatte der Kiinstler fiir den Dom-
schatz ein Prozessionskreuz entworfen, das
aus diesem besonderen Anlass als Stand-
kreuz in die Kapelle Uberfiihrt wurde. Der
zeltférmig aufsteigende und in einer Bron-
zekappe auslaufende Sockel ist zu einem
Viertel aufgeschnitten. So lasst er die Art
der Fassung nachvollziehbar werden und
offnet sich zu einer immer brennenden
Kerze hin, deren Standflache als Verbildli-
chung des Ubergangs halb in den Block ein-
gelassen ist und halb hervorsteht. Das vom
Kreuz als Zeichen des Heils ausgehende
Licht kann durch die sektorale Offnung in
die Welt gelangen. Hoch (iberragt wird
diese Konstellation von der zentralen Vie-
rung. Dort ist ein kleines massives Gold-
kreuz zwischen zwei auf die Spitze gestell-
ten Bergkristallscheiben eingebracht und
wird nur durch deren Einschliff gehalten.
Der Bergkristall, Symbol der Vollkommen-
heit und Medium kosmischen Lichts, soll
dort entstanden sein, wo Gottes Finger die



DIENENDE KUNST

Prozessionskreuz (Detail) in der Kapelle der Grablege

Erde berilhrt hat. Auch gilt er als das Materi-
al seines Thrones. Als Uber einen langen
Zeitraum gewachsenes Gestein verweist er
hier auf die Entstehung der Welt. Das Gold
ist Material der Ewigkeit, benennt die Zeit,
vor der das irdische Sein endet. Durch das
Zusammenfiigen von Bergkristall und Gold
spannt sich so ein gedanklicher Bogen von
der Genesis zur Apokalypse unter der All-
macht und Allgegenwartigkeit Gottvaters.

Die Gestaltung der Ludgeruskapelle hat Rolf
Crummenauer als den Héhepunkt seiner
kinstlerischen Laufbahn bezeichnet. Seine
Verehrung fiir den ,Lowen von Miinster” als
moralische Lichtgestalt in braunen Jahren
und der rechte Zeitpunkt, an dem die néti-
ge Erfahrung gesammelt war, um nur noch
dieses Eine zu tun, haben ein Ensemble
entstehen lassen, dessen materiale Symbo-
lik und formale Strenge Resultate tiefer
geistiger Durchdringung sind. Alles ist auf
das MaR gebracht, welches sich aus Funkti-
on, Gehalt und Umraum sinnvoll herleitet.
Nichts weniger als selbstdarstellend ist
diese Kunst, sondern dienend, aber groRB.

Nach der Ludgeruskapelle hat Rolf Crum-
menauer keine &ffentlichen Auftrage mehr
angenommen. Eine Dokumentation seiner
Arbeiten hat er abgelehnt. Dieser Text ist
bisher die einzige bescheidene Ausnahme.
Das Wichtigste in seinem Euvre, die grof3en
architekturbezogenen Arbeiten, sei nur vor
Ort begreifbar, hat er als Grund fir seine
Zurlickhaltung angegeben. Das begleitende
Werk, die Zeichnungen, die Druckgrafik, die
Malerei und der Komplex der angewandten
Arbeiten bis hin zum Schmuck, wird von de-
nen gehiitet, die etwas erwerben konnten
oder beschenkt wurden. Rolf Crummenauer
starb am 3. 1. 1999 in seinem Haus in Meer-
busch.

1 Am Altar in Herzfeld ist mit dem Gesicht
zur Gemeinde vor vielen Jahren und gegen
den ausdriicklichen Willen des Kiinstlers
eine Schriftplatte angebracht worden, die
zu einer Abschwachung des spirituellen
Eindrucks fihrt. Es empfiehlt sich, den Altar
von hinten zu betrachten.

57



Nina Koch - die Kunst und ich

Mutter Theresa, Relief, Terrakotta, bemalt, 2006,
83 X 131X 9 cm, Bronzeguss, Marien-Hospital, Diisseldorf

Mein Thema ist die menschliche Figur.
Es umfasst sowohl die inneren Widerspriiche
des Menschen wie auch die Darstellung

Vertreibung aus dem Paradies, Terrakotta, 2002 seines Korpers. Es interessieren mich zum
53,5X40X3m einen die positiven Spannungen, die sich
F_ z.B. in einer sinnlichen und erotischen Kor-
perlichkeit zeigen kdnnen - zum anderen
el deren Gegenstiick, das aus den Fugen Gera-

{ . tene, die Briiche, der Zweifel, das Ringen

1 i um Balance.

|

Die Themen meiner Plastiken sind unter-
schiedlich. Manchmal interessiert mich eine
einfache Haltung und Stimmung einer
Einzelfigur. Ich beschaftige mich auBerdem
mit Themen aus der antiken Mythologie

: und der christlichen Religion (z.B. mit Figu-
ren, die die Welt der Kirche und des Glau-
: ! bens reprasentieren: Kardinal, Ménch, Abt,
| usw.) Es gibt aber auch Themen, die sich
1

nicht einfach eingruppieren lassen.




NINA KOCH - DIE KUNST UND ICH

Pieta Bronze, 2003, 54 X 25 X 31 cm
Marienkapelle, Altenpflegeheim St. Pius in Bielefeld

59

Die Idee fiir eine Plastik kann aus einer
vorher entstandenen kommen, sie kann
aber auch durch konkret erlebte Situati-
onen entstehen. Auch andere Kunstwerke
kdnnen mich inspirieren. Meiner Meinung
nach entsteht Kunst nicht nur aus sozialen
oder gesellschaftlichen oder politischen
Griinden. Sie macht nur dann Fortschritte,
wenn sie sich auch aus der Kunst entwickelt

So sehe ich mich in der Tradition der Berli-
ner Bildhauerschule. Diese begann mit den
Bildhauern Gottfried Schadow, Christian
Daniel Rauch, Louis Tuaillon und wurde im
20. Jahrhundert weitergefiihrt unter ande-
ren von Georg Kolbe, Richard Scheibe, Ger-
hard Marcks, Gustav Seitz sowie von Bern-
hard Heiliger, Waldemar Grzimek und
meinem Lehrer Richard HeR3.

Ich sehe mich aber auch in einer Tradition
der modernen italienischen Bildhauerei. Es
sind zum Beispiel die Werke von Giacomo
Manzu, Luciano Minguzzi, Florian Bodini
u.a., die mich beschéftigen.

Giacomo Manzu gehort nicht nur fir mich
zu den grof3ten figurativen Bildhauern des
20. Jahrhunderts, dessen Werke auch die
Kirchenkunst erneuerten. Seine Darstellung
des Menschen und des Bildes von Jesus
Christus sind von solcher Ausdruckskraft
und Meisterschaft, dass sie bis heute Maf3-
stabe setzen und meines Erachtens auch
den Vergleich mit einem Renaissancemei-
ster wie Donatello auf sich nehmen kénnen.

Es sind mehr als Anregungen, die ich aus
den Kunstwerken anderer gewinnen kann.
Manche beriihren mich zutiefst oder verset-
zen mich in einen unglaublich staunenden
Zustand ob der Ideen und ihrer gestalteten
Ausdruckskraft. Es wirde den Rahmen
dieses Textes sprengen, wirde ich von den
vielen intensiven Kunsterlebnissen spre-
chen, die mir hierzu einfallen.



60

NINA KOCH - DIE KUNST UND ICH

Novello Finotti Levitazione (1991-1997),
Carrara-Marmor, 78 X 151X 37 cm

Vor kurzem jedoch sah ich in Sommacam-
pagna, Norditalien, eine Ausstellung des
italienischen Bildhauers Novello Finotti.
Seine Mamorskulptur ,Levitazione”, auf
deutsch: ,Freies Schweben”’, hat einen be-
sonders intensiven Eindruck hinterlassen.
Sie zeigt einen liegenden, in Tlicher ge-
hillten Korper, der nur in seinem mittleren
Teil mit der Basis verbunden ist und da-
durch schon fast schwebt. Seine Beine und
FuBe sind mit Bandern bandagiert.

Von der einen Seite sehen wir ein Gesicht,
das den Liegenden zu kiissen scheint. Viel-
leicht ist es ein Abschiedskuss. Vielleicht ist
es ein Bild des Todes, ein Bild vom Entwei-
chen der Seele und dem ,Hintbergleiten”
des Korpers in den Tod.

Von der anderen Seite betrachtet, erscheint
das schwebende Gesicht als eine Art Maske.
Es ist eine schalenartige Form, auf deren
innerer Seite man die negativ geformten
Ziige von Mund, Nase und Augen erkennen
kann. Sie sind, wie ibrigens die gesamte
Figur, derart prazise gemeiBelt worden, dass
bei seitlichem Lichteinfall die Formen voll-
plastisch wirken. Aber auch der Kopf des
schwebenden Kérpers wird erst unter einer
weiteren Maske zur Halfte sichtbar.

Diese Skulptur zeigt, dass auch heute die
uralte Frage nach Sein und Tod, nach Trans-
zendenz und Glauben zu ausdrucksstarken
und Uberzeugenden Skulpturen figurativer
Bildhauerei flihren kann.

Beide, Kunst und Religion, stellen Fragen
nach grundsatzlichen Themen der Mensch-
heit: nach Gott, nach Tod und Auferstehung,
nach Schuld und Verantwortung. Gerade
die Auseinandersetzung mit Kunst und
Religion fiihrt dazu, sich diesen Themen zu
stellen.



NINA KOCH - DIE KUNST UND ICH

In einer Gesellschaft, in der Menschen auf
ihren eigenen Vorteil bedacht sind und sich
nicht solidarisch mit denen zeigen, die ihre
Hilfe und Unterstiitzung brauchen, er-
scheint mir die Darstellung eines humanen
Menschenbildes besonders wichtig. Der
tiefere Wert eines Kunstwerkes liegt in sei-
nem geistigen Niveau, in seiner Aussage
Uber das menschliche Dasein. Es lenkt den
Blick auf die Wiirde des Menschen. Es wirkt
somit sinnstiftend und nimmt eine wichtige
Funktion bei der Gestaltung von 6ffent-
lichen Raumen ein. Verschwindet das Bild
des Menschen aus der Kunst und wird be-
stenfalls durch Dekoration oder beliebige
Materialienarrangements ersetzt, so sagt
dieses eine Menge (ber die Gesellschaft
aus, in der das geschieht. Ein figuratives
Kunstwerk schafft ein Gegeniber, 16st Sym-
pathie oder Antipathie aus, ist wie ein Spie-
gel und fordert den Betrachter allein durch
seine Prasenz zur Stellungnahme auf. Es
konfrontiert uns mit uns selbst. Deshalb
brauchen Menschen Kunst. Und deshalb
braucht auch die Kirche Kunst. Nicht alles
lasst sich mit dem geschriebenen oder
gesprochenen Wort ausdriicken. Und gera-
de das Transzendente, Unfassbare, Unglaub-
liche kann uns im Kunstwerk begegnen.

Neben der Aufgabe, Inhalte zu vermitteln
und zur Dekoration zu dienen, hat die Pla-
stik im 6ffentlichen Raum vor allem die
Funktion, den Raum zu organisieren. Der
Kirchenraum ist hier ein ganz besonderer
Raum, der in verschiedene Bedeutungszo-
nen unterteilt ist. Die dort aufgestellte
Skulptur nimmt diesen Bezug in sich auf
und reagiert darauf. Sie zentriert, sie beglei-
tet, sie unterstreicht und betont zum Bei-
spiel den Bereich des Altars, des Taufbe-
ckens usw. Ihr wird allein durch ihren Stand-
ort eine Bedeutung zuerkannt, ob sie sie
fullen kann, begriindet sich durch ihre
Qualitat.

Die Bildhauerin Nina Koch

wurde 1961 in Dahl bei Paderborn geboren.
Sie studierte bis 1992 an der Fachhochschu-
le Bielefeld bei dem Berliner Bildhauer
Richard HeR. Seitdem hat sie Werke in zahl-
reichen Ausstellungen in deutschen Stadten
sowie in Italien prasentiert. Von 1995 bis
2001 hatte sie einen Lehrauftrag an der
Fachhochschule Bielefeld, im Fachbereich
Gestaltung fiir Plastisches Gestalten, inne.

Nina Koch wurde mit mehreren Preisen
ausgezeichnet, darunter 1991 dem ersten
Preis mit Auftrag zur Realisierung beim
Wettbewerb des Denkmals Katharina von
Boras in der Lutherstadt Wittenberg und
2005 dem ersten Preis, ebenfalls mit Auf-
trag, beim Wettbewerb fiir eine Frauenfigur
fur das Mahnmal der Opfer der beiden
Weltkriege in Medebach.

Mehrfach organisierte sie auch als Kuratorin
Skulpturenausstellungen, so 2002 in der
Kirche St. Matthdus in Berlin, 2004 im
Berliner Schoeler-Schlésschen und 2005 fiir
die Stadt Weikersheim. Nina Koch arbeitet
mit den Materialien Stuckgips und Terra-
kotta flir den Bronzeguss.




62 Mehr Licht

Christoph Dahlhausen Uber seine Arbeit

Als Sohn einer Kunsthistorikerin und eines
Dirigenten waren sinnliche Erlebnisse
(akustische, optische und dariiber hinaus-
gehende) in Kirchen und sakralen Raumen
von friher Kindheit an intensive Erfah-
rungen. Erste Erinnerungen an atem-

__* T—
1

Wandarbeit fiir die Kirche des Ursulinenklosters in Erfurt

beraubende Seherfahrungen in den Kathe-
dralen von Amiens oder dem Kolner Dom,
aber auch das Umfangensein von klang-
licher Klarheit in romanischen Kirchen
(Horen des Chores in Maria Laach) sind
noch ganz wach. Spéter ist mir klar gewor-
den, dass meine eigene Beschdftigung mit
dem Licht und seiner Wirkung in meinem
eigenen kuinstlerischen Werk hier mogli-
cherweise seinen Ursprung hat. Weitere
wichtige Begegnungen waren spdter die
Werke von Marc Rothko, sowie Robert Ry-
man und Dan Flavin.



MEHR LICHT 63

Hatte ich anfangs oft experimentell ver- Die Farbe der Lichtstrahlen, ihre scheinbare
sucht, das Licht zu bannen, mittels Foto- Fragilitat, zugleich eine Kraft, die auch bei
technik und Prismenoptik Bilder zu erschaf- wenig Licht im Dunkeln erfahrbar, splrbar
fen, die das Licht in seiner Wirkung festzu- und fast greifbar ist, sind Momente, die, so
halten suchten, so findet in den letzten magisch sie sind, doch in ihrer Einfachheit

Jahren das Licht mehr und mehr als eigenes  schon allen Menschen begegnet sind.

Transparenter gespannter Baldachin in der Johanneskirche zu Hanau

Medium, gefiltert oder gerichtet, Eingang in Klange von Orgelbordunen oder gesungene
meine Werke, indem Raum- und Architek- Quinten (Antiphonale Gesange), deren Hall
turbezlige zunehmend Bedeutung erhalten.  und Raumklang sich physisch erlebbar
ausbreiten, ermoglichen ebenso fundamen-
Die Gestaltung der evangelischen Johannes-  tale Erfahrungen des eigenen Selbst im Hier

Kirche in Hanau im Jahr 2000 mittels eines und Jetzt. Einfachheit und sinnliche Prasenz
144 gm groB3en, in 3,9 Meter Hohe ausge- im Zusammenhang mit Stillewerden, Wahr-
spannten transparenten ,Baldachins” war nehmung als Herausforderung erlebe ich
noch der Veranderung der Raumwahrneh- zunehmend als Notwendigkeit im Sinne
mung in seiner klanglichen wie auch op- einer wegweisenden Sprache in unserer
tischen Qualitdt geschuldet. Mittlerweile Zeit. Der sakrale Raum fiihrt den Eintre-
zielen meine Werke hauptsachlich auf die tenden per se im doppelten Sinne zu sich

Kraft und Wahrnehmung von Licht. selbst. Leere und Fille, Leerwerden und



64

MEHR LICHT

Erfilltwerden begegnen sich. Hier treffen
Kunstraum und sakraler Raum aufeinander.
Das Kunstwerk vermag - unabhangig, wo
es platziert wird — den Betrachter zu sich
selbst, zur Wahrnehmung seiner Position im
umgebenden Raum und in der Welt, seiner
Fragwirdigkeit und Begrenztheit zu fiihren,
Selbsterfahrung im einfachsten Sinne zu
ermoglichen.

Meine Wandarbeit, die ich fiir die Kirche des
Ursulinenklosters in Erfurt ausfiihrte’, kann
ebenso wie viele andere meiner raumbezo-
genen Arbeiten als gutes Beispiel fiir diese
Méoglichkeit bzw. Chance dienen. Die
schlichten Glasflachen spiegeln den Raum,
bauen Bezlige zum Umraum aber auch zu
Fenstern und dem Blick nach drauf8en auf,
die weiBen Flachen darauf - es handelt sich
hier um in Dunkelheit entwickeltes Foto-
papier — spiegeln auch, aber unscharf. Sie
sind Farbe und doch zugleich unfarbig.
Grof3e und Proportionen der 13 Glaser sind
nach dem Goldenen Schnitt entwickelt.
Hier entfaltet sich auf der Wand ein lockerer
und harmonischer Rhythmus, der die Wand
nicht als Trager, sondern als wichtigen,
Raum gebenden Bestandteil des Werkes
betont. Die leeren Bereiche zwischen den
Glasern sind nicht leer, sondern sind Be-
zugsraume und Freiflachen. Werkraum,
Kunstraum und sakraler Raum begegnen/
finden sich. Die Spiegelungen auf den Gla-
sern werfen den Blick auf Fenster, Wandteile
und Lichtfiihrungen, die sonst dem Blick
des Betrachters entgehen. Gerade die Refle-
xionen der Fenster betonen den Kontakt
nach drauf3en, den Bezug zur Alltagswelt,
die jenseits der Mauern stattfindet. Die
Arbeit fir die Klosterkirche in Erfurt war fiir
meine Werkentwicklung ein Schlisselwerk.

In der Stille des Raumes entwickelte sich ein
Synergismus, ein Einssein zwischen Werk,
Raum und Ort.

Fenster sind die Haut der Rdume, Membra-
nen gleich, lassen sie Licht und Klangwellen
hindurch, bewirken den dauerhaften Aus-
tausch zwischen Innen und Aussen.

Den Ubergang, die Grenze zwischen Innen
und Aussen, das Schauen nach Innen oder
nach Aussen thematisieren meine neueren
Fenster- Fassaden- und Glaswandarbeiten.
Transluzente Folien werden auf Glasflachen
aufgezogen. Anders als in den meisten
opaken oder durchgehend gestalteten
Kirchenfenstern bleiben Durchblicke auf die
Welt im AuBBen erhalten. Die Grenze zwi-
schen Innenraum und Aussenraum bleibt
offen.

Der Blick, das Schauen selbst, wird zum
Gegenstand der Wahrnehmung; er, der
Blick, verharrt kurz an der Folie, tritt tiber sie
hinaus ins Freie. Dieses Erlebnis ist ebenso
an profanen Orten moglich. Hier ist die
stille Intervention ebenso wichtig, wenn
nicht bedeutend notwendiger als in sakra-
len Rdumen, deren Funktion und Struktur
grundsatzlich eher spirituelle Erlebniswelten
offnen. Das reflexive Moment der Betrach-
tung wird Tor, Zugang zur Wahrnehmung
meines Selbst und dem Ausgespanntsein
zwischen der Verankerung im Hier und Jetzt
und der Suche nach einem Jenseits.

Durch die Auseinandersetzung mit Kunst
- gleich an welchem Ort — wird dem Be-
trachter ebenfalls die Moglichkeit eréffnet,
Uber den materialistischen Bezug hinaus
Zugang zu Fragen, Problemstellungen
und Weltansatzen zu finden, wie es in der
Religion und ihrer Praxis im Glaubensakt
tradiert ist.

Kunst und Religion sind hier verwandt,
obwohl oft entfremdet voneinander, weil
vielfédltig auseinanderdiskutiert, sollten aber
Partner sein.

1 s.auch Alte und neue Kunst Bd 41, S. 74ff



Christoph Dahlhausen

geb. 1960, verheiratet, zwei Kinder,
lebt und arbeitet in Bonn.

Zunachst Ausbildung als Cellist und Medi-
zinstudium, Abschluss mit Promotion, arbei-
tet 3 Jahre als Anasthesist, dann Ausbildung
als Kiinstler (Malerei).

Seit 1991 Ausstellungen im In- und Ausland,
Einzelausstellungen in Museen, u.a. Kunst-
museum Bonn, Museum Baden, Solingen,
Deutsches Glasmalereimuseum Linnich
sowie in Galerien in Deutschland, Oster-
reich, USA, Australien, Brasilien.

Dahlhausen ist Kiinstler, Autor und Kurator
zugleich. Durch seine Beteiligung an wich-
tigen internationalen Ausstellungen zum
Thema Licht und Glas sowie seine Lehrtatig-
keit an der RMIT University, Melbourne,
Australien, erlangte er internationale
Bekanntheit.

Wichtige raumbezogene Arbeiten sind
auBBer den in diesem Beitrag besprochenen
u. a. die Wand- sowie Glasfassadenarbeiten
fur die Konrad-Adenauer-Stiftung, Berlin;
Bresic Whitney Building, Sydney;
Ministerium fiir Bildung und Erziehung,
Rio de Janeiro.

65



66 Das unsagbare Dritte

Zur Ausgestaltung der Marienkapelle in der St.-Severikirche, Erfurt

Wolfgang Nickel

Verzage nicht!
Halte aus!
Es gibt wohlverborgen gottliche Dinge,

ich schware dir,
gottliche Dinge,
schoner als Worte zu sagen vermogen.

Dieser Leitgedanke von Walt Whitman ist zu
meinem wichtigsten Lebensgrundsatz ge-
worden.

Nach meiner Hochschulausbildung in Male-
rei und Grafik an der Burg Giebichenstein in
Halle beschéftigte ich mich zunehmend mit
dem Werkstoff Glas und seiner Verwendung
im sakralen Raum. Ich entschied mich fir
ein Gestaltungsmaterial, welches sich durch
seine stoffliche Sperrigkeit einem inflatio-
naren Einsatz entzieht und ein Grundwissen
des Bearbeiters Uiber seine Eigenheiten
voraussetzt.

Dies ergab sich fiir mich aus einer sich ver-
starkenden Unzufriedenheit mit den Gepflo-
genheiten, der Schnellatmigkeit und Frag-
wirdigkeit des kommerziellen Kunst-
marktes.

Das Wort Glas entstammt der germanischen
Bezeichnung glasa ,das Glanzende, Schim-
mernde” und ist eigentlich seinem inneren
Aufbau nach ein amorpher Stoff, eine er-
starrte, unterkihlte Flussigkeit.

Diese besondere Materialitat verleiht dem
Glas seine eigenen Bearbeitungs- und Wir-
kungsmaoglichkeiten. Glas erlebt im Zusam-
menspiel mit dem Tageslicht eine sich stdn-
dig andernde, nicht greifbare Immaterialitéat.
Es verlangt ein besonderes Einfiihlungs-

vermdgen, sich mit seiner Arbeit in den
Kontext einer oft jahrhundertealten Ge-
schichte zu stellen. Auch neu geschaffene
Kunst kann sich hier einbinden und im
Vergleich zur Kurzlebigkeit der Moderne in
den Museums- und Ausstellungshallen eine
zeitlose Starke erreichen. Ich versuche,
meinen Arbeiten diese umfassendere
Bedeutung zu geben.

Kunst im Kirchenraum tragt mit ihren Mit-
teln immer Verkiindigungscharakter. Eine
religiose Dimension eines Kunstwerkes
muss sich hier durch eine zusatzliche Seelen-
ebene bewahrheiten. Unter der duf3eren
Schale eine Kristallisation von Geistigem zu
erreichen und zu einer Erhéhung des Stoff-
lichen zu gelangen, ist fiir mich eine innere
Notwendigkeit und ein fortgesetzter Balan-
ceakt.

Auf meiner nun zwanzigjéhrigen Suche
nach dem spirituellen, mystischen Licht ist
es eine groRe Herausforderung, Fenster fiir
einen gesamten Kirchenraum entwerfen zu
dirfen. 2008 erhielt ich den Auftrag, fiir die
Marienkapelle der Severikirche in Erfurt an
einem Gesamtkonzept fiir den Kirchenraum
zu arbeiten.

Es sollten drei neue Fenster geschaffen
werden und gleichzeitig auch Entwiirfe fir
das Inventar erstellt werden. Eine solche
Herausforderung ist fiir mich ein groBBes
Geschenk.

Farblicht hat stets eine raumliche Dimen-

sion, und was gibt es Schoneres fiir einen

Maler, als einen sakralen Raum in Farbe zu
tauchen? Einfallendes und wanderndes



L

(a1 | [ [afl
NEARES S

DAS UNSAGBARE DRITTE

Ausstattung fiir die Marienkapelle der
St.-Severikirche in Erfurt von Wolfgang Nickel:
Fenster, Tabernakel, Altar, Ambo, Podeste

67



DAS UNSAGBARE DRITTE

gefdrbtes Tageslicht scheint formlich bei
Bertihrung von Wand- und Bodenflachen
diese aufleuchten zu lassen und den ge-
samten Raum zu verandern.

Der Zentralgedanke zur Gestaltung des
Raumes ist die Eucharistiefeier. Die Farbig-
keit der Fenster bewegt sich mit diesem
Grundgedanken in warmen Palettentdnen
von einem hellen Ockergelb bis zu einem
kréftigen Goldgelb, dem Zeichen des heili-
gen, himmlischen Lichtes. Es verdeutlicht
Zeitlosigkeit und Unvergdnglichkeit.

Alle Glaser sind neben der Bemalung auch
in ihrer Oberflaiche geformt worden und tra-
gen eine Reliefstruktur, die das Au3en- und
Innenlicht zusatzlich einfangt, bricht und
reflektiert. Es entsteht so eine lebendige
Oberflache, die sich in den historisch-sakra-
len Rahmen einfiigt. Sie strahlt aber gleich-
zeitig durch ihre neuzeitliche Bearbeitung
auch eine Modernitdt aus.

Die beiden Seitenfenster sind durch ein
auBeres Farbband verbunden und in Satti-
gung der Farben dem Altarfenster unterge-
ordnet. Sie geleiten den Betrachter hin zum
Hohepunkt des Raumes: dem Altarfenster
als Hauptfenster. Dieses ist bestimmt von
einem weifen, nach oben leuchtenden
Licht im Mittelteil des Fensters. Ursprung
dieses hellen Lichtes ist der dem Fenster
vorgesetzte Tabernakel. Dieser nimmt in
seiner daufleren Hulle die Strukturbeschaf-
fenheit der Fensterglaser auf. In seiner Mitte
tragt er eine leuchtend rote Monstranz-
scheibe. Sie bildet im Gesamtkanon der
Raumgestaltung den farblichen Hohepunkt.
Das Dunkelrot ist die Farbe des Blutes und
der Liebe, des Opfertodes Christi. In dem
vorstehenden, filigranen, goldenen Gestell
wird die Hostie gehalten. Fenster und Taber-
nakel verschmelzen durch das Verweben
von Farbe und Struktur zu einer Einheit.

Die Verwendung der Materialien Holz und
Metall fiir das Inventar war eine weitere
Herausforderung flr eine gefiihlvolle, ganz-
heitliche Gestaltung.

Das Inventar ist nach komplexen Grund-
Uberlegungen fir alle Teile aufgebaut.

Ein schrag stehendes, auf den Altar und
Tabernakel zufiihrendes Bronzegewebe
wird von Eichenholz gehalten. Das Metall-
gewebe changiert in einem dhnlichen Glanz
der Fenster und nimmt mit seiner Transpa-
renz den Raumkorpern ihre Schwere. Auch
in sehr filigranen Bereichen versuche ich,
Verknlpfungen zwischen allen Teilen herzu-
stellen. So finden sich strukturelle Entspre-
chungen des Gewebes und des Holzes in
der Oberflache des Glases wieder.

Stimmig finde ich eine Arbeit, wenn inhalt-
licher Ausdruck und dessen formale Umset-
zung miteinander verschmelzen. Im besten
Fall entsteht dann aus dem Zusammen-
klang dieser beiden Pole ein unsagbares
Drittes.



"
!

LAlles, was Odem hat, lobe den Herrn
Mein bunt-verschlungener Weg

Evelyn Korber




Daf3 ich male, hat einen ganz einfachen
Grund: Ich kann nicht so gut singen. Beides
hat viel mit Freude zu tun und damit, das
eigene Innenleben an das Tageslicht zu
holen, fir sich selbst und manchmal auch
fiir andere. Beim Malen hat man den Vor-
teil, daB sich die Bilder nicht verfliichtigen
wie ein Klang, sondern dann dastehen. Und
ich stehe daneben und bin erstaunt und
sehe mit Neugierde an, was ich gemacht
habe. Die Bilder entstehen namlich nicht
vornweg in meinem Kopf, sie entstehen,
indem ich male.

Ich male Hellgriin und daneben vielleicht
Turkis, und sie leuchten mich an und ich
weil, daf} jetzt ein biBchen langliches Dun-
kelblau gut wére und etwas breites Gelbes
- und es dauert nicht lange, und alle Farben
sind im Spiel. Sie tauchen auf der Bildflache
auf — und vor meinen Augen. Sie entfalten
sich, formen eine Figuration, werden Uber-
deckt und verschwinden in der Tiefe. Ir-
gendwann halte ich diese Bewegung an
und sehe in eine Art Fenster, in dem das
Vergangene noch zu ahnen ist und etwas
Neues sich andeutet. Haufig sind es auch
Dinge, die ihre eigentliche Bestimmung
langst erfillt haben und bei niemandem
mehr Begehrlichkeiten wecken, die mir
dann als inspirierender Rohstoff dienen:
altes Blech oder Glas, Bleireste oder das
abenteuerliche Innenleben technischer
Gerate. All diese Dinge entwickeln ein Ei-
genleben.

Auf einer Ebene, die jenseits der wiederer-
kennbaren Darstellung liegt, sprechen sie
mich an, die Farben und Formen, die Mate-
rialien und Fundstiicke, und ich sptre, daf3
ein verborgener Sinn darin liegt. Es kommt
mir vor, als wédre er schon immer da gewe-
sen, und ich muB3 nur die Augen aufmachen.
Insofern habe ich das Gefiihl, da8 nicht ich
diesen Sinn schaffe, er zeigt sich mir aber
zuweilen in den Farbrdumen, die ich gemalt
habe, in den Spuren, die der Rost in Jahren

+~ALLES, WAS ODEM HAT, LOBE DEN HERRN!”

auf einer Stahlplatte hat bliihen lassen oder
aber in dem geschmolzenen Glas, das aus-
sieht, als ware es ein fossiles Gebilde. Da
zeigen sich Rhythmen oder gliedernde
Strukturen, die auf hintergriindige Ord-
nungsprinzipien hinweisen, wie Reste einer
versunkenen Kultur.

Ich betrachte diese Dinge wieder und wie-
der, und es dauert manchmal lange, bis ich
etwas verstehe. Es ist, als wenn man an eine
Tur klopft und ab und an einen Spalt breit
Licht zu sehen bekommt. Dieses Suchen
und Finden (und auch das Nichtverstehen!)
erlebe ich als einen sinnstiftenden ProzeR.
Deshalb interessieren mich alle Dinge und
Bilder, die ihr Geheimnis bewahren, deren
Transzendenz sich der sprachlichen Deu-
tung hartnackig entzieht und die vielleicht
gerade dadurch dieses ,Mit-allen-Sinnen-
Eintauchen” erlauben, man kann es auch
Meditieren nennen. Hier flieBen vielfaltige,
sehr personliche Erfahrungen, Gefiihle und
Gedanken zusammen.

Mag sein, daB sich genau hier Kunst von
Dekoration scheidet. Allerdings diirfte der
Verlauf dieser Grenze wohl subjektiv ziem-
lich unterschiedlich empfunden werden.
Uberhaupt ist es mit der Begrifflichkeit nicht
ganz einfach: Niemand wird ernsthaft be-
haupten zu wissen, was Kunst ist und was
nicht. Sicherlich ist sie ein schopferisches
Tun und im Wortstamm mit Schopfung
verwandt. Aber auch dies klingt schon
reichlich vermessen. Es ist letztlich nicht
mehr und nicht weniger als die Freude am
Dasein und das Wissen um seine Endlich-
keit, das mich antreibt. In dieser Arbeit finde
ich GenuB3 und groe Zufriedenheit, und
darliber hinaus ist es etwas Schones, wenn
man davon etwas ausstrahlen kann und
zuweilen andere Menschen innerlich be-
rihrt.



Das Gemalde
ist hier um 90°
gegen den
Uhrzeigersinn
gedreht
dargestellt

71



72 ~ALLES, WAS ODEM HAT, LOBE DEN HERRN!”

Evelyn Korber

1959 in Wernigerode geboren

1977-81  Studium der Kunsterziehung und
Germanistik an der PH Erfurt,
Diplom

1981-98  wissenschaftliche und kiinstle-
rische Lehrtatigkeit an der PH /
Universitat Erfurt, FH Erfurt,
Fr.-Schiller-Universitét Jena.
Lehrgebiete:
Kunsttheorie, Gestaltungslehre,
Farbenlehre, Malerei, Objektkunst

1998 Beginn der freiberuflichen
Tatigkeit

Arbeitsgebiete
Glas, Farbe, Raum, Malerei

Arbeiten im 6ffentlichen Raum (Auswahl)

Realisierungen haufig nach 1. Preisen

in Wettbewerben

= St. Josef Mihlhausen: Farbgestaltung,
Taufschale, Ewiges Licht, Altarglas

= St. Stefan Sonneberg: Farbgestaltung,
sakrale Ausstattungsstiicke
(s. Alte und neue Kunst 42/2004)

= St. Simon und Judas Neustadt: Fenster

= Evangelische Verséhnungsgemeinde
Oberursel: Glasfassade

= St. Elisabeth Krankenhaus Lengenfeld/
Stein: Gesamtgestaltung der Kapelle
(s. Alte und neue Kunst 43/2006)

= St. Gertrud Dingelstadt:
Gesamtgestaltung der Altarzone und
Raumfassung

= Evangelische Stephanus-Kirche Herne-
Holsterhausen: Fassadenverglasung

= St. Franziskus von Assisi Smmerda:
Fenster

= St. Anna Hospital Herne-Wanne:
Kapellenfenster

= Allerheiligenkirche Erfurt: Kolumbarium
(s. Alte und neue Kunst 44/2008)

= Evangelische Philippuskirche Mainz:
Tauffenster




Positionen
Gert Weber

Das Schliisselerlebnis fir meine kinstle-
rische Tatigkeit liegt in den Jahren der Kind-
heit: Die Begegnung mit einer exzellenten
farbigen Reproduktion des Isenheimer
Altars war mein personliches ,Urerlebnis”
mit bildender Kunst schlechthin. Dieses
Repro zierte die Wohnung meiner Gro8mut-
ter; bei jedem Besuch zog mich dieses Bild
in seinen Bann. Damals, Anfang der sech-
ziger Jahre, war ich zwolf Jahre alt und das
Bild hat mich derart tief beriihrt, dass es bis
heute anhdlt. Von diesem Augenblick an,
glaube ich, hat es gefunkt — die Liebe zur
Kunst und die Achtung vor gestalterischen
Leistungen, das Staunen und der rastlose
Wille, zumindest in die Ndhe eines solchen
Werkes zu gelangen, waren geweckt. Dan-
kenswerterweise erkannten meine Eltern
das Talent und gewahrten mir privaten
Zeichenunterricht, was keine Selbstver-
standlichkeit war in diesen Tagen. Nach der
ersten Begegnung dauerte es noch fast 30
Jahre, ehe ich nach dem Mauerfall den
Isenheimer Altar endlich im Original sehen
konnte. Parallel zu Griinewald entdeckte ich
zudem das beeindruckende Spektrum von
Francisco Goya, dessen Pinteras Negras und
Caprichos fiir mich noch heute die eindring-
lichsten Bildwerke der Kunstgeschichte
darstellen. Goyas Bilder zeigen eindrucks-
voll, wo die Grenze zwischen Dekoration
und Kunst verlduft: Wahre Kunst ist beseelt
und entwickelt beim Betrachter eine Kraft,
die beriihrt und abseits von kurzer Wahr-
nehmung (Dekoration) tiefere Schichten
unseres Bewusstseins erreicht und blei-
bende Eindriicke hinterladsst. Dabei passie-
ren Dinge, die mit Worten nicht zu erkldren
sind. Das wertet den normalen Gestaltungs-
willen nicht ab, der wichtig und notwendig

73

ist fur die asthetische Bildung des Einzelnen
und somit fur die Entwicklung des Men-
schen eine grof3e Bedeutung hat — aber
Dekoration ist und bleibt Oberflachenge-
staltung, wahrend die Kunst in die Schich-
ten des Unterbewussten vordringt. Dieser
Zusammenhang offenbart sich auch im
Verhéltnis zwischen Kunst und Religion:
Religiose Malerei, Plastik oder Grafik hat
schon immer einen Anspruch Gber die
dekorative Gestaltung hinaus fir sich rekla-
miert. Kunst bildet gewissermal3en ein
Medium, einen Mittler, zwischen Religion
und den Menschen. Sie macht Inhalte erleb-
bar, fassbar, ldsst gleichzeitig Raum und
spendet Hoffnung, wirkt aber andererseits
ebenfalls auf die Religion zurlick, indem sie
die Lebens- und Wesenswelt der Menschen
widerspiegelt. Die gro3te Gemeinsamkeit
besteht meiner Ansicht nach im geistigen
Handeln sowie in der Sinnreflexion tber
den Menschen und die Gesellschaft im
Allgemeinen. Es sind die uralten Fragen, die
Antworten suchen, in jeder Generation auf
immer gleiche Weise: Mensch, woher
kommst du; Mensch wer bist du; Mensch
wohin gehst du? Demzufolge ist die Kunst
in ihrer Intention und ihrem Antrieb durch-
aus religios geprdgt. Glauben und Kunst
bedingen und fordern geradezu Spirituali-
tat; die einen nennen es den Heiligen Geist,
die anderen eher Inspiration. Aus diesem
Verstandnis heraus sind mir die Bildwerke,
die ich fiir Kirchen geschaffen habe, eine
Herzensangelegenheit. Ich sehe mich hier-
bei in der Tradition unserer abendlan-
dischen Kunst- und Kulturgeschichte. Diese
ist fur mich ohne Religion und speziell ohne
die Kirche(n) nicht denkbar. Denn die Got-
teshduser sind immer ein besonderer Ort,



74 POSITIONEN

links oben:
Trinitatiskirche Herbsleben/Thiiringen
Triptychon,1986 01 / Leinwand, 500 x 200 cm

links Mitte und unten:
Kirche Reichensachsen/Hessgn,
Deckenmalerei, 1998-2000, 0l auf Holz, 100 m?

rechts:
Sankt Crucis-Kirche, Walfis/Thiiringen,
.~ 5Deckenspiegel, 2007, Acryl auf Holz, 60 m”



POSITIONEN

und die Kirche in ihrer Gesamtheit - trotz all
ihrer Widerspriiche und Verirrungen - zu-
gleich der groBte Kulturtrdger unserer Ge-
sellschaft seit knapp 2000 Jahren. Die Mehr-
zahl des Kunstgutes in Museen und offent-
lichen Gebauden ist ohne inhaltliche
Beziige zur Bibel einfach nicht zu denken.
Zu Zeiten der atheistischen DDR-Diktatur
konnte ich meine Bilder fast ausschlieflich
in Kirchen ausstellen. Den systemkritischen
Kiinstlern, Autoren, Freidenkern ein Refugi-
um zu bieten, so Offentlichkeit zu schaffen
und den Gegenpol zu staatlich verordnetem
Weltverstandnis zu bieten — diese Leistung
findet leider auch in diesem 20. Jahr des
Mauerfalls zu wenig Beachtung. Waren
diese Freirdume in den Kirchen seinerzeit
nicht gewesen, hatten wir die friedliche
Revolution von 1989 nicht so erlebt, wie sie
tatsachlich stattgefunden hat. Heute kann
man den gesellschaftlichen Wandel durch-
aus als gelungen betrachten, bei allem, das
noch immer aufzuholen ist. Stellt sich die
Frage: Brauchen wir dann Kirchen noch als
Raum fiir Bildende Kunst? Eindeutig ja!

Wir selbst und auch kiinftige Generationen
brauchen die Kirchen als besondere Gebau-
de, deren gestaltete Rdume nicht nur die
festliche Huille fiir die liturgischen Hand-
lungen der Gottesdienste bilden. Nur auf-
grund der optischen Trennung vom Pro-
fanen wird man sich der Besonderheit die-
ser Statten bewusst — ein Verweis auf die
Herrlichkeit Gottes, die auBBerhalb unserer
Vorstellungskraft liegt. Das gilt es zu beden-
ken, wenn man sich der Herausforderung
stellt, einen sakralen Raum zu gestalten. Die
Aura des Ortes ist immer von Bedeutung,
wenn man sich mit einem Bildwerk in das
bestehende und meist historisch gewach-
sene Raumgefiige einbringen will. In der
Regel gibt es zwei Méglichkeiten: Man
arbeitet bewusst gegen die vorgefundenen
Tatsachen und setzt auf Kontrast oder man
versucht, sicher in der Mehrzahl der Fille,
die Gestaltung in die gewachsene Umge-
bung einzuordnen. Man ist immer gut bera-

ten, die vorgegebene historische bauliche
und auch kinstlerische Situation nicht zu
negieren. Als Beispiele dafiir, dass sich auch
moderne Malerei in historisch gepragten
Kirchen bewdhren kann, mdchte ich Rei-
chensachsen in Hessen sowie Wolfis und
Herbsleben in Thiringen nennen. Naturlich
stoBen diese Konzepte nicht auf ungeteilte
Gegenliebe: Die Erfahrungen, die ich mit
der Rezeption meiner Bildwerke in Kirchen
machen konnte, sind durchaus ambivalent
und reichen von voélliger Ablehnung bis hin
zu jubelhochjauchzender Anerkennung.
Womit auch Kirche als bauliche Hiille fur
die Auseinandersetzung von Kunst und Reli-
gion wieder ihre Funktion erfillt: Ort der
Begegnung, des Austauschs und der tiefe-
ren Berlihrung zu sein.

Gert Weber

Jahrgang 1951, arbeitet freiberuflich als
Maler und Grafiker in Grafenhain/Thirin-
gen. Neben der Tafelmalerei liegt sein
Betdtigungsfeld auch in der Decken- und
Wandmalerei sowie in der Entwicklung
neuer Raumkonzepte flr den sakralen
Bereich. Gegebenenfalls passt Weber die
Gestaltungskonzepte auch plastisch an die
Architektur an, etwa im Raum der Stille
des Thiringer Landtages in Erfurt sowie
im Andachtsraum der Evangelischen
Grundschule in Gotha. Gert Webers Ar-
beiten befinden sich in zahlreichen Privat-
sammlungen und in &ffentlichen Einrich-
tungen, z. B. im Deutschen Historischen
Museum Berlin, in den Kunstsammlungen
der Universitat Leipzig, im Stadtmuseum
Dusseldorf und im Angermuseum Erfurt
sowie in den Sammlungen der Meininger
Museen oder den Museen der Stadt
Arnstadt.

75



Lo

1. Der Kirchenraum -

Ort des Religiosen im o6ffentlichen Raum?
Spielen Kirchenraume, wenn es um religiose
Identitdt,,vor Ort” geht, noch eine Rolle in
den Stadten der  Fra

stadte
Berlin durch;treif. )
Alte Stadtansichten zeigen Topographien
der Stidte — man darf das so pauschal sa-
gen —, die wesentlich durch Kirchengebéau-
de und vor allem deren Tiirme dominiert
werden. Solche Bauten entstanden nicht
dte eingefiig
sweise ein ,Kir
topographie i
e Kirchengebdude mit
2n sprechenden Ikono-
tatsmarker im offent-

aute stadtische Szenari
Zusammenhange nicht
den koénnen. In der
kirche” erschien kiirz-
versifikation des Reli-
n Raum, dessen These
) formuliert wurde: ,Die
ominierender Faktor
hen verschwunden,
n den verschiedenen
dren der Kunst, des
schaft auch neue 6f-
sche Reprasentations-
den!" Das Phdanomen, das
2ben wird, ist bekannt, der
st durchaus zuzustimmen, wobei
offenbleibt, was dieser Befund fiir kirch-
liches Handeln bedeutet. Verbunden wird
die Analyse mit der These, dass an die Stelle

der Kirchenraume and
die in der Stadt der (
»Orientierung
D aler,
e, Kaufh3
hatzung des

rgen Mohn lautet fa afde

aben es mit Orientierul en
die durchaus in religiose ache be
ben werden kénnen und den he
Stadtraum auch archi |' mehr
die alten Kirchen bestin und prég
Aber dieser Raum ist n Is ein einde
religioser zu lesen. Wah sich die ein
religiose Topographie auflést, treten an i
Stelle viele neue, aber € nicht mehr
eindeutige, sondern changierende poten-
tielle Sakralrdume.” Hier seien neue Identi- "
tatsmarker entstanden, und:,Das Religiose
hat sich in diesen Topographien auch raum-
lich diversifiziert und die klassischen christ-
lichen Topographien abgel6st.”

Es ist keine Frage, dass solche Thesen eine
hohe Plausibilitdt besitzen. Wer an manche
europaische GroB3stadt denkt, und das mus-
sen nicht allein die Millionenstadte sein,
wird sich bestatigt fuhlen durfen. Kirchen-
rdume sind hier zur Marginalie geworden,
es sind ganz andere ,Sakralrdume’, die heu-
te Religiositdt zum Ausdruck bringen und
pragen. Dennoch regt sich auch Wider-
spruch, denn beispielsweise fiir eine Grof3-
stadt wie Koln treffen die Thesen kaum zu.
Allein wer den Hauptbahnhof dieser Millio-
nenstadt anfahrt oder verldsst, gerdt in den
Bann des Kélner Domes und seiner die
Stadtsilhouette dominierenden Tiirme. Wer
sich in die Stadt aufmacht, begegnet immer
wieder Kirchenrdumen, erinnert sei nur an




CHRISTLICHE TOPOGRAPHIE IN SAKULARISIERTER GESELLSCHAFT 77

die zahlreichen romanischen Kirchen der
,Domstadt’, die natirlich das Stadtbild
pragen, durchaus Identitdt der Stadt mitbe-
stimmen und christlichen Glauben sichtbar
machen. Fir viele kleinere Grostadte
scheint dhnliches zuzutreffen, gleich ob
man Paderborn oder Miinster, Trier oder
Mainz als Beispiel nimmt.

Der Eindruck, dass eine Stadt durch Kirchen-
raume ihr Gesicht gewinnt, besteht auch fiir
Erfurt, als GroRstadt auf dem Gebiet der
ehemaligen DDR gelegen und mit langer
Vorgeschichte eine Stadt der Diaspora des
Christentums. Kirchengebdude besitzen in
dieser Stadt eine besondere Faszination,
pragen das Stadtbild, sind Raume mit Le-
ben. Fir die Frage, ob es zutrifft, dass die
religiése Topographie der Stadt sich auflost,
soll ein Blick auf den Erfurter Domberg
geworfen werden, der die Stadtansicht auch
heute dominiert. Die These der folgenden
Uberlegungen lautet, dass sich die religiése
Topographie einer Stadt weiterentwickeln
kann statt sich aufzulésen und dass Kirchen
und in diesem Falle die Katholische Kirche
dazu vielféltig beitragen kdnnen, wenn sie
ihre verdnderte Rolle in einer sich religits
verandernden Gesellschaft anzunehmen
bereit sind. Die Beispiele kommen allein aus
Erfurt, aber vielleicht tduscht der Eindruck
nicht, dass es gerade in den mittel- und
ostdeutschen Regionen eine Reihe von
Stadten und vielleicht sogar Landschaften
gibt, in denen sich dhnliches beobachten
lasst.

2. Ein Rundgang iiber den heutigen
Erfurter Domberg
Der Erfurter Domberg, den man von der
Altstadt her als eine imposante Baugruppe
erblickt, ist zweifellos ein kunstgeschichtlich
bedeutsamer Ort — der Kunsthistoriker
Georg Dehio hat ihn als eine ,der schénsten
architektonischen Gruppen ..., die Deutsch-
land besitzt", bezeichnet. Er ist eng mit der
Geschichte der Stadt Erfurt verbunden und

pragt, von weither sichtbar, das Bild der
Stadt. Fur die groBe Zahl der Konfessions-
losen und die kleinere Bevélkerungsgruppe
der konfessionell Gebundenen - Erfurt
partizipiert u.a. an den Folgen der Religi-
onspolitik der ehemaligen DDR, deren Maxi-
me der Atheismus war — ist er aber vor
allem ein Identifikationszeichen: Die Silhou-
ette von St. Marien-Dom und St. Severi-
Kirche steht fur Erfurt.

In besonderer Weise ist der Domberg ein
Ort unterschiedlicher Liturgien und gemein-
schaftlicher wie individueller religicser
Rituale, die flr Christen wie Nichtchristen
sein Bild pragen. Hier wird Liturgie der
katholischen Kirche gefeiert, hier finden
aber auch andere religi¢s-spirituelle Aus-
drucksformen und Feiern ihren Platz (pri-
vates Gebet, Devotion, personliche Besin-
nung etc.). Hier werden Konzerte veranstal-
tet, werden Kirchenfiihrungen angeboten
und vieles mehr. Obwohl Kirchenraum, ist er
ein 6ffentlicher Raum, der fiir unterschied-
liche Rezeptionen offen steht. Zwei grof3e
katholische Kirchen, St. Marien und St.
Severi, die kleine Bonifatiuskapelle, die
Domkrypta, verschiedene Wohn- und Ver-
waltungsgebaude, der mittelalterliche
Kreuzgang und ein Teil der Katholisch-Theo-
logischen Fakultat, ein Café und ein Karten-
shop, aber auch der Domplatz etc. préagen
den Domberg. St. Marien ist die Kirche des
Bischofs von Erfurt. Kirchliches Leben ist
hier seit dem 8. Jh. Uberliefert, es fand an
diesem Ort Uber Jahrhunderte seinen
Mittelpunkt. Der Dom, die ehemalige Kolle-
giatsstiftskirche St. Marien, wurde in seiner
heutigen Gestalt zwischen 1349/70 und
1455/83, die ebenfalls fir ein Kollegiatsstift
errichtete St. Severi-Kirche zwischen
1274/1276 und der 2. Halfte des 14. Jahrhun-
derts gebaut. In den Kirchen finden sich
bedeutende Ausstattungssttlicke, so im Dom
die mittelalterliche Gestalt des Wolfram,
eines Leuchtertrdgers (um 1160), eine mittel-
alterliche Sabbat-Lampe (um 1200), ein



geschnitztes, an Szenen reiches Chorgestihl
(um 1330), in St. Severi der Schrein des

HI. Severus (14. Jh.). Weit Uber Erfurt hinaus
bekannt ist die Gloriosa, die groRe mittelal-
terliche Glocke der Domkirche; ihr Klang
fasziniert nicht allein im binnenkirchlichen
Raum und verbindet Menschen mit dieser
Kirche. Dom und St. Severi begrenzen eine
Freiflache, die von der Stadt her vor allem
durch das Triangelportal des Domes ge-
pragt wird. Die Raume sind unterschiedlich
zuganglich. RegelmaRig werden Gottes-
dienste — vor allem Eucharistie und Tag-
zeitenliturgie — gefeiert. Touristen, die die
Kirchen besichtigen wollen, werden aus-
schlief3lich von seitens der Kirche ausge-
bildetem Personal gefiihrt.

Wer sich auf den Domberg begibt, ist
gleichsam ,liber” der Stadt. Der Ort liegt
inmitten der Stadst, ist ihr aber auch entho-
ben. Es ist ein stadtisch gepragter Ort, der
durch die mittelalterlichen Gebdude und
ihre Ikonographie sowie vor allem durch
seine religiose Nutzung einen unterschei-
denden Charakter erhdlt; er selbst markiert
wiederum die Stadt. Die einen suchen den
kirchlichen Charakter des Ortes, andere
schatzen weitergefasst seine sakrale und
spirituelle Atmosphére oder seine Asthetik.
Der Ort birgt zahlreiche Spuren der
Frommigkeit(sgeschichte). Nie geht es nur
um historische Raume: Am Domberg wird
bis heute weiter gebaut, die Innenrdume
werden im Detail immer wieder neu gestal-
tet - zuletzt in St. Severi 2008 ein kleiner
Gottesdienstraum, der zugleich Anbetungs-
kapelle ist —, vor allem aber: hier spielt sich
religiéses Leben der Gegenwart ab. Die
liturgisch-rituelle Nutzung der Rédume steht
ihrer Musealisierung entgegen.

. Vielféltige liturgisch-rituelle Praxis
am Erfurter Domberg
In den Kirchen und anderen Rdumen auf
dem Erfurter Domberg begegnet man
kontinuierlicher wie tempordrer Nutzung,

CHRISTLICHE TOPOGRAPHIE IN SAKULARISIERTER GESELLSCHAFT

findet man in Gemeinde begangene litur-
gische Feiern und Rituale individueller
Frommigkeit, stoBt man auf konfessionelle
neben individuell gepragter Religiositat.
Dabei wird der Ort ,Domberg” immer wie-
der neu genutzt und als Raum religidser
Praxis jeweils neu konstituiert, wie einige
Beispiele zeigen kdnnen:

Wie zu erwarten, wird hier katholische
Liturgie gefeiert: Sonn- und werktéagliche
Messfeier, die Feiern des Kirchenjahres,
unterschiedliche Wortgottesdienste u.a.
Raum der Liturgie kann z.B. in der Domkir-
che den Hochchor, das Langhaus oder die
Krypta meinen. Man variiert die Raume,
nimmt Gewichtungen vor oder folgt prak-
tischen Erfordernissen. Man verbindet
durch Liturgien verschiedene Rdume und
nutzt auch den AuBenraum fir Liturgie in
der Offentlichkeit. Das gilt insbesondere fiir
die Bistumswallfahrt, die jeweils im Sep-
tember gefeiert wird und Tausende aus
dem ganzen Bistum versammelt, die mit
dem Erfurter Didzesanbischof Eucharistie
feiern und anschlieBend am Didzesanfest
teilnehmen. Der Altar als visueller Mittel-
punkt befindet sich auf der Treppenanlage,
die zum Domberg hinauffiihrt. Wie in einer
prasentativen Symbolik wird die Kirche des
Bistums Erfurt sichtbar, die sich vor der
Silhouette des Dombergs versammelt.
Dieser ist dann nicht nur Mittelpunkt der
Stadt, sondern eines ganzen Bistums. Uber
die Feier und den prominenten Ort stellt
sich die Kirche in der Offentlichkeit dar.
Das wird medial begleitet, z.B. durch
Fernseh-Ubertragungen. Liturgie ist hier
ausdrticklich cultus publicus.

Die Prozession an Fronleichnam —im
Bundesland Thiiringen kein staatlicher
Feiertag - findet am dem Festtag fol-
genden Sonntag statt. Sie fuihrt von St.
Marien den Domberg hinab auf eine tiefer
liegende Flache — ehemals auf eine Frei-
flache unterhalb des Domes, heute in den



-

k. a
-’ ‘*ﬁ:’
r -I
- s
_‘_CHRWPOGRAPHIE IN SAKULARISIERTER GESELLSCHAFT
.

nahe gelegenen Briihler Garten, eine
Parkanlage — und umrundet dabei einen
Teil des Dombergs. Nicht nur eine Gemein-
de, sondern die Katholiken der Stadt feiern;
verschiedene Orte am Domberg oder in der
Stadt werden miteinander vernetzt. Das
Moment der Demonstration eigener Glau-
bensiiberzeugung, die Verbindung von
Kirchenraum und stadtischem Raum, die
Dimension von ,Kirche auf dem Weg” u.a.
kommen in dieser Prozession zum Aus-
druck; in einer Stadt mit Glberwiegend
konfessionsloser und unter den Christen
mehrheitlich evangelischer Bevolkerung
besitzt dieses religidse Ritual in der Offent-
lichkeit einen durchaus ,exotischen’ Charak-
ter. Es ist zugleich sichtbarer Ausdruck von
Glaubensleben in der Stadt.

Mit langerer Tradition feiert man in Erfurt
das Martinsfest. Martin ist Stadtpatron.
Jeweils am 10. November versammeln sich
Tausende von Erfurtern mit Laternen auf
dem Domplatz. Auf den Treppenstufen wird
ein Singspiel zum Festtag aufgefiihrt, das
nicht unbedingt die Martinslegende auf-
nehmen muss, aber nach einem festen Ritu-
al ablauft. Was wird gefeiert? Martin von
Tours, aber auch Martin Luther, moglicher-
weise von vielen ein Lampenfest in dunkler
Jahreszeit. Die verschiedenen Deutungen
Uiberschneiden sich. Soziale Aktionen und
Brauchtum gehéren zu diesem Tag, der aus
dem Kalender von Stadt und Kirchen nicht
wegzudenken ist. In ritualwissenschaftlicher
Perspektive ist die alle Konfessionen und
Weltanschauungen tbergreifende Teilneh-
mergruppe interessant: Die Menschen
verbinden jeweils ihre Identitat mit dieser
Feier und kénnen zugleich gemeinschaft-
lich feiern. Das geschieht an einem Ort,
dem Dom, der wiederum die Stadtbevdlke-
rung eint, auch wenn manche ihn noch

nie betreten haben.

Das galt auch fiir das Totengedéachtnis nach
dem Amoklauf am Erfurter Gutenberg-

Gymnasium, bei dem im April 2002 17
Menschen ums Leben kamen. Auch hier
waren Dom und Domplatz Schnittstelle
ganz unterschiedlicher Weltanschauungen
und Lebenswege. Bemerkenswert war, wie
Jugendliche aus der Stadt ohne Unterschei-
dung nach religiosem Bekenntnis das
Langhaus des Domes tber Wochen als
ihren Ort der Trauer genutzt haben. Um
den Altar lagen zahllose Bilder, Texte,
Blumen und Gegenstande, die an die Toten
erinnerten und mit denen die Hinterbliebe-
nen ihrer Trauer Ausdruck gaben. Neben
einigen anderen Orten in der Stadt wurde
dieser zentrale Ort ausgewahlt. Die tUber-
konfessionell gestaltete und begangene
Gedachtnisfeier der Stadt fand auf dem
Domplatz statt. Der Kirchenraum erhielt
eine neue Funktion: Er wurde Ort der Trauer
und des Totengedenkens, wurde Uber die
Konfessionsgrenzen hinaus eine Memorial-
statte. Eine mogliche Interpretation ist, dass
der durch Christen religiés genutzte und
gedeutete Ort als dafiir geeignet und
maoglicherweise auch bereits entsprechend
gepragt wahrgenommen wurde. Die
Trauernden konnten auf eine bereits
bestehende Memorialkultur zurtickgreifen
und diese nun selbst fillen.

Die Lebenswendefeier, eine kirchlich
verantwortete Alternative zur Jugendweihe,
einem Uber Jahrzehnte in der DDR staatlich
verordneten und zu politischer Indoktrinati-
on missbrauchten Ubergangsritus zwischen
Kindes- und Jugendalter, findet ebenfalls
im Dom statt. Die weltanschaulich offen
gehaltene Feier, die sich ausschlieBlich an
Konfessionslose richtet, bezieht ihre Plausi-
bilitdt aus der Pragung des Raumes durch
Ikonographie und christliche liturgische
Praxis. Ohne ein explizites Gottesbekennt-
nis zu artikulieren, feiern die Jugendlichen
ihre Lebensschwelle in einem Raum, der
menschliche Lebensldufe mit dem Handeln
Gottes in Beziehung setzt. Der Raum wird
zu einem Deutungsrahmen, der ganz unter-

79

—

=it
.

=TT



80

CHRISTLICHE TOPOGRAPHIE IN SAKULARISIERTER GESELLSCHAFT

schiedlich wahrgenommen und aufgegrif- ckelt vielmehr auch eine bzw. vielfiltige
fen werden kann. Zugleich verandert die AuBenwirkungen: Er wird zu einem Platz
Feier selbst den Raum, der seitens der religidser und spiritueller liturgisch-ritueller

Kirche Uber das Ritual der Lebenswende als Praxis. Er ist deshalb nichts Starres und
ein offentlicher religidser Raum interpretiert  Fixes, sondern wird in seiner Bedeutung

wird. immer wieder neu mit wechselnden
Perspektiven und Praktiken konstruiert.

4. Der Erfurter Domberg als Identitéts Das gilt bereits fir die christliche Liturgie
marker in sékularisierter Gesellschaft und Feierkultur, die sich in verschiedener
Der Erfurter Domberg mit seinen vielfal- Weise ganz unterschiedlicher Raume und
tigen und intensiven Nutzungen ist ein Raumkombinationen bedient. So bleibt
Beispiel, wie Kirchenrdaume in einer extre- diese Kirchenanlage auch in einer stark
men Diaspora Orte der visible religion sein durch Konfessionslosigkeit gepragten Land-
kénnen. Entscheidend sind dabei — neben schaft ein Ort sichtbarer, zugleich vielfal-
der Lage und der asthetischen Qualitat — tiger Religion, der seine Dynamik vor allem
die Nutzung sowie die Offenheit flir unter- von Ritualen und Liturgien her bezieht.
schiedliche Deutungen. Es handelt sich bei Der Domberg ist in dieser Weise ein Faktor

diesen Kirchen nicht um Museen, auch nicht  im offentlichen Leben Erfurts.
um Orte der Folklore. Dominant ist zweifel-

los die liturgisch-religitse Praxis der Katho- Der amerikanische Soziologe José Casanova
lischen Kirche, aus der die unterschiedlichen  hat jingst davor gewarnt, dass die Sakulari-
Kirchenrdume ihre Sakralitat erhalten. sierungsthese, die besagt, dass Modernisie-
Es bleibt aber nicht bei einer allein nach rungsprozesse in der Gesellschaft zwangs-

innen wirkenden Sakralitat, der Ort entwi- Idufig mit einem Verlust von Religion ein-



CHRISTLICHE TOPOGRAPHIE IN SAKULARISIERTER GESELLSCHAFT 81

hergehen, in Westeuropa die Wahrnehmung
von Religion und Erwartungen fir ihre
Entwicklung dominierten, dies tbrigens
auch in den Kirchen.,In dieser Hinsicht sind
Sakularisierungstheorien in Europa in dem
MaRe sich selbst erfiillende Prophezei-
ungen, als eine Mehrheit der Bevdlkerung
sie als Beschreibung von Gegenwart und
Entwurf von Zukunft akzeptiert.’2 Seine
Skepsis gegeniber einer solchen Akzeptanz
formuliert Casanova sehr deutlich. Er sieht
darin sogar eine - nicht die einzige! - ,der
Hauptursachen fir den drastischen und
plotzlichen Niedergang religidser Praktiken
in Europa in der Periode nach dem Zweiten
Weltkrieg".

Gerade mit Blick auf Kirchenrdume und ihre
markierende Funktion flr die Identitdt der
Stadte und ihrer Menschen sollte die These
des Religionssoziologen zumindest provo-
zieren, Uber die Sichtbarkeit von Religion
und nattrlich auch des Christentums im
offentlichen Raum durch Rdume nachzu-
denken. Der Schweizer reformierte Theolo-
ge David Pliss hat die Zusammenhange
zwischen der Visibilitdt von Religion und
ihrer Lesbarkeit, also doch wohl Erkennbar-

keit auch im Raum herausgestellt. ,Sichtbare

Religion im 6ffentlichen Raum ist eine
performative Religion, eine materialisierte
und verleiblichte Religion, die erst in kor-
perhafter Interaktion real anwesender Men-
schen und in Bezug auf materielle Gegen-
stande und Bauwerke identifiziert werden
kann."? Pluss verlangt eine rdumliche Aus-
legung von Religion, ,um als Religion im
offentlichen Raum lesbar zu werden.” Wenn
man sich aus den Fangen einer simplifizie-
renden Sakularisierungsthese befreien
mochte und - auch als Kirche - nach neuen
Méglichkeiten des Offentlichwerdens von
Religion und insbesondere christlichem
Glauben sucht, wird man gut beraten sein,
an den Kirchenbauten als Prasentation von
Glaubensuberlieferung und -praxis im
offentlichen Raum nicht vorbeizuschauen.

Beispiele wie der Erfurter Domberg zeigen
eindrucksvoll, wie solche Orte des Glaubens
heute in der Gesellschaft und damit Gber
den binnenkirchlichen Rahmen hinaus
Religion sichtbar machen kénnen.

1 Jiirgen Mohn, Die Auflsung religioser Topographie der
Stadt? Anmerkungen zur Diversifikation des Religidsen im
Raum des Offentlichen, in: kunst und kirche 71. 2008, 24-28.

2 José Casanova, Die religidse Lage in Europa, in: Sakularisie-
rung und die Weltreligionen, hg. v. Hans Joas — Klaus
Wiegandt. Frankfurt/M. 2007, 322 -351, hier 338.

3 David Pliiss, Sichtbarkeit von Religion. Ein vernachlssigter
Aspekt von Offentlichkeit in Theologie und Sozialphiloso-
phie, in: kunst und kirche 71. 2008, 15-20, hier 18.



Zur Restaurierung und Konservierung des spatgotischen Taufsteins
und seines Uberbaus in der Erfurter Severikirche

Falko Bornschein

Im Westbereich des nordlichen Seitenschiffs
der Erfurter Severikirche befindet sich ein
spdtgotischer Taufstein mit bis zum Gewdl-
be reichenden baldachinartigen Uberbau.
Das Werk gehort zu den herausragenden
Schoépfungen spatmittelalterlicher Stein-
metzkunst.

Laut chronikalischer Uberlieferung wurde
das Monument 1467 vom Severikanoniker
Johannes Steinberg aus Duderstadt gestif-
tet und mit dem enormen Betrag von 2.500
Gulden finanziert. Der zustandige Meister
bzw. die ausfiihrende Werkstatt sind unbe-
kannt. In der jiingeren Forschung werden
StraBburger Einfliisse vermutet. Das bis auf
wenige Teile aus Sandstein gefertigte und
sich nach wie vor noch in situ befindliche
Kunstwerk weist eine Gesamthohe von 15 m
auf. Sowohl die kelchférmige Taufe, vor
allem aber der auf drei Pfeilern sich erhe-
bende Uberbau zeugen von virtuosem
handwerklichem Geschick und sind von
auflerordentlicher kiinstlerischer Qualitat.
Mannigfach durchdrungenes, mitunter
kiihn geschwungenes profiliertes Stabwerk
und reicher Blattbesatz zieren das grazile
Gebilde. In seiner kunstvollen Bearbeitung
scheint der Stein den physikalischen Geset-
zen des Materials zu widersprechen. Unwill-
kirlich fuhlt sich der staunende Betrachter
dadurch zum Uberpriifen des Werkstoffes
angehalten. In seiner Grundintention erin-
nert das in hoher Detailprazision ausge-
fihrte Gebilde an Werke der spatmittelalter-
lichen Goldschmiedekunst und in seinen
Schmuckformen an das Schnitzwerk von
Altargesprengen. Tatsachlich jedoch beste-
hen nur ganz wenige Stiicke (der Deckel,
Fialtirmchen und die Engelsfliigel) aus Holz

— der Rest ist aus feinkdrnigem Seeberger
Sandstein gearbeitet. Offensichtlich haben
sich hier Konner ihres Faches in Grenzge-
biete gewagt und sie gemeistert. Das eine
Generation vor dem Sakramentshaus von
Adam Krafft in der Nurnberger Lorenzkirche
geschaffene Kunstwerk beeindruckt nicht
nur durch seine Monumentalitdt und bild-
hauerische Qualitat, sondern insbesondere
auch durch die planerische Leistung und
deren Umsetzung, das enorme raumliche
Vorstellungsvermdgen sowie die Bewalti-
gung des Vorhabens in statischer Hinsicht.
Die Gehausearchitektur ist mit mehreren,
z.T. nicht mehr originalen figirlichen Dar-
stellungen ausgestattet. Auf halber Hohe
sind die Apostel Petrus, Paulus, Johannes,
Jakobus d. A. und Bartholomius sowie
Johannes der Taufer angebracht. Sie stehen
jeweils auf skulptierten Konsolen und unter
Baldachinen. Dariiber befinden sich drei der
Taufe beiwohnende Engel. Eine baldachin-
artige Bekronung birgt die einzige aus Holz
bestehende Skulptur - eine Strahlenkranz-
madonna. Polychromiert und teilvergoldet
bildet die wohl von einem einheimischen
Meister geschaffene Schnitzplastik einen
farbigen Akzent im oberen Bereich des
Gehauses. Den Befunden zufolge war der
Taufstein samt Uberbau urspriinglich offen-
sichtlich nicht gefasst. Ob dies schon der
gestalterischen Grundintention entsprach
oder ob eine Bemalung aus anderen Griin-
den zunéachst unterblieb, ist eine offene
Frage. Die heutige weif3-graue Fassung mit
schwarzer Betonung der Riicklagen und
Hoéhungen in Mattvergoldung stammt einer
Inschrift zufolge aus dem Jahre 1682.

In den zuriickliegenden Jahrhunderten
erfuhr das Kunstwerk eine gro3e Wert-



RESTAURIERUNG DES TAUFSTEINS IN DER ERFURTER SEVERIKIRCHE

schatzung. Als man Ende des 16. Jahrhun-
derts im benachbarten Dom ebenfalls einen
Taufstein mit Uberbau fertigen lieB, wurde
bereits auf das altere Werk der Severikirche
verwiesen. Letzteres sei ,wegen seiner
stadlichen form vnd arbeit” eine Zier der
Kirche. Noch vor Erscheinen der ersten
kunsthistorischen Literatur zum Severitauf-
stein duBern sich zahlreiche Beschrei-
bungen der Stadt Erfurt anerkennend und
erstaunt Uber den ,bewundernswirdigsten
Fleiss” und die ,h6chste technische Vollen-

EBRENE 1

dung” die aus dem Kunstwerk sprachen.
Bedenkt man die vielen ungiinstigen dufe-
ren Umsténde, die den Taufstein und seinen
Uberbau bedroht haben, so ist es fast als
ein Wunder zu bezeichnen, dass das spat-
gotische Kunstwerk mehr als ein halbes
Jahrtausend vergleichsweise gut {iberstan-
den hat und nicht zugrunde gegangen ist.
Zu erwdhnen in diesem Zusammenhang
sind etwa der grof3e Stadtbrand von 1472
mit der Zerstérung des Langhausdaches der
Severikirche oder die Erschiitterungen
durch Kriegseinwirkungen in den Jahren
1813 und 1944/4s.

Zwischen Sommer 2007 und Mai 2009 wur-
de das spatgotische Baptisterium konser-
viert und restauriert. Ziel der Arbeiten war
nicht nur eine Substanzsicherung und Wie-
derherstellung des Objektes als Kunstwerk,
sondern eine Ruckfiihrung in seine ur-
spriingliche Funktion der Taufe. Vor Beginn
der MaBnahmen zeigten sich mehrere Scha-
densphdanomene. Zahlreiche Einzelteile
waren abgebrochen und wurden lose auf-
bewahrt, andere fehlten ganzlich. Die Stein-
substanz wies an vielen Stellen Haarrisse
auf. Durch Absenkung des Gewdlbes, in das
der Taufsteinliberbau bis dato eingebunden
war, entstanden auf3erdem erhebliche Span-
nungen im Steinwerk, so dass die Standsi-
cherheit des Objektes beeintrachtigt war.
Die Fassung des Taufsteins samt Uberbau

ERENE B

Graphisch-stereophotogrammetrische
Messbild-Umzeichnung als Kartierungsgrundlage.

und Einfriedung war verschmutzt, z. T. lose Erstellt durch Fachhochschule Erfurt,

und partiell von Fehlstellen gezeichnet.

Fachbereich Restaurierung / Konservierung

83



84

Mit der Restaurierung und Konservierung
wurde ein Team unter Leitung der Magde-
burger Diplom-Restauratorin (FH) Claudia
Bottcher beauftragt. Auf Grund der sta-
tischen Probleme am Taufsteinlberbau
entschloss sich der Auftraggeber, den Stati-
ker Dr. Josef Trabert (Geisa) in das Vorhaben
zu involvieren. Die Arbeiten beinhalteten im
Einzelnen: eine statische Sicherung und
Ertlichtigung des Taufsteinliberbaus; die
Anbringung aller vorhandenen losen bzw.
abgefallenen Teile; eine Ergdnzung von
formrelevanten, silhouettenbetonenden
Partien und von Bereichen mit besonderer
ikonografischer Bedeutung; das Kleben von
Schalen und Rissen; die Trennung von der
Gewolbeanbindung; eine Reinigung, Festi-
gung und Retuschierung der barocken
Fassung des Werkes; die Restaurierung der
polychrom gefassten Mutter Gottes im
Strahlenkranz; die Restaurierung der Metall-
teile (Gitter und Taufbecken) sowie die
Restaurierung und Konservierung des hol-
zernen Taufdeckels mit Neufassung und
Ergdnzung der Zwischenfelder. Auf einen
Riickbau der wohl aus den 1870er Jahren
stammenden stark verunstaltenden steiner-
nen Einfriedung wurde verzichtet.

Im Rahmen der Restaurierungsarbeiten kam
eine im Jahre 1682 Uberstrichene werkzeit-
liche Inschrift zum Vorschein, die z. Z. noch
genauer analysiert wird. Sie befindet sich
auf schmiedeeisernen Quereisen im unteren
Bereich zwischen den drei Hauptpfeilern.
Grundlage der Arbeiten war eine detaillierte
Schadensanalyse und Kartierung — durchge-
fihrt von Studenten der Fachhochschule
Erfurt (Fachbereich Restaurierung und Kon-
servierung) unter der Regie von Prof. Tho-
mas Staemmler. Der in den Jahren 2006/07
erfolgten Kartierung lagen photogramme-
trische Aufnahmen des Kunstwerkes zu
Grunde. Letztere wurden im Sommer 2006
von der fokus GmbH Leipzig angefertigt.

RESTAURIERUNG DES TAUFSTEINS IN DER ERFURTER SEVERIKIRCHE

Die Gesamtkosten der umfangreichen Re-
staurierung und Konservierung konnten nur
teilweise durch das Bistum Erfurt und die
Pfarrgemeinde St. Severi getragen werden.
Neben Eigenmitteln der Pfarrgemeinde
sowie Anteilsleistungen des Bistums und
des Dombauvereins ist vor allem die groB3-
zligige finanzielle Unterstiitzung und fach-
liche Begleitung durch das Thiiringische
Landesamt fiir Denkmalpflege und Archdo-
logie hervorzuheben.

Nunmehr prasentiert sich das Kunstwerk in
einem statisch ertlichtigten und im Detail
gesicherten Zustand. Durch die Reinigung
und Teilretuschierung der barocken Fassung,
die Wiederanbringung loser Teile, die Ergan-
zung mehrerer relevanter Partien und eine
weiterfiihrende Bearbeitung des holzernen
Taufdeckels wurde es zudem auch in seiner
Optik erheblich aufgewertet.

Der engen Zusammenarbeit aller Beteilig-
ten ist es zu verdanken, dass nicht nur die
umfangreiche und mitunter fachlich kom-
plizierte Restaurierung und Konservierung
des bedeutenden Kunstwerkes erfolgreich
durchgefiihrt werden konnte, sondern vor
allem auch eine Wiederbelebung der Nut-
zung des Objektes zum Sakrament der
Taufe gegliickt ist. Mit dieser Intention ist
das Kunstwerk entstanden und so kunstvoll
ausgestaltet worden - wie die Stifterinschrift
knapp vermeldet:,co[m]pletu[m] hoc op[us]
an[n]o d[omi]ni m cccc Lxvi pro gloria sacri
baptismi” (Dieses Werk wurde im Jahre des
Herrn 1467 vollendet zur Ehre der hl. Taufe).

rechte Seite:

Gesamtansicht des Taufsteins

mit Uberbau aus Richtung Osten.
Foto: Bildarchiv Dombauamt Erfurt
(Aufnahme: Gregor Peda, Passau)






86

Kunst und Religion

Thomas Kesseler

. Hkx

i ﬁmww e
N S aaaak’:



e I e

—

e e

oy -a_h-"'a &
N L
b T e Ty
-\'. ..\'-q =
e e e W e
T



KUNST UND RELIGION

Zeichnung, Grafik, Malerei, Farbe, Holzschnitt,
Glasmalerei, Plastik und Architektur

Michelangelos Jiingstes Gericht wird in der
Literatur als ungeheuer plastisch beschrie-
ben. Uber mehrere Tage versuchte ich 1980
noch als Student immer als letzter in der
Sixtina zu bleiben, um das Bild in Ruhe zu
betrachten und um zu zeichnen, wenn die
Gruppen bereits zum Ausgang unterwegs
waren. An einem Tag wurde plotzlich das
kiinstliche Licht ausgeschaltet, und das Bild
schien formlich Giber mich herzufallen. Die
plastische Wirkung war durch das Kunst-
licht, in dem nur die Schmutzschicht reflek-
tierte, fast aufgehoben gewesen. Die Fres-
ken Michelangelos waren damals noch
unrestauriert und die Beleuchtung noch
nicht als indirektes Licht installiert. Bilder
vermdgen fast Gewalt auszuiliben auf den
Betrachter. Die Suche nach dieser intensiven
Beriihrung bis auf das Mark fiihrt mich
immer wieder an Orte und in Ausstel-
lungen, wo dieses Erlebnis sich wiederholt.
Diese Erfahrungen setzen in mir eigene
kiinstlerische Kréfte frei, die Nachfolge
anzutreten und den Raum des Phantas-
tischen zu betreten.

In einer Phase tiefster Depression beschloss
ich, in einer namhaften Galerie fiir Altmei-
stergrafik etwas fiir mich zu tun und Kunst
zu erwerben. Es war ein winziges Blatt mit
zwei balgenden Kindern des Kleinmeisters
Barthel Beham aus der Diirerschule in Nirn-
berg. Der Kupferstich stand einige Wochen
neben meinem Sessel, den ich aus gesund-
heitlichen Griinden selten verlassen konnte.
Oft hielt ich es lange in der Hand. Es wirkte
als Medizin, gab mir Lebenskraft zuriick und
fiihrte mich sozusagen wieder zu meiner
eigenen Mitte. Diesen Prozess konnte ich in
der Folgezeit mit der Wiederaufnahme
meiner kiinstlerischen Arbeit fortsetzen.
Kunst vermag Wunden zu heilen.

Alberto Giacometti, Fiillfederzeichnung auf Buchseite,
15X 18 cm, (a. 1963

Es fallt mir schwer, nur einen Kinstler als
Vorbild zu nennen. Diirer eroffnete mir die
Intensitdt der Betrachtung, Giacometti die
Suche nach dem AuBersten, Rothko war
stets ein guter Ratgeber. Die Schwarzlotma-
lerei der Glasfenster im Zisterzienserkloster
Heiligenkreuz bei Wien, wo ich wahrend
meines Wiener Studiums eine Zelle zur
Verfligung gestellt bekommen hatte, beein-
flusste meine Grundvorstellung der Glasma-
lerei und Raumwirkung tief.

Meine Eltern fuhren mit uns Kindern oft
nach Frankreich ans Meer in die Ferien. Auf
jeder Reise besuchten wir mindestens eine
Kathedrale, deren Raume mir tief im Ge-
dachtnis blieben. Bereits mit sieben Jahren
hatte ich beschlossen, Maler zu werden.
Mein Kunstlehrer auf dem Gymnasium
unterstiitzte und forderte mich. Der Kiinst-
ler Werner Graef, Nachfolger des Bauhauses,
Mitglied der Kiinstlergruppe ,De Styl” war



KUNST UND RELIGION

89

Kapelle evangelische Bildungsstatte, Haus Villigst, Bauamt der westfélisch-evangelischen Landeskirche Bielefeld in
Zusammenarbeit mit Thomas Kesseler; Malerei, Ausstattung, Glasmalerei Thomas Kesseler, Schwerte, 2007

der erste, der mich durch harte Kritik auf-
forderte, an meine Grenzen zu gehen.

Mit 15 stand ich auf dem Domplatz in Bam-
berg und zeichnete. Ein Herr schaute mir
Uber die Schulter, ,Du zeichnest ja ganz gut.
Ich mache gerade einen Inspektionsrund-
gang im Dom, mochtest Du mitkommen?”
Der Dombaumeister nahm mich mit in den
Dachstuhl, auf die Tiirme und in die Keller-
gewolbe. Vermutlich gab mir dieses Erlebnis
den AnstoB, viele Kathedralen zu besteigen
und zu erforschen und letztlich nach dem
Malereistudium auch Architektur zu studie-
ren. Meine Lehrer an der Akademie in Dis-
seldorf, vor allem Erwin Heerich und der
Kunsthistoriker Walter J. Hofmann, pragten
tief meine schon vorhandene Suche nach
der Einheit der Kiinste mit der Architektur.
Die Herausforderung von Hans Hollein in
Wien, Architektur als Kunst zu begreifen, tat
ihr tbriges.

Kunst und angewandte Kunst sind eng
verwandt. Beide flihren zu einer tiefen
Bewegung des Geistes. Kitsch wirkt nur als
mindere Reproduktion duf3erlicher Merk-
male, um mit einer scheinbaren Wirkung zu
liebdugeln. Dekoration versteht sich als
durchaus kinstlerische Begabung, Dinge in
einen guten Wirkungszusammenhang zu
stellen. Im Sinne der angewandten Kunst,
etwa einer farbigen Raumfassung, kann die
Dekoration durchaus zum wesentlichen
Bestandteil des Kunstwerkes werden. Die
Dekoration, sofern sie Kitsch wird, gilt als
bloe Reproduktion von Kunst. Sie versucht
mehr zu sein, als sie mit geistiger Substanz
fullen kann. Auf diese falsch verstandene
Dekoration sollte in jedem Falle verzichtet
werden.

Per definitionem wiirde der Kirchenraum
sich als funktionaler Versammlungsort
gentigen. Aber schon die Architektur besitzt



KUNST UND RELIGION

die Tendenz, eine abbildende Kunst zu sein.
Die altchristliche Kirche war Abbild des
Thronsaales des Kaisers, die romanische
Kirche eine Festung Gottes, die gotische
Kathedrale ein Bild des himmlischen Para-
dieses. Das Kunstwerk wirkt somit als eine
Verldngerung dieser immanenten Bildhaf-
tigkeit. Im einzelnen Kunstwerk vermag die
Spannung des Kirchenraumes zu kulminie-
ren, in anderen erweitert sich das architek-
tonische Bildverstandnis. Kunst im 6ffent-
lichen Raum dient der Selbstdarstellung des
Ortes und der Politik. Sie adelt als kultur-
beflissen und schafft einen dem Menschen
zugewandten Raum. Durch sie erfadhrt die
Stadt den menschlichen MaRstab.

Im Niveau der Kunst einer Zeit misst sich
die geistige Dimension von Kirche und
Staat. Kirche war viele Jahrhunderte die
wichtigste treibende Kraft zur Weiterent-
wicklung von Kunst und deren tragender
Auftraggeber. Kunst war im Zeitalter des
geringen Medienkonsumes neben Ge-
schichte und Musik ein wirklicher Hohe-
punkt des Erlebnisses. Heute findet Kunst
einen ebenso geringen Stellenwert im All-
tag wie Kirche, da andere Medien wichtiger
zu sein scheinen. Kirche kann jedoch wie
das Museum zu einem Ort der Betrachtung
und des kulturellen Genusses werden, was
wiederum eine gro3e Chance beinhaltet.

Das gesellschaftliche geistige Niveau verhalt
sich analog zur jeweils meist verbreiteten
und am besten zu rezipierenden Kunstart.
Anstrengende Kunst wird in der Regel ab-
gelehnt von der Massenrezeption. Alle
Bemiihungen, durch Kunst das Niveau der
Menge zu steigern, sind als gescheitert
anzusehen. Je hoher das so genannte Ni-
veau steigt, desto eher st6Bt sie auf Unver-
standnis. Das Gros der Gesellschaft hangt
daher vor allem an der abbildenden Kunst,
wie etwa dem Film, weil auf den ersten Blick
der Wunsch nach Verstandnis, der Erfolg
von Kommunikation, befriedigt wird.

Wahrend meines Studiums in Wien be-
wohnte ich, wie erwdhnt, eine Zelle im
Kloster Heiligenkreuz. Der Aufenthalt wurde
mir als Gegenleistung fiir Fotos und Baudo-
kumentation grofBziigig zur Verfligung
gestellt. Im Gesprach mit den Monchen
stellten wir fest, das die gleiche Intensitat
von Kontemplation und Zurilickgezogenheit
Basis beider Lebensformen ist. Kunst heif3t
Auslotung der Grenzen der Existenz ebenso
wie die Religion.

Zisterzienser-Kloster
Heiligenkreuz,
Kreuzgang,
Glasmalerei mit
Schwarzlot,
12./13. Jahrhundert




KUNST UND RELIGION

L
I

A |l

i1 i 3 :
AN
A

Jiis
1l
T BEeT
W [
11H

Kunstwerke fiihren in der Rezeption und
Erfassung der wesentlichen immanenten
Realitdten den Betrachter, Leser oder Zuho-
rer zu sich selbst. Selbstfindung und Reflek-
tion des Menschen erfolgen durch Kunst-
und/oder Naturerlebnisse wesentlich star-
ker. Selbsterkenntnis wird geférdert und der
Mensch in seiner Persénlichkeit geht gefe-
stigt aus der Begegnung mit Kunst hervor.
Insofern sind Kunst und Religion verwandte
Wege dieser Wahrnehmung. Kunst kann
Leitbildfunktion und Orientierungsbild sein.
Sie kann jedoch gesellschaftlich auch miss-
braucht werden.

In der evangelischen Matthaikirche in Ds-
seldorf hatte ich erstmals Gelegenheit, 56
Glasfenster fiir die von mir renovierte Kirche
neu als Bleiglasfenster zu gestalten. Die
Bilder befassen sich mit dem Schépfungszy-
klus. Die Scheidung von Licht und Dunkel
wird zum Ausgangspunkt der Malerei mit
Schwarzlot. Die Kirche wurde 1930 von den
Architekten Rosskothen und Wach gebaut.
In dieser Arbeit werden die hier erlduterten
Zusammenhange sehr gut nachempfindbar.
Zisterziensische Strenge wie Raum und
Bildkonzeption werden sichtbar.

LN Iy

RN
e i

PG il |
IRl ‘||!|n|.mil!?

& &%

-

)

~—

oben, Mitte:
Thomas Kesseler, Glasmalerei in der evangelischen
Matthdikirche, Diisseldorf, 2007

unten: Thomas Kesseler,

Umbau und kiinstlerische Gestaltung sowie Glasmalerei,
Malerei der Chorschranken, katholische Pfarrkirche St.
Katharina, Unna, 2006 (s. Alte und neue Kunst 44/2008)



Weniger ist mehr!? — Ein Standpunkt

Thomas Jessen

Ich mochte einfach fiinf Begebenheiten erzahlen, die

- so denke ich - das Thema,,Ist weniger mehr?” treffen.
Diese Begebenheiten habe ich betitelt mit Minimal
Mensch, Die sechste Station, Der Sammler, Passion und

lese den Anfang der sechsten Station der
Kreuzwegandacht: ,Veronika reicht Jesus
das Schweif3tuch. Veronika sieht Jesu Leid
und die Rohheit der Soldaten. Sie fragt

Der Ostermorgen. nicht, was die Menschen denken. Mutig

Minimal Mensch
Stellen Sie sich einen Galerieraum vor. Leer,
weild gestrichen, gldnzender FuBboden. In
der Mitte ein schlichter Betonquader. Flach,
klein und unscheinbar, sonst nichts. Sie
gehen umher, schauen. Minimal-Art in
reinster Form - kdnnte man denken. Und
dann liegt da dieser Zettel, meist auf der
Fensterbank in der Galerie, und Sie nehmen
ihn und lesen. Die Kiinstlerin hei3t Theresa
Margolles. Die Arbeit heif3t,Burial”. Das
Kunstwerk ist ein Sarg. Sie stutzen und
lesen weiter. Eine Frau hatte, nachdem sie
eine Fehlgeburt erlitten hatte, die Kiinstlerin
gebeten, den Fotus, der sonst im Kranken-
haus selbstverstandlich entsorgt worden
wadre, in einem Kunstwerk zu bewahren. So
schuf Theresa Margolles diesen Quader,
sparte in der Mitte einen kleinen Hohlraum
aus, in dem der Fotus - luftdicht isoliert -
sein Grab fand. Ist das minimal? Wenn man
diesen Gedanken gefal3t hat, daf3 in diesem
Quader ein Foétus ist, kann ich hinter dieses
Wissen nicht mehr zurtick. Ein Wissen, das
in Wirklichkeit ein Glauben ist, denn ich
kann es nicht Uberprifen. Ich stehe da in
der Galerie und kann es nicht fassen. Ich
kann es nicht tberprifen, ich muB es glau-
ben. Ist da wirklich ein Fétus drin? Ware
weniger mehr gewesen?

Die sechste Station
Ich habe aus der Fronleichnamskirche in
Aachen ein Gebetbuch mitgebracht und

dringt sie durch die Menge und bietet dem
Herrn das Schweiftuch, in das er sein Ant-
litz driickt.” Der Vorbeter: ,Zu dir redet mein
Herz, ich suche dein Antlitz, und wir werden
gerettet.” Wer liebt, der sucht die Nahe des
anderen. Eine Nahe, die es erst einmal
auszuhalten gilt. Wer liebt, der kiimmert
sich auch nicht so sehr um all das ,Wenn”
und ,Aber’, der kommt ganz nah heran. Und
dann riecht er den Schweil3. Veronika riecht
wahrscheinlich sogar noch Blut, Dreck,
Staub, sie kommt seinem demolierten Ge-
sicht sehr nahe. Das ist sicher nicht jeder-
manns Sache. Aber Veronika liebt. Sie
schiebt die Distanz und alle intelligenten
Einwdnde und Erwagungen einfach an die
Seite. Sie sieht ihn, den sie liebt. Und Jesu
Antwort? Sein Portrait! Er schenkt ihr sein
Abbild, das ,Wahre Bild", die ,vera ikon” Ist
dieser Mensch tatsdchlich Gottes Sohn? Wer
davon Uberzeugt ist, kann hinter diesen
Glauben, der fiir ihn Gewif3heit ist, nicht
mehr zurtick.

Der Sammler
In meiner Miinchener Galerie steht ein
Sammlerpaar. Der Mann steht vor einem
Aktbild. Er scheint wild entschlossen, das
Bild zu kaufen. Also sagt die Frau:,Diese
Frau kommt mir nicht ins Haus." ,Verzei-
hung’, sage ich, ,das ist doch nur ein Bild."
Aber mein Einwand war nicht wirklich Giber-
zeugend. Denn natirlich weil3 ich darum,
dal man sich mit so einem Bild etwas Frem-
des ins Haus holt, ein fremdes Gegeniiber.



WENIGER IST MEHR!? -

Malerei, wie ich sie schatze, sucht den di-
rekten, emotionalen Kontakt zum Betrach-
ter, sie versucht, ihn ins Bild mit hineinzu-
nehmen. Und das mufl man erst einmal aus-
halten. Diese Nahe ist nicht immer
angenehm, ein reflektierendes Zurticktreten
ist nicht immer leicht. Das aber ist das be-
sondere Charakteristikum und die Starke
von Malerei, so wie ich Malerei verstehe:
eine Subjektivitat, die Uber sich hinaus in
die Zeitlosigkeit greift. Trotz aller emotio-
naler Fallen, die in den Bildern stecken, trotz
der ungeheuren Prasenz eines Bildes, wird
immer dartber mitreflektiert, daB es sich
,nur” um ein Bild handelt. In dieser Span-
nung steht meine Malerei. Ein anderer
Sammler sagte mir vor einem anderen Akt-
bild:,Das ist tolle Malerei, aber ich mag
keine rothaarigen Frauen.” Ein schones
Kompliment, fand ich. Aber die Frage bleibt,
was fiir eine Realitat schafft die Prasenz
meiner Malerei?

Die Passion
Da lag zu Haus auf unserem Tisch das Buch
mit den Fotos zu einem Film. Meine Kinder
sahen das Buch und blatterten immer wie-
der darin. Kinder sind neugierig und blat-
tern. Und ich hatte den Eindruck, ich miBte
ein paar erkldarende Worte dazu erzdhlen, es
handelte sich um das Fotobuch zu Mel
Gibsons Film ,Passion”. Es war gerade Pas-
sion, und so pafite das ganz gut. Ich erzéhl-
te meinen Kindern die Passionsgeschichte
anhand dieser Bilder. Und von da an hiel es
nur noch: ,Papa, zeigst du uns noch mal das
Buch?” Und ich zeigte es noch einmal und
noch einmal und noch einmal. So sind
Kinder!

Ostern hatte meine Tochter ein rotes Kleid
an. Ich hatte die Idee, sie zu portraitieren
und bat sie, sich mal still hinzusetzen. Ich
wollte ein Portrait von ihr malen mit der
Szene der Veronika aus dem Film im Hinter-
grund. Unschwer werden Sie den Namen
meiner Tochter erraten: Veronika. Veronika

EIN STANDPUNKT 93

sal still, aber sie kam mit der Bedingung:
,Nur, wenn der Osterhase auch drauf
kommt!” Und er kam mit aufs Bild. Als ich
dieses Bild zum Fotografen brachte - was
ich immer mache, um es zu dokumentieren
- erschrak dieser und sagte: ,Das ist aber
ganz schon hart, dieses Bild.” Das war mir
gar nicht aufgefallen. Die Szene der Veroni-
ka, die Jesus das Schweif3tuch reicht, ist mir
geldufig, ja selbstverstandlich, sie hat auf
jeden Fall nichts Erschreckendes. ,Wieso
hart?”,Na ja, deine Tochter vor so einer
Szene, das ist schon..” Ich liel} das gemach-
te Foto des Gemaldes kontern, d.h. spiegel-
verkehrt eins zu eins abziehen. Und siehe
da, vor dem Foto la3t es sich besser reflek-
tieren. Die gespiegelte Fotografie wurde
anders wahrgenommen. Man kann
diestanzierter hinschauen, die Prasenz der
Malerei verschwindet: der Inhalt bleibt
gleich, riickt aber zuriick, an die zweite
Stelle. Mir wiederum schien der fotogra-
fische Abzug neben dem Gemalde dann
aber doch allzu glatt. Daher habe ich in
einem ndchsten Schritt versucht, das
,Erkannte” zu thematisieren und bildlich
nach vorn zu holen. Ich setzte Jalousien vor
das Bild und portratierte zusétzlich noch die
Schauspielerin der Veronika-Rolle aus der
Gibson-Verfilmung. So entstand ein zweites
Bild im Bild. Mein Fotograf war begeistert.
Ware weniger mehr gewesen?

Der Ostermorgen
Erinnern Sie sich noch an die Live-Ubertra-
gung des Fernsehens am Ostermorgen aus
Rom? Kardinalstaatssekretar Angelo Sodano
zelebrierte stellvertretend flr den erkrank-
ten Papst die Messe. Das alles entschei-
dende Thema aber war die Krankheit und
die damit verbundene Abwesenheit des
Papstes. Immer wieder ging die Kamera auf
die Privatgemacher des Heiligen Vaters.
Man sah nur den weif3en Vorhang, sonst
nichts. Ein Bild, das zu Spekulationen, Mut-
mafungen und Phantasien Anlal3 bot. Halt
der Heilige Vater die Faden noch in der



94

Hand? Sind die Machtkdmpfe schon im
Gange? Wird er seinen Ruicktritt erkldaren?
Wie steht’s wirklich um ihn? Wird man belo-
gen? Ach, diese schénen Spekulationen!
Und dann das Unfa3bare: Der Vorhang wird
zur Seite geschoben, und man schiebt ei-
nen todkranken Mann ans Fenster. Er halt
sich die Hand vor den Mund, bricht in Tra-
nen aus, kann kaum den Arm zum Segen
erheben. Und die Worte, die er sprechen
will, bleiben ein unverstandliches Rocheln
aus der in die Luftréhre hineinoperierten
Kandile. Ein unendlich beeindruckendes Bild
fur mich, das ich wohl auch nie vergessen
werde. Fiir andere war das schrecklich. ,Wie
kann man sich so zeigen!” Niemals hat man
einen Machtigen so ohnmachtig gesehen,
so klein, so niedrig, so hilflos, so erbar-
mungswiirdig. Dieser Stellvertreter Christi
zeigte die gebundene ohnmachtige Macht
des Gottessohnes, die ganze Macht in der
Ohnmacht. Das sind Bilder, die werde ich
nicht vergessen. Ware da weniger mehr
gewesen?

Geht es also bei dem Thema ,Ist weniger
mehr!?” wirklich um die alten und gestrigen
Grabenkampfe zwischen Bild und Bildver-
weigerung? Geht es heutzutage nicht mehr
um Néhe und Distanz? Und miiBte man
nicht demnach sagen: Die Bildersehnsucht
der Glaubigen ist eine Sehnsucht nach
Nahe, nach Realprasenz? Diese Sehnsucht
des Glaubenden, diese Sehnsucht der Ge-
meinschaft, die Jesus liebt, ist etwas vollig
anderes als die Sehnsucht nach der Kunst
der Nichtglaubenden in dieser Welt. In
diesem Sinne gilt die Sehnsucht nach dem
Bild nicht jeder Art von Bildern oder Kunst.
Die Sehnsucht bevorzugt die Kunst, die um
den Geliebten kreist.,Mehr” ist demnach
immer ,mehr Nahe”. Dem AuBenstehenden,
dem waére weniger tatsdchlich mehr.

WENIGER IST MEHR!? - EIN STANDPUNKT

Wir leben in einer Welt, in der die distan-
zierte Betrachtungsweise eine entschei-
dende Rolle spielt: Trainiert durch Fern-
sehen und Internet sind wir gewohnt, tiber
Bilder von Krieg, Blut, Krankheit oder Sex
wie selbstverstandlich zu verfiigen. Uber all
diese Bilder 1aBt sich wunderbar diskutieren
und reflektieren, wir kdnnen daran teilha-
ben, ohne daran teilzunehmen: die Blutfah-
nen der schiitischen Prozessionen im lrak,
die Todesfalle von Beslan, geiler Sex. Aber
was ist mit dem Bild des blutenden Chri-
stus, und wie gehen wir mit unseren Ster-
benden um? Wir suchen distanzierte Bilder
- die ,Salonkunst” unserer Tage wird in
unserer Zeit nicht umsonst von den grof3en
Fotografen gestellt. Unter ihnen kann ei-
gentlich nur noch ein Maler bestehen: Ger-
hard Richter. Er arbeitet mit der Distanz,
seine Malerei bleibt in der fotografischen
Ebene. Die Schleier, die Spiegel, die grauen
Flachen: der Betrachter bleibt auBRen vor.

Was also ist die,Bildersehnsucht der Glau-
bigen?” und nach welchen Bildern sehnen
sich die Glaubigen? Nicht ,mehr” oder
Lweniger” ist meiner Ansicht nach heute die
entscheidende Frage. Bilder sind immer ein
+Mehr”. Denn sie erweitern die eigenen
Vorstellungen immer, denn sonst bliebe
man in seinen eigenen Bildern und wiirde
sich nur noch um sich selbst drehen. Natdir-
lich passen mir die Bilder der anderen nicht
immer, sie sind den meinen womdglich
sogar kontrér, aber sie sind im Bezug auf
meine Vorstellungen immer ein ,Mehr".

Die entscheidende Frage ist die nach dem
Weniger” oder ,Mehr” von Nahe und
Distanz. Beziehungen sind ohne Néhe nicht
maoglich, auch Gottesbeziehungen nicht.
Und Beziehungen sind zundchst immer sehr
subjektive Angelegenheiten...



.‘._h
il

.ell

i

[
Tl =
f ‘Ii : '




Kunst — Diozesanbaumeister — Kirche

Peter Ruhnau

Kunst kann ihre Wirkung nur entfalten,
wenn sie einen Rahmen hat, rein raumlich,
und wenn sie Menschen findet, die sie
wollen und (ge-)brauchen. In diesem Dop-
pelwort (ge-)brauchen steckt vieles: Kunst
muB gehandhabt werden, gebraucht wer-
den, wie andere ,Gebrauchsgegenstande”
auch. Und: Kunst brauchen die Menschen
im Sinn von existentiell notwendig: Kunst
ist n6tig, notwendig, Not-wendend fiir viele.
Diese ,Vielen” sind Einzelne, auch wohl
Gruppen Gleichgesinnter und - Volk, Kir-
chengemeinden in ihrer tiberaus komple-
xen und komplizierten Zusammensetzung.
Wie gestaltet sich das Spannungsfeld zwi-
schen den Einzelnen (dem Kiinstler) und der
Kirchengemeinde (dem Kirchenvorstand)?
Welche Rolle kann das Bauamt in einem
Bistum dabei spielen, als Vermittler, als
Zuspitzer und Verscharfer? — Im folgenden
versuche ich einige Antworten auf diese
Fragen. Eine Uiber 30jahrige Erfahrung in
den Diensten verschiedener Bistiimer ist die
Grundlage fiir meine Darlegungen.

Die Beteiligten sind bereits genannt. Zuerst
ist da der Kirchenvorstand; er ist der Auf-
traggeber, ohne ihn wiirden viele Kunster-
eignisse (in unseren Kirchen) nicht stattfin-
den konnen. Er hat das Geld und damit die
Macht. Unterschiedliche Regelungen von
finanziellen Beihilfen seitens der Bistums-
verwaltungen bleiben hier drau8en vor:

In den allermeisten Fallen ist die Kirchen-
gemeinde mit dem Finanzierungsproblem,
das sich aus dem Wunsch nach Kunst ergibt,
allein. Also wird der Kirchenvorstand sich
ins Zeug legen und die finanziellen Mittel
fiir das Angestrebte besorgen. Das ist umso
leichter, je mehr der Kirchenvorstand tber-

zeugt ist von einem bestimmten Konzept.

Fur die Ausarbeitung eines kiinstlerischen
Konzeptes gibt es verschiedene Wege:
Eine Direktbeauftragung ist moglich, nach
vorausgegangener Beratung durch das
Diozesan-bauamt. Dieses hat in der Regel
einen breiten Uberblick (iber das zur Zeit
Machbare und kann, nachdem ein be-
stimmtes Problem in einer Kirchengemein-
de formuliert wurde, raten, helfen, Vor-
schldage unterbreiten.

Beispiel:

Vor langen Jahren wurden wir zu einer
Kirchengemeinde gerufen, die zur Erklarung
ihres Problems bereits ein Modell ihres
Kirchenraumes gebaut hatte. Es handelte
sich um eine Kirche aus den 1960er Jahren,
mit frei in den Raum gestellter Altarinsel
und darauf, an der Stelle, an der man friiher
den Hochaltar positioniert hétte, eine Stein-
Nadel, ca. 6 m hoch, mit einem Kreuz auf
der Spitze, das dem ,Eisernen Kreuz” sehr
dhnlich war. Der Altar stand in der Mittel-
achse, zur Gemeinde geriickt, der Taberna-
kel irgendwo seitlich auf der Insel, nicht
verortet. Auf die Stein-Nadel deutend laute-
te die Auskunft der Verantwortlichen vor
Ort:,Das wollen wir nicht mehr, das ist uns
zu wenig als Akzent und als Hintergrund fir
den Altar. - Wir wollen: Das!”

Im Modell stand eine mafstabsgerechte
Reproduktion des ... Isenheimer Altares.
,Wir haben jemand, der das kann und der
uns eine Kopie des Griinewald-Altares malt.
Nach einigem Schrecken konnten wir den
Kirchenvorstand verunsichern dadurch, daf3
wir sagten: Wenn wir den Isenheimer Altar



KUNST - DIOZESANBAUMEISTER - KIRCHE

Bocholt-Lowick, St. Bernhard, am Tag, als der Wandelaltar aufgestellt wurde.

97



98

sehen wollen, missen wir nach Colmar
fahren, nicht ins Miinsterland. Aber das Ziel
wollte die Gemeinde nicht aufgeben.

Nach vielen Diskussionen wurde der Auf-
trag an den Kolner Maler Hermann Gott-
fried gegeben, einen Wandelaltar zu schaf-
fen. Eine feststehende Tafel, ca. 2,5 x 2,5 m,
wurde gemalt, und jeweils zwei Fligel
zeigten unterschiedliche Szenen, dem Kir-
chenjahr entsprechend. Im Zuge der Be-
schaftigung mit diesem Projekt und dessen
heutige Losungsmaoglichkeiten entstand
eine Uberaus starke Begeisterung: Man
wollte noch die Riickseite der feststehenden
Mitteltafel bemalen lassen, und damit diese
auch der Gemeinde zugewandt werden
konnte, entstand die Idee, das Ganze auf
einer senkrechten Achse drehbar anzuord-
nen. Aber so ist es dann doch nicht gekom-
men, zum groBen Gliick fiir das Gesamte.

Fazit: In einer positv bestimmten Grund-
stimmung, die von Anfang an da war, konn-
te ein Direktauftrag zu einem Ziel fiihren,
das auch heute noch, ca. 25 Jahre spater,

gilt.

Nicht immer ist dieser direkte Weg mdglich;
er ist sogar ziemlich selten, weil ihm, jeden-
falls zu Beginn, jede Chance eines Ver-
gleichs fehlt: Niemand kann sagen, daB3 eine
Direktbeauftragung von Erfolg gekront sein
wird. Deshalb ist es Gberaus gut, einen
Wettbewerb zu dem beabsichtigten Thema
/ Problem zu veranstalten. Meistens wird
dies, nach gemeinsamer (d.h. mit dem Kir-
chenvorstand und dem Di6zesanbauamt
getroffener) Vorauswahl, ein eingeladener
Wettbewerb sein, mit mindestens drei,
vielleicht sechs oder acht Teilnehmern.

Wahrend der Jury-Sitzung, an der ma3geb-
liche Personlichkeiten aus den Kirchengre-
mien natirlich beteiligt sind, wird meistens
ein Konsens in der Beurteilung der vorge-
legten Arbeiten erreicht. Das geht, weil

KUNST - DIOZESANBAUMEISTER - KIRCHE

gerade in dieser Phase intensive Aufklarung
Uber kinstlerische Mittel, formale Auspra-
gungen und die jeweilige Aufgabenstellung
selbst geschehen. Dies ist ganz besonders
wichtig, weil die Vertreter der Kirchenge-
meinde in der Regel ein solches Verfahren
zum ersten Mal erleben. Wenn die Diskussi-
onen fiir die Gemeindevertreter Gberzeu-
gend waren und niemand Uberredet wurde,
ist das dann schlieBlich gemeinsam gefun-
dene Urteil von grof3er Tragfahigkeit.

Auch hier gilt: Was ein Kirchenvorstand
nicht will, hat keine Chance, und umgekehrt.

Beispiel:

Fir das kleine romanische ,Marienchérchen”
an St.Patrokli in Soest sollten neue Scheiben
angeschafft werden. Der zu verandernde
Zustand zeigte die einfache Rechteck-Ver-
glasung, wie sie in den Mangelzeiten unmit-
telbar nach dem Zweiten Weltkrieg ,normal”
war. Vier Kiinstler wurden gebeten, nach
intensiven Diskussionen in der Jury erhielt
Hubert Spierling den Auftrag, und so wurde
ausgefihrt.

(s. Alte und neue Kunst 43/2006)

Die Zufriedenheit mit der Veranderung
scheint bis heute allgemein zu sein.

Fazit: In vertrauensvoller Zusammenarbeit
zwischen allen Beteiligten gelang eine
Losung; sie ist ein KompromiB3, der beileibe
nicht den schalen Beigeschmack hat, der
diesem Begriff manchmal anhaftet.

Es kann auch vorkommen, daf3 der Pfarrer
einer Gemeinde in einem Gesprach im
Ditzesanbauamt die Situation in seiner
Gemeinde darlegt, hier insbesondere die
seines Altenwohnheimes. Durch Struktur-
veranderungen in dem Gebdude misse die
vorhandene Kapelle ihren Standort aufge-
ben. Also sei ein Ersatzbau, ein Neubau,
erforderlich. Und wir wollen das so!



KUNST - DIOZESANBAUMEISTER - KIRCHE 99

Ein Plan wird auf den Tisch gelegt, an dem Trotz der vielféltigen Erfahrung ist jede
sofort erkenntlich ist, daB der (nicht anwe- Aufgabe neu, nichts ist Routine; die Losung
sende) Architekt eine solche Aufgabe noch gelingt mit den Gemeindevertretern ge-
nie hat bewaltigen missen. Und es wird meinsam in professioneller Arbeit.

auch klar, daB, sollte der Bau so errichtet

werden, dieser weder funktionsfahig fir die DaB dabei die Kiinstler nicht zerrieben
Liturgie noch baukiinstlerisch und typolo- werden und die Kunst nicht auf der Strecke
gisch Uberzeugend sein kann. Angebote, bleibt, ist die stets neu zu I6sende Aufgabe.
Uber Alternativen nachzudenken (Wettbe-

werb) werden ebenso abgelehnt, wie das

Gesprach mit dem Architekten keinen Fort-

schritt in der Sache bringt. Stete Antwort:

Wir wollen das so! Es entsteht also eine

Kapelle, deren einziger Grund die Verhalt-

nisse der Macht sind: Was ein Kirchenvor-

stand will, kann im Zweifel nur schwer oder

gar nicht verbessert werden.

Den Schaden haben die Nachfolgenden.

Fazit: Ein Di6zesanbauamt mit seinem
Di6zesanbaumeister an der Spitze ist immer
nur so gut, wie es iberzeugen kann. Nie-
mand kann zu seinem Gliick gezwungen
werden; Ergebnisse wie diese missen erdul-
det werden. In diesem Geflecht spielt der
Gegensatz von Kirchengemeinde vor Ort
und zentraler Bistumsverwaltung eine
grof3e Rolle. Manchmal wird, nur um Recht
zu haben bzw. sich durchzusetzen, eine
schlechte Losung in Kauf genommen.

Immer geht es bei der L6sung architekto-
nischer und kiinstlerischer Fragen um Kon-
flikte. Die Grenzziehungen sind oft nicht
leicht. Die Verantwortlichen in einem Di6-
zesanbauamt sind ,die Profis fur Euch, den
Kirchenvorstand. Fur Euch ist die Renovie-
rung der Kirche eine singulare Aufgabe, weil
sie sich zum ersten Mal stellt; fir uns, Eure
Berater zum Besseren, ist sie schon 10omal
erfolgreich gelost.”



Un- und zeitgemal3e Betrachtungen

zu ,Kunst und Kirche”
P. Abraham Fischer OSB

Un- und zeitgemafe Betrachtungen zu ,Kunst und
Kirche"- so will ich meine Gedanken zu einem Thema
formulieren, das derzeit Menschen bewegt. Es geht mir
dabei nicht etwa um Losungen oder auch um Empfeh-
lungen, sondern um so etwas, wie lautes Nachdenken
Uber das Thema, intensives Nachfragen und um die
Kldrung einiger Zusammenhdange. Dabei sollen ge-
schichtliche Riickblicke ebenso eine Rolle spielen wie
das Nachdenken tber im Allgemeinen als anerkannt
geltende Begriffe und Zusammenhange. Also ,medias in
res” — gehen wir hin, das Herz der Dinge zu erkunden...

Kunst zwischen Illusion und Illustration

Liebe Betrachter und Betrachterinnen —
vielleicht darf ich in unserem Kontext auch
sagen: Lieber Sucher und Sucherinnen!
Diese Anrede gilt dann namlich den beiden
Seiten des Ausstellungsgeschehens:

Den Betrachtern, die sich auf den Weg ge-
macht haben, um Neues zu entdecken, um
sich bereichern zu lassen von den entdu-
Berten Sichtweisen anderer. Sucherinnen
und Sucher sind sie dann wirklich, wenn sie
Uber das bloBe Konsumieren hinaus, das es
im Kunstgeschehen leider auch immer
haufiger gibt, innerlich teilnehmen und
darin das Risiko eingehen, sich verdandern
zu lassen. lhnen kommt hier im innersten
Sinn des Wortes der Titel ,Be-Sucher” zu.

Die andere Seite des Kunstgeschehens ist
auch eine suchende. Kiinstler sind Men-
schen auf dem Weg, ausgestattet mit der
Begabung, darzustellen. Sie entwickeln eine
so individuelle Sprache der Eigenerfahrung,
dass sich der Kreis schon wieder ins Allge-
meine zuriickschlieBt. Uber die Sphiren von
Sprache und Bewusstsein, von Worten und

Denken hinaus entwickeln Kiinstler ei-
genste Aussagen und im gleichen Zuge die
dazu komplementdren Ausdrucksformen in
Malerei und Material.

Damit sind wir im Thema: Kunst zwischen
Jlustration und lllusion”. Wer sich nicht
vom wortschmeichlerischen Klang der
Alliteration der Begriffe verleiten Idsst, der
wird nachdenklich, vielleicht sogar arger-
lich: Da werden Betrachter angesprochen,
die lllusionen aufsitzen, schillernden Tau-
schungen der Wirklichkeit. Und es wird
Kinstlern unterstellt, dass sie beschreibend
an der Oberflache arbeiten, von fremden
Aussagen in Dienst genommen sind.

Dabei ist das Leben selbst und damit immer
auch Kunst in diesen Spannungsbegriffen
durchaus prasent.

Der Traum, jene tief erschreckende und
doch auch immer wieder spielerische Reali-
tat, er hat viel vom Ur-Grund dieser Wirk-
lichkeit. Seine Freiheit verdreht die Fakten,
kombiniert Erstarrtes und Verhartetes auf
seine Weise und wird so mitunter zur pro-
phetischen Vision, die die Zukunft lesbar
macht. Das bleibt eine Botschaft der Kunst
an unsere Gesellschaft: Leistung und harte
Zahlen im Sinn der buchhalterischen Kor-
rektheit mogen das Leben beherrschen und
es mitunter auch material begriinden, erfil-
len kénnen sie es ganz und gar nicht. Ge-
konnte lllusion, die schelmische Verstellung
der Tatsachen, der spielerisch lachelnde
Umgang mit dem Dogmatischen und darin
dessen Auflésung — vielleicht wage ich auch
zu sagen: dessen Erldsung - das alles ist
Dienst der Kunst an der Welt.

Die Illustration nun kommt von der genau



UN- UND ZEITGEMASSE BETRACHTUNGEN ZU ,KUNST UND KIRCHE" 101

anderen Seite. Dieser Begriff scheint uns
vertrauter, im angewandten Bereich der
Kunst hat die lllustration von Texten und
Zusammenhdngen einen ordentlichen Ruf
und Ort. lllustration geht von der Tatsache
aus, ldsst sich genau von ihr in Dienst neh-
men. Dabei nun steigt sie mikroskopisch in
die sogenannte Oberflache ein, erfasst die
Zusammenhange und schenkt dem Uner-
kannten und manchmal Unaussprechlichen
Bild, Symbol, eigene Sprache. Diese folgen
nicht etwa dem Willen des Kinstlers, son-
dern dieser ist vielmehr Seismograph, fein-
fuhligstes Medium einer sich durch ihn
erstellenden Aussage.

Das sind die Spannungspole: Kunst zwi-
schen lllustration und lllusion. Extreme, die
manchen erschrecken mdgen, andere sehen
darin jedoch den sich zurtick schlieBenden
Kreis, in dem Horizont und Detail sich ge-
genseitig ergdnzen und verstehen lassen.

So sind die beiden Spannungspole aufge-
zeigt, die beide Extreme erklaren. Es stellt
sich — um im Bild zu bleiben — dem auf-
merksamen Beobachter die Frage nach der
Spannung selbst, die Suche nach der Kraft,
die sie entfachen, nach dem Bogen, der sich
aufspannt, nach dem Einenden, das immer
ungesagt bleiben wird. Ich will es versuchen
mit einem ergdanzenden Wort des Sprach-
spiels anzureiBBen. Unser Thema kdnnte sich
denn vielleicht erweitern:,Kunst - lllumina-
tion zwischen lllustration und Illusion”.

Wenn die alten Mdénche ihre Biicher ab-
schrieben, dann war das ein muhseliges
Unterfangen, und die Schriften des Mittel-
alters waren schon dadurch fir sie mehr
als nur Buchstaben und Text. Im Schreiben
wurden sie verinnerlicht und meditiert. Eine
Anndherung, die uns seit dem Buchdruck
und spatestens seit den Textverarbeitungs-
programmen der Gegenwart abhanden
gekommen ist. Aus diesen Schreibmeditati-
onen der Alten folgten ndmlich Bilder von

faszinierender Seelentiefe und Aussagereife.
Die kunsthistorische Fachsprache nennt
diese oft reich bebilderten Schriften ,illumi-
niert’, erleuchtet, wie der lateinische Begriff
nahelegt. Hollen- und Himmelsvisionen von
illusorischer Kraft illustrieren die Texte,
erleuchten die toten Buchstaben, dringen
aus den Texten hervor, beleben und vermit-
teln sie eindruicklich und mitunter drastisch.

Bei dieser Technik sind die beiden oben
beschriebenen Zugdnge vereint: Der Text ei-
nerseits und das innere Erleben andererseits
sind Ausgangspunkte. Da der mittelalter-
liche Mensch nicht im trennend analy-
tischen Denken unserer Tage verhaftet war,
sondern Welt, Gott und Mensch noch als
Einheit erlebte, eroffnet der Gegensatz
zwischen Innen und Auf3en keinen Wider-
spruch, sondern wird als tiefe Einheit erlebt.

In vielen Kunstwerken unserer Tage scheint
genau dieses auf: Aussageformen, die
Gegensatzliches vereinen, ohne die Pole
aufzuldsen. Vielmehr liegt in manch polarer
oder auch extremer Aussage zeitgen0s-
sischer Kunst die einende Kraft der Span-
nung und des Uber-Alles-Hinaus.

Kunst ist und bleibt in diesem Sinne religits.
Sie ist in dieser Hinsicht transzendierend,
will sogar Gber das Allgemeine hinaus zum
Allgemeingiltigen. Mit dem Sichtbaren und
Erkennbaren kann sie sich nicht zufrieden
geben und hinterfragt es methodisch, gei-
stig und formal. Ob Kunst davon ausgehen
kann, dass ihrem Transzendieren etwas
entgegenkommt, ist immer offen und
grundsatzlich unklarbar.

Hier beginnt die Sphare des Glaubens und
auch der Wirkbereich von Kirche. Sie beken-
nen, dass dem sich Ausstreckenden etwas
entgegenkommt. Der frei sich mitteilende
Gott ist das Geheimnis des Glaubens und
Kirche eine Gemeinschaft der Selbstverge-
wisserung dieses Mysteriums in Ritus,



UN- UND ZEITGEMASSE BETRACHTUNGEN ZU ,KUNST UND KIRCHE"

Sprache und Lebenspraxis. Kirche und Kunst
sind in diesem Sinne eben nur Halbge-
schwister und gemeinsame Wege kénnen
nur Abschnitte sein, die gegenseitig respek-
tierend einander freilassen.

Kinstler ertragen die notwendigen Vorga-
ben einer Gemeinschaft nur schwer. Kunst
und Demokratie schon kénnen keine Ein-
heit finden, denn der Grundsatz des einen
ist der Tod des anderen. Sie kdnnen aber
einen erganzenden Dialog fiihren, der
wachrittelt und das Gegentiber durch
Fragen bereichert. Es kann in diesem Ver-
standnis weder Staatskunst oder Kirchen-
kunst geben, noch Kunstkirchen oder Kir-
chenkinstler. Dessen sollte man sich immer
wieder erinnern. Das bedeutet fiir den
Kinstler, sich von einer Kirche zu verab-
schieden, die Kunst lange als Mazen finan-
zierte und aus diesem Grund auch heute
noch von namhaften Kiinstlern aus nicht
nachvollziehbaren Griinden umworben
wird. Das bedeutet fiir Kirche, sich nicht
mehr mit fremden Federn zu schmiicken
und Kunst zu vereinnahmen, wo eigene
Ausdrucksformen zu entwickeln waren.
Kiinstler konnten dabei allerdings beraten
und durch Fragen Bewusstseinshilfen eroff-
nen.

Betrachten wir das Verhaltnis von Kirche
und Kunst einmal historisch. Dann namlich
kommen wir zu folgendem Stichwort:

Kirchen zwischen Kunst und Kitsch

Fragen wir einmal die Geschichte, wie alles
geworden ist. Das Verhéltnis von Kirche und
Kunst war immer schon ein spannendes. Im
ersten Teil der Geschichte des Christentums
wollte man nichts voneinander wissen. Die
frithen Christen hatten Mihe, sich zu eta-
blieren, wollten damals eine Gegenrichtung
zur romisch bestimmten Welt sein. Viele
Christen lehnten die schon ins Dekadente
verkommene Kultur des romischen Kaiser-

reiches ab. Der Staat hinwiederum verfolgte
die neue Glaubensrichtung, weil er sich
bedroht flihlte von einer Hoffnung, die
weltliche Maf3stdbe nicht als die letzten
anerkennen wollte. Die junge Glaubensge-
meinschaft konnte in dieser Zeit keinen aus-
gepragten Stil entwickeln. Einzig die Grab-
platten und Wandmalereien der Katakom-
ben zeigen uns christliche Motive und
Bilder in eindruckvoller Schlichtheit.

Christen sind Menschen, die von dieser Welt
nicht das Letzte erwarten. Sie machen nicht
alle Mode und jeden Trend der sogenann-
ten Gesellschaft mit. Nur das, was dem
Evangelium dient und der Ausbreitung des
Reiches Gottes, das libernehmen sie.

Mit der Erhebung des Christentums zur
Staatsreligion des rémischen Reiches unter
Konstantin andert sich vieles. Kirche im
institutionellen Sinn verfestigt sich, Kirche
zeigt sich als offentliche Instanz, Kirche
demonstriert sich. Die wachsenden finanzi-
ellen Méglichkeiten ermdéglichen Kirch-
bauten groBeren Stils, die wunderbaren
Kathedralen der spaten Antike entstehen.
So die Grabeskirche in Jerusalem und die
Geburtskirche in Bethlehem. Sie gleichen in
Stil und Form den rémischen Markt- und
Gerichtshallen, wie wir sie auf dem Forum
Romanum finden. “Basilika” ist der Begriff
fur diese Hallen. Das Christentum etabliert
sich und wird von einer kleinen suchenden
Glaubensgemeinschaft zur Institution Kir-
che. Wurden vorher - judischer Tradition
gemal - die Erl6sungsgeschichten weiter-
erzahlt und eher mindlich tradiert, so fin-
den sich nun reiche Bildgestaltungen und
architektonische Interpretationen des Glau-
bens.

Diese Phase von Kirche, Kirchenverstandnis
und Kirchenselbstverstandnis nun dauert in
Europa bis heute an: Kirche ist Institution,
die sich offentlich zeigt und in der Gestal-
tung ihrer Versammlungsraume ausdriickt.



UN- UND ZEITGEMASSE BETRACHTUNGEN ZU ,KUNST UND KIRCHE" 103

Dabei “menschelt” es immer dann, wenn die
Kirchenbauten mehr Selbstdarstellung eines
Bischofs, Fursten oder einer Gemeinde
werden. Immer aber, wenn die Auseinander-
setzung mit dem Glauben durchscheint,
werden Kirchen ,steingewordenes Gottes-
lob”, und in manchen Bildern scheint der
Himmel auf die Erde. In dieser Zeit ist die
Bildkatechese wichtiges Moment der Glau-
bensverkiindigung fiir diejenigen, die nicht
lesen konnten. Wandmalereien in Kirchen
sind mehr als Ornament, sie erzahlen den
Analphabeten die Geschichten Gottes in
immer neuen und faszinierenden Bildpro-
grammen.

Kirche erzdhlt von Gott und seiner Ge-
schichte mit den Menschen. Dazu bedient
sie sich der kiinstlerischen Ausdrucksmittel
ihrer Zeit. GroBere finanzielle Moglichkeiten
eroffnen reiche und aufwendige Gestal-
tungen, sowie das Engagement der besten
Kinstler ihrer Zeit.

Der Kiinstler nun, wie wir ihn heute sehen,
ist ein Produkt der Neuzeit. Sowohl in der
Antike wie auch im Mittelalter bleiben die
Namen der Kiinstler im Allgemeinen unge-
nannt. Es findet keine Trennung beispiels-
weise zwischen Handwerk und Kunst statt,
sondern beides ist stark miteinander ver-
netzt. Ein Architekt ist kein Kiinstler, son-
dern der Baumeister. Obwohl immer bedeu-
tende Begabungen Schiiler um sich
sammelten und Schulen - im Grunde ge-
nommen sind damit gro3e Malwerkstdtten
gemeint — griindeten, ist das Werk des
Einzelnen meist nicht in erster Linie Aus-
druck seiner selbst, sondern steht im Dienst
der Schule, eines Auftraggebers oder einer
Sache wie der der Glaubensverkiindigung.

Erst mit der Neuzeit, dem Humanismus,
werden Namen genannt, werden Werke
zugeordnet, die Klinstler Gbernehmen die
Verantwortung fiir ihre Werke, indem sie sie
signieren, mit ihrem Namen versehen.

Kiinstler werden sich ihrer Unverwechsel-
barkeit und ihrer Eigenart bewusst.

Damit ist der Kiinstler noch lange nicht
selbststandig, geschweige denn autonom.
Er ist immer abhdngig von Sponsoren und
Auftraggebern. Kiinstler waren bis in die
Mitte des vorletzten Jahrhunderts meist
eher das, was wir heute unter angewandter
Kunst verstehen, das meint, sie waren Auf-
traggebern und Vorgaben von auf3en ver-
pflichtet. lhre Gestaltungen waren von
auBen an ein Thema oder eine Aufgaben-
stellung gebunden. Natdrlich ragten die
Werke einzelner immer wieder exemplarisch
Uiber das Gros hinaus, aber Kunst war in
dieser Zeit eher gepragt von dem, was wir
heute unter Design, sprich angewandter
Kunst, verstehen. Kunst und Kirche waren
miteinander verbunden. Die Themen und
die Auftrdge des GroB3sponsors Kirche ga-
ben vielen Kiinstlern Brot und Herausforde-
rungen. Themen und Aufgaben wurden
zumindest als Rahmen von den kirchlichen
Bauherren, von Papsten oder Bischofen, vor-
gegeben.

Der freie Kinstler, den wir heute vor Augen
haben, taucht erst im 19. Jahrhundert in
breiter Vielfalt auf. Das Kunstwerk ist in
diesem modernen Sinn nicht mehr bestellt
oder von einem Auftraggeber gefordert,
sondern der Kinstler driickt sich auf seine
personliche Weise aus, er will mit seinen
Bildern oder Objekten anregen, herausfor-
dern, zu Widerspruch oder Zustimmung
reizen. Die Autonomie, das heil3t die Selbst-
gesetzlichkeit der Kunst, ist geboren; damit
geht die Emanzipation von allem Bevor-
munden und Einengen einher. Kunst will
frei sein.

Seit dem Ende des 19. Jahrhunderts nun
setzt sich in der Kirche eine Haltung durch,
die allgemein unter dem Stichwort ,Anti-
modernismus” gefasst ist. Der sogenannte
Syllabus - eine Zusammenfassung von
Lehrverurteilungen Pius” IX. und der



104

Modernisteneid Papst Pius X. sind Aus-
drucksformen einer totalen Distanzierung
der Kirche von der Welt. Jeder Priesteramts-
kandidat musste so den ,Irrtimern der
modernen Zeit” abschworen. Alle Kiinstler,
die sich nicht genligend von Marg, Picasso,
Kandinski oder Klee distanzierten, waren fir
kirchliche Auftrage inakzeptabel. Als in
Minchen und Paris die Revolution der mo-
dernen Kunst, die Loslésung vom Gegen-
stand hin zur abstrakten Kunst, ausbrach,
waren die Kirchentliren mit den pépstlichen
Erlassen amtlicherseits besonders fest ver-
riegelt. Kirche und Kunst haben sich vonein-
ander entfernt, weil sie sich innerlich veran-
dert haben. Aus dem Gesamt der Artifici hat
sich das Genre einer autonomen Kunst
entwickelt, die sich nicht mehr in Dienst
nehmen lassen will. Die Kirche hat sich in
einer Phase der Innenakzentuierung allem
Neuen verschlossen und so der Welt ent-
fremdet.

Ein Verhaltnis von Kirche und Kunst, das auf
Seiten der Kirchen immer wieder diskutiert,
von den Kiinstlern allerdings mit nlichterner
Distanz betrachtet wird, scheint sich aus der
Geschichte nicht oder nur mithsam begriin-
den zu lassen. Sicher gibt es eine Reihe von
Diskussionsthemen, von Bertihrungspunk-
ten oder Uberschneidungen, die es lohnt,
zu betrachten. Die gegenseitige Gastfreund-
schaft scheint dabei ein Forum fiir einige
Wenige zu sein, die das Verhéltnis mit ge-
genseitiger Achtung und dem Impuls, vom
anderen lernen zu kénnen, pflegen.

Der Kirchenraum und seine Gestaltung

Als nun der visionare Papst Johannes XXIII.
die Kirche fur die Zukunft 6ffnete, da erga-
ben sich auch fir die Frage nach der Litur-
gie und einem dafiir geeigneten Raum
neue Perspektiven.

Die tridentinische Liturgie ist gepragt von
einer objektiven Sicht des Ritus. Dieser wird

UN- UND ZEITGEMASSE BETRACHTUNGEN ZU ,KUNST UND KIRCHE"

vom Priester vollzogen, die Glaubigen tau-
chen dabei in das am Altar zelebrierte Mess-
opfer ein. Fur diese Art der Liturgie, die ja
immerhin Uber 400 Jahre lang maf3geblich
war, hatten sich mit der Zeit geeignete
Kirchenrdume entwickelt. Liturgie, beste-
hend aus Sprache, Gestus, Musik und bil-
dender Kunst, ergab ein Gesamtkunstwerk,
das durch die Jahrhunderte immer per-
fekter gestaltet wurde. Objektivitat nun
erstand aus strengen Regeln, von denen
keiner abweichen durfte; der Kirchenraum
war ein unpersonliches Gebilde, der Ritus

- von vielen Priestern nur mehr vollzogen -
eine dem Menschen ratselhafte Form.
Dieses Verstandnis, das sich tber Jahrhun-
derte ausgepragt hatte und dem Menschen
so etwas wie einen Halt, eine metaphy-
sische Sicherheit zu geben vermochte, kam
mit den gesellschaftlichen Strémungen
nach dem Zweiten Weltkrieg in Konflikt.
Alles Objektive war mit dem Bombenhagel,
dem Holocaust, der Not und Trauer um die
Millionen Gefallenen, hinweggewischt. Der
Mensch fand sich allein und einsam vor, wie
es die Aufklarer schon einige Zeit in ihren
philosophischen Kreisen erortert hatten.
Allein das Subjektive, das Personliche ist
unzerstorbar. Nur die Gedanken sind frei,
der Mensch nach Sartre ist hinausgeworfen
in die Heimatlosigkeit eines Weltalls, dem
Einstein mit der bedrangenden Frage ge-
gendlbertritt, ob dieses Universum ein
freundlicher Ort sei.

Die Veranderung der Liturgie im Zweiten
Vatikanischen Konzil nun ist der Versuch,
den Ritus in einer Form zu vollziehen, die
der Seelenverfassung der Glaubigen ent-
spricht und die auf die gegenwaértigen Note
und Freuden ein spiritueller Resonanz-
korper sein kann.

Liturgie ist ein Miteinander, alle sollen betei-
ligt sein. War der tridentinische Priester wie
Mose am Sinai der gro3e Vorbeter - Versus
Dei - vor den anderen, so ist er nun der-



UN- UND ZEITGEMASSE BETRACHTUNGEN ZU ,KUNST UND KIRCHE" 105

jenige — erkennbar an der Richtung der
Versus-Populi-Zelebration — der dem ge-
meinsamen Beten vorsteht. Der Liturge
kann nun verstanden werden als eine Art
Moderator der Liturgie, der amtlich beauf-
tragt, den Ritus anleitet.

In der Euphorie des Aufbruchs und der
Neuerung wurde der Kirchenraum zu einem
demokratischen Raum, in dem sich alle
Suchenden wiederfinden und verwirklichen
sollten. Bunte und charismatische Liturgien
verkorperten die Freude des gemeinsamen
Aufbruchs in die Welt von ,heute”. Dieser
Enthusiasmus aber ist nun auch schon ein
halbes Jahrhundert alt und hat Triibungen
und Schatten ebenso durchlitten wie Wider-
stande und Ablehnung.

Heute im begonnenen 21. Jahrhundert
suchen die Christen wie schon seit Griin-
dung der Religion nach dem zeitgemafRen
Raum fur Liturgie und Gebet. Interessanter-
weise entstehen derzeit eher gepragte
Raume, die den neu entdeckten Wert von
Stille und Zuriickhaltung ausdriicken. Religi-
0se Rdaume wollen Alternativen zu einer
lauten und verbilderten Welt sein. Der Ge-
danke einer Gegenwelt findet sich in den
grof3en Bauten der Geschichte. Romanische
Kirchen — meist die einzigen Steingebaude
— sollten Schutz vor aller Unbill des Lebens
symbolisieren. Die Gotik strebt dem Himmel
entgegen und erhebt den Menschen aus
der Endlichkeit. Das Barock schafft Bilder-
raume, die den Himmel auf die Erde
abbilden.

Heute misste der Kirchenraum ein Ort der
Stille sein, eine Zuflucht im Getriebe einer
hektischen Welt. Das Thema ,Design” spielt
in unserer Kultur eine Rolle wie nie in der
Geschichte. Der materielle Reichtum unserer
Kultur erwartet von den einfachsten Gegen-
standen nicht nur deren Funktion, sondern
legt Wert auf eine ansprechende Gestal-
tung. Viele funktional gleiche Dinge werden

in unterschiedlichsten Layouts produziert,
um diesem Anspruch gerecht zu werden.
Der Kirchenraum darf sich nun dem einer-
seits nicht verschlieBen, sich aber auch
nicht zum Diener des modebewussten
Zeitgeists depravieren lassen. Das ist eine
hohe Anforderung, der Prozess dahin noch
offen. Keine Kultur kann das Urteil Gber ihre
Friichte selber féllen, sondern das tun die
Nachfahren in gebihrlichem Abstand. Es
erfordert die Tugenden der Demut und
Hingabe ...

SchlieBen mdchte ich mit Wortkunst, die
mir das zu verdichten scheint, wenn Hilde
Domin schreibt:

Schoéner
Schoéner sind die Gedichte des Gliicks

Wie die Bliite schéner ist als der Stengel
der sie doch treibt
sind schéoner die Gedichte des Glliicks.

Wie der Vogel schoner ist als das Ei
wie es schon ist, wenn Licht wird
ist schéner das Gllick.

Und sind schéner die Gedichte
die ich nicht schreiben werde.



106 UN- UND ZEITGEMASSE BETRACHTUNGEN ZU ,KUNST UND KIRCHE"”

- i L
|

Marienhospital Oberhausen, Kreuz-Bild des unter uns wohnenden Gottes, Stahl gerostet, CT-Bild eines historischen Korpus



UN- UND ZEITGEMASSE BETRACHTUNGEN ZU ,KUNST UND KIRCHE" 107

Auf dieser Doppelseite: Arbeiten des
Benediktinerpaters und Kunstschmiedes
P. Abraham Fischer OSB, Kénigsmiinster

Katholische Kirchengemeinde Herzebrock, Leuchte fiir die
Gestorbenen, als Erinnerungslicht an der Kirche, Edelstahl

oben: Kreuz aus Eiche gebeizt
Mitte: Gepragtes Kreuz aus Blei
unten: qaudratisches Kreuz aus Edelstahl




108

Christoph Stiegemann

Der Di6zesankunstverein in
Paderborn darf fiir sich in
Anspruch nehmen, der alte-
ste im deutschsprachigen
Raum zu sein. Seine friihe
Geschichte ist von Wilhelm
Tack erforscht und in der
ersten Jahresgabe ,Alte und
Neue Kunst im Erzbistum
Paderborn’, die 1950 er-
schien, publiziert worden.?
Nach ihm hat Franz Wiiste-
feld (t2006), langjahriges
Mitglied im Vorstand, die
jungere Geschichte des Vereins nach dessen
Wiederbegriindung von 1949 bis 1998 fort-
geschrieben.? Auf beiden Arbeiten fuBend
sei hier aus Anlass des Jubildums kurz ein
summarischer Ruckblick auf die Anfénge
des Vereins getan und dessen jlingste Ge-
schichte im Zeitraum von 1998 bis 2009
nachgetragen.

Mit der sich formierenden katholischen
Bewegung um die Mitte des 19. Jahrhun-
derts erkannte auch die Katholische Kirche
ihre Verantwortung, fiir den Erhalt der
christlichen Kunst Sorge zu tragen. Nach
dem Scheitern der 1848er Revolution ge-
lang es der Kirche, einige der damals errun-
genen Rechte zu bewahren, von denen vor
allem das Recht auf Vereins- und Versamm-
lungsfreiheit fiir die Griindung der Kunst-
vereine wesentlich wurde. In diesem Zu-
sammenhang ist die Anregung August
Reichenspergers (1808-1895), einer der
fuhrenden Personlichkeiten des politischen
Katholizismus in Deutschland, zur Griin-
dung christlicher Kunstvereine zu sehen, die
am Anfang der Entwicklung steht. Die 1850

60 Jahre Verein fur christliche Kunst im
Erzbistum Paderborn — ein Rickblick

in Linz tagende 4. Generalversammlung des
,Katholischen Vereins in Deutschland” hatte
Reichensperger beauftragt, einen Satzungs-
entwurf flr einen christlichen Kunstverein
zu erarbeiten, der 1851 bereits im Organ fir
Christliche Kunst abgedruckt wurde.

Noch vor der offiziellen Griindung des Ver-
eins fir christliche Kunst in Deutschland auf
der 1852 in Miinster stattfindenden General-
versammlung hatte man zur Griindung von
Kunstvereinen auf Didzesanebene aufgeru-
fen. In Paderborn wurden bereits anla3lich
des Di6zesankatholikentages in Dortmund
am 3. September 1851 Beratungen iber die
Griindung eines Didzesankunstvereins
aufgenommen.

Die Griindung des ersten Diozesan-Kunst-
vereins in Deutschland erfolgte in Pader-
born am 17. Marz 1852. Bischof Franz
Drepper (1845-1855) unterstitzte die Initia-
tive des Vereins, an dessen Spitze als erster
Direktor der Paderborner Gymnasialpro-
fessor Dr. Wilhelm Engelbert Giefers (1817-
1880) stand. Schon am Ende des ersten
Vereinsjahres zahlte der Verein 237 Mit-
glieder, die sich in Lesezirkeln trafen. Auch
die Kunst wurde damals bereits gefordert.
So lieB der Kunstverein durch den Dissel-
dorfer Maler Andreas Miiller ein Olgemalde
des hl. Liborius malen (Abb. 1), das, durch
eine Lithographie verbreitet, schlief3lich in
verkleinerter Form das Titelbild im Sursum
corda schmickte. Der Verein erreichte nie
wesentlich mehr als 300 Mitglieder. Nach
dem Ausscheiden des ersten Direktors
Wilhelm Giefers begann der Niedergang,
der schlieBlich gegen 1867/68 in die Auflo-
sung miindete. Der Dombauverein setzte
die Arbeit fort, jedoch unter anderem






Vorzeichen. Vorrang hatte jetzt die Mittelbe-
schaffung fiir die grof3e Restaurierungsmaf3-
nahme des Paderborner Domes im Geiste
des Historismus durch den Dombaumeister
Arnold Guldenpfennig. Auch der 1912 be-
griindete Didzesanmuseumsverein bildete

Im Jargon des Di6zesanbauamtes ,Fuchshau” genannt:
Nach den MaBgaben von Prof. Alois Fuchs

in den 1950er Jahren errichteter Kirchenbautyp.

hier: St. Heinrich, Paderborn, NordstraBe

keinen angemessenen Ersatz, hatte er doch
den Schwerpunkt in der Unterstiitzung des
1913 wiedererdffneten Didzesanmuseums.

Erst nach dem Zusammenbruch des Dritten
Reiches und dem Ende der Nazi-Diktatur
war der Zeitpunkt zur Wiederbegriindung
gekommen. Die Initiative ging von Prélat
Prof. Dr. Alois Fuchs, dem Nestor der Pader-
borner Kunstgeschichte und langjahrigen
Direktor des Diézesanmuseums aus.* Er
schlug Dr. Wilhelm Tack — damals Pfarrvikar
in Hovelriege - als Vorsitzenden vor. Seiner
Bitte entsprach Erzbischof Dr. Lorenz Jaeger,
der den Verein besonders darauf verpflich-
tete, der Beférderung des kirchlichen Kunst-
schaffens der Gegenwart zu dienen. Am 12.
Oktober 1949 wurde der Verein in Bochum
wadhrend der Ausstellung ,Kunstschatze

60 JAHRE VEREIN FUR CHRISTLICHE KUNST IM ERZBISTUM PADERBORN

westfalischer Dome und Kirchen” durch
Generalvikar Dr. Friedrich M. Rintelen aus
der Taufe gehoben.

In der Jahresgabe des Vereins ,Alte und
Neue Kunst im Erzbistum Paderborn’, deren
erste Ausgabe 1950 erschien, sollte nach
dem Willen des Erzbischofs nicht nur die rei-
che alte Kunst zu Wort kommen, sondern
vor allem zu brennenden Fragen der zeitge-
ndssischen christlichen Kunst Stellung be-
zogen werden. Nimmt man die friihen
Ausgaben des Periodikums zur Hand, so
spiegeln sie die dynamische Aufbruchspha-
se kirchlicher Bautatigkeit nach dem Zwei-
ten Weltkrieg.s Zahlreiche Gotteshduser
waren in den Bomben des Krieges unterge-
gangen, man baute sie wieder auf oder
ersetzte sie durch Neubauten. Darlber
hinaus wuchs der Bedarf durch die Ansied-
lung unzahliger katholischer Vertriebener
und Flichtlinge aus dem Osten, fir die
neue gottesdienstliche Raume geschaffen
werden mussten. Die Beitrage in den Jah-
resgaben des Kunstvereins dokumentieren
die Restaurierungsmaf3nahmen und Neu-
bauten dieser Jahre, liefern aber auch inter-
essante Einblicke in das kirchliche Kunst-
schaffen der Zeit. Wegen des Umfangs der
Aufgaben konnte man dem Wunsch nach
architektonischer und kiinstlerischer Quali-
tat nicht immer gerecht werden. Ein retar-
dierendes Element bildete zusatzlich das
lange Festhalten an bestimmten Bautypen,
der Basilika mit betontem Westbau und
eingezogenem Rechteckchor (,Fuchs-
bauten, Abb. 2") etwa, weil man noch allzu
lange von einem neuen verbindlichen
Kirchbau-Stil traumte. Das erschwerte hdu-
fig die Realisierung neuer architektonisch
anspruchsvoller Konzepte, die es in anderen
Bistiimern in den 50er und zu Beginn der
60er Jahre bereits in groBerer Zahl gab. Seit
den 60er Jahren wurden auch verstarkt die
kirchbaulichen und kiinstlerischen Aktivi-
taten im Erzbischoflichen Kommissariat
Magdeburg in den Blick genommen.



60 JAHRE VEREIN FUR CHRISTLICHE KUNST IM ERZBISTUM PADERBORN m

Nach dem plétzlichen Tod des Vorsitzenden
Propst Dr. Wilhelm Tack am 17. Mai 1962
wurde der Verein kommissarisch von Prdlat
Franz Wustefeld geleitet. Am 28.Juli 1965
wurde dann Domvikar Prof. Dr. Karl-Josef
Schmitz zum neuen Vorsitzenden gewahlt,
der dem Verein bis zu seinem Tod am 26.
September 1994 vorstand. Das anfanglich
schlichte Einheitsdesign der Jahresgabe
wandelte sich. Die von Karl-Josef Schmitz
verantworteten Jahresgaben spiegeln den
schopferischen Schub des Zweiten Vatika-
nischen Konzils im Erzbistum Paderborn,
der den Kirchbau nach 1965 bis weit in die
70er Jahre hinein in besonderer Weise befli-
gelte. Das sakrale Bauwerk war einerseits
“Zeichen und Symbol tiberirdischer Wirk-
lichkeit’, wie es das 2. Vaticanum in der
Konstitution tber die heilige Liturgie, Kap.
VII., 122 formulierte. Andererseits wurden
neue liturgische Belange geltend gemacht,
die der um den Erhéhten Herrn versammel-
ten Gemeinde einen groBeren Stellenwert
einrdumten als zuvor. Die neuen Kirch-
bauten und grundlegenden Erweiterungen
im Erzbistum wurden in den Jahresgaben
durch den damaligen Diézesanbaumeister
Josef Rlienauver vorgestellt. Neben der
Architektur wurde aber auch den anderen
Kunstgattungen von der Wandmalerei, tiber
Skulptur, Malerei und Goldschmiedekunst
bis hin zur Textilkunst und Paramentik brei-
te Aufmerksamkeit geschenkt. Zusatzlich
finden sich immer wieder Beitrdge grund-
satzlicher kunsttheoretischer, theologischer
oder kunsthistorischer Art. Erwdhnt sei hier
der Aufsatz ,Deutsche Skulptur des 13. Jahr-
hunderts. Zur Frage nach den Vorausset-
zungen in Frankreich” von Peter Kurmann®
oder ,Goldschmiedearbeiten aus dem
Schatz der Paderborner Markt- und Univer-
sitdtskirche im Dizesanmuseum” von Her-
mann Maué.” Bis 1994 kamen auch verstarkt
die damaligen Suffraganbistimer Hildes-
heim und Fulda mit eigenen Beitrdgen lber
Kirchbau, Ausstattung, Restaurierungspro-
jekte und Museumsaktivitaten zu Wort.

Mit der Errichtung des Erzbistums Hamburg
und der Griindung des Bistums Magdeburg
im Jahr 1994 wurde auch die Kirchenprovinz
des Erzbistums Paderborn neu umschrie-
ben. Das Bistum Hildesheim wurde ausge-
schieden. Neu zu Fulda als Suffragan kamen
1995 die Bistiimer Erfurt und Magdeburg
hinzu. Auch der Kunstverein wurde den
neuen Verhéltnissen angepasst. Der ,Verein
flr Christliche Kunst in der Kirchenprovinz
Paderborn’, wie er nun hief3, erhielt eine
neue Satzung, die Erzbischof Dr. Johannes
Joachim Degenhardt am 26. August 1996 in
Kraft setzte.® Als neuer Vorsitzender wurde
Ordinariatsrat Ulrich Berger aus Magdeburg
gewahlt, der sich fiir die Belange der christ-
lichen Kunst in den Neuen Bundeslandern
besonders engagierte und tatkréftig die
Umgestaltung des Vereins in Angriff nahm.
Die erste Jahresgabe aus dem Jahr 1998
zeugt vom neuen Profil des Vereins, der
neben der Prasentation von Bau- und Re-
staurierungsprojekten aus allen vier Bi-
stimern nun auch den offenen Dialog mit
der Kunst der Gegenwart fiihrte. Dazu
schrieb Rat Berger im Vorwort:, Eine solche
Diskussion wird sehr bald zeigen, dass die
Grenzen zwischen ,christlicher” und ,welt-
licher” Kunst flieBend sind. Wenn beide sich
aufeinander einlassen, wird Kreativitat in-
tensiviert, wird Kunst zur lebendigen Aussa-
ge fiir Mensch und Welt, ... Kunst ist weder
Selbstzweck, noch erbaulicher Zierrat. Kunst
muB anregen, muB AnstoR erregen, darf die
kontroverse Auseinandersetzung nicht
scheuen. Unser Verein mochte zu einem
solchen Dialog ermutigen ..."? Leider hat
Ulrich Berger nur die Anfangsphase des
Vereins nach der Neuumschreibung erleben
und gestalten kdnnen; viel zu frih ist er am
27. April 1999 bereits verstorben. Seine
Nachfolge trat Propst Heinz Durstewitz aus
Heiligenstadt im Bistum Erfurt an. Noch
ganz im aktiven Dienst der Seelsorge ste-
hend muBte Propst Durstewitz allerdings
rasch erkennen, dass fir die vielfédltigen Auf-
gaben, die der Vorsitz des Vereins zusatzlich



brachte, die Kapazitdten nicht ausreichten.
Deshalb bat er um Entpflichtung vom Vor-
sitz des Vereins flr christliche Kunst, dem
Johannes Joachim Kardinal Degenhardt mit
Schreiben vom 8. November 2001 ent-
sprach.

Am 4. Marz 2002 wurde dann der Geistliche
Rat Theodor Steinhoff aus Magdeburg vom
Vorstand des Vereins einstimmig zum Vor-
sitzenden des Vereins gewahlt. Mit Rat
Steinhoff besitzt der Kunstverein einen
engagierten Uberaus feinsinnigen, geistlich-
kreativen Kopf, der die Geschicke des Ver-
eins in den zurtickliegenden Jahren umsich-
tig geleitet und wichtige Ideen und Anre-
gungen eingebracht hat. In der Kreativitat
erweise der Mensch, so Steinhoff in seiner
Antrittsrede im neuen Amt des Vorsitzen-
den, Gottes Ebenbildlichkeit in besonderer
Weise:,Gott inspiriert die Kunstler. In die-
sem Zusammenhang ist mir bewuf3t gewor-
den, daf} die Kirche in ihrem Stundenbuch
um solch eine Inspiration betet. Sie wirde
es sicher nicht tun, wenn sie nicht fest da-
von Uberzeugt ware, dal3 Gottes Geist auch
heute schopferisch und verschwenderisch
wirkt.” Das fordert auch von der Kunst und
vom Umgang mit ihr Mut zur Verschwen-
dung und Ekstase, zum ganzheitlichen
Erfassen der Wirklichkeit mit allen Sinnen.
LKunst ist nichts als Verschwendung. Sie ver-
tragt kein Verrechnen. Die Perlen in den
Handen der Kiinstler sind geschenkt.”

Derart beseelt, mit solch groBer Freiheit und
Offenheit hat Rat Steinhoff den Verein in
den zuriickliegenden Jahren geleitet und
ihn sicher in sein Jubildumsjahr gefiihrt.

Zu Anfang des Jahres 2009 bat Rat Steinhoff
um die Entpflichtung von seinem Amt.

Nun Gbernimmt Geistlicher Rat Theodor
Ahrens, gerade verabschiedeter Haupt-
abteilungsleiter ,Schule und Erziehung” im
Erzbischoflichen Generalvikariat, die Leitung
des Vereins.

60 JAHRE VEREIN FUR CHRISTLICHE KUNST IM ERZBISTUM PADERBORN

Die im Zweijahres-Rhythmus herausge-
brachte Jahresgabe des Vereins bietet
neben grundlegenden Beitrdgen zum Ver-
héltnis von Kunst und Kirche sowie Bau-
und Kunstprojekten aus allen Bistimern der
Kirchenprovinz auch freischaffenden Kiinst-
lern, die im Raum der Kirche arbeiten, ein
Forum, sich mit ihren Werken zu prasentie-
ren. Die Schriftleitung der Jahresgaben mit
ihrem vielseitigen, breit angelegten Spek-
trum an Themen und Beitrdgen liegt seit
1998 in den Handen des stellvertretenden
Vorsitzenden des Vereins Diézesanbaumei-
ster i.R. Dr.-Ing. Peter Ruhnau, der, unter-
stlitzt von einem kleinen Redaktionskollegi-
um, sich dieser Aufgabe mit Hingabe ge-
widmet hat.

Die Zusammenschau der zuriickliegenden
Jahre zeigt, welche Herausforderungen der
Verein zu meistern hatte. Er ist dabei ein
sensibler Seismograph: Wie sich das Verhalt-
nis von Kunst und Kirche wandelt, so wan-
delt sich der Verein. Dabei ist die Arbeit
heute keineswegs einfacher geworden.
Dennoch ist der Verein gut aufgestellt, um
zuversichtlich nach vorn zu schauen. Als
dltester Diozesankunstverein in Deutsch-
land verfiigt er Gber ein Erbe, das tragt.

1 Wilhelm Tack, Die Bestrebungen zur Hebung der kirchlichen
Kunst im Erzbistum Paderborn seit 1800, in: AuNK Bd. 1,
1950, S. 5-22

2 Franz Wiistefeld, Die Entwicklung des Vereins fiir Christliche
Kunst, in: AuNK Bd. 37/38, 1998, S. 6-12

3 Zu Alois Fuchs: Christoph Stiegemann, Domkapitular Prélat
Dr. Dr. h.c. Alois Fuchs, in: Peter Klasvogt, Christoph
Stiegemann, Priesterbilder. Zwischen Tradition und
Innovation, Paderborn 2002, S. 186-188; Hubertus Drobner,
Alois Fuchs (Lexikonartikel), in: Biographisch-
Bibliographisches Kirchenlexikon 26 (2006) 327-341.

4 Verzeichnis der Ausgaben der Zeitschrift, Alte und neue

Kunst im Erzbistum Paderborn” und ihrer Aufsétze Nr. 1

(1950) — Nr. 40 (2000) unter: www.eab-paderborn.org

In: AuNK Bd. 26/27,1978/1979, S. 76101

In: AuNK Bd. 24/25, 1975/1976, S. 1650

In: AuNK Bd. 37/38, 1998, S. 171-173

In: AuNK Bd. 37/38, 1998, S. 4

In: AuNK Bd. 41, 2002, S. 8-11

O o N o w»;



Von der Verflihrung” durch die Kunst

Der Verein fur Christliche Kunst in der Kirchenprovinz Paderborn - Einblicke und Ausblicke

Theodor Steinhoff

I. Die Satzung des Vereins fir Christliche
Kunst formuliert als Anliegen duf3erst spar-
sam: die Pflege der Christlichen Kunst zu
fordern” (26.8.1996). Etwas deutlicher heif3t
es in Alte und neue Kunst 37/38/1998: Der
Verein will ,sowohl die Erhaltung der alten
Kunstwerke als auch das Kunstschaffen der
Gegenwart fordern”. Die Satzung gibt also
perspektivisch auf Grund der sich rasant
wandelnden Verhaltnisse nicht so sehr viel
her. Auf neue Herausforderungen hat jiingst
der Prasident des Papstlichen Rates fiir
Kultur, Erzbischof Ravasi, hingewiesen: ,Die
Auseinandersetzung mit der zeitgends-
sischen Kunst hat noch nicht einmal begon-
nen”. Er empfiehlt den Kiinstlern weniger
dartiber nachzudenken, ,was der Kirche
gefallen kdnnte, sondern sich verstarkt den
letzten Fragen zu stellen”. Der Erzbischof
gibt auch zu, ,dass die Kirche den Kontakt
zur Kunst verloren habe” (Gilt das nicht
auch umgekehrt?) Er spricht auch von ,der
schlechten Qualitat” der Einrichtungen. ,Wir
schaffen es nicht einmal mehr, neue tiber-
zeugende Kultrdume hervorzubringen”.

Il. Mich Gberraschen gegenwadrtig einige
Erscheinungen in der Offentlichkeit:

1. Wie emotional die Diskussion gefiihrt
wird, wenn es um die ,Umwidmung” nicht
mehr gebrauchter Kirchen geht. Im real
existierenden Sozialismus gab es ,die Kirche
im Dorf” im Stadtebauprogramm nicht
mehr. Die Betonwohnbunker lieBen aber
auch kein Licht in die Seelen.

2. Mit welchem Einsatz ehemalige Kloster,
Bildstocke, Zeichen christlicher und kulturel-
ler Prdgung restauriert und erhalten werden.

3. Es gibt eine Menge , kiinstlerischer” und
pseudokinstlerischer Gruppierungen, Aus-
stellungen, Installationen - fast schon infla-
tionar. Sie alle finden aus unterschiedlichen
Griinden groBes Interesse. Kunst ist aber
nicht ein Instrument zu irgendeinem Zweck,
sagen wir im Dienst irgendwelcher Interes-
sen oder Befindlichkeiten - Kunst ist keine
»Magd". Das hatten wir in der Vergangen-
heit: Den Menschen hat es geschadet und
auch der Kunst.

4. In den letzten Ausgaben von alte und
neue Kunst finden sich bemerkenswerte
Grundsatzartikel, Berichte tGber gelungene
Restaurierungen; Kiinstler und Kiinstle-
rinnen stellen ihre Arbeiten vor. Das ist
insgesamt ein hoffnungsvoller Ansatz. Kri-
tisch mochte ich anmerken, dass die Suche,
das Fragen, die Spannungen der Kiinstle-
rinnen und Kiinstler, das Neue, das Leiden
an der Kirche ... nicht deutlich genug zum
Ausdruck kommt: Kiinstler, die sich nicht
furchten vor Auseinandersetzungen in den
Gemeinden, die keine Provokation scheuen
und die den Mut haben zu einer ,ansto-
Bigen Kunst”. Vorurteile wirken immer ,wie
Zement”; da ist am Ende nichts mehr durch-
ldssig. Eine so genannte ,Gebrauchskunst”
hat den Geruch der Unglaubwiirdigkeit an
sich — und reif3t auch niemanden vom Ho-
cker. Sagen will ich: Wenn es um Kunst in
der Kirche geht, ist immer das Beste gefragt.
Und damit ist auch ein Anspruch an die
Kinstlerinnen und Kiinstler formuliert, in
ihren Werken namlich ,prophetisch” zu sein.
R. Kunze hat sich einmal nach einem Besuch
der Wieskirche so gedulert: ,Fingerabdruck
des Himmels / der gottliche Daumen war
eingefdrbt / Uber und Uber / mit Licht"



114

Ill. Wenn wir uns einer Neubesinnung
stellen, bemerken wir ein ,Ritteln”
an den Wurzeln unserer Kultur.

1. Die sich anbahnende zweite Moderne mit
ihren als revolutionar empfundenen Veran-
derungen in allen Bereichen und auch der
Kinste stellt auch das Christentum auf den
Priifstand. Fundamentalismus und Traditio-
nalismus sind keine brauchbaren Vehikel -
und Konfrontation raumt die Konflikte nicht
aus. Wir wollen uns aber auch von den
gangigen Trends nicht einebnen lassen; wir
wollen auch nicht exotische Exile pflegen,
noch wollen wir auf der Wellness-Welle
reiten: Wir wollen uns stellen und die ,Zei-
chen der Zeit” aus dem Horizont des ,Mehr
als Alles” mutig in den Blick nehmen - und
dabei ein wenig aus dem Atem kommen.
Atemstillstand ist Exitus.

2. Die Kiinste als die ,neue Prophetie”!

Das bringt uns auf die Frage, ob die Kiinst-
ler und Kiinstlerinnen sich das zutrauen,
namlich mit ihren Mitteln ,einzufallen” in
die Wirrungen und Verwirrungen der Ge-
genwart, damit die Menschen im Schauen
aufgerichtet werden. Traut sich die Kirche,
die Kiinstlerinnen und Kiinstler in ihren
Aussagen (partnerschaftlich) zu respektie-
ren. Es mag ja sein, dass in einem be-
stimmten Sinn ein Kunstwerk nicht Bekeh-
rungen hervorbringt. Und was macht ein
Kunstwerk, das gar kein Kunstwerk ist, mit
uns? Trauen wir den Menschen zu, dass sie
mit Kunstwerken umgehen kdnnen? Sie
besuchen ja Ausstellungen ...

Sicher aber kdnnen Menschen erkennen,
vielleicht unbewusst, dass ein Kunstwerk
mich verandern kann. Ein Denken in Konti-
nenten (terra continens) ist von Gestern, die
Vielfalt des Lebens lasst sich auch nicht
mehr in Rechts oder Links definieren. Archi-
tekten haben Rdume gebaut - sie haben sie
immer aber auch durchbrochen und ge-
wusst, dass die Welt nicht nur nach pragma-
tischen Regeln ablduft.

VON DER ,VERFUHRUNG” DURCH DIE KUNST

3. Wenn wir den Eindruck haben, dass wir
heute zwar die gleichen Worte gebrauchen,
dennoch aber nicht die gleiche Sprache
sprechen, bekommen die Kiinste noch
einmal einen besonderen Stellenwert. Von
der Musik wurde ja immer schon zu Recht
behauptet, dass alle Menschen auf der Welt
sie verstehen. Darum erwarten wir von der
Kunst aber eben, dass sie wirklich frei ist
und nicht irgendjemandes Knecht sein
muss. Immer schon konnte man die Kiinst-
ler daran erkennen, dass sie in ihren Werken
irgendwie die ,Fauste ballen”. Nicht alle
Kunstschaffenden sind auch schon Kiinstler
- eine Binsenweisheit! Gerade, weil wir uns
des Anscheins nicht erwehren kénnen, dass
alles in unserer Welt geregelt ist nach Mal3
und Zahl, bekommt auch die Kunst den
Charakter einer Ware, die sich gut oder
schlecht — oder sich Gberhaupt nicht ver-
kauft. Ein Leben, um zu produzieren, ist
eine moderne Form der Sklaverei. Der
Mensch ist aber mit dem ,Zwang” geboren,
seiner Welt eine ,sinnhafte Ordnung” zu
geben. Nur der Mensch erkennt aber auch
seine Grenzen - und er will sie auch Uber-
schreiten. Dazu hilft ihm nicht das Uberan-
gebot an ,virtuellen Raumen’, angehauft
mit all den Kunstwesen darin.

IV. Der ,Verein fir Christliche Kunst”
und die neuen Herausforderungen.

1. Der Verein steht auf der Seite derer, wel-
che die ,Suche” nicht aufgeben. Wenn es
stimmt, dass man in den verschiedenen
Kunstrichtungen so etwas wie eine ,Bewe-
gung” entdecken kann, also was Kiinstler
umtreibt, und dass sie mit ihren Werken
bewegen wollen im Sinne einer ,Einmi-
schung’, wére es geradezu toricht, das nicht
zu bemerken. Es ist eben nicht alles in Ord-
nung, und wir leben auch nicht in paradie-
sischer Harmonie. Die Kiinste dlrfen darum
nicht verharmlosen, wie der Mensch sich
erféhrt in seinen schopferischen Moglich-
keiten und in einer von Katastrophen und



VON DER ,VERFUHRUNG” DURCH DIE KUNST 15

Tod und in all den Angsten determinierten
Lebenswelt. Die Antworten auf letzte Fra-
gen, die uns normalerweise ins Haus gelie-
fert werden, sind nicht (immer ) ausrei-
chend. Und das wissen wir und geben uns
nicht mit ,Vorder-Ansichten” zufrieden. Dass
wir nicht oberflachlich das Denken und
Fragen aufgeben: Davor bewahre uns die
Kunst.

Es mag sein, dass ein exakter Beweis nicht
zu erbringen ist, ob Sehnsucht einen Sinn
macht? Macht Kunst denn Sinn? Auf jeden
Fall trauen wir der Kunst - alter und neuer
Kunst - zu, uns Bilder schauen zu lassen, die
Leben atmen. Das meint ja wohl auch das
Wort ,Inspiration”.

2. Der Verein schiitzt die Kunst-Werte. Wir
sprechen immer wieder von Kunst-Werten
und Kunst-Schatzen. Menschen besuchen
Museen und Ausstellungen, nehmen sich
Zeit fir Konzerte und nehmen an Kirchen-
fuhrungen teil. Werte bestimmen unser
Denken, Handeln und Fiihlen. Und so wach-
sen unsere Uberzeugungen und Standorte.
Wir gehen selbstverstandlich davon aus,
dass Werte und Uberzeugungen auch gut
sind und es schon immer sind; und nicht
erst, weil wir eine gute Erfahrung damit
gemacht haben. (Es ist fiir mich eine ge-
wisse Erschiitterung, wenn ich ein Kunst-
werk anschauen darf, das tausend Jahre
und élter ist. Generationen von Menschen
haben es angeschaut und im Schauen sich
selbst angeschaut — wie in einen Spiegel.
Sie haben die Verwerfungen, die Kreuze am
Lebensweg und die Heilung der Wunden er-
fahren. So laufen wir eine Weile ,in den
Schuhen der anderen”)

So entdecken wir in den Kunst-Schatzen
Werte, die wir vorher noch nicht gesehen
haben. Diese Werte helfen uns aber auch
die Werte zu hinterfragen, an deren Gliltig-
keit wir bisher nicht gezweifelt hatten.

3. Der Verein sucht das Gesprach mit
Kinstlern.

Ein solches Gesprach meint ein ,Sich-Einlas-
sen’, besonders wenn der Kiinstler von
einem anderen Standort zu uns spricht, als
den wir selbst eingenommen haben. Dass
ich meine eigene Glaubens- und Lebens-
welt in ein Kunstwerk hineininterpretiere,
wird niemand verwehren kdnnen. Und dass
jemand sagt, das so gestaltete Fenster passt
nicht zu diesem Kirchenraum, ist nicht das
Problem. Das Problem ist eher die fehlende
Weite oder auch die Fantasie, sich auf die
Ideen eines Kiinstlers (ehrlich) einzulassen.
Wenn wir uns den Aussagen der Kiinstler
nicht stellen, verlieren wir den Blick fir die
Menschen in ihrer Geschichte. Gerade die
sich anbahnende zweite Moderne mit ihren
als rasant und als revolutiondr empfun-
denen Fortschritten und Veranderungen in
allen Bereichen unserer Lebenswelt stellt
den Glauben auf den ,Priifstand”. Traditiona-
lismus und Fundamentalismus sind keine
Schwimmwesten zum Uberleben oder gar
zum Davonschwimmen in eine windge-
schitzte Bucht. Konfrontation hilft auch
nicht. Eher aber das Zuhéren und Hinschau-
en. Naturlich wollen wir uns nicht von den
gangigen Trends einebnen lassen. Weil nun
die Welt nicht,,genug” ist, wollen wir uns
zum Gesprach stellen. AuBer Frage ergibt
sich daraus auch ein Anspruch an die Kiinst-
ler mit der Erwartung, dass sie uns mit ihren
Arbeiten provozieren, locken und reizen.

4. Der Verein wehrt sich gegen das
,MittelmaB” in der Kunst.

Es sei kritisch gefragt, ob wir nicht gegen-
wartig zwar viele Kunstschaffende haben,
nicht aber viele ,Kiinstler”? Das aber war ja
wohl schon immer so. Auch nicht alle
Kinstler, die jeweils in einer Zeit einen
Namen haben, riihren an das Geheimnis:
der groBe Wurf, wenn eine Idee aufblitzt,
was Identitéat schafft, das Einfache, das
Schone, das Verlassliche ... ,Alles sei so
harmlos, ohne Biss, fade, langweilig, wie



gehabt’, hore ich sagen -, die Kunst bringt
uns nicht aufBer Atem. Echte Kiinstler konne
man daran erkennen, wenn sie in ihren
Werken unbewusst die Fauste ballen” Nicht
wenige Kunstwerke in unseren Kirchen
lassen uns nicht ,aufgerichtet” zurtickkehren
in die oft so banale Welt. Und oft werden
die Kunstwerke in einer Kirche nicht einmal
bemerkt. (Ich habe 6fter bei Gesprachen
nach Kunstwerken in der Kirche des Ortes
gefragt? Die Antwort war eher Verlegen-
heit.)

Das alles mag ubertrieben klingen. Es bleibt
aber wahr. Gerade religiése Kunstwerke sind
oft,,nicht nur Kitsch, sie sind siindhaft un-
wahr”. (R. Egenter) Und darum hilft uns
weniger eine so genannte ,Gesinnungs-
kunst’, sondern Qualitat! Und das bedeutet
nicht eine gut gemeinte Kunst, sondern
eine ,gute Kunst". Ein Kunstwerk vermag
vielleicht niemanden zu ,bekehren” - und
was ist mit Bildern und Kunstwerken, die
keine Kunst sind? ,Kunst spielt mit den
letzten Dingen ein unwissend Spiel und
erreicht sie doch.” (P. Klee, Schopferische
Konfession)

Dieses Vertrauen in die Kunst tut uns gut.
Wenn wir allerdings die Kunst mit,Dekora-
tion” verwechseln, machen wir die Wege
der Menschen nicht heller und die Men-
schen selbst wohl kaum ,erleuchteter” —
wir betrligen sie.

5. Der Verein sucht Verbilindete:

= Menschen, die mit Kunstwerken umge-
hen kénnen, die Kunstwerke bemerken
und sich anregen lassen

= Menschen, denen alte und neue Kunst-
werke anvertraut sind

= Menschen, die Lust spliren, sich mit
Kinstlern in Gesprache einzulassen

= Menschen, die selber kiinstlerisch
experimentieren

= Menschen, denen an einem Kontakt
zwischen Kunst und Kirche gelegen ist

VON DER ,VERFUHRUNG” DURCH DIE KUNST

= Menschen, die glauben, dass die Kiinste
eine prophetische Botschaft haben

= Menschen, die helfen wollen, die Kunst
aus der Vermarktung jedweder Art zu
befreien

= Menschen, die den Mut haben, dem
Unmadglichen einen Ort zu geben

= Menschen, die Kraft haben, die Kirchen
zu entrimpeln

= Menschen, die sich um alte Kunstschatze
kiimmern und sie aus der Versenkung
holen

= Menschen, die kritisch sind um zu
sehen, ob Kunstwerke zum Staunen
verfiihren; wenn nicht, hatten die
Bilderstiirmer ihre grof3e Stunde

= Menschen, die das kulturelle Erbe einer
Region / Landschaft bewahren wollen

= Menschen, die ahnen, dass die Kunst
wie ein Fenster ist, durch das hindurch
wir den Menschen sehen:
Das Abbild Gottes

= Menschen, die glauben, dass die Kunst
nicht mit der Technik beendet ist

= Menschen, die durch schépferische
Tatigkeit Transzendenz-Erfahrungen
nicht ausschlielen

= Menschen, die sich wehren, dass weder
alte oder neue Kunst zur Ideologie wird

= Menschen, die kiinstlerischem Unsinn
heftig widerstehen

= Menschen, die weder an einer
Neophobie noch an einer Neophilie
leiden

= Menschen, die einer beliebigen Verflig-
barkeit der Kunstwerke widersprechen

= Menschen, die die Frage zulassen:
Soll ich mich verbiinden? Warum ich?

= Warum ich nicht?

= Menschen, die. ..

V. In meinem Heimatort war die Briicke
Uber einen Fluss im letzten Krieg zu
Schaden gekommen.

Nach der Reparatur wurde auch der
Briickenpatron, der hl. Johannes Nepomuk,
wieder aufgestellt. Aber er schaute in die



VON DER ,VERFUHRUNG” DURCH DIE KUNST

falsche Richtung. Denn nach der alten Tradi-
tion blickten der Herr an einem Briicken-
kreuz und auch Heiligenfiguren immer in
die Richtung, wohin das Wasser flie3t -
immer in das GroBere, ins Meer. Die Figur
auf der Briicke wurde verandert.

Die folgende Notiz fand ich in einer Zei-
tung: ,Kunst ist, wie Religion, etwas, was
dazu gehort ...

Eine Beziehung zwischen Religion und
Kunst kann fiir beide Seiten nur fruchtbar
sein” (Norbert Bisky, Kiinstler, geb. 1970)

17



Uber Grenzen gehen

Ansprache bei der Kiinstlerbegegnung
in Halle am 10. Oktober 2008

Bischof Gerhard Feige

Vor einem Jahr haben wir in Magdeburg ein
groBes Stadtfest zu Ehren der seligen
Mechthild gefeiert. Damit wurde von uns
das Jahr er6ffnet, das dem Gedenken dieser
groBen Mystikerin, Begine und geistlichen
Schriftstellerin gewidmet sein sollte.

Ganz bewusst sind wir mit Mechthild damit
Uber unsere binnenkirchlichen Grenzen
gegangen. Gemeinsam mit anderen Veran-
staltern und Tragern, aber vor allem auch
gemeinsam mit vielen interessierten Men-
schen haben wir Neuland betreten.

Heute staune ich dariiber, was eine Gestalt
wie Mechthild auslésen kann, ja, was es
auch auslésen kann, sich auf etwas Fremdes
einzulassen. Fremd war vieles in dem Zu-
sammenhang:

Vom Leben Mechthilds trennen uns immer-
hin 800 Jahre. In viele zeitbedingte Um-
stande kénnen wir uns heute nur schwer
hineinversetzen.

lhre Sprache ist uns fremd - nicht nur, weil
sie in niederdeutsch schrieb, sondern auch
weil wir heute anders von Gott und der
Welt sprechen.

Fir viele Menschen — Christen wie Nicht-
christen — ist es auch schwer zu verstehen,
was eigentlich damit gemeint ist, wenn wir
sagen, sie war eine ,Mystikerin”.

Und schlie3lich war es sowohl fiir uns
Christen als auch fiir unsere sakularen
Partner etwas Ungewohntes, sich gemein-
sam mit einer Person zu beschéftigen, die
selbst zwar eindeutig im Raum der Kirche
verankert war, deren Leben und deren
Texte aber langst schon auch auf3erhalb
dieses Raumes entdeckt worden sind.
SchlieBlich gehort ihre Minnelyrik inzwi-
schen zur Weltliteratur.

So haben wir wohl auch gemeinsam etwas
gelernt. Wir als Christen haben nicht nur
Lunsere” Mechthild neu und tiefer kennen
gelernt. Wir haben auch gelernt, dass sie
uns nicht einfach ,gehort”. Sie hat offen-
sichtlich selbst ldngst schon die Grenzen
Ubersprungen, die es zwischen der kirch-
lichen und der nicht kirchlich gepragten
Welt gibt. Sie ist eine der Gestalten, die die
Menschen unmittelbar ansprechen kann

- egal, welcher Herkunft sie sind.

Ich glaube, dass genau das sozusagen in
der Logik des Evangeliums liegt. Je tiefer
sich ein Mensch wirklich auf dieses Evange-
lium Jesu Christi einlasst, desto zeitgends-
sischer wird er oder sie; desto universaler
wird die Inspiration verstanden, die diesem
Leben zu Grunde liegt.

Ich mochte das an einem Punkt etwas ver-
tiefen, an der Frage der Wahrhaftigkeit. ,Die
Wahrheit kann niemand verbrennen” - das
ist ein ganz zentraler Satz in Mechthilds
Buch. Dieser Satz ist ihr sozusagen zugefal-
len. Oder besser gesagt: Er ist ihr von Gott
zugesprochen worden in einer Zeit tiefster
Bedréngnis.

In der Wahrheit zu leben: Das ist nichts
Selbstverstandliches. Das ist vor allem nicht
bequem.



UBER GRENZEN GEHEN

Der tschechische Schriftsteller und Politiker
Vaclav Havel stellt dazu eine harte Diagnose:
Viele Menschen”, so schreibt er, ,leben nicht
in der Wahrheit. Sie folgen nicht den eigent-
lichen Intentionen ihres Lebens, und sie
halten sich auch nicht an ihr besseres Wis-
sen und Gewissen, sondern lassen sich von
anderen Kraften und Machten bestimmen.”

Zu solchen Kréften und Méchten gehort z.B.
der Wunsch nach Luxus oder wenigstens
materieller Sicherheit. Er kann dazu verlei-
ten, kauflich zu werden und sich buchstéb-
lich etwas ,in die eigene Tasche zu liigen”.
Wes'Brot ich ess, des’ Lied ich sing.” Andere
sprechen von einem ,Kavaliersdelikt’, wenn
sie dem Finanzamt ein Schnippchen schla-
gen oder schwarz mit der StraBenbahn
fahren.

Manche verschlief3en die Augen vor der
Wahrheit aber auch ganz einfach, weil sie
bequem oder hilflos sind. ,Ich kann doch
sowieso nichts machen’ ist dann be-
schwichtigend zu horen, ,wenn Eltern in der
Nachbarschaft sich nicht richtig um ihre
Kinder kiimmern - oder wenn eine farbige
Frau auf der StraBe angepdbelt wird.”

Andere verdrangen unangenehme Wahr-
heiten und fliichten sich in Schonfarberei,
weil sie die Wirklichkeit so, wie sie ist, nur
schwer ertragen kénnen: nach persén-
lichem Versagen oder angesichts bedri-
ckender Zustande und Entwicklungen.

Viele leben nicht in der Wahrheit, und wir
Christen gehoren oftmals dazu. Das war
auch fiir Mechthild von Magdeburg ein
Argernis. Das konnte sie nicht ertragen. Und
so dréngte es sie, ihren Glauben nicht nur
offentlich und schriftlich zu bekennen,
sondern auch auf die Missstande in der
Kirche ihrer Zeit aufmerksam zu machen.
Als ungelehrte Frau mischte sie sich in Dinge
ein, die eigentlich nur den gelehrten Theo-
logen vorbehalten waren. Dieses Wagnis

hatte Folgen: Mechthild musste befiirchten,
dass ihr Werk verbrannt wird und sie selbst
als Ketzerin auf dem Scheiterhaufen landet.

Zu allen Zeiten wird Wahrheit als unbe-
quem und stérend empfunden und darum
verschwiegen oder bekdampft: von den
Feinden des Glaubens — aber auch manch-
mal von denen, denen der ,Geist der Wahr-
heit” verheillen ist. Es ist offenbar nicht
selbstverstandlich, sich von diesem Geist
leiten zu lassen. Doch die Wahrheit ver-
schafft sich immer wieder Gehér im Herzen
der Menschen. Sie findet immer wieder
Zeugen, die flr sie eintreten: Ob das Mecht-
hild von Magdeburg ist oder die Wider-
standskampfer im Dritten Reich, diejenigen,
die im Herbst 1989 zu den Friedensgebeten
aufgerufen haben, oder die Kinstler, die
den Finger in die Wunden der Gesellschaft
legen. Wer immer der Stimme seines Gewis-
sens folgt, kann - aus der Sicht von uns
Christen - zu so etwas wie Gottes Kritik an
den Missstanden der jeweiligen Zeit werden.
,Die Wahrheit kann niemand verbrennen”

- so hért Mechthild von Magdeburg Gott
sagen. Sie ldsst sich den Mund nicht verbie-
ten: weder von gottlosen noch von religi-
osen Herrschern, weder von Revolutionaren
noch von Gleichgiiltigen, weder von Siin-
dern noch von Frommen.

,Die Wahrheit kann niemand verbrennen”,

Sie Uberspringt auch alles, was Menschen
voneinander trennt. Sie ist starker als die
selbst gemachten Mauern und Grenzen. Sie
wendet sich an das, was allen Menschen
gemeinsam ist: die Sehnsucht nach einer
Welt des Friedens und der Freiheit. Dass
dies keine lllusion und keine Utopie ist -
dafiir méchten wir Christen aus unserem
Glauben heraus auch offentlich einstehen.
Gemeinsam mit allen Menschen guten
Willens wollen wir daran arbeiten, dass

sich dieser Frieden und diese Freiheit durch-
setzen. Dazu brauchen wir einander.

19



120

The making of

Betrachtungen Uber das langjéhrige Mitwirken bei der Entstehung von ALTE UND NEUE KUNST

Wolfgang Noltenhans

Der vorliegenden Buchreihe ALTE UND NEUE
KUNST bin ich seit 1975 freundschaftlich
verbunden - spdter dann auch als Mitglied
dem Verein fur Christliche Kunst. Seinerzeit
war es Prof. Dr. Karl-Josef Schmitz, der mich
gelegentlich mit Fotoarbeiten beauftragte,
die er flr Publikationen bendtigte. Den
Verein in seiner heutigen Organisation
kénnte man auch als ein aus dem Didzesan-
museum hervorgegangenes Spin-off be-
zeichnen. ,Herr Professor” (ich sprach ihn
nie mit Namen an) verkorperte als Direktor
des Diézesanmuseums Paderborn und
gleichzeitig Vorsitzender des Vereins die alte
enge Verbindung als letzter noch in
Personalunion. Dessen Vorganger Propst

Dr. Wilhelm Tack und Prélat Franz Wiistefeld
zeichneten fur die Ausgaben in den 1950er
und 1960er Jahren verantwortlich.

Im Vorwort der ersten Ausgabe 1950 wird
von Propst Tack ein Anspruch formuliert,
der in 60 Jahren seine Giiltigkeit behalten

hat und immer noch gelebt wird (siehe
Transskription auf Seite 8).

Zwéange der Fotografie
ALTE UND NEUE KUNST interessierte mich
anfangs vor allem insofern, als dass ich
Genugtuung aus der Tatsache schopfte,
Abbildungen in einem und fiir ein christ-
liches Umfeld erstellen zu konnen. Und
obendrein gab es stets ein kleines Honorar!
Wenn ich das Belegexemplar erhielt, galt
mein erster Blick natirlich meinen Bildern,
mit dem Bangen, ob sie verwendet wurden
und was geworden waren. Enttduschungen
blieben nicht aus, denn alle Schritte der
Produktionskette waren technischen Be-
schrankungen unterworfen, die heute weit-
gehend Gberwunden sind. Fotos lie3en sich
kaum manipulieren und mussten von vorn-
herein in maximaler Qualitdt abgeliefert
werden. Im Schwarzwei3-Ablauf standen
immerhin vier Mittel der Beeinflussung zur
Verfligung:

1961-1965

ALTE
UND NEUE
KUNST

inr Erz fustan
i iy

J:" >
._"I-




THE MAKING OF

Wahl der benétigten Filmempfindlichkeit.
Anwendung einer mehr oder weniger for-
cierten Filmentwicklung. Verwendung einer
harten oder weichen Papiergradation. Ab-
wedeln und Nachbelichten. Das war’s.
Durchgezeichnete Schatten und Lichter bei
hellen Mitteltdnen und ein kontrastreicher,
aber ausgewogener Gesamteindruck blie-
ben Zauberei von Profi-Laboranten auf
Barytpapier. Vor allem in der Farbfotografie
war jede Unzuldnglichkeit bei der Aufnah-
me endgiiltig festgeschrieben und musste
vorab erkannt und vermieden werden.
Schon bei der Entscheidung fiir eine be-
stimmte Film-Marke konnte man auf die
Verliererseite geraten. Ab Mitte der 1980er
Jahre standen dann exzellente Kunstlicht-
Diafilme mit klaren und neutralen Farben
zur Verfligung, die statt des Einsatzes von
Blitzlicht mit seinen Unwdgbarkeiten und

Verbrauch von teurem Polaroid-Material (zur

Vorab-Kontrolle, vergleichbar mit dem heu-
te Ublichen Blick auf den Kamera-Monitor)
die Verwendung von Halogen-Dauerlicht
ermdglichten.

121

Buchgestaltung mit kleinen Veranderungen
In den ersten Ausgaben waren farbige
Abbildungen ausgesprochene Raritédten.
Man leistete sich aber stets eine ,Farbtafel”
als Buchvorspann. In einer der Ausgaben
der 1960er Jahre wurden Farbdrucke in die
Seiten sogar eingeklebt. Die vier Ausgaben
1961/62/63/65 erhielten eine grafisch gelun-
gene Titelseitengestaltung mit dem Luxus,
jedes Mal eine variierende dezente Farb-
kombination anzuwenden. Bei den zwei
Titeln 1968/69 und 1970/71 wurde diese
Tradition leider wieder aufgegeben und
etwas weniger Uberzeugendes probiert.

Bei den Abbildungen legte man von Anfang
an Wert auf gute Qualitat; es wurde fast
ausschlief3lich Material von Profifotografen
verwendet.

Technischer Fortschritt

1975 war der Computer, zumindest fur die
Gestaltung von Druckerzeugnissen, noch
nicht erfunden. Bis zur ,Ara Schmitz” wurde
ALTE UND NEUE KUNST in enger Zusammen-
arbeit mit dem traditionell verpflichteten
Bonifatius-Verlag mit langen Vorlauf- und
Planungszeiten publiziert.

7 Titeldesign-Wechsel und 3 Innenseiten-Gestaltungsanderungen in 60 Jahren ,Alte und neue Kunst”

1998-2009



122

THE MAKING OF

Eine weitere Neugestaltung ab der Ausgabe
1983/84 (erschienen 1986) nutzte konsequent
die Mdglichkeiten des damals tblichen sog.
Fotosatzes (elektronisch, jedoch noch nicht
digital).

1. Die Titelseite erhielt wieder ein systema-
tisches Layout, in welchem die vormals
ganzseitige Abbildung mit motivabhangig
einkopiertem Schriftzug nun einer stren-
geren Gestaltung wich, bei der die Abbil-
dung in festgelegter Breite vor grof3ziigig
weiBem Hintergrund unterhalb des in dln-
nen Versalien gesetzten Titels erschien.

2. Auf den Innenseiten |3ste ein zweispal-
tiges Layout mit Kolumnentitelleiste die bis
dato einspaltige Gestaltung ab. Kleinere
Abbildungen wurden nun in den laufenden
Text integriert und erhielten direkt zugeord-
nete Bildunterschriften. Farbige Abbildun-
gen waren nicht mehr darauf beschrankt,
auf einem einzigen Druckbogen en-bloc
zusammengefasst zu werden (man nennt
solche Seiten etwas gekuinstelt ,Farbtafeln”),
sondern wurden im Layout nach thema-
tischen Erfordernissen platziert.

Im Verlag waren fiir die Textgestaltung
ausgebildete Schriftsetzer zustéandig, die an
computerdhnlichen Satzanlagen arbeiteten.
Als Ergebnis kamen Textstreifen auf Film
zustande, die auf dem Leuchtpult zusam-
men mit den von der ,Lithoanstalt” geliefer-
ten Abbildungen zu Seiten auf Bégen zu-
sammenmontiert (geklebt) wurden. Farbab-
bildungen wurden seit den spaten 1970er
Jahren nicht mehr rein fotomechanisch-/
chemisch reproduziert, sondern von exter-
nen Spezialisten mit millionenteuren Trom-
melscannern gescannt. Ein deutlicher Qua-
litdtssprung, der bei ALTE UND NEUE KUNST
1983/84 sichtbar wird. Freilich hatte der
Layouter noch wenig Spielraum. Die Bilder
wurden nicht als Daten gespeichert, son-
dern beim Scannen zeitgleich als Filme
ausgegeben, und so mussten sehr friih und
vorab die endgiiltige Bildreihenfolge und
die absoluten Abbildungsgréen festgelegt

werden. Ein planerischer Blindflug mit
hohem Abstraktionsverlangen!
Typografisch tat sich nicht viel, denn die
ausschlief3lich fir ihre Geratemarke existie-
renden elektronischen Schriften waren
extrem teuer. Der Verlag blieb daher gerne
bei einer der von Hersteller zu Hersteller
leicht variierenden Versionen der be-
wahrten Garamond. Der Auftraggeber be-
kam zu Kontrollzwecken auf Papier kopierte
Abzlige dieser Filmstreifen vorgelegt - so-
genannte ,Druckfahnen”. Stolz durfte man
einen privilegierten Blick auf ein entstehen-
des Produkt werfen, welches das Publikum
erst spater zu sehen bekam.

Seit 1990 Uibernahmen vermehrt kleine
Biros oder der Kunde selbst mit preis-
werten Programmen den Satz von Publika-
tionen. So kam ich ins Spiel. Lediglich die
Bildreproduktion per Hobbyscanner konnte
den Anspriichen noch(!) nicht genitigen und
sicherte den Reprobetrieben Auslastung bis
etwa 2000.

Umfassendes Re-Design 1998
Nach einer 6jahrigen Liicke, bedingt durch
lange Krankheit und den Tod von Prof.
Schmitz, sollte ALTE UND NEUE KUNST ab 1998
revitalisiert werden. Ich wurde aufgefordert,
einen Entwurf fir die fortzufiihrende Buch-
reihe in den Abmessungen 175 x 240 mm zu
entwerfen. Nichts lieber als das!

Zunéachst galt es, den Verein mit einem
praktikablen, zeitgemaBen Logo auszu-
statten, welches gleichberechtigt die inzwi-
schen 4 beteiligten Bistiimer berlicksichtigt.

Zur Typografie: Hauptschriftart ist seit 1998
die serifenlose Myriad von Robert Slimbach
des Herstellers Adobe. Die Myriad ist eine
robuste, universell einsetzbare Werkschrift
mit einer Anmutung zwischen zeitgemaf3
und zeitlos. Sie umfasst 5 Starken in zwei
Breiten (normal und schmal), jeden dieser
,Schnitte” auch in kursiv. Enthalten sind



THE MAKING OF

Die erste Doppelseite in
Ausgabe 1,1950 (s. Seite 8)

sogar die Zeichen fiir osteuropdische Spra-
chen sowie Griechisch und Kyrillisch, so
dass auch exotische Zitate keine Probleme
bereiten. Mit sog.,Medievalziffern’, einer
weitere Option der Myriad, werden Jahres-
zahlen gesetzt, was diesen einen authen-
tischen historischen Charakter verleiht.
Zum Beispiel: 1648 versus 1648 ! Das Er-
scheinungsbild von ALTE UND NEUE KUNST
wurde von Ausgabe zu Ausgabe weiter
feinjustiert mit typografischen Optimie-
rungen und mehr Farbe.

Kreativen Spielraum bieten sowohl das
2's-spaltige Grundlayout, aus dem man
gezielt ausbrechen darf, als auch die spezi-
ellen Frontispiz-Seiten, mit denen die the-
matisch gegliederten Abschnitte ,Impulse”,
,Kunst und Restaurierungen” und ,Kiinstler”
eingeleitet werden. Meine Arbeit beginnt,
wenn die — meist monatelange — Redaktion
weitgehend abgeschlossen ist.

Auch ,unter der Haube” ist die Entwicklung
nicht stehen geblieben. Musste man an-
fangs noch Rasterwinkel, Typ des Filmbe-
lichters und Wahl des Speichermediums
(z.B. 50 ltickenlos aufeinanderfolgende
Disketten) im Blick behalten, und waren pro
Druckseite 4 (!) farbseparierte Einzeldateien

grafisch eingestandiges
Signet 1961-1965

Farbabbildungen kostengiinstig eingeklebt

abzuliefern, deren Erzeugung hohe Konzen-
tration und eine halbe Nacht forderte, reicht
es heute, gut 14 Tage vor dem gewiinschten
Liefertermin zwei einzelne PDFs auf einem
Internet-Server bereitzustellen.

Immer geblieben sind trotz allem die klei-
nen oder groBen ,Uberraschungen’, die hier
aber aus gutem Grund nicht vertieft werden
sollen.

Der ehrenamtlich betreute Internet-Auftritt
www.erzbistum-paderborn.de/vck wird
zwar nicht permanent aktualisiert, beinhal-
tet jedoch die giiltigen Basisinformationen
Uiber den Verein, der damit ein weltweit
aufrufbares Gesicht hat. Auflerdem gibt es
dort ein fortgeschriebenes Gesamtverzeich-
nis aller Artikel seit 1998.

Insgesamt darf ich mein langjéhriges Enga-
gement als wirklichen Glucksgriff fir mich
betrachten und mich dankbar zeigen fiir
die Aufgabe (und die Auftrage); gegeniiber
den Vereinsvorsitzenden und anderen
Flrsprechern. Ich wiinsche dem Verein

fiir christliche Kunst und seiner Buchreihe
ALTE UND NEUE KUNST noch mehr Beachtung
und treue Anhanger.

123




Verzeichnis der Autoren

Dr. phil. Falko Bornschein
*1963, seit 1991 Kunsthistoriker im Bistum
Erfurt

Christoph Dahlhausen
*1960, freischaffender Kiinstler in Bonn

Dr. Gerhard Feige
*1951, seit 2005 Bischof von Magdeburg

P. Abraham Fischer OSB
*1966, Monch und Schmied, Benediktiner-
abtei Kdnigsmiinster, Meschede

Gotthard Fuchs
*1938, Theologe, Ordinariatsrat in den
Bistimern Limburg und Mainz

Kai Hackemann
*1958, freischaffender Kuinstler in Dusseldorf

Thomas Jessen
*1958, freischaffender Kiinstler in Eslohe

Prof. Thomas Kesseler
*1956, Klinstler und Architekt in Dusseldorf

Evelyn Korber
*1959, seit 1998 freiberufliche Klinstlerin
in Erfurt

Nina Koch
*1961, seit 1995 freischaffende Bildhauerin

Prof. Dr. Benedikt Kranemann
*1959, seit 1998 Inhaber des Lehrstuhls fir
Liturgiewissenschaft an der Theologischen
Fakultat Erfurt

Dipl.-Ing. Prof. Hubert Krawinkel
*1934, Architekt in Paderborn

Wolfgang Nickel
*1960, freischaffender Kiinstler in
Georgenzell

Wolfgang Noltenhans
*1952, Media-Designer in Paderborn

Dr. Peter Ruhnau
*1943, 1985-2008 Didzesanbaumeister
im Erzbistum Paderborn, seit 1996 stell-
vertretender Vorsitzender des Vereins flir
christliche Kunst

Johannes Schreiter
*1930, seit 1958 freischaffender Kiinstler

Prof. Dr. Harald Schwillus
*1962, Theologe, Universitatsprofessur an
der Martin-Luther-Universitat Halle-
Wittenberg

Theodor Steinhoff
*1929, Ordinariatsrat i.R., 2002-2008
Vorsitzender des Vereins flr christliche
Kunst

Prof. DDr. Thomas Sternberg
*1952, seit 1988 Direktor der Katholischen
Akademie Franz-Hitze-Haus, Minster,
und seit 1992 kulturpolitischer Sprecher des
Zentralkomitees der deutschen Katholiken.

Prof. Dr. Christoph Stiegemann
*1954, Kunsthistoriker, seit 1990 Direktor des
Di6zesanmuseums Paderborn

Gert Weber
*1951, freischaffender Kinstler in Grafenhain



ANG AN

Verein fur Christliche Kunst
in den Bistimern der
Kirchenprovinz Paderborn e.V.

Paderborn - Erfurt - Fulda - Magdeburg



