
Verein für Christlidie 



Kunst
alte und neue

Band 44 · 2008



4

Alte und neue Kunst
Band 44 • 2008

Periodische Berichte des
Vereins für Christliche Kunst 
in den Bistümern der 
Kirchenprovinz Paderborn e.V.,
Paderborn · Erfurt · Fulda · Magdeburg
Herausgeber, © 2008

Die Abbildungen in diesem Band wurden,  
wo nicht anders angegeben, von den Autoren  
bzw. von den Künstlern zur Verfügung gestellt.

Druck, Verarbeitung:   
DruckVerlag Kettler, Bönen

Design, Layout, Bildbearbeitung:
onebreaker.de, Wolfgang Noltenhans, Paderborn

Adresse:
Verein für Christliche Kunst e.V.
Domplatz 3  ·  33098 Paderborn
www.erzbistum-paderborn.de/vck



55Inhalt

	 6	 Vorwort
Peter Ruhnau

	 9	 Impulse
	 10	 Die müde Akzeptanz

Peter B. Steiner am 8.12.2007 in Paderborn 

	 25	 Architektur, Kunst und  
Restaurierungen

	 26	 Restaurierung des Innenraums der  
katholischen Pfarrkirche St. Augustinus  
in Hilchenbach-Dahlbruch
Franz Josef Wolff und Marie-Luise Dähne

	 32	 Mehr als ein neuer Anstrich 
Über die katholische Pfarrkirche  
St. Laurentius in Erwitte	
Bert Wieneke

	 37	 Der Baegert-Altar in der Dortmunder 
katholischen Propsteikirche
Wolfgang Bergstermann

	 38	 Katholische Pfarrkirche  
St. Katharina, Unna
Jutta Kleinknecht

	 43	 Katholische Pfarrkirche St. Gertrudis  
in Dortmund – Innenrenovierung und 
künstlerische Neugestaltung
Anja Quaschinski

	 48	 Elisabeth – Landgräfin von Thüringen, 
Dienerin, Heilige
Falko Bornschein

	 54	 Zur raumbezogenen Glasmalerei  
„Bundesschlüsse“ im Gemeinschaftssaal 
des evangelischen Studentenhauses  
„Karl von Hase“ in Jena
Yvonne Besser

	 58	 Die Kapelle im Caritas-Altenpflegeheim 
St. Marien Homberg (Efze)
Winfried Hahner

	 60	 Vom Heiligenbild zur Lichtkunst:  
com//PASSION, Kassel 2007
Burghard Preusler

	 65	 Von der fragmentarischen Ganzheit  
der Künste
Burghard Preusler

	 72	 Vasa Sacra – 10 Silberschmiede, 10 Kelche
Bruno-Wilhelm Thiele

	 80	 Das Geheimnis des Todes –  
ein Geheimnis des Lebens
Reinhard Hauke

	 87	 Das Kolumbarium in der  
Allerheiligenkirche Erfurt
Evelyn Körber

	 93	 Neubau einer Kapelle im Senioren
zentrum Mallinckrodthof Borchen
Martin Brockmeyer

	 97	 Erneuerung des Kirchenraumes der  
St. Bonifatius-Gemeinde in  
Dortmund-Schüren
Marie-Luise Dähne

	 102	 Die Restaurierung der Altäre in  
St. Barbara in Helbra
Andrea Himpel

	 106	 Raum der Stille im Knappschafts
krankenhaus Dortmund Brackel
Matthias Mißfeldt

	 110	 Architektur im Spannungsfeld von freien 
Architekten und bischöflicher  
Bauverwaltung
Walter von Lom

	 119	 Künstler
	 120	 Bernd Cassau, Silberschmied

Theodor Steinhoff

	 124	 Elisabethbecken – Kunstobjekt zum 
800-jährigen Geburtstag der heiligen 
Elisabeth von Thüringen
Ulrike Gebhardt und Nina Hohberger

	 126	 Bronzene Verkündigung –  
über Werner Klenk
Ulrich Gehre

	 130	 Die Glasfenster der Abschiedshalle  
des Stadtfriedhofs Bad Salzungen
Wolfgang Nickel

	 134	 Verzeichnis der Autoren
	 135	 Adressen



6 Vorwort
Peter Ruhnau

Zwei Texte rahmen den diesjährigen Band 
„alte und neue Kunst“ ein. Beide sind ei-
gentlich „Reden“ gewesen; dieser Charakter 
des gesprochenen Wortes ist, bis auf ganz 
wenige Ergänzungen, beibehalten worden. 
In beiden Textes geht es um sehr Grund-
sätzliches: Ist „Kunst“ im Kirchenraum Deko-
ration? Schmückendes Beiwerk, das, wenn 
es das nicht sein will, nur lästig ist? Und 
dem man also, nolens volens, mit „müder 
Akzeptanz“ begegnen müsse oder könne? 

Peter Steiner, gerade nicht mehr Chef des 
Diözesanmuseums des Erzbistums München 
/ Freising, sprach zu dieser Thematik am  
8. Dezember 2007 aus Anlaß der Feier des 
Patroziniums des „Leokonvikts“ in Pader-
born; eine große Festversammlung hatte 
sich eingefunden, so daß dort bereits eine 
gewisse Resonanz entstand. In der sehr 
klaren Sprache, dem sehr klaren Anspruch 
parallel, ist die Kernfrage gestellt: Was 
macht die Kirche mit der Kunst? – Nur ein 
Aspekt soll hier besonders herausgegriffen 
werden: Die Unterscheidung von „Kunst“ 
und „Kirchenkunst“. Offenbar ist es sehr 
schwer, eine gedankliche Trennungslinie 
zwischen den beiden Bereichen zu über-
winden. Kunst, die (auch) gebraucht werden 
können muß, indem sie benutzt wird, kann 
keinen geringeren Stellenwert haben als 
solche Kunst, die für sich steht. Oder doch? 
Hat Kunst, indem sie gebrauchsfähig ist, 
schon alles geleistet? Wohl kaum.

Der zweite Text ist eine Rede eines Archi-
tekten aus Anlaß der Verabschiedung des 
Diözesanbaumeisters im Erzbistum Pader-
born in den Ruhestand. Am 17. Juni 2008 
sprach Walter von Lom aus Köln im Liboria-
num in Paderborn über das Verhältnis von 
freien Architekten zur Bischöflichen Baube-
hörde. Angesichts der Bestrebungen in 
verschiedenen Bistumsverwaltungen, Verän-
derungen im Sinn einer Effizienz-Steigerung 
herbeizuführen, könnte das „Eigentliche“ 
kirchlichen Bauens und kirchlicher Kunst 
verlorengehen, der „Mehrwert“, den die 
Gesellschaft den Kirchen insgesamt abver-
langt (und künftig zunehmend abverlangen 
wird). Effizienz ist nur ein Teil, manchmal 
sogar der kleinere, einer Bemühung um 
Glauben, Glaubwürdigkeit und Angemes-
senheit des sichtbaren Handels der Kirche 
in der Gesellschaft.

In zwei Beiträgen dieses Bandes wird darge-
stellt, daß „Kunst“ sich nicht auf den inner-
katholischen Bereich der Kirche beschränkt: 
Wenn zehn junge Silberschmiede sich der 
Aufgabe widmen, einen „Kelch“ zu entwer-
fen und zu machen, so geschieht hier Er-
staunliches in dem Sinn, daß auch heute  
bei jungen Menschen hierfür Interesse und 
Bereitschaft besteht. Die Ernsthaftigkeit, mit 
der sich die Entwerfer der Aufgabe ange-
nommen haben, ist bemerkenswert. 

Das andere Projekt ist der „Raum der Stille“ 
im Knappschaftskrankenhaus in Dortmund, 
ein Raum, der sehr eindeutig geprägt ist, 
ohne daß das Katholische oder Evange-
lische verschwiegen ist. Und ohne plakative 
Inszenierung, …obgleich von der Klinik
leitung gesagt worden war, daß man einen 
solchen Raum benötige, um „marktfähig“  
zu sein. 
Eine erstaunliche Aussage.



77V o r w o r t

Auch in diesem Band finden sich wieder 
Berichte über ganz unterschiedliche Bemü-
hungen, Glauben mit künstlerischen Mitteln 
zu vertiefen oder überhaupt erst verständ-
lich zu machen. Im Hinblick auf die 
 „Abnehmer“ von Kunst, in erster Linie die 
Geistlichen mit ihren Gemeinden ist noch 
einmal auf den Steiner-Text zu verweisen: 
„Ästhetische Bildung muß …bis zu den 
Theologischen Fakultäten Priorität bekom-
men“, nicht Vorfahrt mit Blaulicht und 
Sirene, ihr aber doch ein wenig mehr  
Raum gebend. 

Diese Idee wird im Kreis der Diözesan
baumeister seit vielen Jahren hin und her 
gewendet. Ob sich hier vielleicht doch et-
was Neues und Grundlegendes tut?

Drei Beiträge in diesem Band beziehen sich 
auf aktuelle künstlerische Auseinander
setzungen mit dem Phänomen Heilige  
Elisabeth, deren Geburtstag 1207 im 
vergangenen Jahr 2007 festlich begangen 
worden ist:
Christa Simons Linolschnitt-Kunst (Seite 48),
dann parallel zur „dokumenta 12” im Jahre 
2007 eine Installation in der St. Elisabeth-
Kirche in Kassel (Seite 60)  
und ein Becken im Elisabett und Barbara-
Krankenhaus in Halle an der Saale  
(Seite 128).



V o r w o r t8



9V o r w o r t 9

I m p u l s e



10

Zeitgenössische  
Kunst und Kirche heute

Für die ehrenvolle Einladung zu diesem 
Vortrag danke ich herzlich. 
Zwischen den Daten der Einladung an mich 
im Mai und dem heutigen Tag liegen die 
„Kölner Ereignisse“: der Einbau eines rie-
sigen Glasfensters von Gerhard Richter im 
Südquerhaus des Kölner Doms und die 
Eröffnung des Kunstmuseums des Erzbis
tums Köln und die Kommentare des Erz
bischofs von Köln, Kardinal Meisner, die von 
der Weltpresse gierig und grimmig aufge-
nommen wurden. Am deutlichsten auf einer 
Titelseite der Zeit, wo neben einem riesigen 
Kreuz in den Farben Gerhard Richters in 
Blau als Titel stand:  

„Die Kirche nervt. Konservative Bischöfe  
bringen den Glauben in Verruf.“
Die Überschrift meines Vortrags stammt aus 
einem anderen Artikel: Werner Spies, ein 
international hoch angesehener älterer 
Kunstwissenschaftler, Ausstellungsmacher, 
Museumsleiter i.R., hat ihn für die Frankfur-
ter Allgemeine Zeitung geschrieben. Er 
meinte, der Kirche hätte kaum „etwas düm-
meres passieren können als die gnadenlose 
Zurückweisung eines weltberühmten Künst-
lers, der bereit war, an der müden Akzep-
tanz zeitgenössischer Kunst durch die 

Kirche zu rütteln.“ 
Dieses Wort sprang 
mich an:  
„Müde Akzeptanz“. 
Genau so habe ich es 

Die müde Akzeptanz
Peter B. Steiner am 8.12.2007 in Paderborn 

Dieses Wort  
sprang mich an:  
„Müde Akzeptanz“



1111D i e  m ü d e  A k z e p t a n z

in meinen vierunddreißig Jahren als kirch-
licher Kunstbeauftragter im Erzbistum Mün-
chen und Freising unter drei Erzbischöfen 
und im Austausch mit meinen Kollegen in 
anderen Diözesen erlebt. Zeitgenössische 
Kunst wird von unseren Bistumsleitungen 
nicht mit Engagement, nicht mit Interesse 
verfolgt, sondern müde geduldet. Ihr Herz, 
ihre ästhetischen Vorlieben sind anderswo, 
weit weg vom Trubel lebendigen Kunstbe-
triebs, eher in Katakomben, Kathedralen, 
Kreuzgängen oder gerade noch bei Caspar 
David Friedrich. Aber bei ihm ging ja nach 
den bei Hans Sedlmayr angelesenen Vorur-
teilen die Mitte verloren. Und danach 
kommt jene ein konservatives Milieu so 
verunsichernde Moderne. 

Zu meinem Untertitel, dem Thema 
„Zeitgenössische Kunst und Kirche heute“ 
möchte ich zuerst einen kurzen Sachstand-
bericht geben und dann in drei Schritten 
meinen Vorschlag ausbreiten: Die Schritte 
heißen 
1. von der Flüchtigkeit des Schönen oder ��
das Schauen, der Schein und das Schöne,
2. das Umdenken als künstlerische Metho-��
de oder Künstler als Propheten,
3. der Anspruch an die Ästhetik unseres ��
Glaubens.

Zum Sachstandbericht
Eine Übersicht über das Themenfeld Katho-
lische Kirche in Deutschland und die zeitge-
nössische Kunst ist möglich, weil es seit 
2002 fünf Symposien in Berlin, Münster, 
München und Stuttgart zu diesem Thema 
gab, veranstaltet vom Verein Ausstellungs-
haus für christliche Kunst in München und 
den jeweiligen katholischen Akademien. Be-
richte und Vorträge dieser Symposien kön-
nen Sie im Jahrbuch des Vereins und in den 
Publikationen der Akademien nachlesen.1 
Mehrere Akademien und andere Bildungs
einrichtungen der Kirche bemühen sich mit 
Ausstellungen und Tagungen um Kontakte 
zur lebendigen Kunst. Dies geschieht ernst-

haft, mit professioneller Beratung aber nur 
an wenigen Häusern, z.B. in Münster. In 
vielen bleibt es, so wie früher an der 
Münchner Akademie und heute noch im 
Freisinger Bildungszentrum üblich, bei einer 
wechselnden Dekoration der Gänge vor den 
Seminarsälen und einer Auswahl von Zu-
fallsbekanntschaften drittrangiger Künstler 
und von Hobbymalern. So hat vor dreißig 
Jahren auch der Jesuit P. Friedhelm Men-
nekes in Frankfurt begonnen. Seit langem 
aber sind die Ausstellungen und Veranstal-
tungen, die er in der Kunststation St. Peter 
in Köln durchführt, Ereignisse, die von der 
Kunstwelt und den Feuilletons wahrgenom-
men, beachtet werden. Seine in vielen Bü-
chern veröffentlichten Gespräche mit Künst-
lern, seine Lehrtätigkeit an Kunsthochschu-
len bieten theologische Zugänge zur Kunst 
und machen den Glauben der Kirche zum 
Gespräch in der Kunstwelt. 

Die m. E. wichtigste Publikation zum Feld 
Kunst und Kirche erscheint in Paderborn, 
nämlich die „Poetische Dogmatik“2 von Alex 
Stock3. Er nimmt als Theologe Lieder, Ge-
dichte, Bilder als Quellen der Theologie 
ernst wie kein anderer. Er war als Professor 
für Religionsdidaktik an der Universität Köln 
tätig. In Münster wirkt sein Schüler Reinhard 
Hoeps als Professor für Systematische Theo-
logie und ihre Didaktik. Er gab zuletzt das 
Buch heraus: „Religion aus Malerei ? Kunst 
der Gegenwart als theologische Aufgabe“, 
Paderborn 2005. Er hat an seinem Lehrstuhl 
eine Arbeitsgruppe Kulturgeschichte und 
Theologie des Bildes im Christentum ins 
Leben gerufen, die wichtige Beiträge zu 
einer historischen Kunsttheologie liefert.

In Köln wirkte bis 2004 auch der andere 
Friedhelm, nämlich Hoffmann, der Künstler-
seelsorger, Dompfarrer und Weihbischof 
war, ehe er 2004 Bischof von Würzburg 
wurde. Er hat in Kunstgeschichte mit einer 
Arbeit über Apokalypsedarstellungen des 
20. Jahrhunderts promoviert und sich in 



12



1313D i e  m ü d e  A k z e p t a n z

Köln bemüht um die bedeutendsten 
Künstler des Köln-Düsseldorfer Raums, und 
dieser Raum hat in der Weltkunstszene 
besonderes Gewicht durch die Akademie in 
Düsseldorf und die zahlreichen Sammler 
und Museen zeitgenössischer Kunst zwi-
schen Aachen und Essen. Wer sich hier als 
Künstler durchsetzt, wie Joseph Beuys oder 
Gerhard Richter, der kann auch in Los An-
geles oder Tokio ausstellen und Werke nach 
Dubai und Philadelphia verkaufen. Diese 
niederrheinische Weltkunstszene wollte 
Friedhelm Hoffman für die Kirche gewin-
nen. Das große Fenster im Südquerhaus des 
Kölner Doms war sein letzter Erfolg auf 
diesem Gebiet.

Und dann bin ich mit Köln noch nicht fertig, 
denn dort arbeitet das Diözesanmuseum 
jetzt unter dem Namen Kolumba, Kunstmu-
seum des Erzbistums Köln. Es sammelt mit 
einem Millionenbudget zeitgenössische 
Kunst von Weltrang als einzige kirchliche 
Institution überhaupt und erschließt in 
vorbildlicher Weise die Stellung dieser 
Werke zu Grundfragen unserer Existenz, die 
auch religiöse Fragen sind. Daneben gibt es 
in Köln noch das Maternushaus, ein kirch-
liches Tagungshaus mit wechselnder Deko-
ration, die „Ausstellung” genannt wird und  
z. T. Kölner Künstler in kirchlichem Umfeld 
mit aufschlussreichen Katalogen würdigt. 
Im Bistum Aachen lebt und arbeitet der 
Maler Herbert Falken, der als ausgebildeter 
Reklamemaler zum Priesterberuf kam. Ich 
zitiere von ihm zwei Sätze, in denen deut-
lich wird, wie einen Kunst packen kann: 
„Was ich nicht erklären kann, das muss ich 
malen“ und: „ohne Kunst wirst du verrückt 
und ohne Glauben auch“. Und noch einen 
Satz, der unser Problem benennt:  
„Ich mache Kunst, nicht Kirchenkunst.“   
Dass es „Kirchenkunst“ als einen von „Kunst“ 
unterschiedenen Bereich gibt, ist der  
Kern unseres Problems.

Ebenso ernst wie Pfarrer Falken nimmt 
Pfarrer Maßen in Krefeld die Kunst, aller-
dings nicht als Künstler sondern als Auftrag-
geber und Seelsorger. Er hat seine Pfarrkir-
che Pax Christi zu einem Ort der Begeg-
nung von Kunst und Liturgie gemacht, der 
von vielen Gläubigen und Kunstinteressier-
ten von weit her aufgesucht wird. In Pader-
born hat Professor Meyer zu Schlochtern 
zeitgenössische Kunst hohen Anspruchs in 
Kirchen und in die Theologenausbildung 
geholt. In einem ausgezeichneten Buch 
„Interventionen, Autonome Gegenwarts-
kunst in sakralen Räumen“ hat er die hier 
realisierten Arbeiten und inhaltsreiche Re-
flexionen zu unserem Thema veröffentlicht.  
Sonst konnte ich zeitgenössische Kunst als 
Thema der theologischen Ausbildung nur in 
Graz und Wien herausfinden.

Professionell und erfolgreich ist in kirch-
lichem Auftrag das Cusanuswerk auf dem 
Gebiet der Künstlerförderung tätig. Schwie-
rig zu bewerten ist das Feld der Künstler-
seelsorge, wo es eine solche haupt- oder 
nebenamtlich besetzt gibt. In München holt 
der Künstlerseelsorger P. Roers einzelne 
Kunstwerke auf Zeit in seine berstend volle 
Barockkirche, die Johann-Nepomuk-Kirche 
von E. Q. Asam. Sein Kollege Pfarrer Hepler 
organisiert Kunstfahrten und Kunstge-
spräche zur Documenta nach Kassel und 
zur Biennale in Venedig und zu anderen 
Ausstellungen zeitgenössischer Kunst.  
Aber im Übrigen wird die Künstlerseelsorge, 
einschließlich des häufig von ihr veranstal-
teten Aschermittwochs der Künstler, von 
Musikern, Schauspielern und Publizisten 
bestimmt und liegt deshalb nicht im Brenn-
punkt meiner Betrachtung, die auf die 
Bildende Kunst gerichtet ist. 

Von den kirchlichen Museen, von denen ich 
lange erzählen könnte, arbeiten einige 
engagiert mit zeitgenössischen Künstlern, 
andere gelegentlich und ohne rechtes 
Niveau.  



14

Kolumba in Köln ist die große Ausnahme. 
Die Kunstkommissionen unserer Bistümer 
arbeiten sehr verschieden. Im allgemeinen 
gilt: Zusammenarbeit mit den Liturgie
kommissionen findet nicht statt, und je 
professioneller sie besetzt sind, desto weni-
ger haben sie zu entscheiden, denn wer 
zahlt, schafft an, und nicht, wer eine Ahnung 
hat.

 Nach dieser noch lange nicht vollständigen 
Aufzählung könnten Sie meinen, ich würde 
mit meiner Forderung nach einer weniger 
müden, einer aufgeweckteren Akzeptanz der 
zeitgenössischen Kunst in der Kirche offene 
Türen einrennen, wenn es nicht die Zeit-
schrift „Kirche heute” gäbe, die mit großem 
Rückhalt eine katholische Kirche propagiert, 
die in ihren ästhetischen Ansprüchen unter 
jedem messbaren Level von Kultur bleibt, 
wenn es nicht in Paderborn, Kevelaer und 
München jene Kirchenbedarfsfirmen gäbe, 
die mit großem Erfolg ästhetisch Unerheb-
liches verkaufen und wenn nicht esoterische 
Andachtsbilder vom Herzen Jesu und 
Kitschmadonnen unsere Kirchen und kirch-
lichen Häuser überschwemmten. Auch,  
was ich gestern auf der Suche nach einem 
Abendessen auf dem Weg zum Dom in 
Paderborner Schaufenstern an Monstranzen, 
Madonnen und Kaseln (der Rest des Satzes 
ging in lautem Gelächter unter) gesehen 
habe, erweckt den Eindruck, die Kirche habe 
sich aus der zeitgenössischen Kultur verab-
schiedet.

Dazu häufen sich schlechte Nachrichten auf 
dem Gebiet von Kirche und Kunst. Die Deut-
sche Bischofskonferenz hat vor fünf Jahren 
ihre „Zentralstelle Bildung” und voriges Jahr 
die Arbeitsgruppe „Kunst und Sakralbau” 
geschlossen, Stellen von Museumsdirektoren 
und Diözesankonservatoren werden oft 
nicht mehr besetzt, sondern von Domkapi-
tularen nebenamtlich wahrgenommen, 
Diözesanbaumeister werden entmachtet, 
Baureferate aufgelöst, Kirchen verkauft und 



1515D i e  m ü d e  A k z e p t a n z

abgerissen. Die böse Frage von Arnold 
Stadler4: „wie soll ich von einer Kirche Heil 
erwarten, die ihr Heil bei Unternehmens
beratern sucht?“ entbehrt nicht jeder sach-
lichen Grundlage. 

Diese erschreckende Bewegung wird über-
fomt vom steilen ästhetischen Abstieg des 
Papsttums unter Johannes Paul II. Das Wort 
mag Ihnen unverschämt, ungerecht erschei-
nen, gegenüber dieser großen Gestalt der 
Kirchen- und der Weltgeschichte, aber ich 
bin Kunsthistoriker, ein Mann des Augen-
scheins und lege pflichtgemäß die Medail-
len von Papst Johannes Paul II. neben die 
Medaillen von Paul VI., Johannes XXIII. und 
Pius XII. Die Ästhetik der Papstmedaillen 
kehrte nach 1978 zu dem Stand um 1900 
zurück, aber ohne deren handwerksmäßige 
Qualität zu erreichen. Sie mögen meinen, 
Papstmedaillen seien keine wesentlichen 
ästhetischen Formen; Johannes XXXIII. und 
Paul VI. sahen das anders. Sie bemühten 
sich auch in ihren Medaillen um Anschluss 
an die zeitgenössische Kunst und fanden 
ihn. Die kunstlosen Medaillen Johannes Paul 
II. sind Symptome für ein Desinteresse an 
der zeitgenössischen Kunst, die sich auch in 
seiner Förderung kunstloser Visionsbilder 
von Fatima, Herz Jesu und den unsäglichen 
Bildern neuer Heiliger, die bei Heiligspre-
chungen groß an der Fassade von St. Peter 
aufgehängt wurden, ausdrückte. Dieses 
sichtbare Nicht-zur-Kenntnisnehmen des 
Zeitgenössischen steht im Widerspruch zu 
den Reden des Papstes, seit seiner großen 
Münchner Rede zu den Künstlern von 1980. 
Unter Benedikt XVI. ist leider noch kein 
Umdenken in Sicht, sonst hätte er nicht so 
furchtbare Devotionalien auf seinen Reisen 
mitgebracht, und es hätte nicht passieren 
können, dass aus Anlass seiner Besuche in 
Deutschland Denkmäler errichtet wurden, 
die mit ihrem Verleugnen zeitgemäßer 
Ästhetik, ihrem hohlen Triumphalismus und 
ihrer verheerenden skulpturalen Qualität 
der Weltkirche Schande machen.

 Aber das ist nicht nur ein römisches Pro-
blem: Unsere Bischofsmützen, so hoch wie 
die aufeinander gestülpten Kronen von 
Unter- und Oberägypten, die der Pharao 
trug, sind heute noch einer Ästhetik des 
Barocks verpflichtet, die in den so genann-
ten Langen Kerls, der Leibgarde der preu-
ßischen Könige und der russischen Zaren, 
ihren höchsten Punkt erreichte. Wenn der 
Mensch Ebenbild Gottes ist, wessen Eben-
bild ist dann der Bischof mit seiner jede 
menschliche Proportion verlassenden Kopf-
bedeckung? 

Mit diesem Pappdeckelbarock sprechen wir 
nur noch das schrumpfende Segment der 
Traditionsverwurzelten an. Es war das Sinus-
institut in Heidelberg, das im Auftrag der 
Deutschen Bischofskonferenz festgestellt 
hat, dass die Kirche mit ihrer Semantik und 
Ästhetik (von medialen Großereignissen wie 
Papstbesuchen abgesehen) nur das immer 
kleiner werdende Segment der Traditions-
verwurzelten in den mittleren und unteren 
Schichten unserer Gesellschaft erreicht. 
Aber nicht einmal für die wissen wir, wie wir 
die hohen Flächen über Stirn und Hinter-
kopf des Bischofs füllen, bzw. gestalten 
sollen. Ein Kreuz passt immer, meinen da 
die meisten, aber gerade in den Formen 
unserer Kreuze verrät sich unser künstle-
risches Ungenügen, weil nur ganz wenige 
in der Kirche bereit sind einzusehen, dass 
ein Kreuz zuerst eine sichtbare Form ist und 
deshalb formalen Kriterien entsprechen 
muss, ehe man von seiner Bedeutung 
sprechen kann. Eine Bischofsmütze ist eine 
Mütze, und als solche sollte sie nicht höher 
als eine Hand breit sein, alles, was darüber 
hinausreicht, ist leerer Barock. (Dies gilt 
nicht, wenn ein Bischof einen barocken 
Rauchmantel anzieht, dann braucht er die 
hohe Mitra, weil der Rauchmantel in seiner 
steifen Kegelform die Proportionen des 
Menschen unsichtbar macht.) 



16 D i e  m ü D e  A K z e p t A n z

Ein Beispiel von unten: In unserem Erzbi-
stum5 kursiert ein anständig gemachtes 
Liedheft für Jugendgottesdienste, kartoniert 
mit gelbem Kunstledereinband. Es wird 
defi guriert durch eine Titelgraphik, wo sich 
ein Violinschlüssel um einen Kirchturm 
schlingt und dabei mit off enen Mündern 
gefüllte Kreise zieht. Eine Graphik, deren 
Dilettantismus „kindgerecht“ mit „qualität-
los“ gleichsetzt, ein Irrtum, der viele kirch-
liche Drucksachen für Jugendliche herab-
setzt oder geradezu ungenießbar macht. 
Ich erzähle den Alumnen des Münchner 
 Priesterseminars seit Jahren, ein Kelch müs-
se wenigstens so schön sein wie ein Porsche 
oder eine Kasel so schön wie ein Anzug von 
Armani. Ihre Form muss den höchsten An-
sprüchen genügen. Welche unserer litur-
gischen Geräte und Gewänder tun das? 
Ich kenne welche, aber sie bilden eine er-
schreckend kleine Minderheit in deutschen 
Kirchen und Sakristeien. 
Jede Bank in Deutschland, jeder große 
Industriebetrieb geht professioneller mit 
seiner Ästhetik, seinem Logo, seinem 
 Design um als die katholische Kirche. 

Warum leisten wir uns diesen Dilettantis-
mus? Weil das katholische Milieu seit der 
Geburt der Moderne um 1910 den Anschluss 
an die zeitgenössische Kunst verloren hat. 
Weil die meisten Amtsinhaber ästhetische 

Entscheidungen nicht delegieren wollen, 
sondern trotz eklatanter Unkenntnis dessen 
was heute künstlerisch möglich ist, ihren 
Geschmack verwirklichen wollen. Weil man 
niemandem wehtun will. Weil wir keine 
Achtung vor der Leistung und dem Beruf 
des Künstlers haben, sondern die Wörter 
Kunst und Künstler auch für die Ergebnisse 
von Seniorenmalkursen, Kindergärten oder 
Jugendgruppen missbrauchen und in der 
Folge unsere Verantwortung als Auftrag-
geber nicht ernst genug nehmen. 

Und, damit komme ich zu meiner ersten 
These, weil die meisten Theologen und 
Laien meinen, Schönheit sei etwas Ewiges, 
etwas Feststehendes, das man haben könne 
und das die Kirche besitze.
Thomas von Aquin wusste genau, was zur 
Schönheit erforderlich sei, nämlich

„integritas, proportio, claritas“. 

Er deduzierte dies philosophisch korrekt, 
aber ohne jede Anschauung. Es scheint, als 
ob er nie eine der zu seiner Zeit eben voll-
endeten Kathedralen betreten hätte. Sonst 
hätte er nicht geschrieben, dass Farbmi-
schungen häßlich sind, weil ihnen die clari-
tas fehlt. Das Farblicht in der Kathedrale von 
Chartres oder in der Sainte Chapelle ist 
schön, weil es aus Rot, Blau, Gelb, Grün 
gemischt ist. Die Farbmischungen von 

Ich erzähle den 
Alumnen des Münchner 
Priesterseminars seit 
Jahren, ein Kelch müsse 
wenigstens so schön 
sein wie ein Porsche 
oder eine Kasel so 
schön wie ein Anzug 
von Armani.



1717D i e  m ü d e  A k z e p t a n z

William Turner oder Claude Monet konnte 
er nicht kennen, aber schon die Buchmale-
rei seiner Zeit war voll von exquisiten Blau-
grün-Violettlilatönen und anderen Farb
mischungen auf Pergament. Wenn Thomas 
von Aquin an konkreten Kunstwerken inter
essiert gewesen wäre, hätte er sich nicht 
eine Säge aus Glas ausdenken müssen, um 
ein substanziell hässliches Werk zu kenn-
zeichnen.
Thomas von Aquin steht hier für viele, die 
Schönheit philosophisch und theologisch 
definiert haben. Wenn Immanuel Kant das 
Kunstschöne als Gegenstand notwendigen, 
allgemeinen, interesselosen Wohlgefallens 
definiert, verkennt er die soziokulturelle 
Prägung des Sehvorgangs. Nein, es gibt 
kein allgemeines interesseloses Wohlgefal-
len. „Sehen“ ist nämlich kein Naturding, 
sondern physisch und kulturell bedingte 
Gehirnarbeit. Das Bild entsteht nicht im 
Auge auf der Netzhaut, so wie auf dem Film 
im Photoapparat, sondern im Hinterkopf auf 
Grund der Impulse, die 125 Millionen Seh-
zellen durch den Sehnerv melden. Die Aus-
wahl und das Zusammensetzen dieser milli-
onenfachen Impulse zu uns sinnvoll erschei-
nenden Bildern sind kulturell und damit 
geschichtlich geprägt. Jedes neu gesehene 
Bild verändert unseren Blick auf die alten 
Bilder. In den fünfziger Jahren wurden uns 
in der Schule die Filme gezeigt, die bri-
tische, amerikanische und russische Solda-
ten bei der Befreiung der Konzentrationsla-
ger Bergen Belsen, Birkenau und Auschwitz 
gemacht haben; die Haufen von Brillen, die 
Berge von Schuhen Ermordeter. Seither 
sehe ich, und nicht nur ich, Schuhe anders, 
auch die Schuhe, die van Gogh 1888 gemalt 
hat. Oder die Aufnahmen der Erde vom 
Weltall aus, inzwischen täglich in der Wet-
terkarte wiederholt, sie haben unseren Blick 
auf die Welt verändert. Die feministische 
Bewegung hat unseren Blick auf die Frau, 
jede Frau, verändert. Erinnern Sie sich nur, 
wie man vor 30 Jahren noch Schwanger-
schaft versteckt hat. 

Ich möchte an das deutsche Wort schön 
erinnern, das von dem Verb Schauen 
kommt und etwas meint, das gut anzu-
schauen ist. Damit sind wir aus der Sphäre 
des Denkens in die sinnliche Sphäre abge-
stiegen. Unsere Sinnesorgane sind auf Ver-
änderungen eingeschärft, übrigens auch 
die der Tiere. Lange Gleichbleibendes neh-
men wir nach einer Viertelstunde nicht 
mehr wahr, z.B. das gleichmäßige Brummen 
des Motors im Auto, das Rauschen der 
Wellen, ein Rasenstück, bis eine kleine Ver-
änderung – eine huschende Maus, ein flat-
ternder Schmetterling, eine Änderung im 
Fahrgeräusch unsere Aufmerksamkeit 
weckt. Alarmanlagen, die Veränderungen, 
Bewegungen, Temperaturerhöhungen oder 
Ähnliches registrieren, sind unseren Sinnen 
nachgebaut. Das Gleichbleibende kann 
noch so schön sein, es wird nicht mehr 
wahrgenommen. Darum muß das, was uns 
als Schönes beeindrucken soll, sich stetig 
wandeln. Am Sonnenuntergang ist das 
Vergehen das Schöne, der langsame Wech-
sel des Lichts und der Farben. Unser Auge 
wird der schönen Dinge überdrüssig. Sie 
werden langweilig, nichtssagend. Das gilt 
nicht nur in der Mode, dort nur besonders 
schnell. Unsere Kunstmuseen müssen in 
raschem Wechsel immer neue Ausstel-
lungen machen, weil das, was sie dauernd 
an Schönem zu bieten haben, von den 
Medien und den Besuchern nicht mehr 
wahrgenommen wird. 

Demgegenüber steht die präsentische 
Macht des Bildes: Zu den ältesten Bildern 
der Menschheit gehört die Silhouette eines 
nackten bewaffneten Mannes, der, von 
einem Pfeil im Rücken getroffen, zusam-
menbricht. Er bricht seit 20 000 Jahren 
zusammen. Der Verwundete, der Schütze 
und der Maler sind seit Jahrtausenden tot, 
aber das Bild an der Wand einer Höhle 
verleiht dem Augenblick Dauer bis heute 
und durch zahlreiche Reproduktionen noch 
länger, als es selbst Bestand hat. Aber was 



18 D i e  m ü d e  A k z e p t a n z

die Macht der Bilder gegenüber dem ver-
klingenden Wort oder Klang ist, ihre dau-
ernde Gegenwart, gilt nicht für ihre Form. 
Unser Auge wird der gleichbleibenden, 
schönen Dinge überdrüssig. 

Wiederum ein Beispiel aus einem anderen 
Bereich: „Der erste, der Herz auf Schmerz 
reimte und Brust auf Lust, war ein Genie, 
der Tausendste ist ein Kretin.“ (Ein Zitat, 
dessen Urheber ich nicht mehr weiß, weil 
ich es mir völlig zu eigen gemacht habe.) 
Wer heute so malen wollte, wie die Sixtini
sche Madonna von Raffael in Dresden ge-
malt ist, die lange Zeit als das vollkommen 
schöne Bild angesehen wurde, wäre ein 
Kretin. Raffael selbst hat kein zweites Bild 
wie dieses gemalt, sondern sich anderen 
Sichtweisen, anderen Stilmitteln zuge-
wandt. Die so genannte Hochrenaissance, 
für das 18. und 19. Jahrhundert der Gipfel 
menschlicher Kunst, dauerte von 1500 –1515, 
knapp fünfzehn Jahre. Raffael und Michel
angelo haben dann einen ausdrucks-
volleren, interessanteren Weg des Malens 
entwickelt, den wir heute Manierismus 
nennen. Auch die Kunst des klassischen 
Altertums zur Zeit des Perikles in Athen 
oder der gotischen Kathedralen dauerten in 
ihrer höchsten Entfaltung nicht viel länger. 
Das Schöne ist flüchtig: Zwar wurde die 
Schönheit junger Menschen über ihr Alter 
und ihren Tod hinaus in Bildern festgehalten, 
aber das schöne Bild ist nicht wiederholbar. 
Keine Regel, keine philosophische Doktrin 
kann es festschreiben. Denn unsere Weise 
zu sehen, ändert sich, ununterbrochen, 
auch die der Künstler. Schön ist, was jetzt 
vor unserem Auge Bestand hat, das im 
Vergleich zu dem, was wir daneben sehen 
oder früher gesehen haben, besteht. Auge 
und cerebrales Sehzentrum bilden ihr Urteil 
auf dem Hintergrund unserer Erinnerungen. 
Dazu kann man das Auge schulen und muss 
dies tun, wenn man Einfluss auf ästhetische 
Entscheidungen im öffentlichen Raum neh-
men will, z.B. bei der Auswahl eines Messge-

wandes, einer Mitra oder der Anschaffung 
einer Osterkerze. Die Künstler zeigen uns 
das Schöne immer neu, an Orten, wo wir es 
nie vermutet hätten, und damit komme ich 
zum Zweiten: 

Das Umdenken als künstlerische Methode 
oder Künstler als Propheten

Johannes der Täufer hat am Jordan vor fast 
2000 Jahren einen Ruf ausgestoßen, den die 
Kirche seither wiederholt. Er steht im Urtext 
der Evangelien als Metanoeite, lateinisch 
poenitentiam agite, im Deutschen zumeist 
übersetzt als Tut Buße. Aber der griechische 
Imperativ hat einen weiteren Sinn, nämlich 
wörtlich, denket um, ändert die Richtung 
eures Sinns. Dieser Ruf ist nach meiner 
Auffassung der Beruf der Künstlerin und des 
Künstlers, Werke zu schaffen, die unser 
Denken verändern, unser Denken umkeh-
ren. Der Satz: „Du musst dein Leben ändern“ 
von Rainer Maria Rilke ausgerufen ange-
sichts eines Kunstwerks, wurde von Wassily 
Kandinsky aufgegriffen in seiner Schrift 
„Über das Geistige in der Kunst“ und von 
Franz Marc im Almanach des Blauen Reiter 
1912. In den 1960er Jahren hieß die Losung 
der Kunst „Bewusstseinsveränderung“, fort-
geführt im Projekt der „Sozialen Plastik“ von 
Joseph Beuys, ein Begriff der Gesellschaft, 
die vom Künstler zu verändern ist.  
Die künstlerischen Bewegungen der  
Arte Povera von Giuseppe Pennone und 
Jannis Kounellis, der „Spurensicherer“  
von Anne und Patrick Poirier und Christian 
Boltanski und vieler anderer arbeiten an 
diesem Aufruf zum Umdenken.

Aus meiner beruflichen Laufbahn als 
Museumsmann und Ausstellungsmacher 
kenne ich viele Werke, auch solche von 
Studenten der Akademien, die das heute 
leisten. Und ich kenne von den größten 
Künstlern, z.B. von Picasso, Werke, die reine 
Routine sind, die, auch wenn die Hand-
schrift des Künstlers erkennbar ist, das nicht 
mehr leisten. Und ich kenne leider auch 



1919D i e  m ü d e  A k z e p t a n z

viele Altäre, Ambonen, Mitren und Kaseln, 
die das nicht leisten, sondern die reine 
Routine, Wiederholungen von längst be-
kanntem sind und damit langweilend, von 
denen kein Umdenken ausgeht.
Als älteres Beispiel für die prophetische 
Gabe der Kunst, für ihre Rolle als Voraus-
kundschafter, erwähne ich die Entdeckung 
der Alpen und in der Folge auch anderer 
Gebirge als schönes Ziel. Bis ins 18. Jahrhun-
dert hat man Gebirge und insbesondere die 
Alpen nur als Verkehrshindernis gesehen, 
als gefährliche und hässliche Steinhaufen 
auf dem Weg nach Italien. Die Dichter Jean 
Jacques Rousseau, Albrecht Haller, später 
Friedrich Schiller, die Maler Josef Anton 
Koch für die Alpen, für das Erzgebirge 
Caspar David Friedrich, haben den Men-
schen Europas die Augen geöffnet für die 
Schönheit der Gebirge. Sie wurden aus 
einem gefürchteten und verabscheuten 
Hindernis seit 1800 zum Ziel einer europä-
ischen Wanderung mit anhaltenden öko
nomischen, ökologischen und demogra-
phischen Folgen. Ähnliches gilt für den 
Meeresstrand, der jahrhundertelang nur 
schmutzigen Fischern einen ärmlichen 
Lebensunterhalt gewährte und heute nach 
seiner Entdeckung durch die Künstler derart 
erschlossen ist, dass man ihn hinter den 
Hotelburgen kaum mehr findet.  
Oder Ökologie: Es waren Künstler, die lange 
vor Ökonomen und Politikern entdeckten, 
wie missbraucht, verschmutzt und gefähr-
det unsere Umwelt ist.

Die inneren Kontinente des Menschen, 
seine unbewussten Triebe, Sehnsüchte, 
Verdrängungen aber haben Dichter wie 
Flaubert, Dostojewski, Ibsen entdeckt. Der 
Dichter Jean Paul war der erste, der vom 
„ungeheuren Reich des Unbewußten, un-
serem inneren Afrika“ sprach. Maler wie 
Klinger, Munch, Ensor haben die Seelen-
landschaften in Bildern gefasst, Generati-
onen, bevor Psychologen sie zu benennen 
und zu vermessen begannen. 1896 hat sich 

eine Künstlergruppe in Paris zu Recht nabis 
genannt, nach dem hebräischen Wort für 
Seher, Prophet. Die Gleichung 
Künstler=Prophet erinnert uns, dass wir 
richtige und falsche Propheten unterschei-
den müssen; um das zu können, müssen wir 
sie zuerst hören, müssen wir von ihnen 
erfahren. Dies ist in der bildenden Kunst nur 
vor dem Original möglich, dem wir in der 
Ausstellung begegnen. Künstler bilden ihre 
Sensibilität kontinuierlich aus, oft über ein 
gesundes Normalmaß hinaus, darum spü-
ren sie früher als andere Veränderungen 
und können dieses Gespür auch ausdrük
ken. Auf diese gesteigerte Sensibilität kann 
die Kirche nicht verzichten, wenn sie Licht 
der Welt sein will.

Aus dem Bereich der zeitgenössischen 
bildenden Kunst erinnere ich an zwei Kunst-
werke, die zum Umdenken einladen: In der 
Hamburger Kunsthalle findet man eine 
Installation von Bogomir Ecker. Dort kann 
der Besucher das Wachsen eines Tropfsteins 
beobachten, fünfhundert Jahre lang. Nie-
mand weiß, ob dann die Kunsthalle noch 
steht. Aber das Werk ist so angelegt, dass es 
vom Bau und Betrieb der Kunsthalle unab-
hängig von einer eigenen Stiftung betreut, 
durch gefiltertes Regenwasser gespeist wird 
und dass niemand einen Tropfen auffangen, 
ableiten oder den wachsenden Stein berüh-
ren kann. Alle zehn Sekunden fällt ein Trop-
fen, in hundert Jahren soll der Stalaktit 10 
mm gewachsen sein. Der Besucher sieht 
wenig davon, aber er spürt, wie jung er ist, 
wie kurz sein Leben ist im Vergleich mit 
dem Leben eines Steins, wie schnell sein 
Atem geht im Vergleich zum Bilden und 
Fallen des Wassertropfens. Und damit 
wächst ein Gefühl für den Wert eines Steins, 
für den Wert einer Minute, den Wert un-
scheinbarer Dinge, die uns umgeben, für 
den Wert der Schöpfung. Sicher nicht bei 
allen Besuchern der Kunsthalle, aber doch 
bei einigen, und von denen kann eine ge-
sellschaftsverändernde Wirkung ausgehen, 



20 D i e  m ü d e  A k z e p t a n z

ganz langsam. Zum zehnjährigen Bestehen 
des Werks wurde in diesem Sommer in 
Hamburg und Essen eine Ausstellung des 
Künstlers gezeigt unter dem Titel „Man ist 
nie allein“. Erinnert Sie das an etwas?

Ich erinnere an ein Kunstwerk in der Städ-
tischen Galerie in München: Zeige deine 
Wunde von Joseph Beuys. Bei seiner An-
schaffung 1979 hat es im Stadtrat großen 
Eklat verursacht. Es besteht aus zwei ge-
brauchten Bahren aus einer pathologischen 
Station, einer unbrauchbaren Schaufel, zwei 
Zeitungsausschnitten. Ein wichtiger Teil des 
Werks ist sein Titel „Zeige deine Wunde”. 
Indem es uns an Krankheit und Tod erin-
nert, ruft es uns zu: „hört auf, den starken 
Mann zu spielen, oder die perfekte Ge-
schäftsfrau, gebt zu, dass ihr schwach seid, 
damit keiner dem anderen mehr Angst 
machen muß. Seid ehrlich zu euch selbst.“ 
Hinter dem Titel stehen die Bilder vom und 
die Andachtsübungen zum seine Wunden 
zeigenden Schmerzensmann. Dieser Bezug 
auf den leidenden und Leid überwindenden 
Heiland steht nur im Werktitel, wird nicht 
anschaulich. Der Widerspruch zwischen 
dem Christusbezug im Titel und den sicht-
baren Bahren öffnet die Frage, wie können 
wir mit dem Tod umgehen, ohne die Trö-
stungen einer Religion. Sicher nicht, indem 
wir den starken Mann spielen.

Solche Werke wie der Hamburger Tropfstein 
und die Münchner Bahren sind Andachts-
bilder unserer Zeit, Gefäße unserer Not.
Die Auszeichnung von Mark Wallinger mit 
dem Turnerpreis, das ist der englische No-
belpreis für bildende Kunst, in dieser Wo-
che, gibt mir Gelegenheit, an eine Videoar-
beit von ihm zu erinnern, die er 2001 in 
Venedig gezeigt hat. Threshold to the king-
dom, Schwelle zum Königreich, hieß sie. 
Man sah eine Milchglastür des Londoner 
Stadtflughafens, darüber die Schrift Interna-
tional Arrivals. Links von ihr saß ein Sicher-
heitsbeamter in Uniform. Die Türflügel 

glitten auseinander, und eine Person über-
querte die Schwelle. Männer, Frauen, Alte, 
Geschäftsleute, Großmütter: Sie schauten 
sich suchend um, viele fingen zu lächeln, ja 
zu strahlen an. Sie wurden abgeholt, um-
armt, geküsst, andere gingen ungeküßt ab. 
Alle ziemlich schnell, denn sie mussten Platz 
schaffen, für den nächsten. Die Emotion der 
Eintretenden teilte sich den Zuschauern 
unmittelbar mit, verstärkt durch die Ton-
spur, das Miserere für neun Stimmen von 
Gregorio Allegri. „Schwelle zum Königreich“ 
stand ganz offenbar für das Himmelstor, die 
basileia ton ouranon. Wie werden wir dort 
erwartet? Als Himmelsbild ist diese Videoar-
beit der beste Beitrag zur Eschatologie, den 
ich mir überhaupt denken kann. Ganz von 
heute und von großer emotionaler Kraft! 
Oder eine andere Videoarbeit von Bill Viola 
„The Greeting“, nachinszeniert nach einem 
Florentiner Altarbild des 16. Jahrhunderts: 
Eine gelbgekleidete ältere Frau erwartet mit 
einer jüngeren in Graublau eine rot geklei-
dete junge Schwangere. Ihre Bewegungen 
sind mit Zeitlupe verlangsamt; man sieht, 
wie der Wind einen Zipfel, dann das ganze 
Gewand umspielt, bewegt, auftreibt, man 
sieht das Aufleuchten eines Erkennens von 
weitem in den Gesichtern, Freude, Zärtlich-
keit. Jede Frau, jeder Mann, denen Ave 
Maria und Magnificat etwas bedeutet, muss 
diese Arbeit über die Begegnung von Maria 
und Elisabeth gesehen haben. Aber wo?  
In Ausstellungen zeitgenössischer Kunst in 
Düsseldorf, München, Berlin, Venedig oder 
auch in Freising. 

Die Andachtsbilder der Gegenwart stehen 
in profanen Räumen, städtischen Galerien, 
Kunsthallen, nicht in Kirchen!

Ein einziger Pfarrer in Deutschland, Pfarrer 
Maßen von Pax Christi in Krefeld, hat seine 
Kirche für solche Werke geöffnet, und zwar 
nicht für eine vorübergehende Ausstellung 
im Kirchenraum, für ein Event, das tun viele, 
sondern für dauernd. Er lebt mit seiner 



2121D i e  m ü d e  A k z e p t a n z

Gemeinde in der Wahrheit der Kunst von 
heute. Darum wurde seine Vorstadtkirche 
zum Wallfahrtsort der Kunstsinnigen. Aber 
seine Mitbrüder halten das, was Pfarrer 
Maßen tut, für sein privates Hobby. Nein!
Es wäre die Pflicht aller Seelsorger, die 
ethische Kraft der zeitgenössischen Kunst in 
ihre Verkündigung einzubeziehen.

Weil dies nur so wenige tun, darum meine 
ich, die Künstler müssten den Priestern und 
Bischöfen am Aschermittwoch Asche aufle-
gen als Zeichen der Umkehr.

Die Kirchen müssen umkehren, sich bekeh-
ren zur aktuellen Wahrheit der Kunst. Die 
Theologen, die in der Mehrheit, wie es ihrer 
Ausbildung entspricht, ihre Augen nur zum 
Lesen benützen, müssen Schauen lernen, 
müssen mit Gemälden und Skulpturen, mit 
Videoarbeiten, mit Farben und Formen 
umzugehen lernen, müssen die Bilder der 
Bibel als poetische Bilder ernst nehmen und 
nicht gleich auf Begriffe bringen. Für die 
Laien gilt dies genauso. Vor allem wenn in 
Verbandspfarreien der priesterliche Seel-
sorgsleiter keine Zeit hat, sich um jede der 
Kirchen, in denen er zelebrieren muss, zu 
kümmern oder wenn er als Ausländer kei-
nen Zugang zur Ästhetik des einzelnen 
Kirchenbaus findet. Dabei fällt es den Laien 
in den Kirchenverwaltungen ebenso schwer 
wie den Priestern, auf ihnen von Amtswe-
gen zustehende Entscheidungskompe-
tenzen zu verzichten, und das müssen sie 
tun, wenn sie keine Zeit haben, Ausstel-
lungen zeitgenössischer Kunst und zeitge-
nössischen Designs in Venedig, Kassel, Basel 
oder Münster zu besuchen, Kunstzeit-
schriften zu lesen, Akademien zu besuchen, 
Gespräche mit Künstlern zu führen. Nur so 
erwirbt man ästhetische Kompetenz, ge-
winnt man Urteilskraft in dem ebenso be-
weglichen wie unübersichtlichen Feld der 
Kunst von heute. Warum sollten Christen 
sich dieser Mühe unterziehen? 
Damit komme ich zum dritten, dem

Anspruch an die Ästhetik  
unseres Glaubens und Feierns

Es war das Wort Jesu aus dem Matthäus
evangelium „Ihr seid das Licht der Welt“ und 
das anschließende harte Wort vom Salz, das 
nicht mehr taugt und das man zertreten 
muss, das mich darauf gebracht hat, dass 
unser Glaube sich lichtvoll darstellen muss 
und nicht länger schal und geschmacklos 
gewordene Formen gebrauchen darf.
Ich möchte heute an drei Gründe dafür aus 
dem Gebet der Kirche erinnern:
Jeden Samstag wiederholen wir in der 
Komplet das „Schema Israel. Höre Israel…  
du sollst den Herrn deinen Gott lieben aus 
ganzem Herzen, aus ganzer Seele und mit aller 
Kraft.“

Martin Buber übersetzt: „Liebe denn IHN, 
deinen Gott mit all deinem Herzen, mit all 
deiner Seele, mit all deiner Macht.“
Wenn wir den Ort dieses Textes in der Bibel 
aufsuchen, so erscheint er viermal: einmal 
im Buch Deuteronomium und als Zitat eines 
Schriftgelehrten im Gespräch mit Jesus aus 
Deuteronomium, wiederholt bei Matthäus, 
Markus und Lukas; bei Lukas am ausführ-
lichsten, er braucht vier Begriffe: kardia, 
psyche, ischys, dianoia-Herz, Seele, Kraft, 
Geisteskraft, im Lateinischen mit mens 
übersetzt, jeweils totaliter mit ganzem
Herzen, mit allen Kräften. 

Die vorzüglichste Sinneskraft des Augen
wesens Mensch ist seine Sehkraft, seine 
visuelle Kraft. Das bezeugt die Bibel, wenn 
sie die Augen (866 x) weit öfter erwähnt als 
die Ohren (187 x), das Sehen 1300 x und 
das Hören 1160 x. Im Alten Testament sind 
Sehen und Erkennen weithin identisch.  
Die heutige Sinnesphysiologie versucht, 
diese Erkenntnis nachzumessen und stellt 
fest, dass wir mit den Augen ein Vielfaches 
von den Informationseinheiten wahrneh-
men, die uns die Ohren, die Nase und die 
Haut liefern. Unsere Bibel beginnt damit, 
dass Gott sah, dass es gut war und endet 



22 D i e  m ü D e  A K z e p t A n z

mit dem Gesicht einer Stadt, die 
vom Himmel herabkommt. Was 
kann das heißen, auch mit der 
Kraft unserer Augen, unserer 
visuellen Kraft, Gott lieben?
Die Antwort liegt in dem Wort 
schön. Nur das Schöne, das, was 
unser Schauen erfüllt, genügt 
dem Gebot der Gottesliebe mit 
aller Kraft und allen Sinnen. 
Wohl dürfen wir darauf hoff en, 
Gott von Angesicht zu Ange-
sicht zu schauen, wie Paulus 
schreibt und wie wir dies z.B. im 
Salve Regina beinahe täglich 
erbitten:  et Jesum nobis post hoc 
exilium ostende.... Eine mittelal-

terliche Antwort auf diese Frage sind die 
Madonnen, angefangen von der Paderbor-
ner Imad- Madonna bis zu den Rokokoma-
donnen von Ignaz Günther. Sie stellen uns 
die Mutter der Barmherzigkeit vor Augen, 
die uns die gebenedeite Frucht ihres Leibes 
zeigt. Skulptur im Dienst anschaulicher Got-
tesliebe! Ein ganz einfaches Beispiel, oder 
die Monstranz, mit der Papst Benedikt XVI. 
beim Weltjugendtreff en in Köln den eucha-
ristischen Segen spendete, aber auch eine 
aufgeräumte Kirche, in der nirgendwo ver-
welkte Blumensträuße vor sich hin stinken 
und unbesetzte Hocker vom letzten Gottes-
dienst herum stehen.

Architektur, Malerei, Skulptur, Gewand und 
Gerät unserer Feier sind visueller Ausdruck 
unserer Liebe zu Gott, mit aller Kraft. 
Jeden Tag wiederholen wir mehrmals 
geheiligt werde dein Name. 
Was bedeutet das? 

Es ist nicht mein Beruf, den Begriff  der Heili-
gung theologisch zu explizieren. Aber wenn 
ich als Kunsthistoriker in der Bibel nachlese, 
fi nde ich jedenfalls keinen Hinweis, dass 
„heilig“ schlampig, oder bequem oder gar 
kitschig, nämlich verlogen, heißen könnte, 
im Gegenteil, die vielfältigen Gebote für 

Kultgebäude, Kultgewänder und Riten in 
den Büchern Exodus und Deuteronomium 
schärfen Aufmerksamkeit, Aufwand und 
Genauigkeit bei der Heiligung Gottes nach-
drücklich ein. Im Buch Levitikus ist das so 
genannte Heiligkeitsgesetz mit schweren 
Strafen, meistens Todesstrafen bewehrt. 
Jesus von Nazareth hat den Opferkult des 
Tempels abgeschaff t, indem er alle, die mit 
Opfertieren handelten, aus dem Vorhof 
jagte, und er hat den Tisch in die Mitte der 
Welt gestellt, aber nicht mit der Auff orde-
rung: Macht es euch bequem, lest schnell 
einen kurzen Text herunter, sondern: 
Tut dies zu meinem Gedächtnis. Ein Gedächt-
nis auf Tod und Leben. Der Apostel Paulus 
fügt hinzu: „Wer aber unwürdig isst und 
trinkt, der isst und trinkt sich das Gericht. ”
Heiligung ist eine ernste Sache.

Mehrmals am Tag wiederholen wir Ehre sei 
dem Vater. Dieses deutsche Wort Ehre hat 
im Lauf unserer Geschichte ebenso wie sein 
Gegenbegriff  Schande das meiste an Be-
deutung verloren. Ob das mit der Abschaf-
fung der Schandstrafen, wie Pranger und 
Block, zusammenhängt? Lateinisch heißt es 
„gloria“ und das klingt, zumal vertont von 
Bach,  Mozart oder Beethoven, schon nach 
viel mehr als dieses meckernde, blaß gewor-
dene EHRE. Aber im griechischen Urtext 
steht Doxa, und das kommt von dokeo ich 
scheine. Das heißt, im Griechischen klingt 
das Ästhetische, der Glanz, die Herrlichkeit 
mit und ebenso im Hebräischen kapod. 
Diese Kapod Gottes wird von den Prophe-
ten, z.B. von Ezechiel, mit prächtigen Bildern 
von Seraphinen, Leuchten, Tieren und 
Regen bogen ausgemalt. Zur Ehre Gottes 
gehört, wie es jetzt im Stundenbuch über-
setzt ist, die Herrlichkeit, aber auch das ist 
kein besonders glückliches Wort, weil es zu 
sehr nach Herrschaft klingt, weil ihm der 
Glanz des Sichtbaren fehlt, der zu kapod 
und doxa gehört.

Jeden Tag wiederholen 
wir mehrmals: 

geheiligt 
werde dein Name. 

Was bedeutet 
das?

Mehrmals 
am Tag 

wiederholen wir: 

Ehre sei 
dem Vater.



2323D i e  m ü d e  A k z e p t a n z

Die Ehre Gottes, die Heiligung seines 
Namens, die Liebe zu Gott stellen höchste 
Ansprüche an die sichtbare Form unseres 
Glaubens, unseres Feierns. Dafür genügen 
die überlieferten Formen bei allem Reich-
tum nicht. Wir brauchen auch Formen aus 
dem Geist unserer Zeit, in denen sich die 
Menschen unserer Zeit wiederfinden.  
Unsere Zeitgenossen, die Künstler, ent
wickeln sie.

Müde Akzeptanz des Zeitgenössischen 
genügt nicht. Unsere Kirche braucht auf 
allen Ebenen Menschen, die mit der dau-
ernden Veränderung des Schönen mit
halten, die sich für zeitgenössische Kunst 
begeistern, die sich informieren, die Ver
trauen haben in, oder zumindest neugierig 
sind auf die Prophetien der Künstler. 

Weil es daran auf allen Ebenen, von der 
Pfarrei bis zum Heiligen Stuhl, fehlt, muss 
ästhetische Bildung in der kirchlichen 
Bildungsarbeit, vom Kreisbildungswerk über 
die theologische Fortbildung bis zu den 
Theologischen Fakultäten Priorität bekom-
men. Priorität bedeutet nicht absolute Vor-
fahrt, nicht Blaulicht und Sirene. Dogmatik, 
Kirchenrecht, Exegese, Homiletik, Moralthe-
ologie müssen nicht an der Kreuzung war-
ten, bis die ästhetische Bildung vorbei ist, 
aber sie sollten sie einfädeln lassen, ihr ein 
bisschen mehr Platz lassen. § 

Anmerkungen
1	 Jahrbuch 2002/2003 ISBN 3-7954-1665-5 

und Jahrbuch 2004-2006,  
ISBN 978-3-7954-1842-73.

2	 Verlag Schöningh Paderborn
3	 *1937, o. Prof. für Theologie und Didaktik 

an der Universität Köln
4	 * 1954, Schriftsteller, hervorgetreten mit 

einer Dissertation über die Wirkung von 
Psalmen auf die zeitgenössische Lyrik.

5	 München



24



252525

A r c h i t e k t u r
K u n s t

R e s t a u r i e r u n g e n

u n d



26

Gebaut wurde die katholische Kirche in 
Hilchenbach-Dahlbruch (Kreis Siegen-Witt-
genstein) 1959/60 als Ersatzbau für die mit 
erheblichen Baumängeln belastete, im Jahr 
1900 errichtete neugotische Kirche. Unter 
Beibehaltung des historischen Kirchturmes 
entstand nach den Entwürfen des Archi-
tekten Alois Sonntag aus Siegen ein dem 
Zeitgeist entsprechender moderner Kirchen
raum. Sachliche Architektur, ein kreuz
förmiger Grundriss, 5-bahnige Fenster im 
Kirchenschiff und Rundfenster in den Giebel
wänden des Querhauses bestimmen  
den Raumeindruck.

Der ursprüngliche Entwurf sah vor, die 
Sakristei ebenerdig im Querhaus einzurich-
ten, der darüber befindliche Raum war als 
Orgelempore vorgesehen. Aus nicht be-
kannten Gründen wurde damals diese Pla-
nung nicht realisiert, sondern der eigent-
liche Chorraum wurde durch eine raum
hohe Wand aus Betonwaben vom übrigen 
Kirchenraum abgetrennt. Der Einzug der 
Stahlbetondecke ermöglichte die Nutzung 
des unteren Raumes als Sakristei, im oberen 
Raum wurde die Orgel aufgestellt.

Die Wabenwand war somit Altarrückwand, 
später im Zuge der Liturgiereform wurde 
der Altar in den Mittelpunkt der Kirche 
vorgezogen. Die Wabenwand sowie die 
bündig angrenzenden Schildwände bil-
deten einen Riegel, der die Kreuzform der 
Kirche und auch die mittige Stellung des 
Altares nicht mehr erkennen ließen. Die 
gesamte liturgische Einrichtung bestand 
aus einfachen Prinzipalstücken, deren An-
ordnung teilweise recht problematisch war. 

Restaurierung des Innenraums der  
katholischen Pfarrkirche St. Augustinus  
in Hilchenbach-Dahlbruch
Franz Josef Wolff und Marie-Luise Dähne

Zum Beispiel war der Sakristeizugang direkt 
neben dem Tabernakel angeordnet, was 
den Pfarrer zu der Äußerung veranlasste: 
„Zu Beginn des Gottesdienstes fällt der 
Zelebrant mit den Messdienern aus der 
Wand in den Chorraum.“ Ein erster Schritt 
zur Neuordnung wurde 1985 vollzogen, als 
für die neue Orgel im hinteren Bereich der 
Kirche eine neue Empore eingebaut wurde.

Der Wunsch nach weiteren Veränderungen, 
insbesondere die Neugestaltung des Kirch-
raumes, wurde in den folgenden Jahren 
immer stärker. Technische Zwänge, wie die 
abgängigen Heizungs- und Elektroanlagen, 
die erhebliche Bauarbeiten auslösten, wa-
ren dann Anlass, sich mit einer komplexen 
Gesamtrenovierung zu befassen.

Mit der Planung wurde das Architekturbüro 
Sonntag + Partner beauftragt. Nach inten-
siven Beratungen in den Gremien der  
Kirchengemeinde und zwischen Kirchen
gemeinde, Architekt und kirchlicher 
Aufsichtsbehörde ergab sich, neben der 
Modernisierung und Instandsetzung der 
technischen Einrichtung, folgendes Konzept:
Ausbau der Wabenwand und Stahlbeton��
decke im Chorraum,
Verlegung der Sakristei in einen neuen  ��
Anbau am Seitenschiff,
großzügiger Chorbereich durch Zusam-��
menfassung der Flächen des vorhandenen  
Chorraums und der alten Sakristei,
Anordnung des Taufsteins im Querhaus,��
Ersatz des Beichtstuhls durch einen  ��
Beichtraum,
Einbau einer Abtrennung unter der Empore ��
für eine beschränkte Zugänglichkeit.



2727R e s t au  r i e r u n g  S t .  A ugus    t i n us   H i l c h e n b a c h - D ah  l b r u c h

Raumprägend ist heute nach Abschluss  
der Renovierung die Neugestaltung des 
Chorraumes nach Plänen der Künstlerin  
Marie-Luise Dähne aus Berlin, die seinerzeit 
nach durchgeführtem beschränktem Wett
bewerb entsprechend der Empfehlung der 
Diözesan-Kunstkommission mit der wei-
teren künstlerischen Gestaltung beauftragt 
wurde.

Zum selben Projekt schreibt die Künstlerin 
Marie-Luise Dähne:

Das Leben verändert sich rasant. Vielleicht 
war das immer schon so. Aber ein Bewusst-
sein für den Verlust von Lebensregeln und 
Wertvorstellungen – das meldet sich erst 
seit einigen Jahrzehnten zu Wort. Was be-
deutet noch „Liebe“ angesichts der Ökono-

misierung des Lebens und der schwin-
denden Verlässlichkeit der Lebensformen? 
Was ist Wahrheit in Zeiten des pragma-
tischen Denkens? Was ist Glaube, wenn 
jeder nach seiner Fasson selig werden will? 
Nachkonziliare Akzentverlagerungen im 
Ausdruck des christlichen Glaubens führen 
zu entscheidenden Veränderungen in der 
Gestaltung des liturgischen Raumes. Ein 
nicht mehr – von unten nach oben – kul-
tisches Liturgieverständnis hat das Selbst-
verständnis von Kirche und Gemeinde be-
einflusst.
„Der Kirchenraum prägt tief und unbewusst 
das Glaubensbewusstsein, und so ist es eine 
ungeheure seelsorgerische Verantwortung, 
einen Kirchenraum zu gestalten.“  
(Kardinal Meisner)

R e s t au  r i e r u n g  S t .  A ugus    t i n us   H i l c h e n b a c h - D ah  l b r u c h

Blick durch den Hauptraum von St. Augustinus in den Chorraum mit Altar, Ambo, Glaskreuz und Tabernakel



28 R e s t au  r i e r u n g  S t .  A ugus    t i n us   H i l c h e n b a c h - D ah  l b r u c h

Konzept
Die symbolhafte Komplexität der vorlie-
genden Arbeit soll den Zusammenhang von 
liturgischem Raum und Prägung des Glau-
bens unterstreichen. Die Sichtbarmachung 
von Dualität liegt dem Konzept zugrunde. 
Alles steht im wechselseitigen Kontext 
zueinander: Materie und Geist, Raum und 
Hülle, Licht und Dunkelheit. Die Schöp-
fungsgeschichte beinhaltet Anfang und 
Ende, umschließt alles Leben, prägt alles – 
bis in unsere Tage – sie ist voller Klarheit 
und Mystik. Dieser Faszination nachgehend 
wird deutlich, dass mit Gestaltung eines 
jeden sakralen Raumes, Symbol für den 
Kosmos, den Tempel Gottes, eine bedeu-
tungsgemäße Sprache gefunden werden 
muss. Sie darf keiner Beliebigkeit und per-
fektionistischen Funktionalität unterliegen, 
denn eine geistige Übereinstimmung von 
Raum und liturgischem Geschehen im heu-
tigen Gottesdienstverständnis ist für die 
Christengemeinschaft wichtig. Ein Kirchen
raum ist erst dann gelungen, wenn er als 
„sakraler Raum“ erfahren werden kann, zur 
Ehrfurcht einlädt und zur Transzendenz
erfahrung führt.

 
Ideenfindung

Die Raumhülle des Baukörpers umschließt 
das Innere, den gesamten Kirchenraum, mit 
Ambo (Tisch des Wortes), Altar (Tisch des 
Brotes) und Tabernakel (Ort der bleibenden 
Gegenwart Christi im eucharistischen Sinn).  
Die Kunstwerke im Kirchenraum sind polare 
Systeme. Die einzelnen Elemente sind klar 
voneinander getrennt, können aber nicht 
unabhängig für sich stehen. Das Werk als 
Ganzes ist ein Compositum. Es entstehen 
Lichtraum, Klangraum, Andachtsraum – 
Räume der Stille und des Mysteriums, der 
christlichen Gemeinschaft. Lufträume sind 
also nicht NICHTS.

Gestaltung und Schwerpunkte
Der sakrale Raum in Architektur und Kunst 
muss ein forderndes, förderndes und sinn-
bezogenes, nie bestätigendes, nie ange-
passtes Abbild von Leben sein. 

Christen treffen sich am Sonntag nicht zur 
Anbetung vor dem Tabernakel, sondern 
bilden die Gemeinde Jesu Christi um den 
Altar. Die Funktionsorte Sitz, Ambo und 
Altar und Tabernakel sind Repräsentanten 
der dynamischen, primären Struktur des 
Gottesdienstes. 

Der Tabernakel entspricht in den Maßen 
dem Innersten des Kreuzes und damit dem 
des Altares. Er steht im Chorraum auf einem 
gering erhöhtem quadratischen Podest und 
markiert noch einmal die Achse und das 
Zentrum.

Die Gesamtfarbigkeit: Zarte kühle Töne, in 
der Skala Weiß, Hellgrau, Blau, Grün, Gelb 
und Gold.

Der Altar
Vom Symbol Tisch zu einem Kubus…

Der Altar ist nicht nur ein Mikrokosmos der 
natürlichen Welt, sondern durch die Weihe 
auch des spiritualisierten Kosmos, er steht 
symbolisch im Zentrum des Universums.
In seiner Achse verbindet er Himmel und 
Erde. Vom Symbol Tisch ausgehend sind 
zwei Teile zu einem Kubus zusammenge-
fügt. Um die unsichtbare Achse und die 
Gegenwart Jesus Christus zu visualisieren, 
wurde der Kubus geöffnet, im weiteren 
Entwurfsprozess an jeder Seite, so dass eine 
innenliegende Kreuzfigur entsteht.  
Der umschlossene Luftraum im Innern des 
Quaders wird mit dem darüber schwe-
benden Glaskreuz materialisiert.



2929r e S t A U r i e r U n G  S t .  A U G U S t i n U S  H i l c H e n b A c H - D A H l b r U c H

Glaskreuz

Altar

Ambo

links und oben:
Tabernakel vor der Malerei 
an der Chorwand

unten: Tabernakelfront, 
Blattgold mit Stahl, 
Text:1. Kor., 10,V17



30 R e s t au  r i e r u n g  S t .  A ugus    t i n us   H i l c h e n b a c h - D ah  l b r u c h

Das Kreuz
Die Form eines Luftraums wird zum  
Lichtraum

Das Quadrat birgt die Kreuzform; dieser 
Luftraum wird zum Lichtraum und wirkt in 
seiner gläsernen Transparenz sehr leicht. 
Lichtbrechungen und unterschiedliche 
Wirkungen sind aus den jeweiligen Perspek-
tiven zu erhalten.

Der Ambo
Zwei Figuren ergeben einen Körper,
der vorhandene Stein in Kombination mit 
einem weiteren Material.

Das Taufbecken
Der Korpus folgt in Variation der Grundidee;
mit seiner halbkreisrunden Form bezeichnet 
das Becken den Gestus des Schöpfungs-
aktes.

Über den Schöpfungsakt der Welt wird bei 
Hiob gesagt: „Rings um die Wasserfläche zieht 
er einen Kreis bis dorthin, wo das Licht ans 
Dunkel grenzt.“
Der Kreis entspricht dem irdischen Paradies 
am Anfang; ikonographisch, wie auch in der 
Architektur wird er als Fenster zum Jenseits 
gesehen.

In ihm entspringt der Strom der vier Flüsse, 
die in die vier Himmelsrichtungen fließen 
und das erste Kreuz bilden. Die Schöpfung 
beginnt mit einem Kreis, er ist der Anfang. 
Am Beginn des Lebens mit Gott steht die 
Taufe. Dies gestalterisch zu visualisieren ent-
schied ich mich, die Taufschale rund, auf 
zwei „Stützen“, wie von zwei haltenden 
Händen getragen und beschützt, zu gestal-
ten. Sie ist aus hellem Jura. Die Abdeckung 
ist offen und besteht aus zwei sich kreuzen
den Spangen, in Form von stilisierten Was-
sern (vier heilige Flüsse), die dem offenen 
Halbrund der Schale die optische und 
inhaltliche Entsprechung geben.

Die Chorwand
Wie offen, wie kräftig sind wir im Glauben.

Das Grundthema des umbauten Luft-
raumes, wie auch die zwei offenen Winkel 
des Altares einen Luftraum umschließen, 
wird an der Chorwand adaptiv aufgegriffen. 
Die Malerei in der Mitte wird von der ge-
malten Architektur in einen räumlichen 
Kontext gesetzt.

Durch den Kontrast von malerischer Textur 
und ruhigen unifarbenen Wandfeldern 
entsteht eine TorÖffnung, die auf einen 
Lichtraum, einen Raum des Mysteriums 
weist. Die Wand löst sich gewissermaßen 
auf. Die Weiten des Himmels und des Her-
zens werden assoziierbar und lassen den 
Betrachter (so er bereit ist) Kraft und 
Spiritualität wahrnehmen. §

Das bisweilen einfallende Licht durch die Farbgläser der Fenster ist bei der 
Entwurfsarbeit berücksichtigt worden. Licht- und Farbreflexe lassen  
die weiße „Figur“ zu solchen Stunden noch lebendiger werden.



3131R e s t au  r i e r u n g  S t .  A ugus    t i n us   H i l c h e n b a c h - D ah  l b r u c h

Taufbecken

Die Gestaltung der neuen Windfanganlage und des Gitters 
ist dem Gesamtkonzept entlehnt.

Blick durch das Gitter in den Kirchenraum  
von St. Augustinus



32 Mehr als ein neuer Anstrich
Über die katholische Pfarrkirche
St. Laurentius in Erwitte

Bert Wieneke

Licht und Farbe

Vor der Renovierung war der Innenraum 
geprägt von einer diff usen Farbgebung aus 
allerlei Braun- und Beigetönen, die in einem 
wenig überzeugenden Gegensatz zum 
kühlen Grün der Natursteinpfeiler der roma-
nischen Architektur stand. Dem Raum fehlte 
jeglicher Kontrast. Die nüchterne künstliche 
Beleuchtung vermochte im Raum keine 
Akzente zu setzen.

Die neue Farbgebung sollte dem Raum 
einen deutlich wärmeren Charakter verlei-
hen. Wesentlichen Einfl uss auf das neue 
Erscheinungsbild des Innenraumes hatte 
der Austausch des Bodenbelags aus den 
1960er  Jahren aus gelblich-braunem Jura. 
Der neue Boden aus rötlichem Remlinger 
Quarzsandstein, der mit einem Fries aus 
grünem Anröchter Dolomit eingefasst wur-
de, bringt die nötige Wärme in den Raum. 
Die Gewölbefl ächen wurden korrespondie-
rend mit einer leicht rötlichen Lasur behan-
delt. Die Wandfl ächen erhielten einen 
 naturweißen Anstrich. 
Die Architekturkanten wurden mit einem 
Konturstrich abgesetzt. Die historischen 
Kirchenbänke wurden abgedunkelt und 
stehen nun in einem deutlichen Kontrast 
zum Boden. Die Sitzaufl agen und Kniebank-
polster wurden in einem edel  wirkenden 
Grau erneuert.

Die künstliche Beleuchtung wurde vollstän-
dig neu gestaltet. Nach den Plänen der 
Kölner Lichtplaner Arens und Faulhaber 
erstrahlt der Kirchenraum in neuem Glanz. 
Durch gezielte Akzentsetzung und fl ächige 

Die romanische Pfarrkirche St. Laurentius in Erwitte erhebt 
sich mit ihrem mächtigen, viergiebeligen Turm (erbaut etwa 
1170 – 1200) über die kleinteilige, mittelalterliche Bebauung 
des Kirchplatzes. Der Kirchhof diente bis 1821 als Friedhof und 
war durch eine Mauer mit Schießscharten und starkem Tor 
sowie durch Wassergräben geschützt. Das Bauwerk stellt das 
schon von weitem sichtbare Wahrzeichen am Hellweg dar.

Ende des 17. Jahrhunderts (1680 – 1710) erfolgte eine grundle-
gende Sanierung der romanischen Kirche im Barockstil. Die 
im Dreißigjährigen Krieg zerstörte achteckige Turmhaube 
wurde durch eine barocke Spitze mit Kuppel ersetzt und die 
vier Ecktürme abgebrochen. Nach einem Kirchtumbrand 1971 
wurde die Kirchturmhaube in romanischer Form auf achtecki-
gem Grundriss neu aufgebaut. Im Rahmen dieser Arbeiten 
wurden die vier Ecktürme, die in der Barockzeit abgetragen 
worden waren, neu errichtet. Die Verwandtschaft zum Pader-
borner Dom und St. Patrokli in Soest ist unverkennbar.

1867 – 1869 wurden umfangreiche Erweiterungsbauten 
durchgeführt. Die Seitenschiff e wurden wesentlich erweitert. 
In diesem Zuge wurden die alten romanischen Fenster ent-
fernt und die heutigen Rosenfenster angelegt, wodurch der 
Innenraum deutlich heller wurde.

Unter Mitwirkung des Landesdenkmalamtes Münster  wurde 
der Innenraum der Kirche zu-
letzt zwischen 1959 und 1961 
grundlegend renoviert und neu 
gestaltet. An allen Wänden wur-
de der Putz mit den Malereien 
aus dem 19. Jahrhundert ent-
fernt. Unter diesen Putz-
schichten wurden jedoch keine 
älteren Malereien gefunden. 
Nach dem Neuverputzen er-
hielten die Wände einen wei-
ßen Anstrich.

Die uns als Architekten gestellte Aufgabe 
schien zunächst recht einfach: 

Die Kirche muss neu gestrichen werden.

Als das neue Konzept der Gemeinde schließlich 
vorgestellt wurde, stand die Veranstaltung 
unter dem Motto: 

Mehr als ein neuer Anstrich.



3333S t .  L a u r e n t i u S  e r w i t t e  –  m e h r  a L S  e i n  n e u e r  a n S t r i c h

Auch ist im Turm keine Orgelempore vor­
handen. Die Integration des Gitters war 
daher zunächst schwierig. Ein Gitter quer im 
hohen Kirchenraum konnte sich niemand 
vorstellen.

Wie so häufi g ist eine überzeugende Lösung 
erst erreichbar, wenn die schwierigen Rah­
menbedingungen als besondere Herausfor­
derung verstanden werden und zu neuen 
 Lösungen inspirieren.
Heute fügt sich der „Turmraum“, der als 
solcher vorher nicht vorhanden war, ganz 
selbstverständlich in den Innenraum ein.

Der ehemals kaum wahrnehmbare Über­
gang vom Turm zum Mittelschiff  der Kirche 
wurde durch eine den selbstständigen 
Raum betonende Fußbodengestaltung 
hervorgehoben. Die Gewölberippen wur­
den im Bodenbelag aus grünem Anröchter 
Dolomit nachgezeichnet. Im Mittelpunkt 
der Strahlen befi ndet sich nun der Taufstein, 
der von einem eigens an gefertigten 
Ringleuchter betont wird.

Aufhellung der Gewölbe in Verbindung mit 
modernen Pendelleuchten bietet der Kir­
chenraum vielfältige Lichtstimmungen, die 
gezielt eingesetzt  werden können. Wichtige 
Ausstattungen, wie die Jakobsleiter oder 
das mittelalterliche Kreuz über dem Altar, 
wurden dezent akzentuiert. Selbstverständ­
lich wurde im Rahmen der umfangreichen 
Bauarbeiten auch die gesamte Elektro­ und 
Beschallungsanlage erneuert.

Turmraum und Gitter

Der im Zuge von Kircheninnenrenovie­
rungen vom Erzbischöfl ichen Generalvika­
riat geforderte beschränkte Zugang – das 
Gitter – stieß bei Kirchenvorstand und Ge­
meinde auf massiven Widerstand. Die Kirche 
sollte nach der Renovierung off en und ein ­ 
ladend sein – hierzu stand das Gitter in 
klarem Widerspruch. Um den Kirchenraum 
erleben zu können, ist ein Zugang vom 
Turm aus notwendig.  Zwischen Turm und 
Mittelschiff  ist in der St. Laurentius­Kirche 
jedoch keine deutliche Zäsur vorhanden. 

S t .  L a u r e n t i u S  e r w i t t e  –  m e h r  a L S  e i n  n e u e r  a n S t r i c h



34 S t .  L a u r e n t i u s  E r w i t t e  –  m e h r  a ls   e i n  n e u e r  A n s t r i c h

Altarinsel mit neuem Ambo, Sedilien und Kerzenleuchtern

Blick vom Turm Richtung Altar mit Taufstein und Gitter



3535S t .  L a u r e n t i u s  E r w i t t e  –  m e h r  a ls   e i n  n e u e r  A n s t r i c h

Durch die deutliche Zentrierung des Turm­
raumes ist es gelungen, das Gitter selbstver­
ständlich in den Innenraum zu integrieren 
und den differenzierten Zugangsbereich als 
einen besondern Ort zu gestalten.

Das von Pater Abraham von der Schmiede 
der Abtei Königsmünster, Meschede, gestal­
tete moderne Gitter lässt sich in voller Breite 
öffnen und an die beiden Seitenwände 
klappen. Auf der Wand bilden die Elemente 
eine räumliche Überlagerung von Struk­
turen und wirken wie ein Wandbild. Das aus 
schwarzen Stahlprofilen und Edelstahlseilen 
gestaltete Gitter steht in einem überzeugen­
den Kontrast zur historischen Architektur 
und kann sich im Raum behaupten.

Der Kirchenraum hat durch den neu gestal­
teten Turmraum deutlich gewonnen.

Neuordnung des Innenraumes  
und der Einrichtung

Die romanische Architektur wurde zunächst 
freigeräumt von allerlei Zutaten, die sich im 

Innenraum Blick in Richtung Turm 
rechts: Vergleich Vorzustand

Sieben-Schwerter-Madonna von Heinrich Gröninger 
mit neuem Opferkerzenständer aus EdelstahlAmbo



36 S t .  L a u r e n t i u s  E r w i t t e  –  m e h r  a ls   e i n  n e u e r  A n s t r i c h

Laufe der Jahrzehnte angesammelt hatten.
In einem historischen Gebäude kann aus 
unserer Sicht nur ein Weg überzeugend 
beschritten werden: Historisches bleibt 
historisch, alles Neue wird in der Form- und 
Materialsprache unserer Zeit hinzugefügt. 
Die hölzernen Windfänge mit angeglie­
derten Beichtstühlen wirkten eher wie 
Schrankeinbauten und wurden entfernt. Die 
neuen Windfänge aus Stahlwalzprofilen mit 
klarer Verglasung bieten den Besuchern 
einen transparenten und einladenden 
Eingang.

Blick vom nördlichen Seitenschiff zum Südeingang

Die Beichträume wurden ebenfalls als Stahl-
Glas-Konstruktion erstellt, wobei jedoch 
mattierte Verglasungen gewählt wurden. 
Hierdurch erhalten die Räume natürliches 
Tageslicht. Sie wurden zurückgezogen in 
den beiden Seitenschiffen angeordnet und 
ermöglichen auch das Beichtgespräch.
Viele Ausstattungsgegenstände wie Ambo, 
Priestersitz, Apostelleuchter, Kredenz oder 
Opferkerzenhalter wurden neu gestaltet. 
Auch hier zeigt sich die klare, reduzierte 
Handschrift von Pater Abraham, der die neu 
hinzugefügten Elemente in Edelstahl gestal­
tete. Die kraftvolle, auf das Wesentliche 
beschränkte Gestaltung passt hervorragend 
zur historischen, romanischen Architektur.

Der Taufstein stand vor der Renovierung 
versteckt in der Seitenkapelle und wurde 
nun im Zentrum des Turmes als Weih­
wasser- und Taufbecken aufgestellt.
Dem Turmzugang gegenüber wurde die 
bedeutende Sieben-Schwerter-Madonna 
von Heinrich Gröninger angeordnet und mit 
einem Opferkerzenständer ergänzt. 
Der barocke Tabernakel aus dem nördlichen 
Querschiff hat einen neuen Platz in der 
kleinen Marienkapelle gefunden. 
Das ehemals an der Ostwand des südlichen 
Querschiffs angeordnete Epitaph wurde in 
die Wandnische der östlichen Wand des 
nördlichen Querschiffs umgesetzt. 
Die Apostelfiguren wurden neu positioniert 
und um neue Apostelleuchter ergänzt. Der 
Kreuzweg wurde neu im Raum aufgeteilt.

Die Neuordnung des Innenraumes macht  
die Abfolge der Sakramente Taufe – Beichte 
– Kommunion erlebbar. Insgesamt wirkt der 
Innenraum nun deutlich klarer und struk­
turierter.

Nach der feierlichen Wiedereröffnung der 
renovierten Kirche im Dezember 2006 durch 
Erzbischof Hans-Josef Becker wurde der 
Raum von der Gemeinde wieder schnell in 
Besitz genommen. §

Altar mit Fußbodeneienfassung aus eingelgtem Edelstahl und 
im Boden eingelassener St.Laurentius Reliquie



3737

Die heutige Dortmunder Propsteikirche ist in 
den Jahren 1331–1458 von Dominikanern 
errichtet worden, und noch heute kann man 
in der Propsteikirche bedeutendes Inventar 
aus ihrer Zeit als mittelalterliche Klosterkirche 
bewundern. Hierzu zählt der Flügelaltar des 
Weseler Malers Derick Baegert aus dem aus­
gehenden 15. Jahrhundert, der mit seiner 
prächtigen Farbgestaltung den Hauptaltar 
der Propsteikirche zierte und neben seiner 
religiösen Bedeutung auch einen wichtigen 
kunsthistorischen Schatz in sich birgt: Die 
älteste erhaltene Dortmunder Stadtansicht.

Seinen Platz hatte das Altarretabel auf einem 
abgestuften, sich deutlich vom bestehenden 
Altar absetzenden Holzunterbau im rückwär­
tigen Teil der Apsis. Diese räumliche Situation 
gab Anlass zur Diskussion sowie einer inten­
siven Suche nach Lösungen für einen ange­
messenen Umgang mit dem Flügelaltar. 
Dieser steht heute auf einem von dem Dort­
munder Architekturbüro Bergstermann und 
Dutczak entworfenen monolithischen Natur­
steinsockel, der durch die Ausbildung in 
gleichem Material und gleicher Farbgebung 
mit dem bestehendem Altar und Ambo des 
Mülheimer Bildhauers Ernst Rasche eine 
Einheit bildet. Auch die Maßstäblichkeit des 
neuen Unterbaus orientiert sich am Bestand. 
Damit wird die Zusammengehörigkeit der 
Elemente zusätzlich unterstützt. Ein 1:1 Ar­
beitsmodell machte die Überprüfung dieser 
Planungsziele im Detail möglich.

Leitgedanke der Konzeption war es, die Be­
deutung und Präsenz des Retabels zu stär­
ken. Dafür ist die Gesamtanlage um ca. zwei 
Meter nach vorne zum Kirchenschiff gerückt 
und über ein Plateau mit vorgelagerten Stu­
fen leicht angehoben worden. Der Baegert-
Altar löst sich heute deutlich von dem rück­
wärtigen Teil der Apsis und zeigt sich dem 
Besucher als wesentlicher Bestandteil der 
Kirche, der seine Nähe zum Betrachter sucht. 
Der räumliche und künstlerische Gesamtein­
druck wird gestärkt und positiv beeinflusst. §

Der Baegert-Altar der  
Dortmunder Propsteikirche
Wolfgang Bergstermann

Fo
to

s: 
Ro

lf-
Jü

rg
en

 Sp
iek

er,
 D

or
tm

un
d

Der Derick-Baegert-Flügelaltar in der Dortmunder Propsteikirche 
auf dem alten Holz-Postament (oben) und auf dem neuen, 
vorgezogenen Natursteinsockel (unten)



38 Katholische Pfarrkirche St. Katharina in Unna
Jutta Kleinknecht



3939

Ansicht des frei in den Raum  
gestellten Altarbereiches

Foto: © Thomas Riehle / artur



40 K a t h o l i s c h e  P f a r r k i r c h e  S t .  K a t h a r i n a  i n  U n n a

In der Verwandlung von Räumen liegt die 
besondere Leistung von Thomas Kesseler. 
Seine Bilder aus in Öl geriebenen Pig­
menten auf farbigen oder schwarzen 
Wachsuntermalungen werden als Urzellen 
der Farbigkeit in die Architektur integriert. 
Wandbilder, Glasinstallationen und in kraft­
vollste Farben getauchte Leinwände wirken, 
architektonischen Elementen gleich, wie 
Tore und Fenster. In den Räumen, in denen 
sie auftauchen, entwickeln sie eine Kraft, 
die über die Erfahrung der Architektur hi­
nausgeht. Malerei wird selbst zur Architek­
tur, Bilder schaffen Räume, Straßen und 
Plätze. Die Farbkraft erfasst den Betrachter 
und führt zu einer neuen Motivation, Raum 
und Bild wahrzunehmen.  

Bisweilen lässt die Präsenz der Farbe die 
Bilder zu Monumenten werden.

Kesselers Arbeit ist ohne die Begegnung mit 
den farbigen Fenstern der französischen 
Kathedralen nicht denkbar. 1996 begann die 
Auseinandersetzung mit dem Medium der 
Glasmalerei, worin vielleicht sein wichtigster 
künstlerischer Beitrag zu sehen ist. Emailfar­
ben, gelb brennendes Silber und das von 
den Römern entdeckte Schwarzlot bilden 
ein für ihn neues Kompendium von Materi­
alien. Bei über 600 Grad in die leicht ange­
schmolzene Oberfläche des transluzenten 
Floatglases eingebrannt, gewinnt die Farbe 
wie kaum ein anderes Gestaltungsmittel an 
Leuchtkraft und Intensität. Kesseler verzich­
tet auf die in der Glasmalerei übliche Über­
setzung des Entwurfes mittels des Kunst­
handwerkers, wodurch die Bilder seine 
unverwechselbare Handschrift tragen.

Ein beeindruckendes Beispiel einer ganz in 
Grisaille gehaltenen Glasarbeit des Künstlers 
befindet sich in der im Stadtzentrum von 
Unna gelegenen katholischen Pfarrkirche St. 
Katharina. Der kraftvolle Kirchenraum wurde 
1933/34 als doppeltürmiger, neoromanischer 
Wandpfeilerbau errichtet. Hinter der grün­
lichen Fassade aus Anröchter Dolomit ver­
birgt sich eine sachlich nüchterne Stahl­
betonarchitektur, die sich durch ihre schlich­
ten Formen auszeichnet. Im Zuge einer 
notwendig gewordenen Grundsanierung 
des Gebäudes wurde im Jahr 2002 eine 
zeitgemäße Umgestaltung des Innen­
raumes beschlossen. Den vorgefundenen 
klaren Charakter der Architektur galt es zu 
erhalten, wobei die Atmosphäre des 
Raumes gesteigert werden sollte. 

Thomas Kesseler entwickelte ein ambitio­
niertes, architektonisches und künstle­
risches Konzept, das die Qualitäten des 
überkommenen Raumes überzeugend 
aufnahm und um eine innere geistige 
Dimension erweiterte. 

oben: Glasbild der Maria und des Johannes der Deesis in den Chorschranken
Mitte:  Katharinenkapelle mit spätgotischer Alabasterfigur und zwei Glasbilder 
 von Kesseler in rote Wandfelder integriert

Fo
to

s: 
©

 To
m

as
 R

ieh
le 

/ a
rtu

r



4141K a t h o l i s c h e  P f a r r k i r c h e  S t .  K a t h a r i n a  i n  U n n a

an die Paradiesesranken der frühchristlichen 
Apsismosaiken in der römischen Kirche San 
Clemente. Die Weinranken und Arkanthus­
ornamente im Hintergrund werden durch 
freie Malerei überdeckt, welche eine kos­
mische Lichtvision erzeugt. 

Die Glasmalerei dient als Hintergrund des 
frei im Raum hängenden Kreuzes. Kesseler 
hielt sich während seines Studiums häufig 
in Rom auf, wo er intensiv die antike, früh­
christliche und barocke Raumkunst studierte. 

Die Basilika San Clemente oberhalb des  
Colosseums steht auf den Fundamenten 

Das 2006 zum Abschluss gekommene Pro­
jekt sah eine Grundrenovierung des Kir­
chenraumes vor. Alle Ausstattungsstücke 
der Kirche wurden neu in Zusammenhang 
gebracht und ergänzt. Eine kostbare, spät­
gotische Alabasterskulptur der Hl. Katharina 
beispielsweise fand in der eigens dafür 
geschaffenen roten Kapelle nach langer Zeit 
im Diözesanmuseum in Paderborn wieder 
in die Kirche zurück. 
Ein wesentlicher Bestandteil der Aufgabe 
lag in der Auflösung der starken Trennung 
von Altar und Gemeinderaum. Der neue 
Altarraum wurde mit nur vier Stufen Höhe 
in die ersten beiden Langhausachsen ver­
legt. Die Maße der 1 x 1 m großen Anröch­
ter Steinplatten korrespondieren mit den 
Kirchenpfeilern, Seitenschiffmaßen und 
Raumabmessungen. Die Stufen kragen aus. 
Alle matt hellgrau gestockten Juraplatten 
des Altarbereiches scheinen auf einem 
zurückspringenden Sockel zu schweben. Im 
Sinne einer Wegekirche bilden Hauptportal, 
Taufstein, Altar und Tabernakel eine Mittel­
achse, die durch einen 2 m breiten Streifen 
aus grünem Anröchter Dolomit hervorgeho­
ben wird.

Die Malerei der zwei an Flachstahl abge­
hängten 9 m hohen und 3 m breiten, ver­
setzt angeordneten Glasbilder im Bereich 
der ehemaligen Altarebene zeigt Anklänge 

Blick aus dem 
Vorraum in das 

rechte Seiten-
schiff

oben: Arbeit im Atelier an den Scheiben des Altarbildes
unten: Ausschnitt; Studie, Tusche auf  
 Transparentpapier zur Deesis im Chor

Fo
to

: ©
 To

m
as

 R
ieh

le 
/ a

rtu
r



42 K a t h o l i s c h e  P f a r r k i r c h e  S t .  K a t h a r i n a  i n  U n n a

einer Kirche aus dem 4. Jahrhundert, die 
nochmals auf einem römischen Versamm­
lungsraum des 1. Jahrhunderts gebaut ist. 
1099–1125 wurde die jetzige Kirche errichtet. 
Das Thema des überwältigenden Apsismo­
saiks ist die Erlösung der Menschheit durch 
den Tod Jesu Christi am Kreuz. In der Mitte 
des Bildes ragt das Kreuz aus den Quellen 
des Paradieses als Baum des Lebens. Flan­
kiert wird das Kreuz von Maria und Jo­
hannes. Die Inschrift des Bildes besagt: 
ECCLESIAM CHRISTI VITI SIMILABIMUS 
ISTI DE LIGNO CRUCIS JACOBI DENS, 
IGNATIO. INSUPRA SCRIPTI REQUIESC-
UNT CORPORE CHRISTI QUAM LEX 
ARENTEM, SED CRUX FACIT ESSE VIREN-
TEM (frei übersetzt: Vergleichen wir die 
Kirche Christi mit diesem Weinstock, den 
das Gesetz zum Verdorren, das Kreuz aber 
zum Leben bringt. Ein Stück des echten 
Kreuzes, ein Zahn des Hl. Jakobus und einer 
des Hl. Ignatius sind genau dort aufbewahrt, 
wo über dieser Inschrift Jesus Christus dar­
gestellt ist). Der Weinstock ist als ein großes 
Rankenwerk gestaltet, das aus der vom Blut 
Christi getränkten Erde hervorwächst. In 
seinen Windungen umschließt er Szenen 
des täglichen Lebens, also alle Menschen, 
die er zur Erlösung führt. 
Ein weiteres Zitat frühchristlicher Raumge­
staltung kommt in der Verwendung von 
Chorschranken zum Ausdruck. 2,5 m hohe, 
weiße, gemauerte Wandblöcke geben dem 
Altarraum sowohl nach hinten als auch zu 
den Seiten eine konzentrierende, räumliche 
Begrenzung. Die oberen Chorschranken 
nehmen zwei weitere Glasbilder auf. 

Die beiden Fürbitte haltenden Figuren 
Maria und Johannes der Täufer bilden mit 
der Kreuzesdarstellung eine Deesis-Gruppe. 
Der Bildtypus der Deesis wies bereits in der 
byzantinischen Kunst auf das Weltgericht 
hin. Im Kontext mit dem Glasbild als Hin­
weise auf die Wiederkehr Christi und das 
Paradies entwickelte Kesseler hier eine 
eigenständige ikonologische Konzeption. 
Der architektonische Raum bleibt farbig 
zurückhaltend, hell in Mineralfarbtönen 
gefasst. 
Die Holzdecke und die beiden neuen De­
ckenflächen sind in verschieden intensiven 
Blaugrautönen bemalt. Stark farbig sind die 
Konzepte der Seitenkapellen und der Werk­
tagskapelle in abgestuften Rot-, Blau- und 
Gelbtönen. Hierzu wurde die Palette von Le 
Corbusiers Farbklaviatur verwendet. In der 
Katharinenkapelle befinden sich zwei wei­
tere Zeichnungen des Künstlers auf Glas, die 
sich nochmals auf die Kapelle der gleichen 
Patronin mit Fresken von Masolino da Pani­
cale aus der Frührenaissance in San Cle­
mente beziehen. San Clemente ist darüber 
hinaus der erste europäische Verehrungsort 
der Heiligen Katharina von Alexandria 
gewesen.

Statt der ehemaligen Windfangtüren schafft 
eine Glaswand unter der Orgelempore eine 
neue Vorhalle. Auf diese Weise ist es mög­
lich geworden, die Kirche auch an Werkta­
gen im Schutz der Glaswand offen zu lassen 
und die Kapelle der Stille zu besuchen. 
Die Wandfelder der Anbetungskapelle sind 
in gelben Farbabstufungen modelliert. 
Letztlich endet und beginnt die gesamte 
Konzeption des Raumes mit dem Orna­
mentfries auf der Glaswand im Eingangsbe­
reich und der sandgestrahlten Inschrift auf 
dem gläsernen Mittelportal. Es handelt sich 
um ein freies Zitat der Inschrift auf dem 
Portal der ersten Kathedrale in St. Denis, 
geschrieben von Abt Suger: Tritt ein in 
diesen Raum. Lass dich berühren vom wahren 
Licht, zu dem Christus die Pforte ist. §

Apsismosaik von  
San Clemente  

in Rom,  
12. Jahrhundert



4343Katholische Pfarrkirche 
St. Gertrudis in Dortmund
Innenrenovierung und  
künstlerische Neugestaltung

Anja Quaschinski 

Inmitten des tristen, stark von der Arbeits­
wirklichkeit im Revier geprägten Dortmun­
der Nordens befindet sich die im Jahre 
1927/28 erbaute katholische Pfarrkirche  
St. Gertrudis. Eine schon lange überfällige 
Grundrenovierung und Sanierung der groß­
en, im Krieg zerstörten und wieder aufge­
bauten Basilika wurde seit 2003 in einer 
engen Zusammenarbeit des Erzbischöf­
lichen Bauamtes Paderborn und des Ge­
meindeverbandes Dortmund mit dem 
Architekten Wolfgang Trennberg, Unna, 
geplant und schließlich seit 2004 realisiert. Blick in den Hauptraum von St. Gertrudis, Dortmund 



44



4545K a t h o l i s c h e  P f a r r k i r c h e  S t .  G e r t r u d i s  i n  D o r t m u n d

Teil des umfangreichen Sanierungspro­
gramms war die künstlerische Ausgestal­
tung des Kirchenraumes, insbesondere die 
Gesamtkonzeption einer Farbfassung im 
Raum, die Gestaltung der Decke im Mittel­
schiff, der Chorwand sowie die Gestaltung 
mehrerer der Chorwand vorgebauter Wand­
flächen für eine separierte Werktagskapelle. 
Im Frühjahr 2003 wurde sodann ein Wettbe­
werb zur Ausarbeitung eines künstlerischen 
Konzeptes ausgelobt.

Bei meinem ersten Besuch in Dortmund im 
Frühjahr 2003 und damit der ersten Begeg­
nung mit dem langgestreckten Kirchenraum 
mit seinen niedrigen Seitenschiffen beschlich 
mich angesichts der düsteren, damals eher 
bedrückenden Atmosphäre, so erinnere ich 
mich heute, ein fast beklemmendes Gefühl. 
Die Bretterdecke erschien in einem schmud­
deligen Braunton, die Wände düster und 
schmutzig, der Raum selbst vermittelte sich 
abweisend und kalt. Einzig die starkfarbigen 
Glasfenster von Wilhelm Buschulte aus den 
1970er Jahren wirkten durch ihre Leucht­
kraft immerhin in den Seitenschiffen; im 
Langschiff hingegen war davon kaum noch 
etwas zu spüren.

Die künstlerische Antwort auf all jene Fra­
gen, die sich mit der Wettbewerbsaufgabe 
ergeben hatten, war nicht so einfach zu 
formulieren.  
Es galt auf architektonische Gegebenheiten 
ebenso wie auf historische Voraussetzungen 
Rücksicht zu nehmen. Die Chorwand, ur­
sprünglich ganzflächig mit einem Mosaik 
aus den 1950er Jahren versehen, wies als 
Fragment die zu erhaltende Darstellung des 
„Guten Hirten“ auf. Mittig auf der Wand 
platziert, sollte diese Figuration in die künf­
tige Chorwandgestaltung integriert werden. 
Die neue Gestaltung des Raumes mußte mit 
den stark farbigen Fenstern Buschultes 
kommunizieren. Die vorhandenen Prinzipal­
stücke sollten hingegen vorerst bestehen 
bleiben, da die finanziellen Mittel für eine 

entsprechende Erneuerung zur gegebenen 
Zeit nicht vorhanden waren. All diese Vor­
gaben stellten für mich eine große Heraus­
forderung dar, wegen der besonderen 
Dimensionen des Raumes, vielleicht die 
größte meiner bisherigen Laufbahn. Die 
Aufgabe forderte eine intensive Auseinan­
dersetzung mit dem Kirchenraum, eine 
Gestaltung, die im Resultat unabdingbar die 
Beziehung zwischen dem Raum und den in 
ihm agierenden Menschen fördern mußte. 
Ich erinnere mich noch gut, wie ich ange­
sichts der spannenden Perspektive auch 
schon die große Anspannung spürte, die 
vollends eintrat, als ich Ende Juli 2003 die 
Mitteilung erhielt, daß mein Wettbewerbs­
entwurf zur Realisierung schließlich 
ausgewählt worden war.

Zum Entwurfskonzept

Gestaltung des Raumes
Die Farbgebung des Raumes ist sehr zu­
rückhaltend auf lichte, silbrige Grautöne 
reduziert, die in weiße Flächen übergehen 
und die Strenge des Raumes betonen. Grau 
vermittelt zwischen den stark farbigen 
Fenstern im Seitenschiff und der Malerei im 
Chorraum. Mit der Gestaltung der Chor­
wand und den davor eingefügten Wänden 
der Werktagskapelle erhält der Kirchen-
raum seine Mitte. In der Malerei im Chor 
wird das Mosaik des „Guten Hirten“ in eine 
Gesamtkomposition mit farbigen, teils kreis­
förmigen Feldern eingebettet und be­
kommt so eine neue Dimension und eine 
neue Mitte. Die freistehenden Wände der 
Werktagskapelle sind sowohl als eigenstän­
dige Wandelemente zu sehen als auch als 
ein Teil der Gesamtkomposition des Chor­
raumes. Der Betrachter wird von unter­
schiedlichen Standpunkten und aus jeweils 
anderer Perspektive die hintereinander 
gestaffelten und sich überschneidenden 
Wandelemente in ihrem Zusammenhang 
neu wahrnehmen.  

links:
Chorwand- 
Gestaltung in  
St. Gertrudis unter 
Einbeziehung eines 
vorhandenen 
Mosaiks mit dem 
Motiv des Guten 
Hirten. 



46 K a t h o l i s c h e  P f a r r k i r c h e  S t .  G e r t r u d i s  i n  D o r t m u n d

Deckengestaltung



4747K a t h o l i s c h e  P f a r r k i r c h e  S t .  G e r t r u d i s  i n  D o r t m u n d

Der vorhandene Tabernakel wird in den 
Flächen der Stele durch malerische Akzente 
hervorgehoben. Die Wandinnenseiten der 
Werktagskapelle sind, abgesehen von der 
Mittelwand, in silbergrauen Lasuren, die in 
Weiß übergehen, angelegt. Die mittlere 
Wand erhält eine zurückhaltende, „leichte“ 
Malerei mit einem Kreuz. Vor dieser mittle­
ren Wand ist der Altar der Werktagskapelle 
vorgesehen.

Deckengestaltung
Um eine Verbesserung der Akustik in dem 
großen Kirchenraum – das Mittelschiff um­
faßt immerhin ca. 600 m² – zu erreichen, 
wird die vorhandene Bretterdecke entfernt 
und durch Akustikplatten ersetzt. Zuerst 
werden die Platten unter die Decke mon­
tiert, anschließend wird der Akustikputz 
aufgespritzt. Die zwischen den Platten ent­
standenen Fugen sind auf den künstle­
rischen Entwurf hin abgestimmt und als 
Raster wahrnehmbar. Sie kennzeichnen und 
unterstreichen die längsachsiale Richtung. 
In der farbigen Gestaltung erscheint die 
Decke durch großzügig angelegte Formen 
leicht und licht. Die Deckenmalerei ist in 
hellen Blau-Grün-Grautönen gehalten, wel­
che die gesamte Deckenfläche strukturieren 
und gleichzeitig auflockern. Die Farbgestal­
tung der Decke prägt den Raumeindruck 
durch die klaren und einfachen, teils geo­
metrischen, teils amorphen Grundformen 
im Zusammenspiel mit der Textur der 
Farblasuren. Der Altarbereich wird durch 
eine offen gestaltete, aus Kreissegmenten 
gebildete Kreuzform, in der Decke akzentu­
iert und so als spirituelle Mitte des Raumes 
betont. Die mit Akustikplatten abgehängte 
Decke wird entsprechend meinem Entwurf 
in Keim-B-Technik in dünnen Lasuren be­
malt. Vorausgegangen sind umfangreiche 
Versuche im technischen Labor des Herstel­
lers, um zu ermitteln, wie viele Lasuren 
maximal aufgetragen werden können, ohne 
die Akustikwirkung zu beeinträchtigen.

Der Arbeitsprozeß
Die Arbeit unter der vollständig eingerü­
steten Decke gestaltete sich mitunter als 
schwierig. Das Tageslicht war vom Gerüst 
vollständig abgeschirmt, und es gab zu­
nächst zu wenige Strahler, um den Raum 
über den jeweiligen Arbeitsbereich hinaus 
auszuleuchten. Problematisch war natürlich, 
daß beim Malen der Abstand zum Bild 
fehlte, der immer wieder gesucht werden 
muß, um die Gestaltung bewerten zu kön­
nen. Durch die von den Gerüstbohlen ver­
deckte Sicht konnte die Deckenbemalung 
in ihrer Gesamtheit und aus größerem Ab­
stand lange Zeit nicht gesehen werden. 
Dass die getane Arbeit gelungen war, sollte 
sich somit erst etwa zwei Wochen vor der 
Fertigstellung zeigen, als die Gerüstbohlen 
abgetragen werden konnten.

Für die Umsetzung der großflächigen De­
ckengestaltung war die Einbeziehung von 
Mitarbeitern nötig, die von der Firma ars-
colendi, Paderborn, gestellt wurden.
Nach Fertigstellung der Decke und der 
Wandflächen im Kirchenschiff konnte 
schließlich ein großer Teil des Gerüstes aus 
dem Kirchenschiff entfernt werden. Die 
Bemalung der Chorwand, ebenfalls in Keim-
B-Technik, konnte ich nun zumeist bei Ta­
geslicht vornehmen. Mit der Bemalung der 
freistehenden Wände der Werktagskapelle 
beendete ich die Arbeiten Anfang Novem­
ber 2005. §

Entwurf und Umsetzung:  ��
Anja Quaschinski, Düsseldorf
Ausmalung Decke:  ��
Mitarbeit durch Firma ars-colendi,  
Paderborn
Architekt:  ��
Dipl. Ing. Wolfgang Trennberg, Unna
Fotoarbeiten:  ��
Martin Synowzik, Paderborn



48

Elisabeth von Thüringen zählt zu den tragen­
den Persönlichkeiten einer religiösen Auf­
bruchsbewegung des frühen 13. Jahrhun­
derts in Mitteleuropa, die sich in der Nach­
folge Christi dem Armutsideal und dem 
Dienst am Nächsten verschrieben.
Zugleich ist die 1207 geborene ungarische 
Königstochter und Landgräfin von Thürin­
gen – Mutter dreier Kinder und bis zur 
Entkräftung sich aufopfernde früh verstor­
bene Tertiarierin – eine facettenreiche Per­
sönlichkeit mit einer konsequenten inneren 
Entwicklung. Die bald nach ihrem Tod heilig 
gesprochene Frau entfaltete durch ihr be­
eindruckendes Leben und Handeln eine 
Wirkung, die bis in unsere Zeit anhält, und 

Elisabeth – Landgräfin von Thüringen,  
Dienerin, Heilige
Falko Bornschein

die mit den Stationen ihres Werdegangs 
Ungarn, Thüringen und Hessen eng verbun­
den ist. Anlässlich ihres 800 jährigen Ge­
burtsjubiläums im Jahre 2007 wurde der  
hl. Elisabeth zurecht wieder größere Auf­
merksamkeit zuteil. Gerade im heutigen 
dritten Jahrtausend nach Christus, das von 
einer zusehends breiter werdenden Kluft 
zwischen Reichtum und Armut und einer 
weitgehenden Orientierung an äußeren, 
materiellen Werten gekennzeichnet ist, 
haben die von Elisabeth vertretenen und 
praktizierten Ideale an Aktualität nur wenig 
verloren.

Ein Reigen genügt (100 x 55 cm)



4949El  i s a b e t h  –  L a n d g r ä f i n  v o n  T h ü r i n g e n ,   D i e n e r i n ,  H e i l i g e

Einen Beitrag zur Ehrung und dem Anden­
ken der großen mittelalterlichen Frau bildet 
der dreiteilige Zyklus von Linolschnitten der 
Weißenfelser Künstlerin Christina Simon, in 
dem sich die Grafikerin mit dem karitativen 
Wirken Elisabeths in selbstgewählter Armut 

auseinandersetzt. Gezeigt wurden ihre 
Kunstwerke nacheinander in der katho­
lischen Kirche des hl. Franziskus in Buda­
pest, im Museum Schloss Neuenburg (in 
Freyburg an der Unstrut), im St. Elisabeth-
Krankenhaus von Lengenfeld unterm Stein 
und in der Evangelischen St. Elisabeth-Kirche 
zu Marburg. Damit zeichnete die Ausstel­
lung im Sinne einer Pilgerreise den Lebens­
weg Elisabeths von ihrem Geburtsland bis 
hin zum Ort ihres Todes und ihrer Grablege 

chronologisch nach. Die einzelnen Statio­
nen verkörperten dabei unterschiedliche 
Aspekte ihrer persönlichen Entwicklung. 
Budapest steht für das Land ihrer Geburt 
und ihrer frühen Kindheit. Auf der Neuen­
burg, dem landgräflichen Sitz, auf dem sich 

Elisabeth neben der Wartburg am häu­
figsten aufgehalten hat, rückt ihre Rolle als 
Landesmutter und ihr Eingebundensein in 
höfische Etikette in den Blickpunkt, wäh­
rend das von den Franziskanerinnen der 
ewigen Anbetung geführte Fachkranken­
haus für Geriatrie in Lengenfeld unterm 
Stein an das karitative Wirken der Heiligen 
in Thüringen erinnert. Den Abschluss 
bildete die Ausstellung in der Begräbnis­
kirche der Heiligen im hessischen Marburg.  

Ein köstliches Mahl (100 x 70 cm)



50 El  i s a b e t h  –  L a n d g r ä f i n  v o n  T h ü r i n g e n ,   D i e n e r i n ,  H e i l i g e

Die ursprüngliche Konzeption wurde um 
den Erfurter Dom und das Elisabethkran­
kenhaus in Halle/Saale als Präsentationsorte 
erweitert. Am Erfurter Dom, einem Gottes­
haus mit einer bis 1236 zurückreichenden 
Elisabethtradition und der Kathedrale einer 
Diözese mit dem Elisabethpatrozinium, war 
die Exposition in die Bistumswallfahrt des 
Jahres 2007 eingebunden. Mit den einzel­
nen Ausstellungsorten wurde ein Bogen 
von Osten nach Westen gespannt, womit 
die Person der hl. Elisabeth aus einer allein 
auf Thüringen fixierten Bedeutung heraus­
gehoben wurde. Menschen verschiedener 
Regionen, Nationen und Konfessionen sind 
so im christlichen Sinne verbunden.

Linolschnitt
Christina Simon zeigt eine Folge von Linol­
schnitten, mit der sie sich auf verschie­
denen Ebenen der Person Elisabeth zu 
nähern versucht. Ihre Werke sind kraftvoll 
und farbintensiv gestaltet und dennoch von 
subtiler Feinnervigkeit. Detailreiche Nuan­
cen prägen das sensible Gefüge aus Farbflä­
chen und einem Netz heller Linien. Ein 
steter Wechsel zwischen der Verfestigung 
von Formen und der Auflösung bildne­
rischer Strukturen, zwischen gestaffelten Bild­
elementen und flächigen Partien erzeugt 
melodisch schwingende und z. T. vibrieren­
de Bildbewegungen, die den Arbeiten ihre 
Lebendigkeit und ihren bildnerischen Reiz 
verleihen. Das stimmige Ganze lässt den 
Betrachter nur vage den langwierigen Ent­
stehungsprozess der Linolschnitte erahnen. 
Nicht selten setzt sich ein Blatt aus bis zu 20 
Einzeldrucken zusammen. Mosaikartig sind 
die Abbildungen der einzelnen Druckvorla­
gen aneinandergefügt oder puzzleartig 
verzahnt. Mitunter überlappen sie sich 
partiell und lassen die darunter liegenden 
Formen durchscheinend erahnen oder sind 
nach dem Prinzip der verlorenen Form 
zweifarbig gedruckt. Durch vielfältiges 
Wiederholen, Auswählen und Verwerfen 
entwickelt die Künstlerin so sukzessive ihre 
klangvollen ausgewogenen Bildkompositi­
onen. Ausgehend von den Hauptmotiven 
lässt sie sich von der Wirkung der Formen 
und Farben inspirieren und schrittweise zur 
endgültigen Bildgestaltung leiten – dreht 
und verschiebt Bildelemente, ändert deren 
Farbigkeit oder kombiniert sie völlig neu. 
Dank der drucktechnischen Vervielfältigung 
entstehen so zumeist mehrere Varianten 
einer Farbgrafik, die jeweils durch unter­
schiedliche Wirkung gekennzeichnet sind. 
Jedes Werk für sich genommen stellt ein 
Unikat dar.

Steiniger Weg (70 x 100 cm)



5151El  i s a b e t h  –  L a n d g r ä f i n  v o n  T h ü r i n g e n ,   D i e n e r i n ,  H e i l i g e

Die Abfolge der Linolschnitte zum Elisa­
beththema ist von einer Dreiteilung 
bestimmt. Kleinformatige narrative Sze­
nen bilden den Grundtenor des Zyklus 
und führen den Betrachter, vermöge 
ihrer erzählerischen Grundstruktur, von 
Bild zu Bild. Sie zeigen Elisabeth von Thü­
ringen bei der Verrichtung von Werken 
der Barmherzigkeit – der Speisung von 
Bedürftigen, der Kleiderspende, der 
Krankenpflege und der Fußwaschung. 
Ein Reigentanz und eine Taufszene erin­
nern an Elisabeths Zeit bei Hofe. In ar­
chaischer Manier agieren die abstrahie­
rend vereinfachten Personen mit aus­
drucksstarken Körperbewegungen und 
bedeutungsvollen Gesten. Farblich her­
vorgehoben setzten sie sich von der 
dezenter gehaltenen Gestaltung des 
Hintergrundes optisch ab. Elisabeth ist 
jeweils im erdverbundenen Braun der 
Franziskaner oder im spirituellen, trans­
zendenten Blau gottbezogenen Glau­
bens wiedergegeben. Schatten und 
versetzt hinterlegte weiße Formen stei­
gern die Bewegungsdynamik des Bildge­
füges. Die in der Tiefe gestaffelte und 
farblich variierte Wiederholung einzelner 
figürlicher Motive gleicht einem schallar­
tigen Nachklingen, das dem intendierten 
Anliegen mehr Gewicht und Nachdruck 
verleiht. So wird etwa die Almosen spen­
dende Elisabeth von einer ganzen Schar 
Bettler umringt, die in ihrer Vielzahl die 
Heilige geradezu bedrängen und durch 
mehrfach sich wiederholende Bittgesten 
ihre Bedürftigkeit um so vehementer 
vortragen. Fragmentierte Rahmen in 
Form vegetabil verzierter Leisten er 
höhen nicht nur die Stabilität der Kompo- 
sitionen, sondern führen auch den 
Mimesischarakter des Gezeigten ad 
absurdum. Die Objekte werden eindeu­
tig als Bilder ausgewiesen, die über ihren 
Sinngehalt hinaus vor allem als ästhe­
tische Objekte zu betrachten und zu 
befragen sind.

Durch den Dornenwald hindurch (70 x 100 cm)



52 El  i s a b e t h  –  L a n d g r ä f i n  v o n  T h ü r i n g e n ,   D i e n e r i n ,  H e i l i g e

Großformatige Linolschnitte unterbrechen 
die kleineren narrativen Szenen sowohl im 
Rhythmus ihrer Abfolge als auch in ihrer 
Erzählstruktur. Sie haben einerseits stille­
benhaften Charakter, zum anderen zeigen 
sie die Heilige als Einzelfigur mit entspre­
chenden Attributen. Letztere verdrängten 
im ausgehenden Mittelalter die mehrfigu­
rigen Szenen aus der Vita der Heiligen und 
bestimmen seither die Ikonografie der Elisa­
bethdarstellungen. Signalhaft wirkende, 
lediglich durch das Linienspiel der Gewand­
drapierung gegliederte Farbflächen von 
symbolhafter Dimension beschreiben je­
weils die bildbestimmend ins Format ge­
setzte Figur der hl. Elisabeth. Eingebunden 
in unterschiedliches Ambiente mit eigenem 

Sinngehalt und formalem Ausdruck konsti­
tuieren sich Bildwerke von verschiedenar­
tiger Wirkung. So ragt die hl. Elisabeth in 
hellem Goldgelb licht und edel aus einer 
mit Hilfe der Wartburgsilhouette geformten 
Stadtlandschaft heraus. Leicht und dennoch 
mächtig erhebt sich die Heilige hoch über 
der bedrängenden Enge der Gebäude. In 
einem weiteren Bild steht Elisabeth mit 
Krug und Brot Hilfe anbietend inmitten 
einer trümmerartigen, düsteren Landschaft, 
in der keimendes Grün künftiges Leben 
erhoffen lässt. Auf anderen Blättern er­
scheint sie im Rot der aufopfernden Liebe 
unter Bedürftigen oder setzt sich vor deko­
rativ gestaltetem Hintergrund ab, um­
schlungen von ausladend drapierten Ban­
derolen. In kleinem Maßstab ist die Heilige 
mit Kirchenmodell vor sich mehrfach über­
schneidenden, ineinander verschachtelten 
Bogenformen wiedergegeben. In einer 
weiteren Darstellung wandelt sie in einer 
Synthese aus Maria im Rosenhag und Maria 
dolorosa unter dornigen Rosensträuchern.
Den figürlichen Motiven liegen durchgän­
gig mittelalterliche Vorbilder zugrunde. In 
mehr oder weniger freier Interpretation der 
Gestaltung wurden sie dem Medium Linol­
schnitt und der intendierten Bildaussage 
anverwandelt. Konkret sind im vorlie­
genden Zyklus Szenen aus den Ostchor­
fenstern und vom Elisabethschrein der 
Marburger Elisabethkirche (um 1240 bzw. 
1236–1249), aus dem Krumauer Codex der 
Österreichischen Nationalbibliothek (2. 
Viertel 14. Jh.), eine Darstellung der hl.  
Elisabeth vom Frankfurter Heller-Altar des 
Matthias Grünewald (1508/11) sowie mehre­
re spätgotische Skulpturen der Heiligen 
vom Schloss Neuenburg (Freyburg/ Un­
strut), aus dem Erzbischöflichen Diözesan­
museum Köln und dem Lübecker Heilig-
Geist-Spital verwendet worden. Wie schon 
in früheren Arbeiten der Künstlerin verlei­
hen die Bildzitate den Linolschnitten eine 
historische Dimension und rezipieren die 
Tradition der bildnerischen Auseinander­

Elisabeth im Paradiesgarten (70 x 100 cm)



5353El  i s a b e t h  –  L a n d g r ä f i n  v o n  T h ü r i n g e n ,   D i e n e r i n ,  H e i l i g e

setzung mit dem Thema in seiner Blütezeit 
– dem späten Mittelalter. Das reiche orna­
mental-dekorative Spiel von Linie und Flä­
che in der Hintergrundgestaltung erinnert 
in seinem Grundcharakter zuweilen eben­
falls an mittelalterlicher Bildwerke, an Blatt­
rankenornamentik, Brokatmusterung oder 
vegetabil-architektonischen Schmuck.

Stilleben
Neben den großfigurigen Einzeldarstel­
lungen unterbrechen querformatige Stille­
ben den Monolog der kleinfigurigen Sze­
nen. Sie stellen die Werke der Barmherzig­
keit in übergeordnete Zusammenhänge. So 
sind die Speisen und Getränke nicht nur 
Hinweise auf die Gebote, Hungernde zu 
speisen und Dürstende zu tränken, sondern 
verkörpern gleichzeitig auch die Fülle und 
Mannigfaltigkeit der göttlichen Schöpfung. 
Darüber hinaus verweisen die Fische auf 
den Gottessohn Jesus Christus, in dessen 
Nachfolge Elisabeth steht und handelt. 
Ebenso erinnern sie an die wundersame 
Speisung der Fünftausend und symbolisie­
ren das Sakrament des Abendmahls als 
Tischgemeinschaft. In ähnlicher Weise sind 
Brot und Wein zu interpretieren, während 
die fülligen Kürbisse innerhalb der bereits 
verwelkenden herbstlich anmutenden Blät­
ter auf die Vergänglichkeit alles Irdischen 
Seins anspielen. Einen gewissen Vanitas­
charakter vermitteln auch das Schweben 
einzelner Bildmotive, das bewusste Offen­
halten räumlicher Bezüge bzw. die Locke­
rung kompositorischer Anbindung. Mit 
voluminöser Körperlichkeit und materieller 
Präsenz in den Raum drängend, scheinen 
sich die Dinge auf den Betrachter hin zu 
bewegen, sich ihm darzubieten. Sie erschei­
nen nahezu greifbar, sind in ihrer Oberflä­
che strukturiert und in ihrer Stofflichkeit 
charakterisiert. Mitunter vermeint man 
etwas von ihrem Duft oder Geschmack 
wahrnehmen zu können. All diese bereits 
im goldenen Zeitalter der holländischen 
Stilllebenmalerei vorgebildeten Charakte­

ristika haben nicht nur gestalterische Grün­
de, sondern besitzen auch inhaltliche Rele­
vanz. Sie heben die Darstellungen sichtlich 
von den flächenhaft-linearen, geradezu 
entkörperlichten figürlichen Szenen ab. In 
ihrem In-Sich-Gekehrt-Sein und in der Fo­
kussierung auf einzelne Gegenstände 
durchbrechen die Stillleben den hastigen 
Rhythmus der figürlichen Bilderzählung, 
laden zu einem Innehalten, einer Verinnerli­
chung und einer meditativen Schau ein. 
Allerdings läßt der Spannungsgehalt in 
Perspektive und Komposition keine allzu 
tiefe Versenkung zu, sondern treibt die 
Blicke weiter voran zum nächsten Bild.

Die Werke stehen dem Rezipienten nicht 
statisch gegenüber. Vielmehr eröffnen sie 
weite Interpretationsspielräume, fordern 
den Betrachter zum Dialog, zur Entde­
ckungsreise, zum Widerspruch und damit 
zur Auseinandersetzung mit dem Thema 
auf – und dies sowohl aus künstlerischer als 
auch aus inhaltlicher Sicht. §



54

Die vorliegende Arbeit entstand auf der 
Suche nach einer Raumlösung, die den Saal 
optisch einfassen kann, um ihm so zu einer 
Geschlossenheit zu verhelfen, die ihm bis­
her fehlte. Formal liegt der Gestaltung des­
halb das Motiv eines Bandes zugrunde, das 
sich über drei Wandflächen erstreckt und 
auf diese Weise eine U-förmige Klammer im 
Raum bildet. Diese raumgreifende Funktion 
hat aber auch eine inhaltliche Bestimmung. 
Form und Inhalt gehen ineinander, indem 
jenem Band das Thema des „Bundes“ einge­
schrieben wird. Der Raum – ein Gemein­
schaftssaal – soll also durch ein Band op­
tisch gebunden werden: Hier kommen 
Menschen zu unterschiedlichen Anlässen 
zusammen und gehen so für Momente, 
oder darüber hinaus, eine Verbindung, 
vielleicht auch ein Bündnis ein. Zudem ist 
das „Karl von Hase“- Haus ein Wohnhaus, in 
dem Menschen zusammen wohnen und 
dadurch wechselseitige Beziehungen und 
Verpflichtungen eingehen.

Zur raumbezogenen Glasmalerei „Bundesschlüsse“  
im Gemeinschaftssaal des evangelischen  
Studentenhauses „Karl von Hase“ in Jena
Yvonne Besser

Theologisch werden im Gesamtkonzept drei 
Bundesschlüsse zwischen Gott und den 
Menschen aufgegriffen: Der Sinai-Bund des 
Alten Testaments, der neue Bund durch 
Christus und der Noah-Bund.

Wer das Band von rechts gemäß der Spra­
che des Alten Testaments zu lesen beginnt, 
trifft zuerst auf den Sinai-Bund, symbolisiert 
durch den Dekalog. Die Zehn Gebote wer­
den über die Symbolkraft der Zahl als Zif­
fern 1 – 10 dargestellt, wobei die Zahl Acht 
als Wort ausgeschrieben ist, da dieses in 
seiner semantischen Bedeutungserweite­
rung im Sinne von Acht geben, Achtsamkeit, 
Achtung das Thema „Gebote“ zusammen­
fasst bzw. fokussiert. Das Chaos bzw. die 
Unordnung als Gegenpol zum Gesetz findet 
sich in der expressiven malerischen Bearbei­
tung der Fläche wieder. Die Farbakzente 
haben hier traditionelle Bedeutungen: Blau 
als Farbe des Geistes, Gelb  steht für das 
Göttliche, Rot als Farbe der Liebe. 



5555G l a s m a l e r e i  „ B u n d e ss  c h l ü ss  e “  i m  S t u d e n t e n h a u s  J e n a

Das Herz ist ein spielerisches Element, das 
aber zugleich auf die Verheißung des neuen 
Bundes in Jer 31,33 hinweist:  
„...das soll der Bund sein, den ich mit dem 
Hause Israel schließen will nach  dieser Zeit, 
spricht der Herr: Ich will mein Gesetz in ihr 
Herz geben und in ihren Sinn schreiben, und 
sie sollen mein Volk sein, und ich will ihr Gott 
sein.“

Das Bild sitzt als eine in Blei eingefasste 
Glasmalerei vor einem mit Glasbausteinen 
versehenen Lichtschlitz, die somit nicht  
mehr sichtbar sind.

Der neue Bund, in der Form eines Kreuzes, 
liegt dem alten gegenüber auf der entspre­
chend gegenüberliegenden Wand. Diese 
theologisch begründete Gegenüberstellung 
hat als typologische Darstellung eine lange 
Tradition vor allem in der Kunst des Mittelal­
ters. Der Entwurf orientiert sich formal an 
diesem Darstellungsschema. 

Die Gestaltung der Wandfläche mit dem 
Kreuzmotiv erfolgte mit fünf Bildern, die in 
ihrer Anordnung ein Kreuz ergeben, dessen 
Querarm den Ausgangspunkt für das fort­
laufende, aus weiteren sieben Bildern beste­
hende Band bildet. Hierbei werden Glasma­
lerei (plus Ätz- und Sandstrahltechnik) und 
Collagetechnik auf Papier kombiniert, wo­
durch eine interessante mehrschichtige 
Gestaltung möglich ist, die zugleich mit der 
Transparenz des in Grautönen bemalten 
Glases spielen kann. 

Das Motiv des Kreuzes wird in der Malerei 
expressiver gestaltet und in der Collage aus­
schließlich mit verschiedenen Rottönen 
bearbeitet, die hier als Zeichen des Blutes 
Christi fungieren. Die sich anschließende 
Bildreihe arbeitet hingegen mit mehr Ruhe 
und Schlichtheit, ohne jedoch an Lebendig­
keit zu verlieren. Das Band kann also eben­
so von links, entsprechend der Leserichtung 
des Neuen Testaments, gelesen werden. 

Ansicht des Gemeinschaftsraumes mit der Kombination von Bildern unter-
schiedlicher Techniken: Collagen an den Wänden, Glasmalerei in den Fenstern



56 G l a s m a l e r e i  „ B u n d e ss  c h l ü ss  e “  i m  S t u d e n t e n h a u s  J e n a

Teil des Bildprogramms: Kreuzförmig angeordnete Collagen „Der Neue Bund“

„Der Neue Bund“



5757G L a S m a L e r e i  „ b u n d e S S c h L ü S S e “  i m  S t u d e n t e n h a u S  J e n a

Eigentlich hat es überhaupt keinen festen 
Anfang und kein Ende, denn man kann 
auch in der Mitte bei der Fensterreihe der 
Glasfront beginnen. Hier wird der Bund 
zwischen Gott und Noah (1.Mos 9, 12­17) 
thematisiert: 
„Und Gott sprach: Das ist ein Zeichen des 
Bundes, den  ich geschlossen habe zwischen 
mir und euch und allem lebendigen Getier bei 
euch auf ewig: Meinen Bogen habe ich in die 
Wolken gesetzt, der soll das Zeichen sein des 
Bundes zwischen mir und der Erde...“

Das Thema ist für die Glasfront sehr gut 
geeignet, da der Raum an dieser Stelle off en 
ist, somit die Natur hereinlässt und die 
Verbindung zwischen Mensch, Natur und 
Gott unmittelbar erfahrbar wird. Der Regen­
bogen fi ndet sich hier nicht als plakatives 
Symbol, sondern in einer Komposition mit 
den einzelnen Spektralfarben wieder. Mit 
einer malerischen, jedoch nicht zu aufdring­
lichen Gestaltung der dritten Fensterreihe 
der Glasfassade soll diese in ihrem strengen 
geometrischen System aufgebrochen und 
an den Innenraum angebunden werden. 
Hierbei wurde transparentes, glattes Float­
glas mit Säure bearbeitet, um ihm eine 
lebendige Struktur zu geben, Die Flächen 
sind dann mit einem weißen Seidenmatt­
farbton bemalt, graphisch bearbeitet und 
partiell sandgestrahlt worden, so dass 

 verschiedene Weiß­Nuancen im Glas ent­
standen. Die aufgeklebten Glasstücke in 
den Spektralfarben bilden farbige Akzente 
in der zurückhaltenden Gestaltung, die den 
Blick nach draußen nicht unterbricht und 
stört.

Das Fensterband fungiert je nach frei wähl­
barer Leserichtung entweder als Ausgangs­
punkt oder Mündung für die links oder 
rechts sich anschließenden Elemente des 
Gesamtentwurfs. Das Motiv des Bandes 
bietet die Möglichkeit einer wirklich frei 
wählbaren Leserichtung, wenngleich natür­
lich die zwei Pole des Alten und Neuen 
Bundes als Markierungspunkte bzw. Eck­
punkte der Klammer eine Ordnung schaff en.

Die Frage der Stellung des Individuums in 
einem großen Ganzen fi ndet in der Bildzeile 
zwischen Kreuz und Fensterfront Raum. Die 
Freiheit des Einzelnen einerseits und das 
Eingebunden­Sein in ein übergeordnetes 
System von Werten andererseits sind we­
sentlich Aspekte der christlichen Botschaft, 
die einen tragenden Platz in dieser Arbeit 
gefunden haben. §

Thematisierung des „Sinai-Bundes“



58

In der Kapelle des Altenpflegeheims St. 
Marien begann Ende des 19. Jahrhunderts, 
rund 375 Jahre nach der Reformation, wie­
der katholisches Gemeindeleben in Hom­
berg. Damals war die Kapelle noch nach 
außen unsichtbar im „Missionshaus“, dem 
Stammhaus des jetzigen Altenpflegeheims, 
untergebracht. Nach dem 2. Weltkrieg er­
höhte sich die Zahl der katholischen 
Christen in Homberg sehr stark durch die 
vielen Flüchtlinge und Heimatvertriebenen. 
Der jetzige Kapellenbau wurde errichtet. Als 
1957 die Pfarrkirche Christus Epheta gebaut 
wurde, konnte das Missionshaus zum Alten­
heim umgebaut und die Kapelle wieder 
verkleinert werden.

In die Sanierungsmaßnahme des Altbaus in 
den Jahren 2004 bis 2006 wurde auch die 
Hauskapelle einbezogen. Sie wurde wieder 
auf die Größe erweitert, die sie nach dem  
2. Weltkrieg hatte und grundlegend neuge­
staltet. Altar und Ambo, jetzt in den Brenn­
punkten einer Ellipse plaziert, bilden zwei 
gleichberechtigte Schwerpunkte, wie es die 
Liturgiereform des II. Vatikanischen Konzils 
(1962 –1965) vorsieht. Die 30 Stühle, die die 
ehemaligen Bänke ersetzen, sind in Ellipsen­
form angeordnet. Außerdem ist noch für 12 
Rollstühle Platz. Die Gemeinde kann sich so 
gleichmäßig um den Tisch des Brotes (Altar) 
und den Tisch des Wortes (Ambo) versam­
meln. Aus dieser Mitte heraus wird die 
Gemeinde geistlich genährt.

Die Mitte bedarf eines Rahmens. Diesen hat 
die Künstlerin Susanne Bockelmann aus 
Ebersburg-Ried in drei Glasfenstern und 
zwei großformatigen Bilddrucken geschaf­
fen: die Elemente Wasser, Feuer, Luft und 

Die Kapelle im Caritas-Altenpflegeheim 
St. Marien, Homberg (Efze)
Winfried Hahner

Erde, die unser Leben ermöglichen.
Das Element Feuer kommt als Umrahmung 
des Wassers zweimal vor. Umgeben von den 
Elementen feiern wir in der Mitte des 
Raumes unsere Gottesdienste, in denen wir 
Gottes Wort hören und die Hl. Kommunion 
empfangen. Gott ist die Mitte, von der alles 
ausgeht und die alles zusammenhält.  
Er schenkt uns Leben in Fülle.

Susanne Bockelmann schuf als Holzschnitte 
„Wasser“ und „Feuer“, die dann auf Vlies 
gedruckt wurden. Mit einer besonderen 
Technik wurden in der Glasmalerei Peters in 
Paderborn die Motive auf Glas gezogen, mit 
Schmelzfarbe eingefärbt und bei ca. 700 
Grad Celsius gebrannt. Mit Isolierglas ver­
bunden wurden die Fenster eingebaut.
„Luft“ und „Erde“ wurden als Linolschnitte 
geschaffen, auf Vlies gedruckt und gegenü­
ber den Fenstern angebracht. 

Übernommen aus der Vorgängerkapelle 
wurden Tabernakel, Kreuz und Marienbild. 
Das Marienbild, die „Dreimal Wunderbare 
Mutter, Königin und Siegerin von Schön­
statt“, erinnert daran, dass Schönstätter 
Marienschwestern bis zum Jahr 2000 hier 
segensreich gewirkt haben.

Das Jesuswort, das der künstlerischen Ge­
staltung der Bilder zugrunde lag, ist ein 
ermutigendes Wort für alle, die sich in der 
Kapelle zu Gebet und Gottesdienst versam­
meln. „Ich bin gekommen, damit sie das Leben 
haben und es in Fülle haben  
(Joh. 10,11).” §



5959D i e  K a p e ll  e  i m  C a r i t a s - Al t e n p f l e g e h e i m  S t .  M a r i e n ,  H o m b e r g  ( E f z e )

Die künstlerischen Ausgestaltung der Kapelle im Caritas-
Altenpflegeheim St. Marien, Homberg (Efze) von Susanne 

Bockelmann. 

Die Motive dazu sind die Elemente Wasser, Feuer, Luft und 
Erde, die unser Leben ermöglichen (dargestellt in  

3 Glasmalereien und zwei großformatigen Drucken  



60 Vom Heiligenbild zur Lichtkunst: com//PASSION, Kassel 2007
Burghard Preusler

Foto-Installation in den Fenstern der St. Elisabeth-Kirche in Kassel von den Lichtkünstlern Katarina Veldhues und Gottfried Schuhmacher

Bekanntermaßen spielten Bilder, beispiels­
weise von Brot und Rosen oder das des 
gekreuzigten Christus im landgräflichen 
Ehebett, bereits in den Überlieferungen 
zum Heiligsprechungsprozess der hl. Elisa­
beth eine wichtige Rolle. Bildfreudiges 
Mittelalter und bildreiche Ausstattung der 
Kirchen sind uns so aus der Vergangenheit 
bestens vertraut. Wie ist das heute? Spielen 
Bilder nur noch eine Rolle als medienge­
bundene Massenware oder bei angeblich 
den Diskurs erheischenden Kunstevents? 
Bau und Ausstattung von Kirchenneu­
bauten der vergangenen zwei Generationen 
weisen i. d. R. weit weniger zeitgenössische 
Bildausstattung auf als manche spätmittel­
alterliche Dorfkirche. Und wenn es neue 
Bilder gibt, dann gehen die Meinungen 
über ihre Qualität schnell auseinander. 



6161V o m  H e i l i g e n b i l d  z u r  L i c h t k u n s t :  c o m / / P A S S ION   ,  K a ss  e l  2 0 0 7

Da war es eine besondere Herausforderung, 
im Jubiläumsjahr der Conpatronin des 
Bistums Fulda anlässlich der documenta 12 
wieder einmal mit aktueller Kunst in Kassel 
präsent zu sein.

Von den Vorgängen in der Natur haben wir 
inzwischen so präzise und bewährte Be­
griffe, dass wir recht erfolgreich mit und in 
ihr wirtschaften, ob langfristig zum Wohle 
der Menschheit, sei dahingestellt. Welchen 
Begriff aber haben die Menschen von sich 
selbst und von denen, die zu ihrem Bezie­
hungsgeflecht gehören? Wir machen uns 
ständig ein Bild vom inneren und äußeren, 
vom „eigenen Ich“. Ohne eine Bild von uns 
und vom Anderen hätten wir keine sozialen 
Beziehungen – wir wären nicht Menschen.

Welchen Begriff haben wir von Gott?  
Dass die Menschen sich Bilder von Ihm 
machen, hat Er sich auf einsamen Höhen 
und in abgelegenen Tälern östlich des Mit­
telmeeres aus nachvollziehbaren Gründen 
schon vor weit mehr als 2000 Jahren ver­
beten – insbesondere weil wir uns immer 
wieder unvollkommene Bilder, mindestens 
von Seinem Wirken in der Welt und Seinen 
Geschöpfen, machen.
 
Vielleicht sollten wir aber auch einer Forde­
rung von Friedhelm Mennekes zu 
strengerer Bildaskese folgen. Das wäre 
allerdings nur eine andere Herangehens­
weise, mit der die Menschen sich „eigene“ 
Vorstellungen von Seinem Wirken in der 
Welt machen, die über jeglichen Begriff 
hinausreichen. 



62 V o m  H e i l i g e n b i l d  z u r  L i c h t k u n s t :  c o m / / P A S S ION   ,  K a ss  e l  2 0 0 7

Das zentrale 
Kreuz, vorüber

gehend eine 
weiße Hülle mit 

scharfem Schnitt

Projizierte 
Lichtspur in der 
abgedunkelten 

Sakraments
kapelle in der  
St. Elisabeth-

Kirche



6363V o m  H e i l i g e n b i l d  z u r  L i c h t k u n s t :  c o m / / P A S S ION   ,  K a ss  e l  2 0 0 7

Und Sein Heil bringt Er allein über  
Menschen in die Welt.
In mittelalterlicher Zeit gab es offensichtlich 
eine klarere Vorstellung davon, wie Er, bei­
spielsweise in und mit den Heiligen, unter 
Menschen wirkt. Da wurden die besten 
Künstler, ggf. von weit her, engagiert und 
mit entsprechenden Darstellungen beauf­
tragt. Solche Heiligenbilder sind weitge­
hend „aus der Mode“: eine weitere Heraus­
forderung am Rande der documenta 12, ein 
Projekt der hl. Elisabeth zu widmen.

Mit den beiden Lichtkünstlern Katarina 
Veldhues und Gottfried Schuhmacher ist es 
jedoch gelungen, das kompromisslose 
Eintreten der jungen Landgräfin Elisabeth 
von Thüringen für ausgegrenzte, leidende 
Zeitgenossen anlässlich ihres 800. Geburts­
tages, anspruchsvoll räumlich komponiert, 
in aktuellen Bildern zu fassen. 

Bischof Algermissen schreibt dazu im  
Ausstellungskatalog:
„…Sie „erzählen“ nicht deren Lebensgeschichte, 
ja sie kommt in den Bildern, die die Künstler 
gefunden und entwickelt haben, als historisches 
Individuum gar nicht vor. Sie verknüpfen 
vielmehr mit ihren Bildern Räume, Menschen 
und Symbole, deren Überlagerungen wir nur 
ansatzweise kennen.“ 

Die Fotos von Veldhues und Schumacher 
sind realistisch, so direkt, dass sie den einen 
oder anderen auch verstören können. „Das 
ist mir in einem Kirchenraum nicht aufbau­
end genug“, war zu hören. Allerdings halten 
die Bilder durchaus Distanz, auch wenn sie 
weder die technisierte Intensivstation noch 
die funktionale Totenbahre aussparen. Den 
Blick auf die Patienten geben sie nicht im­
mer direkt wieder. Er wird feinfühlig abge­
stuft, mal eher von der Seite, mal auch 
etwas weich gezeichnet. Wer sich aber 
imstande zeigt, direkt in die Kamera zu 
blicken, darf in einer solchen Komposition 
nicht fehlen. 

Aber auch den Blick in die Ferne, in die 
Landschaft des Fuldatales, den Patienten 
und Ärzte im Krankenhaus auf einem eher 
unbedeutenden Treppenabsatz immer 
wieder gern suchen, haben die Künstler 
aufgespürt und in den Kirchenraum geholt.

Mit Bildern entwickeln wir, weit über ratio­
nales Kalkül hinaus, ein Bewertungsgerüst, 
in das Menschen sich und andere in stetig 
wechselnden Perspektiven einordnen. 
Künstler können auf ihre Weise einige Trag­
elemente dieses Gerüsts sichtbar werden 
lassen. Das geschieht inzwischen aus einem 
kaum zu überschauenden Vorrat von Mate­
rialien und Techniken, zwei- oder dreidi­
mensional, hier speziell mit Kunst- und 
Tageslicht – aber auch in Tönen, mit einem 
Orgelwerk von Ansgar Wallenhorst.

Mit Hilfe der Bilder wurden und werden, 
geplant oder ungeplant, auf vielen Ebenen 
soziale Beziehungen geknüpft oder unter­
halten. Aus der Beziehung zwischen Elisa­
beth und leidenden Menschen ihrer Zeit 
entstand ein Bild Christi.

Aus der Beziehung zwischen Menschen 
entstehen für die Beteiligten Bilder, die 
Gefühle wecken und Affekte freilegen – 
oder beides verbergen. Diese Bilder können 
farbig oder grau, schwarz oder weiß, auch 
figürlich oder abstrakt, laut oder leise sein. 
Wenn wir sie in den Kirchen nicht pflegen, 
berauben wir uns der Möglichkeit, unsere 
Beziehungen untereinander zu entwickeln 
und uns und anderen von der Präsenz 
Christi in der Welt Kunde zu geben.

So sollte man eben nicht die Kirchentüren 
am Friedrichsplatz in Kassel verschließen, 
wenn regelmäßig mit der documenta eine 
weltweite Bühne der Kunst aufgezogen 
wird. Nur an wenigen Orten kann man in 
100 Tagen so präzise seine Sprachfähigkeit, 
seine Möglichkeiten der Verkündigung von 
Gottes Wort, der ganzen Welt gegenüber 



64 V o m  H e i l i g e n b i l d  z u r  L i c h t k u n s t :  c o m / / P A S S ION   ,  K a ss  e l  2 0 0 7

einüben. Nur an wenigen Orten kann man 
so die in der Welt präsenten, vielfältigen 
Bilder auf ihren Wert für die Menschen hin 
überprüfen.

Bilder sind heute nicht mehr in den Ge­
schmacksrahmen einer mehr oder weniger 
geschlossenen, führenden sozialen Schicht 
eingehegt. Das erschwert die Übereinkunft 
über die Qualität in den Künsten. Der eine 
fühlt sich provoziert, der andere vielleicht 
eher gelangweilt. Wo die Qualitäten auch 
immer liegen mögen, man wird um sie 
ringen müssen. 

So bestätigt com//PASSION bei allen Besu­
chern deren Erwartungen an einen katho­
lischen Kirchenraum. Die Bilder aus dem 
Krankenhaus beschönigen nichts, das Rin­
gen der Menschen um ihre körperliche 
Existenz wird deutlich. Aber den Künstlern 
ist es mit viel Einfühlung gelungen, Nähe 
und Distanz auszuloten. Und die Bilder sind 
„schön“, wenn das Sonnenlicht hindurch­
fließt, den Fußboden in Farben taucht und 
manchen Lichtreflex vervielfacht. Auch 
wenn sich in der abgedunkelten Sakra­
mentskapelle für wenige Sekunden vom 
Diaprojektor eine Lichtspur über die Raum­
hüllen ausbreitet und wieder vergeht, oder 
aus der Tiefe der Grabkapelle die Orgel­
komposition von Ansgar Wallenhorst 
herausquillt, begegnen sich Wahrheit und 
Schönheit. Das zentrale Kreuz, vorüberge­
hend eine weiße Hülle mit scharfem Schnitt, 
gilt es wieder zu entschlüsseln.

Blutrot steht kommentierend eine Leucht­
schrift dazu: Fürchte Dich nicht! 

Wie will man nach 800 Jahren der ganzen 
Welt von dem radikalen Einsatz einer jun­
gen Frau, Mutter, Witwe und Landgräfin 
berichten, die sich gegen die Konventionen 
ihrer Zeit und für die Zuwendung zu den 
Schwächsten entschieden hat? Wenn, dann 
geht es beispielsweise so. §

Ausstellungsdaten:
Laufzeit: 2.6.–30.9.2007
St.-Elisbeth-Kirche, Kassel, Friedrichsplatz 13  
Kuratorin: Doris Krampf, Erftstadt
ca. 25.000 Besucher
Katalog



6565Von der fragmentarischen  
Ganzheit der Künste
Burghard Preusler



66 V o n  d e r  f r a g m e n t a r i s c h e n   G a n z h e i t  d e r  K ü n s t e

Das Bistum Fulda hat 2005 unmittelbar 
westlich seines Generalvikariats ein neues 
Archivgebäude bezogen. Der Bau hat in der 
Fachpresse Beachtung gefunden.
Der Entwurf der Architekten Sichau und 
Walter plazierte sich als 1. Preis in einem 
vorgeschalteten Architektenwettbewerb. 
Nun steht am Westhang des Michaelsber-
ges, also am höchsten Punkt des alten Ful-
daer Stiftsbezirkes, am Ende einer ehemals 
barocken Zeile von Handwerkerhäuschen, 
ein typologisch strenger Baukörper in enger 
Nachbarschaft zur romanischen Michaelskir-
che, zum barocken Bischofshaus wie zum 
beinahe ebenso straffen, modernen Bau des 
Generalvikariates. 

Ein zweigeschossiger Würfel beherbergt die 
Arbeitsflächen, in denen Besucher und 
Mitarbeiter des Archivs das Schriftgut bear-
beiten bzw. auswerten. Darunter sind in 
einer ca. 8 m hohen Bastion in drei Ebenen 
die Lagerräume untergebracht. Ein Ge-
schoss davon liegt vollständig unterirdisch. 
Ihre Gliederung, auch ihr tatsächlicher 
Grundriss, ist im Gegensatz zum oberen 
Würfel, äußerlich nicht ablesbar. Dessen 
steinerne Vorhangfassade gibt in über Eck 
geführten Glasflächen freien Blick von 
außen wie von innen.

Materialwahl und Fassadenkonstruktion 
entsprechen, im Gegensatz zu Grund- und 
Aufriss bzw. Kubatur, nicht mehr dem Wett-
bewerbsvorschlag. Für den Würfel war ur-
sprünglich Metall, z.B. Kupfer als Außenhaut, 
vorgeschlagen, für die Bastionswand  Beton 
oder Naturstein. 

Die Herausforderung lag darin, die in einer 
engen Seitenhofsituation platzierte Wand 
zu einer dem Würfel adäquaten Aussage zu 
entwickeln. Dazu suchten und fanden die 
Architekten den Kontakt zu Franz Erhard 
Walther, der in den 60er Jahren Fulda ver-
lassen hatte, um über Offenbach, Frankfurt, 
Düsseldorf und New York nach Hamburg zu 
finden, wo er lange Zeit an der Hochschule 
der Künste lehrte. Sein Konzept fand im 
Kunstausschuss des Bistums Resonanz und 
mit der Sparkassenkulturstiftung Hessen – 
Thüringen die notwendige Förderung.

Seit dem Sommer 2007 ist an der talsei-
tigen, 8 m hohen Fassade  ein Schriftzug  
in den Jura-Kalkstein eingetieft, der in 80 
cm hohen Buchstaben einen zunächst unlo-
gischen Zusammenhang formuliert:

Die Ganzheit des Fragments –

Das ist nicht nur ein unvollständiger Satz, 
dessen Gedankenstrich den Leser auffor-
dert, ihn so oder so zu vervollständigen. 



6767V o n  d e r  f r a g m e n t a r i s c h e n   G a n z h e i t  d e r  K ü n s t e

Er liefert auf den ersten Blick auch keine 
Aussage, die in die Nähe des Verkündi-
gungsauftrags zu rücken wäre, immerhin 
eines der wichtigsten Argumente, mit dem 
die kirchliche Affinität zur Kunst immer 
wieder begründet wird. Die möglichst voll-
ständige und ebenso verständige Verkündi-
gung des Wortes Gottes, nicht das der Men-
schen, ist eine der ureigensten Aufgaben 
der Kirche und darin die des Bischofs von 
Fulda. 
 
Franz Erhard Walter sagt, es sei ein Wort-
werk. „In der Schriftklasse von Hans Bohn an 
der Werkkunstschule Offenbach habe ich 
1958 die Grundlagen der Schriftkonstruk
tion erlernt ….Ich wollte jedoch weder 
Schriftkünstler noch Plakatgestalter werden, 
sondern mit Buchstaben, Worten und Sät-
zen Bilder machen…“  Nun steht es, durch 

einen engen Hof begrenzt, in öffentlichem 
Blickfeld an einem Gebäude, das nicht nur 
in katholischem Besitz ist, sondern auch 
katholischen Besitz in Worten bewahrt, dem 
Archiv des Bistums Fulda. 

Hans Urs von Balthasar hat 1975 ein kleines 
Büchlein unter den Titel „Katholisch“ gestellt. 
Ihm kommt es darin auf die Frage an, „…
worüber Katholiken … im Gespräch oft 
weniger gern reden und was sie als weniger 
erheblich abzuwerten suchen.“  Er möchte 
darüber auf eine Art sprechen, „ …die vom 
… bejahten Mysterium aus zu denken 
versucht…“ Franz Erhard Walther nutzt 
Worte als Ausdrucksmittel der bildenden 
Kunst – jenseits oder in Überschreitung 
einer Grenze zur Literatur – schon seit Jahr-
zehnten. 



68 V o n  d e r  f r a g m e n t a r i s c h e n   G a n z h e i t  d e r  K ü n s t e

Das wird auch auf außerkirchlichen Grund-
stücken oft genug nicht verstanden. Warum 
aber geschieht dies an einem kirchlichen 
Archivgebäude, und hier mit recht ordent-
lichem wirtschaftlichem Aufwand? Für den 
künstlerischen Anteil flossen immerhin rd. 
90.000 €, gesponsert von den Kulturstif-
tungen der örtlichen bzw. Hessisch-Thürin-
gischen Sparkasse. 
Für gläubige wie ungläubige Menschen 
scheint es immerhin noch selbstverständ-
lich, und das schien mir auch im Sommer 
2007 in Köln unumstritten, dass Christen-
menschen ihrem Gott Kathedralen bauen 
und Künstler weiterhin diesen Kathedralen 
mehr oder weniger Glanz verleihen. 

Kunst und Kirche begegnen einander aber 
mit diesem Projekt am Rande eines Hinter-
hofs von Fulda nicht in einem Gotteshaus, 
sondern in der äußeren Architektur eines 
Zweckbaus.
 
Das Bistum Fulda hat sich einen Funktions-
bau errichten lassen, der überwiegend noch 
Papier und zunehmend auch elektronische 
Speicher lagert, die mit Worten beschrieben 
sind. Nicht dem Papier, sondern den anson-
sten leicht flüchtigen Worten – übrigens aus 
vergleichsweise junger Zeit von rund 250 
Jahren der Institution des Bistums – gilt der 
Aufwand des Bewahrens und Pflegens in 
diesem Archiv. Es bildet zunächst vor allem 
innerlich, und dann in einem gewissen 
Sinne auch äußerlich, nolens volens die 
kirchengeschichtlich jungen Zeiten seit der 
sogenannten Aufklärung ab. Es bildet 
darüber hinaus in der Sorgfalt seiner tech-
nischen und gestalterischen Anlage die 
Zukunftserwartung der Menschen ab, die 
sich heute und morgen beauftragt sehen, 
das Christentum an diesem Ort in die nach 
uns kommenden Zeiten zu tragen. 

Weitere 250 Jahre oder mehr mögen vor 
diesem Bistum liegen.



6969V o n  d e r  f r a g m e n t a r i s c h e n   G a n z h e i t  d e r  K ü n s t e

Wenn sie die langfristige Perspektive ernst 
nimmt, wenn sie von Golgotha her begin-
nend über das tägliche Leben der jeweils 
lebenden Menschen hinaus in die Zukunft 
weisen möchte, benötigt die Kirche eine 
kräftig im Heute verankerte Position mit 
irdischen Besitztiteln. Nicht nur die kaum 
sichtbaren Archivalien, sondern auch ihre 
„profanen“ Architekturen sind solche zeit-
lichen Titel. Und gerade sie  sprechen in ihre 
Zeit hinein, stehen zeugnishaft im öffent-
lichen Raum. Sie werden lebendig, wenn sie 
den Kontrast zwischen irdischer Unvollkom-
menheit und verborgener, allerdings für die 
Menschen „nur“ fragmentarisch aufschei-
nender göttlicher Vollkommenheit, also im 
Kontrast zu Gottes geglaubter Ganzheit, 
sichtbar machen. Wertvoll werden sie dann 
besonders, wenn diese Spannung zwischen 
affizierender künstlerischer Aussage und 
unaufgeregtem, wie selbstverständlich 
wirkendem, aber sichtbar sorgfältig ange-
legtem Bauhandwerk ausgetragen wird. 
Wenn darin die Geschlossenheit einer ge-
stalterischen Qualität aufscheint, wenn nicht 
Kunst am Bau, sondern Baukunst entsteht, 
verweist solche Architektur wieder einmal 
auf die Existenz eines „mehr als“: auf mehr, 
als wir mit allen irdischen Möglichkeiten in 
der Welt verwirklichen können, dem wir uns 
aber mit entsprechenden Anstrengungen 
nähern sollten. Auf diese lebensweltlich 
begrenzte, aber umfassende Weise – umfas-
send ist ein anderes Wort für katholisch 
- wird das oben zitierte, „bejahte Mysterium“ 
immer wieder lebendig.     
 
Die Gestalt dieses Funktionsbaus wurde in 
einem Architektenwettbewerb gefunden. 
Die siegreichen Architekten und Franz Er-
hard Walther haben die Baukunst und die 
Wortkunst, haben das Kunstwort ernst 
genommen. So entstand ein gemeinsames 
Konzept. Mit diesem Bau signalisiert das 
Bistum, dass es die Künste und die Men-
schen, die mit und in ihnen arbeiten, auch 
heute als Partner sucht.

Nicht erst im 21. Jahrhundert scheint in der 
– nach menschlichen Maßstäben – anzu-
strebenden Kunstfertigkeit im Dienst des 
Gotteswortes die irdische Unvollkommen-
heit provozierend oder kontrastierend auf. 
Die christliche Kunst blieb z.B. über lange 
Zeit eng an die Ausdrucksformen der heid-
nischen Antike gebunden, bis hinein in den 
frühmittelalterlichen Bilderstreit. Da hatte 
sie sich des Vorwurfs des Götzendienstes zu 
erwehren. Später standen, ein anderes 
Beispiel, Michelangelos Muskelpakete in 
scharfem Kontrast zum kriegs- und seu-
chenreichen Elend seiner Zeit. Er hat zudem 
mit manch einem seiner unvollendeten 
Werke die künstlerische Kraft der Frag-
mente in besonderer Weise den Künsten 
erschlossen. Diese Reihe könnte man end-
los fortsetzen oder durch nicht nur affirma-
tiv angelegte, sondern auch Wahrheiten 
verschleiernde wie ungenehme Wirklich-
keiten beschönigende Beispiele ergänzen. 

Bereits im Gleichnis vom verlorenen Schaf 
wird der Zusammenhang aufgeblättert: Die 
Schafe suchen, wohl nicht erst heute, gern 
ihre Nähe zu den Hirten und fordern gele-
gentlich mit Nachdruck von ihnen den 
bergenden Zaun – so kommen sie zu dauer-
hafter Existenz. Der Menschensohn verweist 
dagegen  explizit darauf, dass insbesondere 
den Wegen der verlorenen Schafe außer-
halb des Zauns nachzugehen sei.

In diesem Bild wird deutlich, dass Menschen 
sich seit Urzeiten an andere Menschen 
binden, um sich selbst treu zu bleiben, sich 
aber auch durch solche Bindungen von 
anderen Menschen ebenso gezielt wie auch 
unversehens abgrenzen. Daraus entstehen 
engere oder weitere soziale Netze, Norbert 
Elias spricht von Figurationen , die sich u. a. 
über Gefühle füreinander definieren. 
Sie können jedoch auch über affektive 
Ausgrenzungen, nicht allein in Spannungen 
mit anderen Gruppen, in großer gegensei-
tiger Ignoranz auseinander fallen. 



70 V o n  d e r  f r a g m e n t a r i s c h e n   g a n z h e i t  d e r  K ü n s t e

Zu engeren Bindungen wie strengen Ab-
grenzungen können Glaube und Kunst, weil 
es ihnen an Beweiskraft mangelt, stets 
beitragen.

Kunst ist und bleibt Menschenwerk. 
Sie entsteht für einen gläubigen Christen 
durch drei von Gott geschenkte Vermögen 
der Menschen:
Zum einen durch ihre Freiheit der Entschei-
dung, zum zweiten durch ihre off ene Phan-
tasie und zum dritten durch ihre freie Ge-
staltungskraft. Alle drei Freiheiten sind für 
die Menschen weder in unendlichem Maße 
noch ohne langes Einüben eines verant-
wortlichen Umgangs mit den genannten 
Freiheiten zu praktizieren. Ohne sie sind die 
genannten Netze der Menschen jedoch 
nicht menschlich zu gestalten. Da die Men-
schen nicht nur an sich selbst, sondern auch 
an andere Menschen wie an ihre natür-
lichen Ressourcen gebunden sind, entwi-
ckeln sie ihre von Gott geschenkten Frei-
heiten in individuellen und gemeinsamen 
„Prozessen der Zivilisation“.
 
So können die Menschen, wenn sie wollen, 
ggf. auch mit Kunst und Architektur, gegen 
Verfolgung angehen, Frieden stiften, die 
Lauterkeit des Herzens üben, anderen 
 Zuwendung zeigen, Gerechtigkeit suchen, 
Trauer aushalten, Sanftmut üben und, ach-
tens, ertragen, dass die Armen im Geiste in 
das Himmelreich eingehen.
 
Die Seligpreisungen der Bergpredigt, 
hier gezielt „rückwärts“ zitiert, sind ein 
 anspruchsvolles Programm. Und dieser 
Anspruch ging in Betlehem einmal von 
einem Stall aus. 

Erst wenn wir die darin angelegte Span-
nung aushalten, sollte ein Künstler die 
„Ganzheit des Fragments“ postulieren und 
mit einem Gedankenstrich in weite Relation 
setzen, erst dann sind wir nah genug an 
den Wirklichkeiten von Glaube und Welt.

Entwurf des Schriftzugs…

… und seine Umsetzung



7171V o n  d e r  f r a g m e n t a r i s c h e n   G a n z h e i t  d e r  K ü n s t e

Das halten wir nicht zuletzt deshalb aus, 
weil die hohe Theologie eben durch Hans 
Urs von Balthasar den Wesensgehalt des 
katholischen Glaubens als „Ganzheit im 
Fragment“  erkannt hat: 

„Es war sicherlich katholisch, wenn christ-
liche Generationen ihren Namen in Stein 
schrieben, indem sie immense Kathedralen 
bauten, deren ungeheures Umsonst des 
Nützlichkeitswahns der modernen Men-
schen spotten. Noch katholischer würde es 
sein, wenn Christen den Namen Jesu Christi 
in die formlose Materie der menschlichen 
Gesellschaft einzuschreiben versuchten…“ 

Unser Dasein ist weiterhin nicht so formlos, 
wie es von Balthasar in der zweiten Hälfte 
des 20. Jahrhunderts voraussetzt. Unter 
seinen Erfahrungen von zwei Weltkriegen 
ist die „formlose Materie“ wohl mehr 
Wunsch als Wirklichkeit. Wir gestalten unse-
re Beziehungen weiterhin auch über schein-
bare Äußerlichkeiten. Schwächliche oder 
spannungslose Bauten wie lieblose Ausstat-
tungen treten uns überall entgegen.  
Ohne den Einsatz anspruchsvollerer Fertig-
keiten entfernen wir uns von unseren Mit-
menschen. Das wird uns nicht die Erfahrung 
von Gesellschaften ersparen, in denen   
„… ihre wogende Oberfläche nichts von der 
Inschrift sehen lässt.“  §

Planung und Bauleitung: 
Sichau und Walter Architekten BDA, Fulda 

Künstlerische Gestaltung der Fassade: 
Franz Erhard Walther, Hamburg/Fulda  



72

Vasa Sacra – 10 Silberschmiede, 10 Kelche 
hieß eine Ausstellungsserie der 
Silberschmiedeklasse der Staatlichen Zei-
chenakademie in Hanau, deren Stationen 
das Deutsche Goldschmiedehaus in Hanau, 
die Kirchengemeinde Sankt Elisabeth in 
Hanau, der Braunschweiger Dom, das Diö-
zesanmuseum Limburg waren und die ihren 
Abschluss mit einer Ausstellung im 
Dommuseum Fulda fand.

Die Zeichenakademie ist eine seit 1772 in 
Hanau ansässige Institution zur Ausbildung 
von Goldschmieden, Silberschmieden, 
Schmucksteinfassern, Graveuren und Me-
tallbildnern, eine Institution, die im Über-
gang vom Rokoko zum Klassizismus als 
Akademie gegründet wurde, um die Ent-
wurfsqualität der in Hanau ortsansässigen 
Gold- und Silberschmiede zu verbessern. 
Während im 19. Jahrhundert der Schwer-
punkt der Gestaltung in den Gewerbeschu-
len auf den Schinkelschen Vorstellungen der 
Reproduktion und Variation von Ornament-
vorlagen lag und Werkstätten zur Umset-
zung in konkrete Objekte in der Zeichena-
kademie noch nicht existierten, wandelte 
sich die Ausbildung um die Wende zum 20. 
Jahrhundert hin zu einem praxisorientierten 
Studium, indem Werkstätten für das Gold-
schmieden, Silberschmieden („Hammerklas-
se“), Ziselieren, Steinschneiden und 
Schmucksteinfassen eingerichtet wurden 
und folgerichtig schon 1880 ein von Julius-
Carl Raschdorff entworfener Neubau Ent-
wurfs- und Werkstattklassen erhalten sollte. 
Heute ist die Zeichenakademie eine der 
weltweit führenden Ausbildungsstellen für 
Edelmetallgestaltung und wird von Interes-
senten aus der ganzen Welt besucht. 

Der Text  
entstand 

anlässlich der 
Ausstellungs­

eröffnung  
Vasa Sacra im 
Diözesanmuse­

um Fulda am  
5. Juli 2007

Vasa Sacra – 10 Silberschmiede, 10 Kelche
Bruno-Wilhelm Thiele 

Unterrichtet werden Entwurf und Ausfüh-
rung für Schmuck (Goldschmiede), Silber
gerät (Silberschmiede) und Gebrauchsgerät 
(Metallbildner) sowie Gravieren und 
Schmucksteinfassen. Heute gilt die Zeichen-
akademie international als eine stark an-
wendungsorientierte Designschule für 
edelmetallgestaltende Berufe.

Es war bereits im Frühjahr 2001, als die 
Evangelische Kirchengemeinde der Marien-
kirche in Hanau sich entschied, für die 
Erneuerung ihres liturgischen Gerätebe-
standes die Zusammenarbeit mit der 
Staatlichen Zeichenakademie in Hanau  
zu suchen. Als der Kirchenvorstand der 
Marienkirche an den Gold- und Silber-
schmiedemeister und Leiter der Silber-
schmiedeklasse Bruno Sievering-Tornow  
aus Rodenbach bei Hanau und den Gold
schmiedemeister und Diplom-Designer 
Gerhard Wulke aus Riddagshausen bei 
Braunschweig, der als Gestaltungslehrer an 
der Zeichenakademie tätig ist, mit der Bitte 
um Zusammenarbeit bei der Entwicklung 
neuen Abendmahlsgerätes herantrat, ent
wickelten beide Dozenten gemeinsam mit 
den zukünftigen Absolventen der Silber-
schmiedeklasse ein Konzept zum Thema 
Kelche, das in der schulisch-akademischen 
Ausbildung auch als Prüfungsaufgabe um-
gesetzt werden sollte. Wenn auch die Auf-
gabenstellung aus einem Vorschlag einer 
evangelischen Kirche erwachsen ist, so 
stellten sich im Rahmen der inhaltlichen 
Auseinandersetzung natürlich auch Aspekte 
aus katholischer Sicht dar, denn prinzipiell 
handelt es sich schließlich um christliches 
liturgisches Gerät. 
Sakrale Gegenstände stellen für den Bereich 
der Silberschmiede – deren Hauptaufgabe 
die Entwicklung von Gerät aus Edelmetall 
darstellt, im Gegensatz zum Schmuck der 
Goldschmiede – einen Schwerpunkt in ihrer 
Tätigkeit dar, jedoch ging es nun um ein Ge-
staltungskonzept, für dessen Ausgangsbasis 
erst einmal im weiteren Umfeld nach kultur



7373V a s a  S a c r a  –  1 0  S i l b e r s c h m i e d e ,  1 0  K e l c h e

historischen, religionsgeschichtlichen, 
kunsthistorischen und nicht zuletzt forma-
len und ästhetischen Zusammenhängen 
recherchiert werden musste. Grundsätzlich 
gehört zur hochwertigen Gestaltung jedwe-
der Objekte zunächst einmal eine Analyse 
hinsichtlich des erwarteten Gebrauchs, des 
Umfeldes, der Wünsche des Auftraggebers 
– bei sakralen Geräten etwa auch die be-
sonderen Wünsche der Gemeinde – , der 
zur Verfügung stehenden technischen Mög-
lichkeiten, aber auch der materialimma-
nenten Eigenschaften für die Herstellung, 
der möglichen Oberflächenwirkungen und 
in diesem Fall natürlich die 
Berücksichtigung eventuell festgelegter  
liturgischer Gestaltungsvorschriften.

Bei der Gestaltung dieser Kelche stand nicht 
etwa die theologisch-philosophische Dis-
kussion der Transsubstantiationslehre im 
Vordergrund, auch nicht die aktuelle und 
sehr spannende philologische Frage, ob 
Jesu Blut nach Markus für hyper pollón = für 
viele vergossen wurde oder für alle und wer 
eigentlich damit gemeint sei. 

Zu weit würde in einer Gestaltungsschule 
auch die Auseinandersetzung mit dem 
Thema der richtigen Konsekrationsworte 
Johannes XXIII. und Paul VI. führen, oder ob 
der berühmte Santo Caliz aus Valencia, der 
als eine der ältesten frühchristlichen Reli-
quien gilt, als Prototyp eines christlichen 
Kelches zu gelten habe. Man mag daher 
guten Gewissens den jungen Silberschmie-
den einen eher unbefangenen Umgang mit 
theologischen Streitfragen in Anbetracht 
einer Gestaltungsaufgabe unterstellen, und 
die Lösung derartig komplizierter Fragen 
kann schließlich auch nicht die Aufgabe 
einer Gestaltungsschule sein. 

Zur Ausbildung an der Zeichenakademie in 
Hanau gehört grundsätzlich ein möglichst 
siebensemestriges kunst- und kulturge-
schichtliches Angebot, weil so die in der 

Vergangenheit bereits gestellten künstle-
risch-technischen, inhaltlichen und gestalte-
rischen Fragestellungen zu neuen Wegen 
führen können, um eben gerade die unbe-
wusste Beeinflussung historischer Parame-
ter zu minimieren und gleichzeitig das 
zeitgenössische Gerät in den kulturge-
schichtlichen Kontext zu stellen. 

Nicht alle Silberschmiede und Silberschmie-
dinnen, die an diesem Projekt beteiligt 
waren, standen oder stehen in einem si-
cheren kirchlichen Umfeld. Für einige stellte 
sich die Aufgabe zunächst als eher spröde, 
unverständlich und vielleicht auch sogar  
als unliebsam dar. In einer design- und 
konsumorientierten Gesellschaft könnten 
nämlich möglicherweise religiöse Gestal-
tungsthemen rückschrittlich wirken. Für 
andere wiederum könnten gestalterische 
Traditionen im liturgischen Bereich gerade-
zu ein Hindernis auf dem Weg zu neuen 
Gestaltungsansätzen sein. Das Gegenteil 
war aber schließlich der Fall. Daher waren 
als Grundentscheidung sowohl der Dialog 
mit der Kirchengemeinde, die Kenntnis der 
räumlichen Bedingungen vor Ort sowie 
selbstverständlich die inhaltlich-christlich-
theologischen Fragestellungen von zen-
traler Bedeutung. Somit ging es nicht nur 
um die äußere, rein formalästhetische Ge-
staltung eines autarken Gebrauchsgerätes, 
sondern um die moderne gestalterische 
Umsetzung eines historisch und liturgisch 
begründeten Ritualgerätes. 
 
An diesem Projekt konnten die zukünftigen 
Absolventen daher lernen, in welchem 
Spannungsfeld Gestaltung sinnvoll erfolgen 
kann. Die Ergebnisse zeigen sehr deutlich 
die individuellen Umsetzungen.

 
Vasa Sacra – Heilige Gefäße

Der Kelch stellt das zentrale Objekt mit dem 
höchsten Symbolcharakter der eucharis
tischen Gefäße dar. In seine Gesellschaft 



74 V a s a  S a c r a  –  1 0  S i l b e r s c h m i e d e ,  1 0  K e l c h e

gehören noch weitere Geräte wie Patene 
bzw. Brotteller, bei dem protestantischen 
Abendmahlsgerät die verhältnismäßig 
große Weinkanne. Zur katholischen Eucha
ristiefeier gehören außerdem verhältnismä-
ßig kleine Wasser- und Weinkännchen und 
im Allgemeinen auch ein Ciborium für die 
Aufbewahrung einer größeren Menge 
Hostien.

Kunsthistorisch gesehen entwickelte sich 
das liturgische Gerät seit dem frühen  
4. Jahrhundert charakteristisch, und schon 
eine im liber pontificalis an Papst Sylvester I. 
(† 335) gerichtete Notiz Kaiser Konstantins 
beschreibt bereits eine große Menge eucha-
ristischen Geschirrs mit Kelchen, Ziborien, 
Patenen und Pyxiden für das eucharistische 
Brot. 
Die zentrale Bedeutung des Kelches äußert 
sich auch über Jahrhunderte hinweg in 
einer gleichbleibenden Grundform des 
Kelchtyps. Der Aufbau gliedert sich in Pes, 
Nodus und Cuppa. Die karolingische und 
romanische Form zeigt annähernd gleich 
große Proportionen von Fuß und Cuppa, 
und hier liegen auch die wesentlichen ge-
stalterischen Änderungen der folgenden 
Epochen der Gotik bis hin zum Barock, 
wobei zeitweilig der Fuß aber auch die 
Cuppa den gestalterischen Schwerpunkt 
bilden. Seit dem 8. Jahrhundert finden sich 
verbreitet bildliche Darstellungen aus dem 
Leben Jesu auf den Kelchen, so in der auf-
wendigen Tauschiertechnik etwa des 
berühmten Tassilokelches, oder in Email 
oder auch als plastisch gegossener oder 
getriebener Dekor. Ferner sind die Symbole 
der Evangelisten und typologische Themen 
aus dem Alten Testament vertreten. Im 
Detail sind diese Darstellungen nur für den 
Zelebranten zu sehen, nicht aber für die 
gesamte Gemeinde; sie dienten der Ehre 
Gottes. Seit der Reformation schließlich 
ging die Bilderdarstellung kontinuierlich 
zurück. 

Hinzu kommt die nach der Reformation sich 
wandelnde Nutzung der Cuppa unter der 
Maßgabe der Eucharistie in beiden Gestal-
ten oder eben nicht. Somit ist die Größe 
und damit das Fassungsvermögen der Cuppa 
im katholischen Ritus eher gering, weil der 
Kelch überwiegend dem Priester und 
seinen Konzelebranten vorbehalten ist, 
während der protestantische Kelch für das 
Abendmahl entsprechend mehr Wein 
fassen muss.
 
Themen, Darstellungsweise und Umfang 
der bildlichen Darstellungen haben sich 
entsprechend der jeweiligen Zeitauffas-
sungen gewandelt. Analog dazu ist heute 
auch die Vorstellung präsent, der geheim-
nisvollen Thematik sich nicht nur ikonogra-
phisch, sondern besonders formalästhetisch 
zu nähern. 

Bei der Materialfrage herrschen in katho-
lischen und evangelischen Kreisen jeweils 
gleichermaßen unterschiedliche Auffas-
sungen, wobei tatsächlich die kirchenrecht-
lichen Vorschriften beiderseits gar nicht so 
sehr einschränkend für die Gestaltung wir-
ken. Es besteht verbreitet die Meinung, der 
Kelch müsse zumindest innen vergoldet 
sein. 
 
Tatsächlich ist dies weder in der katho-
lischen Kirche noch in der evangelischen 
Kirche definitiv vorgeschrieben, wenn auch 
der Symbolcharakter des unzerstörbaren 
Goldes als einzig angemessener Stoff dies 
implizieren mag. So sagt die AEM – die 
Allgemeine Einführung in das Römische 
Messbuch – Kelche und andere Gefäße für 
den konsekrierten Wein sollen aus einem 
Material sein, das keine Flüssigkeiten ein­
dringen lässt. 
 
Für das frühe Christentum bis zum 9. Jahr-
hundert sind für Kelche neben den Edel
metallen Gold und Silber auch solche aus 
unedlen Metallen bekannt, teilweise auch 



7575V a s a  S a c r a  –  1 0  S i l b e r s c h m i e d e ,  1 0  K e l c h e

nach heutigen Maßstäben aus minderle-
giertem Silber (12/13-lötig bzw. Ag 750/000 
und Ag 812,5/000). Auch Einsätze aus Edel-
metall wie beispielsweise bei dem elfenbei-
nernen Lebuinus-Kelch aus Deventer stell-
ten akzeptable Kompromisse dar. Grund
lage der Materialauswahl war jedoch immer 
Wunsch und Anspruch, dem Anlass gemäß 
würdiges Material zu verwenden, das nicht 
porös ist oder unbrauchbar werden kann 
und das unzerbrechlich sein soll. 

Silber ist geschmeidig. Das alte Wort Ge­
schmeide für Schmuck und edles Gerät 
deutet auf die starke Dehnbarkeit der Edel-
metalle hin. Für die Formbarkeit spielt dies 
natürlich eine herausragende Rolle, wie es 
die Begriffe Goldschmied oder Silber-
schmied ja auch beschreiben. Als sich im 
späten 19. Jahrhundert maschinelle Ferti-
gungsverfahren und der Sandguss für die 
Massenproduktion von Schmuck und Gerät 
durchsetzten, änderten sich die Berufsbe-
zeichnungen folgerichtig in Gold- und Sil-
berarbeiter, ein Begriff, der heute nicht 
mehr verwendet wird. Darin kommt konse-
quenterweise die eher reproduktiv am Stil 
des Historismus ausgerichtete Entwurfs- 
und Herstellungstätigkeit serieller Prägung 
der neu entstandenen Silberwarenfabriken 
zum Tragen. Hieraus entwickelte sich auch 
die oft gestalterisch schwache Katalogware 
von Serienstücken, wobei sowohl der Ent-
werfer, Silberschmied oder Silbergießer 
einer Herstellerfirma als auch der Nutzer 
und seine spezifische Verwendungsumge-
bung weitgehend in der Anonymität ver-
harren.
Gold- und Silberschmiede verwenden alle 
nutzbaren Fertigungsverfahren zur Herstel-
lung sowohl von Einzelstücken als auch 
Objekten in Kleinserien, wobei neben dem 
Montieren in erster Linie für die Silber-
schmiede das Verformen eines Silber-
bleches oder eines Barrens mit dem Ham-
mer – also das Schmieden - die reizvollste 
aber auch arbeitsintensivste Technik dar-

stellt. Das Verformen durch Tausende von 
gefühlvollen Hammerschlägen modelliert 
das Metall in die gewünschte Form, jeder 
Hammerschlag führt der Materie neue 
Energie zu, die sich aus metallurgisch-tech-
nischem Aspekt in einer erhöhten Span-
nung des Metalls niederschlägt und aus der 
Sicht des Silberschmiedes sich auch in der 
Form des Gerätes widerspiegeln soll. Man 
könnte hier meinen, es handele sich um 
eine Art materieller Meditation.

Die Form ist jedoch nur die äußere Seite des 
Kunstwerks: Material, Aufbau, Struktur, 
Proportionen oder Oberfläche stehen in 
engem innerem Zusammenhang, wodurch 
der eigentliche Inhalt zum Ausdruck ge-
bracht werden soll.

Die akademische Vorgehensweise bei der 
Formfindung unterliegt daher in der Zei-
chenakademie durchaus philosophischen 
Gedanken, wenn auch dieser geisteswissen-
schaftliche Ansatz nicht zu hoch bewertet 
werden sollte, denn immerhin handelt es 
sich zunächst einmal um gestaltendes 
Handwerk. Trotzdem spielt der philoso-
phische Begriff der ästhetischen Aneignung 
eine zentrale Rolle, indem alle notwendigen 
Aktivitäten entwickelt werden, für die Ge-
staltung eines Objektes – hier einen Kelch – 
das inhaltlich Notwendige mit dem tech-
nisch Erforderlichen zu verbinden und nach 
den Gesetzen der Ästhetik zu bewerten. 
Dieser Ästhetik soll auch die Gemeinde 
teilhaftig werden, und deshalb ist die 
Zeichenhaftigkeit der Kelche auch als 
Programm zu verstehen.
 
Während im privaten Bereich die Nutzung 
von Silbergerät mehr und mehr zurückge-
gangen ist, scheint im sakralen Bereich die 
Wertigkeit künstlerischen Gerätes wieder an 
Bedeutung zu gewinnen. Ein Kelch ist ein 
symbolbeladenes Gerät und schafft und 
bedeutet Raum, der Altar gehört zu diesem 
Raum, der Altarraum wiederum ist Teil des 



76 V a s a  S a c r a  –  1 0  S i l b e r s c h m i e d e ,  1 0  K e l c h e

Ruth Rittweger

Elisabeth Maria Weber

Immanuel Conde Ruiz

Clemens Stier

Karen Fues



7777V a s a  S a c r a  –  1 0  S i l b e r s c h m i e d e ,  1 0  K e l c h e

Camilla Bell Christiane Weller

Daniel Snaider

Lena Rothbrust

Olaf Brömstrup



78 V a s a  S a c r a  –  1 0  S i l b e r s c h m i e d e ,  1 0  K e l c h e

Kirchenschiffes, in dem die Gemeinde ge-
borgen ist. Somit entwickeln Silberschmiede 
immer wieder ein besonderes Verhältnis 
zum Raum und zur Plastizität des Raumes. 
Zum Wesen des handgearbeiteten künstle-
rischen Silbergerätes gehört unbedingt 
auch die materialimmanente Plastizität, die 
das Werk in die Nähe der Bildhauerei rückt. 
Aus diesem Grunde wird an der Zeichenaka-
demie insbesondere für die Silberschmiede 
das Fach Plastisches Gestalten durch den 
Bildhauer Dieter vermittelt, um die notwen-
dige räumliche Auffassungsgabe zu entwi-
ckeln.

Ziel ist hier nun nicht die Neuerfindung des 
Themas Kelch, sondern eben die gedank-
liche Auseinandersetzung mit dem traditio-
nellen Sujet in Verbindung mit zeitgenös-
sischer Formensprache, um auf diese Weise 
ein der eucharistischen Feier angemessenes 
sakrales Gerät zu gestalten. Die Besonder-
heit des liturgischen Gerätes besteht darin, 
dass in der Feier der Heiligen Kommunion 
Gegenstände verwendet werden, deren 
Sinn nicht in der musealen Bewunderung 
liegt, sondern die durch ihre würdige inhalt-
liche, formale und ästhetische Gegenwart 
die Bedeutung der Handlung hervorheben. 
Gerade deshalb suchen die Silberschmiede 
heute den direkten Kontakt mit den Kir-
chengemeinden, wenn es um die Gestal-
tung sakralen Gerätes geht. Seit den 1920er 
Jahren – dem Zeitalter der Neuen Sachlich-
keit – wurde mehr und mehr auf ornamen-
tale Zier der Oberfläche verzichtet. Bis auf 
wenige Ausnahmen aber dominierte noch 
lange die traditionelle Kelchform des frühen 
Mittelalters mit mehr oder weniger propor-
tionalen Varianten. Erst in den fünfziger 
Jahren und dann wieder in den achtziger 
Jahren wandte man sich ausdrucksstarken 
Formen zu. In den siebziger Jahren gab es 
noch einen Rückzug auf ausdrucksarme 
Katalogware. Nun werden wieder neue 
liturgische Geräte mit einer eigenständigen 
Formensprache entwickelt. 

Im Rahmen der Ausstellungseröffnungen 
haben die Künstler eigene Gedanken zur 
Gestaltung ihrer Kelche entwickelt, die auch 
hier kurz dargestellt sein sollen:

Clemens Stier stellt seinen Kelch aus-
schließlich in den funktionalen Dienst der 
Eucharistiefeier, indem die Form einfach 
und klar die Bestimmung des Gefäßes sicht-
bar macht. Die große raumgreifende Cuppa 
gibt dem Kelch mit seinem gedrungenen 
Schaft eine geradezu unerschütterliche 
Charakteristik.

Camilla Bell verfolgt in ihrem Entwurf eine 
klare konsequente Linienführung. Der deut-
liche Schwerpunkt liegt in der sich leicht 
öffnenden Form der besonders hohen Kuppa, 
wodurch auf die traditionelle Dreiteilung 
verzichtet werden konnte.

Die Linienführung des Kelches von Lena 
Rothbrust zeigt eine konsequent durch
gespannte Kurvatur, wie wir sie auch bei 
romanischen Säulen mit Blockkapitellen 
kennen. Zwischen dem säulenhaft Sta-
tischen des Fußes und der raumgreifenden 
Cuppa vermittelt der deutlich nach innen 
abgesetzte Nodus und lässt so den gedrun-
genen Kelch gleichzeitig leicht wirken.

Christiane Weller sieht in den asymme-
trischen Körpern ihres Kelches gleichzeitig 
Reibungsfläche und Berührungspunkte 
zwischen Gott und den Menschen. Zwei 
Komponenten treffen aufeinander und 
bilden eine spannungsreiche, fragile Ebene. 
Gleichzeitig symbolisiert diese Ebene die 
Schnelle, die Hektik und Unrast unseres 
Lebens, in dem oft zu wenig Zeit für das 
Gebet bleibt.

Elisabeth Maria Weber empfindet den 
Abendmahlskelch als Symbol der Bezie-
hung zwischen Gott und den Menschen 
und zwischen Himmel und Erde. Cuppa  
und Fuß sind gekennzeichnet durch eine 



7979V a s a  S a c r a  –  1 0  S i l b e r s c h m i e d e ,  1 0  K e l c h e

spannungsreiche Linienführung, die in 
ihrem Berührungspunkt durch einen ku-
bischen Nodus verbunden werden. In die-
sem kleinen, die vier Himmelsrichtungen 
darstellenden Nodus, verbinden sich die 
himmlischen und irdischen Beziehungen, 
die in der dynamischen Kurvenführung der 
Gefäßteile sichtbar werden. Eine große, 
straff geführte Cuppa, zylindrischer Nodus 
und kleiner kegelförmiger Fuß bündeln die 
Aufgabe des Kelches formal konsequent. 
Bewusst wird auf zu viel Interpretations-
spielraum verzichtet, um dem besonderen 
Anlass des Gefäßgebrauches gerecht zu 
werden.

Fuß – Schaft – Cuppa: Klare und konse-
quent funktionale Dreiteilung zeichnet den 
Kelch von Olaf Brömstrup aus. Der Inter-
pretationsspielraum wird hier auf ein Mini-
mum reduziert. Er präsentiert damit die 
Urform des klassischen Pokals. 

Der Entwurf von Daniel Snaider basiert auf 
vier transparent wirkenden tragenden Seg-
menten, die sich zur Cuppa hin wie geöff-
nete Hände entwickeln und welche die aus 
sehr dünnem Material bestehende und 
innen vergoldete Cuppa tragen. Die einen 
Raum bildenden Stützen der Cuppa ver-
steht Daniel Snaider als Symbol des Kirchen
schiffes – besser gesagt der Vierung und als 
Ort der Gemeinde, über dem sich das dem 
Blut Christi und damit der Erlösung zuge-
dachte Gefäß zeichenhaft erhebt. Zwei 
waagerecht liegende Kreuze verbinden die 
Stützelemente miteinander, so dass die 
technische und formale Umsetzung auch im 
inhaltlichen Bezug als Verbindung der un-
terschiedlichen Gemeindemitglieder zu 
einer Gemeinschaft zum Ausdruck kommt.

Im Kelch von Ismael Conde Ruiz soll die 
traditionelle Dreiteilung an die Trinität erin-
nern. Cuppa und Fuß werden nicht nur sym-
bolisch von dem kugelförmigen Nodus 
getragen, denn als Symbol für die Vollkom-

menheit verbindet für ihn die Kugel so das 
Irdische mit dem Himmlischen.

Ruth Rittweger sieht in den zu einem Gefäß 
zusammengelegten Händen die Urform des 
sakralen Kelches, in der am besten die wür-
devolle Aufgabe der Abendmahlsfeier zele-
briert wird. Sie sieht ihre Aufgabe als Gestal-
terin darin, einerseits die würdevolle Hand-
habung zu gewährleisten und andererseits 
die herausgehobene Stellung dieses Altar-
gerätes durch eine besonders zurückhal-
tende Form zu betonen. Zusätzlich – und 
das ist bei diesem Kelch hervorzuheben – 
besteht durch diese Form die Möglichkeit, 
eine Vielzahl kleinerer Kelche desselben 
Typs für die Gemeindemitglieder herzustel-
len. Damit knüpft sie an die Tradition des 
mittelalterlichen Trinkröhrchens an.

Eine große, straff geführte Cuppa, zylin-
drischer Nodus und kleiner kegelförmiger 
Fuß bündeln die Aufgabe des Kelches von 
Karen Fues formal konsequent. Bewusst 
wird auf zu viel Interpretationsspielraum 
verzichtet, um dem besonderen Anlass des 
Gefäßgebrauches gerecht zu werden.

Ausdrücklich soll an dieser Stelle Herrn 
Bischof Algermissen, Professor Dr. Kathrein, 
Dr. Preusler sowie den Mitarbeiterinnen und 
Mitarbeitern des Diözesanmuseums Fulda, 
Dr. August Heusser vom Diözesanmuseum 
Limburg, Dompfarrer Christian Kohn und 
Domprediger Christian Hempel in Braun-
schweig für Ihre Bereitschaft gedankt wer-
den, diese doch recht kleine, aber für die 
zeitgenössische Silberschmiedekunst wich-
tige Ausstellungsserie zu ermöglichen. 

Und nicht zuletzt gebühren Dank und Aner-
kennung den jungen Silberschmiedinnen 
und Silberschmieden für ihre konsequente 
gestalterische und technische Umsetzung 
dieses Kelchprojektes. §



80 Das Geheimnis des Todes –  
ein Geheimnis des Lebens
Reinhard Hauke

D a s  G e h e i m n i s  d e s  T o d e s  –  E i n  G e h e i m n i s  d e s  L e b e n s

und außerhalb der Kirche. Wer etwas anzu-
bieten hat, das wertvoll sein kann für jeden 
Menschen, ist auch verpflichtet, dieses 
Angebot weit zu präsentieren. Die Frage, 
die immer dahinter steht, lautet doch: Wird 
die Notwendigkeit gesehen, sich mit dem 
Tod zu beschäftigen? Gilt es nicht vielleicht 
als christliche Ideologie, dass der Tod zum 
Leben dazu gehört? Müssen nicht Toten-
kulte als „infantil“ bezeichnet werden – wie 
es kürzlich ein ostdeutscher Betrachter alter 
Grabanlagen auf Malta von 4000 v.Chr. tat?

Beobachtungen auf dem  
Hauptfriedhof seit 1992

1992 wurde ich Pfarrer der Domgemeinde  
St. Marien in Erfurt. Als Pfarrer beobachtet 
man die Gemeinde und das Leben um die 
Gemeinde herum anders denn als Kaplan,  
d.h. Hilfsgeistlicher. Wenn ich auf den Fried-
hof kam, sah ich die Anschläge für die Trau-
erfeiern an diesem Tag und wunderte mich, 
dass es so wenige waren. Drei bis vier Trau-
erfeiern am Tag in einer Stadt mit 200.000 
Einwohnern erschienen mir zu wenig. Eine 
Rückfrage bei der Friedhofsverwaltung gab 
mir eine plausible Antwort auf meine Frage. 
Ein Großteil der Verstorbenen wird anonym 
bestattet und vielfach auch ohne eigene 
Trauerfeier. Diese Tatsache gab mir zu den-
ken. Ich versuchte, eine Ursache zu entde-
cken, die dazu führt, dass Hinterbliebene 
kein Grab und keine Trauerfeier wünschen. 
Wenn ich auch nicht persönlich Verhältnisse 
kennengelernt habe, wie es sie im Allgäu 
oder im Eichsfeld noch gibt, d.h. wo die 
Nachbarschaft und der ganz Ort an der 
Trauer mittragen und jeder weiß, was jetzt 
seine Aufgabe ist, z.B. das Grab auszuheben, 
den Sargträger zu stellen, den Leichen-

Der christliche Schriftsteller Phil Bosmans schreibt: 
 
“Wenn ich an die Toten denke und an meinen eigenen Tod 
und an die Leiden der Unschuldigen, dann renne ich an 
Rätsel, stoße ich mit dem Geheimnis zusammen. Dann kann 
ich mir vornehmen, zu vergessen oder nicht weiterzudenken 
oder so zu tun als ob. Solange ich aber bei Verstand bin und 
ein Herz habe, wird es mir nachgehen.“

Die Kultur eines Volkes hat immer mit To-
tenkult zu tun. Die Gräber der Pharaonen in 
Ägypten sind Ausdruck der künstlerischen 
und religiösen Kraft eines Volkes. Am Grab 
der christlichen Märtyrer, der Christen, die 
für ihren Glauben gestorben sind, haben 
sich die Christen versammelt und über den 
Gräbern Kirchen gebaut. Im Gebet waren 
sie beim Gottesdienst und auch außerhalb 
der öffentlichen Gebetszeiten durch das 
Grab mit den Verstorbenen verbunden.

Zwischen den Kirchen auf dem Erfurter 
Domberg ist ein alter Friedhof. Zu ihm führt 
das Jungfrauenportal. Es zeigt die klugen 
und törichten Jungfrauen, die Jesus Christus 
in einem Gleichnis als Beispiel für Wachsam-
keit oder Nicht-Wachsamkeit beim Gericht 
Gottes über die Menschen beschreibt. Der 
Erzengel Michael steht in der Mitte und 
besiegt den Teufel, der den Menschen ins 
Verderben stürzen will. Darüber sehen wir 
Jesus Christus, Maria und Johannes den Täu-
fer, die sich um die Rettung des Menschen 
bemühen. Die Kirche besteht aus Men-
schen, die sich gegenseitig helfen wollen 
und sollen, dass ihr Leben gelingt. Und 
wenn zum Leben das Sterben dazugehört, 
dann müssen und sollen die Christen auch 
helfen, das Sterben und den Tod zu bewälti-
gen. Diese notwendige Hilfe gilt innerhalb 



8181D a s  G e h e i m n i s  d e s  T o d e s  –   e i n  G e h e i m n i s  d e s  L e b e n s

Die Allerheiligenkirche an der Erfurter Marktstraße 
 beherbergt ein Kolumbarium 

schmaus zu organisieren, so erschien es mir 
doch hilfreich, sich zu einer Trauerfeier zu 
versammeln, bei der des Verstorbenen 
gedacht werden konnte, und auch ein Grab 
zu haben, das für 20 Jahre Ort der Trauer 
sein kann, Ort des Abschiednehmens. Es 
wurde mir zunehmend klarer, dass vermut-
lich durch die Zeit des Sozialismus und auch 
schon bedingt durch die Zeit des National-
sozialismus ein gesunder Umgang mit der 
Tatsache des Todes außerhalb der Kirchen 
und Religionsgemeinschaften nicht erfolgte. 
Ich erinnerte mich an die großen Trauerfei-
ern für Staatsführer wie Breschnew und 
Ulbricht und an die Gedenkfeiern für Rosa 
Luxemburg und Karl Liebknecht. Ich denke 
an die Feiern auf dem Friedhof der rus-
sischen Soldaten in Weimar und an die 
Gedenkfeiern im KZ Buchenwald. Allein 
dadurch kam die Tatsache des Todes in den 
Blick, aber unter der Überschrift „Opfer“ und 
„Helden“. Was aber – so war meine Frage 
– ist mit den Tausenden Toten, die keine 
Opfer und keine Helden sind? Ist es berech-
tigt, auch ihrer zu gedenken und einen Ort 
der Ruhe zu beanspruchen?

Zu beobachten sind in jüngster Zeit Verän-
derungen, die eine Richtung anzugeben 
scheinen. Es wird auf dem Hauptfriedhof 
die Möglichkeit angeboten, eine Urnen-
grabstelle mit Namensgebung zu wählen. 
Hier sind 12 Verstorbene bestattet – zwar 
ohne konkrete Angabe der Grabstelle, je-
doch in einer überschaubaren Grabfläche 
und mit Angabe des Namens auf einer 
Stele. Es wurde kürzlich ein Verabschie-
dungsraum auf dem Hauptfriedhof geschaf-
fen. Es gibt Angebote, den Sarg oder die 
Urne selbst zu gestalten. Nicht alle Formen 
erscheinen mir zukunftsfähig, aber ich sehe 
selbst in Versuchen, die mir fragwürdig 
erscheinen – wie z.B. den Friedwald – die 
Suche nach Formen der Trauerbewältigung, 
da der Mensch wohl wieder neu erkennt: 
Das Sterben und der Tod gehören zum 
Leben dazu! 

Mit Besorgnis stelle ich jedoch auch fest, 
dass der Totenkult sich in skurrilen Formen 
zeigt, die belustigen oder auch ängstigen. 
Ich denke an Halloween – ein neuer Brauch, 
der vermutlich an irisch-christlichen Toten-
kult anknüpft, aber sich nun zu einem Ge-
spensterfest entwickelt hat, und ich denke 
an Satanismus und die sogenannten Go-
thics, die einen Kult in schwarzer Kleidung 
und mit Leichenblässe im Gesicht entwi-
ckelt haben, der mir die Tatsache des Todes 
in einer ungesunden Weise in den Blick zu 
stellen scheint. Ich sehe darin das Verlangen 
nach einer Bewältigung der Tatsache des 
Todes im Leben des Menschen.



82 D a s  G e h e i m n i s  d e s  T o d e s  –  E i n  G e h e i m n i s  d e s  L e b e n s

Beobachtungen in der christlichen  
Gemeinde

Auch innerhalb der christlichen Kirchen 
veränderte sich einiges seit dem 2. Vatika-
nischen Konzil, das 1965 abgeschlossen 
wurde: das Denken über den Tod, das Be-
gräbnisritual und die Beisetzungsform. Zwar 
ist der Glaube an Tod und Auferstehung des 
Menschen der gleiche geblieben, aber als 
„Kinder der Zeit“ wurde es immer schwerer, 
die Sinnhaftigkeit der Totenrituale zu be-
gründen und auch beizubehalten. Da die 
Gesellschaft zur Individualisierung tendierte, 
geschah das auch innerhalb der Gemein-
den. Das tägliche Totengebet vor der 
Bestattung ging zunehmend verloren und 
auch das 4-Wochen- und Jahrgedächtnis. 
Auch ist festzustellen, dass durch das Ab-
nehmen der Kirchenbesucherzahlen viel-
fach Unsicherheiten bei den Angehörigen 
aufkommen, wenn es um die Frage des 
Requiems und damit des Mitfeierns der 
christlichen Rituale mit Gebet und Lied 
geht. Die Mobilität bringt auch für viele 
Gemeindemitglieder die Frage, wer über  
20 Jahre hin eine Grabpflege übernehmen 
kann. Daraus erwuchs ebenfalls bei Christen 
der Wunsch nach anonymer Bestattung. 
Man wollte auch als Christ „keine Umstände“ 
machen. Leider kommt es deshalb öfter vor, 
dass die Pfarrgemeinde vom Tod der Ge-
meindemitglieder erst erfährt, wenn die 
Bestattung schon stattgefunden hat. Das  
ist oft ein großer Schmerz, denn es ist der 
Gemeinde wichtig, einen Getauften von der 
Wiege bis zur Bahre zu begleiten. Als Ge-
meindemitglied gehört er ja zur Gemeinde 
dazu, und ein Weggehen ohne Abschied 
erscheint wie ein Abbruch der Beziehung.

Auch veränderte die Erlaubnis zur Einäsche-
rung der katholischen Verstorbenen, die am 
24. Oktober 1964 offiziell in Rom bekannt 
gegeben wurde, den Ritus der Feier, denn 
nun ergab sich bisweilen ein zeitlicher Ab-
stand zwischen Requiem und Beisetzung 
und auch die Frage, ob nun der Pfarrer bei 

zwei Terminen an einem Totenritual teilneh-
men muß. Das derzeit noch gültige Rituale 
von 1972 sieht zahlreiche unterschiedliche 
Bestattungsformen vor, die der Verände-
rung in jüngster Zeit Rechnung tragen. Es 
wird neben der Totenwache auch ein Ritus 
für die Bestattung bis zu 3 Stationen und 
für die Urnenbeisetzung ermöglicht. Das 
überarbeitete Rituale wird derzeit zum 
Druck vorbereitet. Nun wird auch die See-
bestattung oder auch die Bestattung von 
nichtchristlichen Verwandten christlicher 
Hinterbliebener eine feste Form haben, was 
gerade dann aktuell wird, wenn die Zahl der 
erwachsenen Taufbewerber zunimmt.

Das monatliche Totengedenken im Erfurter 
Dom – ein Angebot für die Stadt Erfurt

Seit März 2002 treffen sich an jedem ersten 
Freitag im Monat um 15.00 Uhr im Erfurter 
Dom etwa 25 Christen und Nichtchristen, 
um ihrer Verstorbenen zu gedenken. Seit-
dem das Kolumbarium in der Allerheiligen-
kirche im September 2007 eröffnet wurde, 
findet dieser Gedenkgottesdienst monatlich 
in der Allerheiligenkirche statt. Die Zahl der 
Mitfeiernden hat sich seitdem erhöht, denn 
viele Besucher kommen, um nach dem 
Gottesdienst die Grabstellen der Verwand-
ten zu besuchen.  
Seit 2007 sind 20 Grabstätten belegt. Ande-
re kommen einmalig aus Interesse am Ge-
bet für die Verstorbenen, die kürzlich erst 
bestattet wurden, und manche kommen 
immer wieder zum Gottesdienst. Alle sind 
eingeladen, die Namen der Verstorbenen  
in ein kostbares Buch einzutragen, das in 
einem Bucheinband aus dem 16. Jahrhun-
dert aufbewahrt wird und zwischen den 
Gottesdiensten in der Nähe des Heiligen 
Grabes im Dom in einer Vitrine aufbewahrt 
wird. In jedem Gottesdienst gibt es etwa 10 
neue Eintragungen. Es sind die Namen von 
Eltern, Geschwistern, Kindern und Freun-
den. Manche schreiben das Geburts- und 
Todesdatum, und manche schreiben auch 
noch einen persönlichen Satz dazu.



8383D a s  G e h e i m n i s  d e s  T o d e s  –  E i n  G e h e i m n i s  d e s  L e b e n s

Anlass zu dieser neuen Gottesdienstform 
war die Feststellung, dass es immer mehr 
anonyme Bestattungen gibt: Verstorbene 
haben kein Grab. Angehörige erfüllen 
manchmal den Wunsch der Verstorbenen, 
die „keine Umstände“ nach ihrem Tod ma-
chen möchten. Manchmal ist es auch eine 
finanzielle Überlegung, die zum Entschluss 
führte, keine eigene Grabstelle zu haben. 
Jedoch ist es dem Menschen nicht möglich, 
ohne Ort der Trauer oder auch ohne den 
Ritus des Abschieds von einem geliebten 
Menschen wirklich Abschied nehmen zu 
können. Es braucht dazu Zeit und auch den 
Ort des Gedenkens. Wir Christen müssen 
und können aufgrund unserer reichen 
christlichen Liturgietradition dazu helfen, 
eine für alle leicht nachvollziehbare Feier-
form zu finden, die den Abschied von Ver-
storbenen möglich macht. Das Eintragen 
eines Namens, das Anzünden von Kerzen, 
der Gang zu einem Ort des Gedenkens, der 
gemeinsame Gesang von Liedern, das Zu-
hören beim Verlesen biblischer Texte, das 
Meditieren bei Orgelmusik und das Wech-
sel- und Fürbittgebet sind Hilfen zur Bewäl-
tigung von Trauer über den Verlust eines 
Menschen.

Es wäre wünschenswert, dass die Christen 
der Stadt ihren Bekannten und Freunden 
von dieser Möglichkeit erzählen, wenn sie 
Trauer und Verzweiflung bei ihnen wegen 
des Verlustes eines Menschen erleben. Es 
kann auch sein, dass christliche Angehörige 
zu den bisher bekannten kirchlichen For-
men der Trauer keinen Zugang mehr haben 
und sich dort überfordert fühlen. Auch 
ihnen sollte bekannt gemacht werden, dass 
beim Monatlichen Totengedenken Gebet 
und Gedenken in leicht nachvollziehbarer 
Form möglich sind.

Sorge um Grabpflege durch die  
Pfarrgemeinde

Zu einer neuerlichen Aufgabe der Pfarr
gemeinde, die aufgrund ihrer Struktur und 
Natur eine lange Lebensdauer hat, scheint 
mir auch die Sorge um die Gräber zu gehö-
ren. Angeregt durch eine Bestattung, die 
durch ein Gemeindemitglied als anonym 
verfügt worden war und worüber die Ange-
hörigen erschüttert waren, wurden Überle-
gungen angestrengt, ob nicht die Pfarrge-
meinde die Verantwortung für Grabpflege 
und Grabstätte übernehmen kann. Nach 
Rücksprache mit den Verantwortlichen auf 
dem Hauptfriedhof und nach Einholen von 
Kostenangeboten bei Bestattern, Gärtnern 
und Grabsteinmetzen wurde eine Bedarfs
ermittlung unter den Christen der Stadt 
vorgenommen. Derzeit sind 61 Urnenbe-
stattungen und 28 Erdbestattungen erfolgt, 
und es liegen 80 Anmeldungen für Urnen-
bestattungen und 29 Anmeldungen für 
Erdbestattungen vor. Die Urnenbestat-
tungen erfolgen in der Form der Familien-
begräbnisse zu jeweils vier Urnen und die 
Erdbestattungen in einer einfachen Form 
mit kleiner Fläche, die mit Blumen und 
Grabstein geschmückt ist. Alleinstehende 
oder auch Eltern, die ahnen, dass ihre Kin-
der aufgrund ihres Berufes einmal nicht vor 
Ort sein werden, wählen diese Grabstätte 
und sind dankbar, dass sich die Pfarrge-
meinde darum sorgt. Zusätzlich ergibt sich 
dadurch eine neue Gebetsgemeinschaft, 
denn im Fall einer Bestattung werden alle, 
die sich für diese Bestattungsform entschie-
den haben, angeschrieben und zur Bestat-
tung eingeladen. Somit ist der Geistliche 
bei der Beisetzung niemals allein, auch 
wenn der Verstorbene keine Angehörigen 
gehabt hat. Die erfreuliche Möglichkeit, den 
Sarg beim Gottesdienst in der Kirche haben 
zu können, wird derzeit vielfach erbeten. 
Der Zusammenhang zwischen dem Tod des 
Christen und der Eucharistiefeier als Feier 
des Gedenkens an Tod und Auferstehung 
Jesu kommt damit neu in den Blick.



84 D a s  G e h e i m n i s  d e s  T o d e s  –  E i n  G e h e i m n i s  d e s  L e b e n s

Das Kolumbarium der Allerheiligenkirche

Im Zusammenhang mit der Entscheidung, 
die Trockenlegung und Sicherung der Au-
ßenwände und des Dachstuhls der Allerhei-
ligenkirche in der Marktstraße vorzuberei-
ten, wurde auch der Auftrag an das Domka-
pitel gegeben, über eine zukünftige 
Nutzung der Allerheiligenkirche nachzuden-
ken, die dann ggf. bei der weiteren Sanie-
rung zu berücksichtigen ist.  
Die Sanierungskosten würden 1 Million € 
überschreiten. Bei einer solchen Summe war 
es naheliegend, nach weiteren Nutzungen 
der Kirche zu suchen.

Angeregt durch entsprechende Präsentatio
nen im Internet, wurde das Konzept für eine 
partielle Nutzung der Allerheiligenkirche als 

Kolumbarium erarbeitet und durch die 
zuständigen Ämter der Kirche, der Stadt 
und des Landes genehmigt.

Das älteste Kolumbarium in Thüringen 
wurde 1892 in Gotha errichtet. Das ge-
schah im Zusammenhang mit der Errich-
tung eines Krematoriums. In einem Ko-
lumbarium werden Urnen in einer be-
sonderen Weise aufbewahrt, teilweise in 
Säulenhallen oder in Nischen. Diese 
Form der Beisetzung in der Nähe von 
oder in Kirchen ist in Amerika oder Asien 
zu einer guten Gewohnheit geworden. 
Es handelt sich um eine Form der Beiset-
zung, die dem Anliegen der Christen 
entspricht, den Gedanken an Tod und 

Das als Doppelraum ausgeprägte Innere der Allerheiligenkirche mit dem abgeteilten Kolumbarium



8585D a s  G e h e i m n i s  d e s  T o d e s  –  E i n  G e h e i m n i s  d e s  L e b e n s

Auferstehung für alle Einwohner einer Stadt 
durch Grabstätten wachzuhalten und eine 
Kultur des Todes zu gestalten.

Die Allerheiligenkirche schien dem Kapitel 
aufgrund ihrer Lage und ihres Grundrisses 
geeignet zu sein, in dieser Weise als Begräb-
nisstätte zu dienen. Da sie schon immer 
Begräbnisstätte war (vgl. die Grabsteine 
hinter und in der Kirche) und das neue 
Thüringer Bestattungsgesetz Urnenbestat-
tungen in Kirchen zuläßt, stellte eine Ge-
nehmigung kein großes Problem dar.

Nach einem Künstlerwettbewerb, an dem 
sich zwei Künstler und drei Architekturbüros 
beteiligt hatten, wurde der prämierte Ent-
wurf von Evelyn Körber gebaut. Es handelt 
sich um 15 Stelen, die aus geätztem Glas 
und hellem Langensalzaer Muschelkalk 
errichtet wurden. Die Urnenfächer sind in 
sechs Etagen eingerichtet, wobei in jeder 
Etage sieben Urnen separat als Einzelgrab-
stätte oder mehrere Fächer für Familien-
grabstätten gewählt werden können. Die 
Liegezeit wird, wie auf dem Hauptfriedhof, 
20 Jahre sein. Eine Verlängerung der Liege-
zeit ist möglich und sinnvoll, z.B. für Famili-
engrabstätten. Nach Ablauf der Liegezeit 
kann eine Beisetzung hinter der Kirche auf 
dem Friedhof erfolgen. Die anfallenden 
Kosten für diese Beisetzungsform wird 
denender Urnengrabstätten „des Domkapi-
tels“ auf dem Hauptfriedhof ähneln. Sie 
betragen derzeit 1.000 €.

In der Apsis des Nordschiffs, in dem das 
Kolumbarium eingerichtet ist, steht auf dem 
Altar das Totenbuch, in das beim Monat
lichen Totengedenken die Namen der Ver-
storbenen eingetragen werden können. Mit 
Fertigstellung des Kolumbariums wurde das 
Totengedenken in die Allerheiligenkirche 
verlegt. Um den Altar herum sind Möglich-
keiten zum Aufstellen von Kerzen und Blu-
men geschaffen.

Das südliche Kirchenschiff steht für die 
Trauerfeierlichkeiten zur Verfügung.  
Es besteht die Möglichkeit für Christen  
und Nichtchristen, sich im Kolumbarium 
bestatten zu lassen. Durch die Dom
gemeinde wird auch Nichtchristen die 
Gestaltung der Trauerfeier angeboten.

Als hilfreich hat sich erwiesen, dass die 
Zugänglichkeit des Kolumbariums gerade 
für ältere Trauernde beim Trauergottes-
dienst und bei monatlichen Totengedenken 
leichter möglich ist. Eine weitere Verbin-
dung des Kolumbariums mit dem Leben in 
der Stadt scheint sich durch die Anfrage 
aufzutun, die Allerheiligenkirche mit einem 
naheliegenden „Generationenhaus“  
(ehemals Waidschule) in Verbindung zu 
bringen, indem durch das Kolumbarium die 
Spanne der Generationen auf ungeborene 
Kinder und Verstorbene ausgeweitet wird.
 
Es ist in Thüringen die Urnenbestattung zu 
einer vorrangigen Form der Bestattung 
geworden. Der Grund ist im Wesentlichen in 
den anfallenden Kosten bei der Bestattung 
zu suchen. Auch in den Kirchengemeinden 
wird nach dem Requiem, das am Sarg in der 
Kirche gefeiert wird, vielfach nach einigen 
Tagen die Urnenbeisetzung vorgenommen. 
Wenn auch das Erdbegräbnis der christ-
lichen Tradition eher entspricht, so ist doch 
auch ein Ort der Beisetzung von Urnen eine 
denkwürdige Stätte, die an die Vergänglich-
keit menschlichen Lebens erinnert und 
zugleich im Raum der Kirche den Blick für 
die Ewigkeit eröffnet. Gerade in einer Stadt, 
in der ca. 75 % der Bevölkerung ohne Reli-
gion lebt, ist ein solches Zeichen des Glau-
bens an die Auferstehung von besonderem 
Gewicht. 

Die entschiedene Gestaltung soll den öster-
lichen Gedanken nahelegen und ausdrü-
cken. Die Domgemeinde St. Marien, zu 
deren Verantwortung die Allerheiligenkirche 
gehört, erhofft sich große Aufmerksamkeit 



86 D a s  G e h e i m n i s  d e s  T o d e s  –   e i n  G e h e i m n i s  d e s  L e b e n s

für dieses Projekt, um den Glauben an Tod 
und Auferstehung Jesu inmitten der Stadt 
auf diese neue Weise verkünden zu können.

Zusammenfassung

 Ein 25jähriger junger Mann sah kürzlich 
erstmals einen Toten – seinen Großvater.  
Er war zutiefst betroffen und beeindruckt. 
Erwachsene überlegen im Zusammenhang 
mit der Bestattung Angehöriger, ob die 
Kinder mitkommen sollen. Bei einer Beerdi-
gung eines Familienvaters konnte ich die 
6jährige Tochter beobachten, die mit einer 
gewissen Freude an der Feier teilnahm, weil 
sie im Mittelpunkt stand, weil alle Verwand-
ten da waren und weil sie Blumen in der 
Hand hatte, die sie dann ins Grab des Vaters 
warf. Alles schien kein Problem zu sein. 
Das Mädchen wird es sich gut merken kön-
nen, dass sie bei der Beerdigung des Vaters 
dabei war und wird daran keine allzu 
schlimmen Erinnerungen haben.  
Der 11jährige Bruder war anders dabei.  
Ihm war anzusehen, dass er nun irgendwie 
die Verantwortung für die Familie überneh-
men muß, da der Vater nicht mehr da ist. 
Das wird nicht so sein müssen, aber er 
erweckte den Eindruck, so zu denken. 

Die Mitfeier des Totenrituals ist dem 
Christen auch mit einer gewissen Freude 
möglich, weil es sagt: Jetzt beginnt das 
eigentliche Leben, das bisher nur erahnt 
werden konnte. 

Mir scheint es wichtig zu sein, dem Men-
schen die Perspektiven des Lebens aufzu
zeigen, damit er am Leben Freude finden 
kann, auch wenn es bedroht ist – wie uns 
tagtäglich vor Augen gestellt wird. Mir 
scheint es auch wichtig zu sein, dem Men-
schen angesichts des Todes eine Verhaltens-
sicherheit zu geben, die ihm hilft, die Krise 
des Sterbens und des Todes zu bewältigen. 

Der Tod darf nicht zum Super-GAU werden, 
sondern sollte seinen Platz im Leben haben 
– nicht nur im Kriminal- oder Actionfilm, 
sondern in unseren Familien. Das Betrach-
ten von Familienalben, in denen Fotos der 
Familienmitglieder eingeheftet sind, ist 
vielfach noch üblich und gewünscht. Jede 
Hochzeits- und Jubiläumszeitung zeigt 
solche Fotos. Ich sehe auch im Bemühen 
um Traditionen – wie Jugendweihe, Krämer-
brückenfest und City-Lauf in Erfurt – einen 
Anknüpfungspunkt, das Traditionelle in der 
Frage des Todes zu vermitteln. Ein schön 
gestalteter Friedhof wie der unsrige in 
Erfurt, der eher einem Park und Museum 
gleicht als einer Grabanlage, der kann  
sicherlich helfen, sich mit dem Gedanken  
an das Sterben bereitwillig zu befassen. 
Es braucht dazu lediglich mutige und 
glaubwürdige Zeugen der Tradition. Meine 
Hoffnung ist es, dass auch durch diese 
Veranstaltungen der Wert des traditionellen 
Glaubens der Christen als Angebot vermit-
telt werden kann, über das es sich lohnt 
nachzudenken. §



8787

Am 7. September 2007 wurde in der Erfurter 
Allerheiligenkirche eine Urnenbegräbnis-
stätte, ein Kolumbarium, eröffnet, das Platz 
für 630 Urnen bietet. Knapp zwei Monate 
später waren sämtliche Grabstellen 
vergeben. 

Dass seine Idee innerhalb kurzer Zeit eine 
derartig große Resonanz erfahren würde, 
damit hatte Weihbischof Dr. Reinhard Hauke 
wohl selbst nicht gerechnet. Und auch alle 
diejenigen, die an der Realisierung des 
Kolumbariums mitgewirkt haben, waren 
immer wieder überrascht von der Selbst
verständlichkeit, mit der die Menschen die 
neue Begräbnisstätte in Erfurt gleichsam in 
Besitz genommen haben, lange bevor sie 

überhaupt fertiggestellt war. Während wir 
nämlich – noch in der Phase der Ausfüh-
rungsplanung – damit befasst waren, die 
Idee und den künstlerischen Entwurf der 
Öffentlichkeit vorzustellen, nahezubringen 
und zu erläutern, interessierten sich die 
meisten Besucher bereits damals sehr direkt 
für die Modalitäten der Anmeldung, die 
Öffnungszeiten der Kirche und ähnliche 
Details.

Die mittelalterliche Allerheiligenkirche liegt 
inmitten der Altstadt von Erfurt, wenige 
Schritte vom Dom entfernt. Sie war in der 
Vergangenheit lange als Grabeskirche ge-
nutzt worden, war inzwischen aber stark 
sanierungsbedürftig. Da die Kirche seit 

Das Kolumbarium in der Allerheiligenkirche Erfurt
Evelyn Körber

Schematischer Grundriss der 
Allerheiligenkirche mit der Lage der 15 Stelen für 
Urnenfächer

Entwurf für die Stelen mit den Urnenfächern



88 D a s  K o l u m b a r i u m  i n  d e r  A l l e r h e i l i g e n k i r c h e  E r f u r t

langem keine eigene Gemeinde mehr hatte 
und nur gelegentlich für Beichten genutzt 
wurde, war sie so gut wie immer verschlos-
sen. Es gab kein Schild, und viele Erfurter 
hatten auch keine rechte Vorstellung mehr 
von ihrem Inneren. Allerdings wiesen seit 
geraumer Zeit Gerüste und Planen auf die 
umfangreichen Sanierungsarbeiten hin.
Zum ersten Mal kam ich Anfang 2006 mit 
dem Bauvorhaben in Berührung durch eine 
Anfrage von Herrn Andreas Gold, Dombau-
meister und Leiter des Bischöflichen Bau-
amtes in Erfurt. Er lud mich wie auch vier 
weitere Künstler und Architekten zu einem 
künstlerischen Wettbewerb ein, dessen Ziel 
ein Kolumbarium im Nordschiff der 
Allerheiligenkirche sei. Zu diesem Zeitpunkt 
war die aufwendige Sanierung des Mauer-
werks und Dachstuhls bereits weitgehend 
abgeschlossen. 

Die Idee, in der Allerheiligenkirche ein 
Kolumbarium zu errichten, erschien mir in 
vielerlei Hinsicht eine besondere Herausfor-
derung zu sein. Nicht nur der Gedanke, 
Urnenbestattungen in einer katholischen 
Kirche hierzulande vorzunehmen, ist zu-
nächst ungewöhnlich. Dazu kommt, dass 
das Kolumbarium nicht nur Katholiken, ja 
nicht einmal Christen vorbehalten ist, viel-
mehr ist es für jedermann möglich, sich hier 
bestatten zu lassen. 1000 Euro kostet eine 
Grabstelle für den üblichen Zeitraum von 20 
Jahren. Ungewöhnlich ist auch der Raum, 
um den es geht. Er hat eine höchst eigen-
willige Struktur: zwei nebeneinanderlie-
gende Schiffe, die eine starke Asymmetrie 
aufweisen, die beide eine konische Grund-
fläche haben und deren uneinheitliche 
Fenstergliederung neben anderen Details 
auf eine bewegte Baugeschichte hindeuten. 
Es zeigte sich schnell, dass die Aufgabe 



8989D a s  K o l u m b a r i u m  i n  d e r  A l l e r h e i l i g e n k i r c h e  E r f u r t

nicht einfach sein würde, dass aber ein 
großes öffentliches Interesse daran bestand. 
Es gab und gibt nämlich ein ausgeprägtes 
Bedürfnis nach neuen Angeboten in der 
Bestattungskultur, nicht zuletzt, weil die 
anonymen Bestattungen häufiger werden 
und viele Menschen dies schmerzlich erle-
ben als ein namenloses Verschwinden ihrer 
Angehörigen. Das Erinnern und die Trauer 
brauchen einen Ort. Ein solcher Ort, wie er 
hier geplant war, würde auch entfernt woh-
nenden Angehörigen die Gewissheit geben, 
dass die Grabstätte immer gepflegt ist. 
Dieser Aspekt ist sehr wichtig, denn viele 
gerade ältere Menschen möchten nieman-
dem zur Last fallen, auch nach ihrem Tod 
nicht. Die Arbeit am Entwurf war also von 

Anfang an mit vielfältigen Erwartungen auf
geladen. Ganz bewusst habe ich selbst mich 
nicht über andere Kolumbarien informiert, 
um mir einen unbelasteten Blick auf das 
Ganze zu erhalten. 

Der Auslobungstext enthielt mehrere Auf-
gaben: Es sollten 700 Urnen untergebracht 
werden (diese Anzahl wurde später gering-
fügig reduziert), wobei sowohl Einzelgrab-
stellen als auch Zweier- und Dreiergrabstel-
len vorzusehen waren, wenngleich man 
deren Anzahl nicht beziffern konnte.  
Ein modularer Aufbau sollte möglich sein, 
um den Bau gegebenenfalls in zwei Ab-
schnitten realisieren zu können, und als 
wichtigste Aufgabe: der Raum sollte eine 



90 D a s  K o l u m b a r i u m  i n  d e r  A l l e r h e i l i g e n k i r c h e  E r f u r t

freudige, österliche Zuversicht ausstrahlen. 
Und dann konnte ich die Kirche mit dem 
außergewöhnlichen Grundriss erstmals in 
Augenschein nehmen, es war Februar, es 
war dunkel, die Kirche war bereits Baustelle, 
die wenigen Fenster mit Bauplanen ver-
hängt, die Farben nur zu ahnen. Kaum 
vorstellbar, wieviel Licht in guten Tagen hier 
hereindringen würde. Es war für mich in 
dieser Düsternis so rein gar nichts Öster-
liches zu fühlen, und hier sollten einmal 
Menschen den Ort für ihr Grab finden.

Ein Ort des Todes, der nicht Bedrückung 
vermittelt, der ein hoffnungsvoller und 
tröstlicher Ort ist, ein Ort, der für sich gese-
hen etwas Kostbares ist. Wie wäre solch ein 
Ort zu denken? Mein erster Impuls war, 
Licht in diesen Raum zu bringen. Man wür-
de hier das Licht ganz anders wahrnehmen, 
selbst wenn es nur wenig Licht wäre. Es 
bekäme in diesem eigentlich dunklen Raum 
den Wert des Besonderen. Meine künstle-
rische Vorstellung geht generell dahin, die 
Materialien in ihrem ganz besonderen eige-
nen Ausdruck wirken zu lassen, der wiede-
rum eine gedankliche Assoziation ermög
licht und trägt. Auf diese Weise kann ein 
Raum entstehen, der den Besucher anrührt, 
so meine Absicht.

All die Fragen angesichts des Todes, auch 
des eigenen Todes, sollten hier aufgefangen 
werden, sollten nicht abprallen an zuviel 
Stein. Sie sollten aufgefangen werden von 
einem Licht, das aus dem Unendlichen zu 
kommen scheint und uns dahin geleitet. 
Dieses Licht mag die Grenze zum Jenseits 
fließend werden lassen. Es hüllt die Asche 
ein und die Erinnerungen und es versöhnt 
uns, die wir es sehen, mit dem Geheimnis 
des Lebens. 

Keine Lampe kann dieses Licht erzeugen.  
Es würde immer statisch aussehen und wie 
von Menschen gemacht, und das wäre es ja 
auch. Deshalb kam aus meiner Sicht nur 

eine Möglichkeit in Betracht, und zwar das 
natürliche Tageslicht zu nutzen, das im 
Nordschiff weniger, im Südschiff etwas 
reichlicher vorhanden ist. Es sollte so weit 
wie möglich nach innen und nach unten 
geleitet werden; am besten geht das mit 
satiniertem Glas. Man mag vielleicht das 
gestreute Licht, das Schimmern des Glases, 
seine Transluzenz zunächst nur als ein op-
tisches Phänomen bezeichnen, in Wahrheit 
aber ruft dessen Betrachtung eine Stim-
mung in uns wach und berührt tiefe 
Gefühle. 

Überhaupt habe ich während der Ideen-
suche den Gefühlen, auch meinen eigenen, 
viel Raum gegeben. Dabei wurde die eben-
falls denkbare monolithische Variante eines 
Kolumbariums verworfen. Es erschien mir 
am wichtigsten, den “Schließfachcharakter“ 
zu vermeiden, der schnell zustande kommt, 
wenn eine oder gar mehrere größere 
(Wand-)Flächen errichtet würden. Je größer 
die Fläche, umso schwieriger ist zudem 
auch die Orientierung, also das Auffinden 
der Grabstelle. Es wirkt schnell unpersön-
lich. Meine Idee war, durch Kleinteiligkeit 
die Dimensionen zu begrenzen und damit 
eine privatere Atmosphäre zu bilden, die 
den Besuchern die Identifikation mit dem 
Ort und die Orientierung darin erleichtern. 
Dabei erschien es mir sinnvoll, die Anzahl 
der Grabplatten, die Anzahl der Ebenen, die 
Anzahl der Stelen, die in einer Reihe stehen, 
jeweils in einer überschaubaren Größe zu 
halten, d.h. man soll sich mit einem Blick 
intuitiv orientieren können, ohne abzählen 
zu müssen. Das funktioniert erwiesenerma-
ßen im Zahlenbereich bis Acht noch ganz 
gut. Im Kolumbarium ist es die Zahl 6, die 
nicht überschritten wird: Die Urnen stehen 
in den Stelen auf sechs Ebenen übereinan-
der. Die Stelen sind in drei Reihen zu 6 
(Nordwand), 5 (Mitte) und 4 (Gang) ange-
ordnet. 



9191D a s  K o l u m b a r i u m  i n  d e r  A l l e r h e i l i g e n k i r c h e  E r f u r t

Man kann es als eine Art “Häuser” bezeich-
nen, was nun entstanden ist, 15 insgesamt, 
in denen jeweils 42 Urnen ihre Ruhestätte 
finden. Die Stelen bestehen in ihrem Inne-
ren komplett aus sandgestrahltem Floatglas 
und werden von außen durch vier mit 
Naturstein verkleidete Edelstahlwinkel ge-
halten. Die Grundform der einzelnen Säule 
ist einem Kreuz ähnlich, das nimmt man 
allerdings nur von der Empore aus wahr. Die 
Winkel, die diese Kreuzform bilden, haben 
in der Ansicht besonders den Vorzug, dass 
größere Zwischenräume entstehen, dass die 
feinere Gliederung mehr Licht-Schatten 
hervorbringt und auf diese Weise den For-
men ihre Schwere und Klotzigkeit nimmt. 
Am Fuß der Säulen ist jeweils eine umlau-
fende Schattenfuge in den Boden eingear-
beitet, die die Verbindung zur Erde vor 
Augen führt und gleichzeitig einen schma-
len Distanzraum suggeriert, ähnlich einer 
unsichtbaren schützenden Hülle. 

Da auch die obere Abdeckung aus Glas ist, 
kann das Licht von allen Seiten eindringen. 
Das mattierte Glas bewirkt eine recht gute 
Streuung des wenigen einfallenden Lichts, 
so dass selbst in den unteren Ebenen noch 
ein deutlicher Schimmer wahrzunehmen ist. 
Interessant wirkt sich die Lichtabstufung 
auch auf die gläsernen Grabplatten aus. 
Hier sind verschiedene grafisch umgesetzte 
Motive von Baumscheiben mit Jahresringen 
als weiße Struktur mittels Siebdruck aufge-
bracht und so eingebrannt, dass eine seidig 
schimmernde Oberfläche entstanden ist. 
Zusammen mit den Sandstrahlflächen er-
gibt sich eine zarte Ton-in-Ton-Abstufung, 
die sich mit dem Licht verändert und sehr 
lebendig wirkt. Das kann man jedoch im 
Foto kaum darstellen. Es bedarf längerer 
Zeit, um verschiedene Lichtstimmungen in 
der Kirche zu erleben, und wenn man dann 
zwischen den Stelen umherläuft, wenn sich 
die Grabplatten mal im Auflicht und dann 
wieder im Durchlicht zeigen, dann kehren 
sich gelegentlich die Hell-Dunkel-Verhält-

nisse um: Die Baumstruktur tritt nicht mehr 
hell hervor, sondern der Hintergrund leuch-
tet.

Die Stelen sind so konzipiert, dass lediglich 
die sechs Ebenen aus 12mm-Glasplatten fest 
montiert sind. Innerhalb der einzelnen Ebe-
nen stehen sieben Urnenplätze zur Verfü-
gung, auch der mittig liegende Platz ist 
dadurch nutzbar geworden. Die Gliederung 
innerhalb jeder Ebene erfolgt durch freiste-
hende gläserne Wandelemente, die beliebig 
verschoben werden können und die sieben 
Grabstellen nach Bedarf verbinden oder 
trennen. 

Insgesamt ist ein schwebender Ausdruck 
großer Leichtigkeit entstanden. Dazu trägt 
auch die gläserne Trennwand zwischen den 
beiden Kirchenschiffen bei. Die Glasflächen 
sind in weißer Farbe mit einer netzartigen 
Textstruktur bedruckt, deren Quelle die 
Heilige Schrift ist. Die Zeilen sind so zuein
ander versetzt, dass eine Überschneidung 
entsteht, der Text aber nicht unleserlich 
wird. Es tritt eine leichte Verfremdung ein, 
die die Trennwand wie einen Filter, wie 
einen zarten Gazeschleier erscheinen lassen, 
der eine Gedankenverbindung zwischen 
den beiden Welten, der der Lebenden und 
der der Toten schafft.

Das, was nun so geschlossen dasteht, kommt 
offenkundig auch zustande durch die gelun-
gene Verbindung des barocken Hochaltars 
in all der Pracht seiner roten Marmorie-
rungen und seiner reichen Vergoldung mit 
der sorgsam ausgewählten Farbigkeit im 
Kolumbarium, dem roten Tambacher Sand-
stein im Boden und dem Kalkstein Calixxo 
rosé an den Stelen. Spannend ist auch die 
Tatsache, dass der türkisgrünliche Floatglas-
farbton sich sehr ähnlich in den gut 100 
Jahre alten Ornamentfenstern wiederfindet. 



92 D a s  K o l u m b a r i u m  i n  d e r  A l l e r h e i l i g e n k i r c h e  E r f u r t

Altes und Neues steigern sich wechselseitig 
in ihrer Wirkung und bilden einen ganz 
besonderen Zusammenklang, nicht zu 
reden von den zeitweiligen schönen Spie-
gelungen der Fenster und des Altars in den 
Glasflächen, an die vorher niemand wirklich 
gedacht hatte. 

Die Allerheiligenkirche ist nun täglich geöff-
net. Die Besucher können bis in einen Be-
reich unter der Empore gehen und durch 
eine Glaswand in die Kirche und in das 
Kolumbarium schauen. Angehörige haben 
Zutritt zum Kolumbarium mit Hilfe einer 
Chipkarte. Es sind viele Leute, die hier her
einfinden, die diese neue Nutzung der 
Kirche begrüßen, gar nicht selten trifft man 
hier Menschen, die spontan beginnen, von 
sich zu erzählen. Die Atmosphäre hier löst 
manchem die Zunge. 

Inzwischen gab es bereits mehrere Bestat-
tungen in dem neuen Kolumbarium. Viele 
Überlegungen, die uns im Vorfeld beschäf-
tigt haben, erweisen sich nun als richtig 
und bewähren sich. Es funktioniert.

Das Monatliche Totengedenken wurde aus 
dem Dom hierher verlegt. Der Zugang ist 
damit auch für ältere Besucher und Roll-
stuhlfahrer leichter geworden. Aber es wird 
in der Allerheiligenkirche nicht nur Ab-
schied genommen und getrauert. Jeden 
Samstag wird nun auch wieder eine hl. 
Messe gefeiert und viele Menschen nehmen 
das Angebot dankbar an.

Mit der Gestaltung des Kirchgartens in den 
nächsten Jahren wird das Projekt seinen 
Abschluss finden. Dort soll nach 20 Jahren 
die Asche aus dem Kolumbarium auf dem 
ehemaligen Friedhof ihre letzte Ruhe fin-
den. In die Gestaltung werden 29 wertvolle, 
aber noch zu restaurierende Grabplatten 
integriert. 

Die Allerheiligenkirche ist ein Ort gewor-
den, der dem Tod und der Trauer Raum 
gibt und der gleichzeitig Zuversicht und 
Trost ausstrahlt. Es ist erstaunlich, wieviel 
Leben an diesem Ort nun ist. §



9393Neubau einer Kapelle im Seniorenzentrum  
Mallinckrodthof Borchen
Martin Brockmeyer

Die Kapelle des Altenzentrums in Borchen 
befindet sich in exponierter Lage seitlich am 
Eingangsbereich in unmittelbarem An-
schluss an die Begegnungsstätte. Der fast 
quadratische Raum der Kapelle ist durch 
eine gestaltete mobile Glastrennwand zur 
Begegnungsstätte hin großflächig erweiter-
bar. Aufgrund der Kleinheit des Raumes 
wurde auf eine Erhöhung der Altarinsel 
verzichtet. Optisch dominiert die Altarrück-
wand durch ein künstlerisch gearbeitetes 
umlaufendes Fensterband.
Für die Gestaltung der Kapelle konnte der 
sowohl im Sakral- als auch im Profanbau 
international anerkannte Künstler Tobias 
Kammerer gewonnen werden. Sein realisier-
ter Entwurf umfaßt neben der Gestaltung 
der genannten Glasflächen auch die Prinzi-
palstücke einschließlich Altar.

Kammerer schreibt zu seinem Konzept: 
Im Mittelpunkt der Fensterkomposition 
steht das Thema „Engel“. Im oberen Fenster-
teil begleiten Seraphim das bewusst asym-
metrisch angeordnete grüne Kreuz. Die 
Gestalt der Engel ist transzendent, reine 
Transparenz. Sie sind geschaffen aus dem 
reinsten Licht. So erscheinen hier auf der 
rechten Fensterseite Engelsgestalten in 
weißen, kalligraphisch zarten Linien. Sie 
scheinen von unten nach oben zu schwe-
ben. Die Engel als strahlende Lichtwesen, 
das bringt das Weiß zum Ausdruck. Sie sind 
nicht nur aus dem Licht geboren, sondern 
werden auch unaufhörlich von der Licht-
herrlichkeit Gottes gespeist und durch-
strahlt. Aus den Engeln strahlt der unge-
trübte Glanz der Frühe, denn sie schimmern 
im Widerschein des göttlichen Urlichtes. 
Das Weiß als Ursprung und Heimat aller 
Farben, es ist Ausdruck und Symbol dieses 
Lichtes, der Schöpfer- und Lebensmacht 
Gottes. Durch das Licht und im Lichte ent-
hüllen sich das Wesen und die Schönheit 
alles Geschaffenen. Im oberen Fensterteil 
begleiten zwei rote Seraphim das grüne 
Kreuz. Die Feuerengel sind die personifi-
zierte Glut des Empyreums, der Aura, die 
Gott umgibt. Die Seraphim, die in Liebe 
Brennenden, sie stehen in immerwährender 
Anbetung vor Gott. Den in Gottesliebe 
Glühenden ist das feurige Rot zugeordnet. 
Es symbolisiert ihre flammenden Flügel und 
ihr brennendes Herz. Das Weiß ist Ausdruck 
des übersinnlichen göttlichen Lichts. Diesem 
Weiß wird die Farbe Rot zugeordnet; das 
Rot als Sinnbild für unerschöpfliche Leben-
digkeit. Diese Rot-Weiß-Polarität ist gleich-
sam das Urphänomen der Farbe in Gott.

Neben Rot und Weiß haben Blau und Gelb 
in der Komposition den größten Anteil. Das 
Blau tritt hier als große, bewegte amorphe 
Form auf. Blau als Farbe des Himmels steht 
für Gottesfrieden und himmlische Weisheit.  
Zudem gilt das transzendente Blau als Aus-
druck von Geistigkeit und Wissen.  

Eingang zum Zentralbereich des Caritas Seniorenzentrums Mallinckrodthof



94 N e u b a u  K a p e l l e  S e n i o r e n z e n t r u m  B o r c h e n

N e u b a u  K a p e l l e  S e n i o r e n z e n t r u m  B o r c h e n

Seine Transzendenz macht es auch zum 
Synonym der Durchlässigkeit der Welten 
von Diesseits und Jenseits.

Blau drückt unbegrenzte Ferne und Tiefe 
aus und erinnert als Farbe der Ozeane an 
das Wasser als den Schoß des Lebens. Es 
versinnbildlicht die Sehnsucht nach dem 
Wunderbaren. Blau trägt in sich die Qualität 
der Klarheit, der Durchsichtigkeit, im über-
tragenen Sinn die der rationalen Trans
parenz, der intellektuellen Durchdringung, 

also den Forscherdrang des Geistes. Blau 
gilt als immateriellste aller Farben. Die Natur 
repräsentiert sich hier in ihrer Durchsichtig-
keit, wie in Wasser, Luft, Kristall. Blau ist zu 
allen Zeiten das Farbsymbol des Geistigen, 
Fernen und Erhabenen gewesen, es ist das 
Sinnbild für Gottesfrieden und ewige Glück-
seligkeit.

Das leuchtende Gelb bildet hier den Hinter-
grund der Malerei. Gelb beschreibt das 
Licht der Gestirne und die Farben der Blü-
ten. So wirkt es als verbindendes Element 
zwischen Himmel und Erde. Im leuchtenden 
Gelb erfahren wir das Erlebnis des Lichtes, 
es erscheint uns als Farbe der göttlichen 
Offenbarung und Erkenntnis. Die sonnen-
nahe Farbe gilt als Erleuchtungsfarbe. Sie 
entwickelt sich wie ein Brennpunkt der 
großen, strahlenden Energie. Ihre Leucht-
kraft erscheint uns angenehm warm und 
freudig.

Im Zentrum der Komposition steht das 
grüne Kreuz, in seiner horizontalen Linie, 
und wo es auf die Seraphim trifft, geht das 
Grün in ein Purpur über. Der echte Purpur 
kann nur durch Lichteinwirkung entstehen 
und gilt darum als Lichtsymbol. Zudem ist 
er vollkommen lichtbeständig, wodurch er 
zur Symbolfarbe der Ewigkeit wurde. Die 
spannungsreiche, aber auch verbindende 
Wirkung zwischen den Ausdruckswerten 
des vitalen Rot und des transzendenten 
Blau kommt hier zum Ausdruck. Als Farbe 
der Vermittlung schafft Purpur den Aus-
gleich zwischen Erde und Himmel, Sinnen 
und Geist, Leidenschaft und Intelligenz, 
Liebe und Weisheit. 

Ausstattung der Hauskapelle mit Altar, Ambo, Tabernakel,  
Leuchter und Sedilien

Detail vom linken Fensterflügel



9595N e u b a u  K a p e l l e  S e n i o r e n z e n t r u m  B o r c h e n

Der annähernd quadratische Raum der Kapelle

Grün gilt seit jeher als Farbe der Auferste-
hung und Paradiessymbol. Hildegard von 
Bingen schreibt:
 
Wie Gerechtigkeit die purpurne Freundin ist, 
so ist Barmherzigkeit des Königs grüne Geliebte.

Auf der mobilen Glaswand verläuft ein 
breiter blauer Streifen, der sich am Ende rot 
verfärbt. Zwei Engel, die sich die Hand rei-
chen , kennzeichnen den Eingangsbereich. 
Durch die Tiefensandstrahltechnik treten die 
Formen plastisch hervor, wie bei einem 
Relief. Die sandgestrahlte Oberfläche läßt 
das durchfallende Licht weich und diffus 
erscheinen.



96 N e u b a u  K a p e l l e  S e n i o r e n z e n t r u m  B o r c h e n

Den Altar ummantelt ein Rahmen aus bear-
beitetem Aluminium, der eine vom Künstler 
gestaltete, aus unterschiedlichen Hölzern 
gefertigte, Multiplexplatte einfaßt.  
Die Hölzer symbolisieren die verschiedenen 
Völker und Menschen. Der Rahmen steht für 
Christus, der sie umfängt und bewahrt.

Das Kompositionsprinzip des Altares setzt 
sich konsequent bei den übrigen Prinzipal-
stücken fort. §

Mobile Glaswand mit farblicher Gestaltung als Abtrennung zum Zentralbereich  
und Empfang des Seniorenzentrums, Blick aus der Kapelle heraus



9797Erneuerung des Kirchenraumes der St. Bonifatius-
Gemeinde in Dortmund-Schüren
Marie-Luise Dähne



98 E r n e u e r u n g  d e s  K i r c h e n r a u m e s  i n  D o r t m u n d - S c h ü r e n

Konzeptionelle gestalterische  
Schwerpunkte

Der neu gestaltete Kirchenraum St. Bonifa
tius möchte eine zweifache Begegnung, die 
Begegnung miteinander und mit Gott, 
ermöglichen. Der gottesdienstliche Raum 
sollte den Menschen diese doppelte Begeg-
nung ermöglichen und erleichtern. Ein nach 
dem Verständnis heutiger Liturgie konzi-
pierter Kirchenraum ist also auf Kommuni-
kation angelegt. Im Altarraum, als zentraler 
Ort im Raum, finden die liturgischen Voll
züge statt. Eine einseitige Fixierung auf den 
Altar wird vermieden, indem ausdrücklich 
auf weitere Handlungsräume verwiesen 
wird. Die Positionierung von Altar, Ambo 
und Vorstehersitz sollen aufeinander bezo-
gen und zur Gemeinde gerichtet sein.

E r n e u e r u n g  d e s  K i r c h e n r a u m e s  i n  D o r t m u n d - S c h ü r e n

Die Gemeinde St. Bonifatius in Dortmund-
Schüren verfügt über ein Gemeindezentrum, 
das nach Art der multifunktional angelegten 
Architekturen aus dem Ende der 1960er Jahre 
geformt war. Nach langen Überlegungen 
hatte man sich entschlossen, die großen 
Räume des Erdgeschosses zu einer „mono-
funktionalen“ Kirche umzugestalten. Das war 
schon deswegen gut vertretbar, weil die üb-
rigen Räume eines „Pfarrheimes“ im Erdge-
schoß und vor allem im Untergeschoss für die 
profanen Zwecke der Gemeinde gut ausrei-
chen; die Räume im Untergeschoß sind zu 
beträchtlichen Teilen, wegen der gegebenen 
Hanglage, bestens belichtet, so daß hier der 
Eindruck von Räumen mit nur mittelmäßiger 
Aufenthaltsqualität nicht gegeben ist. Für die 
eindeutige Prägung der großen Räume des 
Erdgeschosses zu einer „Kirche“ wurde die 
Berliner Künstlerin Marie-Luise Dähne einge-
laden. Nach Vollendung des Projektes stellte 
sie den nachfolgend wiedergegebenen Text 
zur Verfügung.

Peter Ruhnau

Ambo, Altar und Tabernakel  
mit Glas-Einlageschichten in den Sockel-Zonen



9999E r n e u e r u n g  d e s  K i r c h e n r a u m e s  i n  D o r t m u n d - S c h ü r e n

Fo
to

s: 
Ro

lf-
Jü

rg
en

 Sp
iek

er,
 D

or
tm

un
d

Ausgehend von vielen Lichtnennungen im 
Alten und Neuen Testament ist der Weg 
zum Licht zum Arbeitstitel der Gesamtkon-
zeption geworden. „Der Herr ist mein Licht 
und mein Heil“ (Ps 27,1). Prägend für die 
Wirkung von sakralen Räumen sind die 
Fenster, durch ihre Lichtgabe sind sie trans
zendente Mittler des Schöpfungsgeheim-
nisses. So wurden die Fenster im rechten 
Raumflügel bis zum Boden erweitert, mit 
der raumbestimmenden Glaswand erhält 
der Raum eine zusätzliche Lichtquelle; 
gestalterisch wird das Licht mittels Farb
symbolik und Lichtreflexen thematisiert.

Symbolik (Zahlen) und Licht geben auch 
den neu gestalteten Prinzipalien ihre Unver-
wechselbarkeit. Sieben Glaseinlagen hori-
zontal in dem Grundmaterial Limestone 
stehen mit ihrer Zahlensymbolik für eine 
Vielzahl von Bedeutungen. Es ist eine sehr 
positive Zahl, denn die Schöpfung dauerte 
sieben Tage, wir kennen die sieben Sakra-
mente und die sieben Gaben des Heiligen 
Geistes.

Inhaltlich ist der Chorbereich der wichtigste 
Raum. Formal soll das unterstützt werden, 
aber nicht trennend, sondern ausgerichtet 
auf beide Raumteile. Mit einer gläsernen 
Rückwand erhält der Altarraum eine Zen-
trierung, beide Raumflügel werden auf die 
Mitte ausgerichtet und mit dem gestalteten 
Lichtband zur Mitte geführt. Eine geringe 
Erhöhung von einer Stufe bildet in ihrer 
gerichteten Ausformung die Altarinsel. Die 
Standorte der Prinzipalobjekte erfahren 
eine schlichte Auszeichnung im Bodenbild.  
Kreisrunde Natursteinlinien umschreiben 
den Gestus von Altar, Ambo und Taberna-
kelstele.



100 E r n e u e r u n g  d e s  K i r c h e n r a u m e s  i n  D o r t m u n d - S c h ü r e n

Einen bedeutenden Akzent setzen die Wän-
de; als Raumhülle haben auch sie assozia
tive Symbolik. Sakrale Raumhülle will nicht 
nur Schutz, vielmehr auch transzendentales 
Eingebundensein erfahrbar machen. Die 
bisherige Verkleidung aus Holzlamellen ließ 
ganz andere Assoziationen wach werden, so 
daß diese Wand- und Deckenbereiche flä-
chig verkleidet wurden und durch einen sei-
digen Farbauftrag das Gesamtkonzept un-
terstrichen wird.

Die architektonischen Besonderheiten des 
Baus aus den 1970er Jahren – ein Grundriss 
im L-Winkel – lassen nach vielen Entwürfen, 
Gesprächen und Vorlagen die runde Form 
für den Zelebrationsaltar entstehen. Ambo 
und Tabernakelstele nehmen diese auf,  
sind jedoch jeweils zur „Aktionsseite“ 
 in die gerichtete Form gebracht worden. 
Durch die formale Spannung der Objekte 
zueinander werden die inhaltlichen Bezüge 
unterstrichen. §

Bodentiefe Fenster im rechten Raumflügel

Apostel- 
Leuchter



101101E r n e u e r u n g  d e s  K i r c h e n r a u m e s  i n  D o r t m u n d - S c h ü r e n
Fo

to
s: 

Ro
lf-

Jü
rg

en
 Sp

iek
er,

 D
or

tm
un

d

Drei Varianten der malerischen Fassung für die quadratischen Glastafeln,  
die die vorhandenen Bronzemedaillons als Kreuzwegbilder tragen.  

Die stark betonten Senkrechten stehen assoziativ   
für die fehlenden Fenster.

Fensterband als Lichtband und Kreuzweg im linken Raumflügel

Die XII. Station des Kreuzweges



102

Nach der Zuwanderung polnischer Bergleu-
te im 19. Jahrhundert wurde in Helbra eine 
katholische Gemeinde gegründet. 1885 
errichteten diese eine Notkirche aus Holz. 
Auf einer historischen Innenaufnahme aus 
dieser Zeit sind zwei Gemälde in Nebenal-
tären zu erkennen, welche später in die 
neuen Nebenaltäre eingepasst wurden.

Die Restaurierung der Altäre  
in St. Barbara in Helbra
Andrea Himpel

1911 wurde eine neue Kirche aus Stein im 
„neoromanischen“ Stil fertiggestellt. Die 
Kirche mit ihrer Ausstattung nimmt in der 
Kirchenlandschaft Mitteldeutschlands einen 
besonderen Platz ein. Die fast komplett 
erhaltene Ausstattung mit den Altären, 
Gemälden, Figuren und den zum Großteil 
erhaltenen Fenstern kann in die Entste-
hungszeit der Kirche gelegt werden. Sie 
spiegelt die Auffassung einer Generation 
zur Romanik wieder. Dabei wurden auch 
moderne Stilelemente des Jugendstils und 
der Gründerzeit aufgenommen. 

Der Hauptaltar ist dreigeteilt. Der Mittelteil 
besteht aus vorgebautem Tabernakel mit 
reich verziertem, hausartigem Aufbau. 
Gerahmt ist der Mittelteil mit einem zurück-
gesetzten Rahmen mit Giebel und Medai
llons, auf denen musizierende Engel darge-
stellt sind.

Rechts und links befinden sich farbig ge-
fasste Holzreliefs mit biblischen Szenen in 
reich verzierten Rahmen. Der Altaraufsatz 
steht auf einem rotfarbigen Marmorsockel, 
vor dem sich der Altartisch aus Sandstein 
befindet.

St. Barbara in Helbra

Der Hauptaltar in St. Barbara im Zustand vor der Restaurierung (oben) 
und nach der Restaurierung (unten)



103103D i e  Re  s t a u r i e r u n g  d e r  A l t ä r e   i n  S t .  B a r b a r a  i n  He  l b r a

Im Vorzustand besaß der Altar eine kom-
plette Überbronzierung auf den Rah-
mungen, Verzierungen und Aufbauten.  
Die Bronzierung, bestehend aus Gold-, 
Kupfer- und Silberbronze, verunklärte stark 
das ursprüngliche Erscheinungsbild.  
Die parallel einsetzende Vergrünung der 
Goldbronze und der dicke Auftrag vermin-
derten sehr seine Wertigkeit im Aussehen. 

Die Untersuchung zur Originalfassung er-
folgte an ausgewählten Stellen durch Ab-
nahme der Bronzierung mittels Nitrover-
dünnung. Diese erwies sich als wirksames 
Mittel, ohne dass die Urfassung angegriffen 
wurde.

Die Ursprungsfassung zeigt sich als Spiel 
zwischen Glanz- (Poliment-) und Mattver-
goldung. Wobei die Polimentvergoldung in 
herkömmlicher Weise (Kreidegrund, roter 
Bolus, Blattgold) und die Mattvergoldung in 
einer modernen Schellackvergoldung (di-
rekt auf das Holz aufgetragener Schellack 
als Klebemittel für Blattgold) ausgeführt 
worden ist. Akzente wurden durch eine 
Versilberung (Schellackversilberung) der 
Medaillonreliefs und der Dächer sowie einer 
Schwärzung der Fensterrücklagen gesetzt. 
Somit wurden alttraditionelle und moderne 
Oberflächenbehandlungen an diesem Altar 
vereint. Fassungslockerungen und -ausbrü-
che waren nur in den Bereichen der Poli-
mentvergoldungen zu finden. Durch die 
Schrumpfung des Holzes hat sich die Krei-
degrundierung besonders an den Kanten, 
aber zum Teil auch großflächig abgelöst.

Detail vom 
Hauptaltar

links: vor der 
Restaurierung

rechts: nach der 
Restaurierung



104 D i e  Re  s t a u r i e r u n g  d e r  A l t ä r e   i n  S t .  B a r b a r a  i n  He  l b r a

Linker Nebenaltar
oben: vor der Restaurierung,  
unten: nach der Restaurierung

Die Schellackvergoldungen wiesen hier  
und da einige Kratzer auf. Diese Beschädi-
gungen wurden sicher zum Anlass der 
Überbronzierung genommen.

Das diffizile Spiel zwischen Glanz- und Matt-
vergoldung wurde als sehr bedeutend für 
den Altar begriffen. Nach der Restaurierung 
sollte der Altar dieses Erscheinungsbild 
wieder tragen.

Bei der Untersuchung wurde festgestellt, 
dass die Originalfassung relativ gut intakt 
schien. Daher wurde erwogen, die Bronzie-
rungen abzunehmen und dazu entspre-
chende Verfahren der unterschiedlichen 
Vergoldungsmethoden zu entwickeln.
Im Allgemeinen erwies sich Nitroverdün-
nung als das geeignetste Abnahmemittel.  
In der Verdunstung war es nicht zu schnell 
und nicht zu langsam. Fassungslockerungen 
mit Kreidegrundaufbau wurden gefestigt.
Um wieder ein einheitliches Erscheinungs-
bild der Polimentvergoldungen zu erlangen, 
wurden die Fehlstellen im Fassungsaufbau 
der Glanzvergoldung geschlossen und an 
die Originalpolimentvergoldung angepasst.

Die Untersuchungen zur Fassung der Schel-
lackvergoldungen und -versilberungen 
hatten gezeigt, dass diese ein sehr schönes 
schimmerndes Erscheinungsbild hat. Daher 
wurde versucht, auch hier die Bronze abzu-
nehmen.

Die Abnahme der Bronzierung von der 
Schellackvergoldung gestaltete sich als sehr 
schwierig. Die Lösungsmittel, welche die 
Bronze lösten, griffen auch den Schellack 
und damit die Vergoldung an. Dafür wurde 
eine bestimmte Abnahmemethode entwi-
ckelt. 

Die Oberfläche zeigte sich nach der Abnah-
me in großen Bereichen intakt und gut 
erhalten. An den unteren Bereichen waren 
viele Kratzer und Bestoßungen zu sehen, 



105105D i e  Re  s t a u r i e r u n g  d e r  A l t ä r e   i n  S t .  B a r b a r a  i n  He  l b r a

welche mit einem Perlglanzpigment in 
Dammarfirnis retuschiert wurden.

Nach vollständiger Restaurierung aller 
Metallauflagen erfolgte die Schwarzfassung 
in den Fensterrücklagen.

Die sichtbare Fassung der Holzreliefs mit 
porzellanartiger Aussage ist vermutlich eine 
Zweitfassung während der Entstehungszeit. 
Diese wurde nicht angetastet. Die Reliefs 
wurden feucht gereinigt und Fehlstellen, die 
nur vereinzelt vorhanden waren, retuschiert. 

Die Rücklagen hinter den Reliefs waren,  
da stark von Annobien befallen, von der 
Gemeinde abgenommen und vernichtet 
worden. Die fehlenden Rücklagen wurden 
durch Sperrholzplatten aus Tropenholz 
ersetzt. Sie erhielten einen hellen Beigeton 
in Anlehnung der hellen Farbigkeit in den 
Reliefs. 

Die Beschriftungen im Marmorsockel waren 
durch einen Bronzeauftrag hinterlegt und 
schlecht lesbar. Mit einer Perlglanzpigment-
Lasur konnte der Bronzeton verändert wer-
den. Die Schrift wurde dadurch wieder 
lesbar.

Die Nebenaltäre sind dreiteilig aufgebaut. 
Die Mondsichelmadonna als Gemälde im 
linken und die hl. Barbara im rechten 
Nebenaltar bilden den Mittelteil. Heiligen
figuren links und rechts neben den Gemäl-
den sind in Nischen aufgestellt. Gemälde 
und Figuren werden durch einen ornamen-
tierten Rahmen mit Rundbögen um- und 
eingefasst. Dieser ist mit Schlagmetall  
„vergoldet“.

Auch diese Rahmungen wurden überbron-
ziert. Der linke Nebenaltar wies dazu durch 
eine Schädlingsbehandlung (Begasung) 
starke Veränderungen der Bronze auf.

Im Rundbogen der Gemälde waren vormals 
elektrische, historische Beleuchtungen 
installiert. Diese wurden, da Verschmo-
rungserscheinungen auftraten, nicht wieder 
eingebaut. Auf den unteren Gesimsen sind 
großflächige Fassungsverluste durch Auf-
stellen von Blumentöpfen und -vasen 
(Feuchtigkeit) entstanden. Auch hier wur-
den die Bronzierungen mit geeigneten 
Mitteln abgenommen, Fehlstellen geschlos-
sen und die Gemälde entsprechend behan-
delt.

So kommt nun auch wieder die ursprüng-
liche Fassung der Nebenaltäre zum Tragen.

Während dieser Arbeit konnten wir, damit 
sind auch meine fleißigen Mitstreiter ge-
nannt, die Sonnenwanderung in der Kirche 
erleben, welche immer wieder wundervolle 
Lichtspiegelungen auf den unterschied-
lichen Vergoldungen hervorruft, welche nun 
der Betrachter wieder genießen kann. §



106 106

Eingeweiht 2004, liegt der Raum der Stille 
direkt im Eingangsbereich des Kranken-
hauses. Das Krankenhaus ist der Lebens-
raum, in dem die überwiegende Zahl von 
Lebensübergängen geschieht. Viele Men-
schen erreichen ihr Lebensende im Kran-
kenhaus und die meisten werden im Kran-
kenhaus geboren. Der ökonomischen Effi
zienzausrichtung des modernen 
Krankenhauses sollte deshalb auch räumlich 
ein Ort beigestellt werden, in dem die trans
zendent-spirituelle Dimension dieser 
Lebensübergänge in Geburt, Krankheit und 
Sterben ihren augenscheinlichen Platz hat.

Der von dem Künstler Oswald Krause-
Rischard als Gesamtentwurf gestaltete 
Raum kommt nur vorsichtig mit einer eige-
nen Botschaft auf die Besuchenden zu. 

Raum der Stille im Knappschaftskrankenhaus  
Dortmund Brackel
Matthias Mißfeldt

Altar und Ambo sind als Anklang an die Kohle- und Stahlregion 
aus warm gewalztem Stahl, der nicht weiter oberflächenbehandelt wurde.

In der Ausschreibung war dieser Aspekt 
wichtig, damit der Raum in der Lage ist, den 
existentiellen Gefühlen der Menschen im 
Krankenhaus Aufnahme zu ermöglichen. 
Die Fenster sind in ihrer Gestaltung für 
Deutungsanklänge aus dem Bereich Berg-
bau offen (Schacht, Kohle, Wasser). Gleich-
zeitig sind sie in unterschiedlicher Weise 
lichtdurchlässig und -reflektierend. Licht 
von außen scheint eher in den Raum hin-
durch, Licht von innen wird eher reflektiert. 
Die eingesetzten Prismen brechen insbe-
sondere in den Sommermonaten das einfal-
lende Sonnenlicht in allen Regenbogen
farben, was dem Raum, der sonst eher in 
einer zurückhaltenden Farbigkeit von Blau, 
(Schwarz-) Grau bis Weiß erscheint, eine 
überraschend bunte Dynamik in allen 
Regenbogenfarben verleiht, die durch die 



107107R a u m  d e r  S t i l l e  i m  K n a p p s c h a f t s k r a n ke  n h a u s  D o r t m u n d - B r a c ke  l

Fenster zum Flur bis in den normalen Besu-
chergang durchbrechen. Altar, Liturgensitz 
und Ambo sind wie die Teelichthalter an der 
gegenüberliegenden Wand aus warm ge-
walztem Stahl, der nicht weiter oberflächen-
behandelt wurde. Damit ist der Anklang an 
die Kohle- und Stahlregion, in der das 
Knappschaftskrankenhaus Dortmund liegt, 
weitergeführt. Das Wandbild aus fünf Holz-
quadraten, die von außen nach innen mit 
Kohle und Gold belegt sind, kann als Kreuz-
darstellung verstanden werden, ist aber 
auch anderen Deutungen offen. Auf der 
gegenüberliegenden Wand sind um ein in 
die Wand eingelassenes Pult Teelichthalter 
installiert, die Besuchende einladen, persön-
lich ein Licht zu entzünden. Lichter können 
aus einem Spender an der Seitenwand 
entnommen werden. 

Auf dem Pult liegt ein Anliegenbuch aus, in 
welches persönliche Fürbitten und Dank 
eingeschrieben werden.

Der Raum gibt so insgesamt in sehr zurück-
genommener Weise einen christlichen 
Hintergrund wieder, der sich aber nicht 
aufdrängt. Konzeptionell steht der Raum 
allen Religionen und Konfessionen offen 
und entzieht sich einer Vereindeutigung in 
Richtung einer bestimmten Religion und 
Konfession.  
Im Rahmen dieses Konzeptes der zurück
genommenen Darstellung von Religiosität 
und Konfessionalität im öffentlichen Raum 
des Krankenhauses ist auch nicht beabsich-
tigt, weitere Räume speziell zur Verfügung 
zu stellen, etwa einen islamischen Gebets-
raum. Teilweise wird der Raum der Stille von 
Moslems zum Gebet mitgenutzt.

Ein Verabschiedungsraum auf der Intensiv-
station und ein Aufbahrungsbereich in der 
Prosektur des Krankenhauses sind dem 
Raum der Stille etwa durch den Einsatz von 
Glaselementen wie in den Fenstern des 
Raums der Stille in die Türen dieser Räume 
korrelativ mitgestaltet worden. Die erkenn-
bare Verbindung in der Gestaltung dieser 
Abschieds- und Trauerbereiche gehörte von 
Anfang an zur Konzeption des Raums der 
Stille. Im Verbrauch der Lichter und in den 
Eintragungen im Anliegenbuch spiegelt 
sich eine recht hohe Frequentierung des 
Raums der Stille wider. Besuchende verwei-
len oft nur relativ kurz und verlassen den 
Raum dann wider. Genau in diesem leicht 
zugänglichem Ortswechsel zwischen der 
weltlichen Dimension des Krankenhausall-
tags und der spirituell-religiösen Dimension 
des Unbedingten besteht die zentrale Funk-
tion des Raums der Stille. 
Die schmerz- und angstbehaftete Realität 
des Behandlungsgeschehens im Kranken-
haus wird durchscheinend hin auf die sie 
begründende und umfassende Wirklichkeit 
Gottes. §

R a u m  d e r  S t i l l e  i m  K n a p p s c h a f t s k r a n ke  n h a u s  D o r t m u n d - B r a c ke  l

Teelichthalter laden Besucher ein, persönlich ein 
Licht zu entzünden



108 R a u m  d e r  S t i l l e  i m  K n a p p s c h a f t s k r a n ke  n h a u s  D o r t m u n d - B r a c ke  l

Das Wandbild aus fünf Holzquadraten, die von außen nach innen mit Kohle und Gold belegt sind, 
kann als Kreuzdarstellung verstanden werden.



109109

Prismen brechen das 
einfallende Sonnenlicht in 
allen Regenbogenfarben.

Die Fenster sind in ihrer 
Gestaltung Deutungs

anklängen aus dem 
Bereich Bergbau offen:
Schacht, Kohle, Wasser.



110

Sehr geehrter Herr Generalvikar Hardt,
Lieber Herr Ruhnau,
meine Damen, meine Herren,

vor ca. einem Jahr sprach mich Herr Ruhnau 
auf seine Verabschiedung aus seinem Amt 
als Diözesanbaumeister an, verbunden mit 
der Frage, ob ich nicht aus diesem Anlass 
ein paar Worte zum Standpunkt der Archi-
tekten, zur Architekturdiskussion, zur Pro-
blematik der Positionierung der kirchlichen 
Bauverwaltung in Anbetracht der zum Teil 
prekären wirtschaftlichen Situation von 
Kirchen und Gemeinden sagen könnte, und 
das natürlich mit dem besonderen Blick auf 
die katholische Kirche in Nordrhein-West
falen. Verbunden war diese Bitte damit, 
daraus auf keinen Fall eine Verabschie-
dungslaudatio werden zu lassen – und ich 
denke, dass diese ohnehin schon gehalten 
wurden oder noch gehalten werden.

Ich habe seinerzeit spontan zugesagt, ins-
besondere auch deshalb, weil ich mich in 
Köln im Zuge meines Engagements beim 
„Architektur Forum Rheinland“ gerade mit 
einer zweijährigen, monatlich stattfin-
denden Vortragsreihe im Domforum Köln 
mit dem Titel „Die Kirche im Dorf lassen, 
über die Zukunft unserer Kirchen“ mit der 
Situation der Kirche als Bauherr etwas inten-
siver befaßt hatte und dabei eben auch mit 
dem Thema:

Was ist notwendig und wie ist es mög-��
lich, im Vorfeld der Diskussion um 
substantielle Konsequenzen, die Sensibi-
lisierung der direkt Betroffenen bei 
Kirchenstilllegungen oder sogar Kirchen-
abrissen frühzeitig zu wecken?

Architektur im Spannungsfeld von freien Architekten  
und bischöflicher Bauverwaltung
Walter von Lom

Und welche fachlich kompetente Verant-��
wortungsvermittlung gibt es dazu auf 
der kirchlichen Seite, und welche müs-
sen eventuell neu installiert werden?
Und welche Konsequenzen ergeben sich ��
daraus eventuell auch wieder für die 
gerade getätigte Veränderung in der 
Neuorganisation der Kölner Diözesan
bauverwaltung?

Vor ca. vier Monaten wurde daraus der 
gemeinsame konkrete Themenvorschlag:
„Architektur im Spannungsfeld von freien 
Architekten und bischöflicher Bauverwaltung.“
Vor drei Wochen dann habe ich mich mit 
diesem Thema in der Vorbereitung auf 
diesen Nachmittag weiter auseinanderge-
setzt, und ich glaube, dass die Partner, um 
die es bei dieser Themenvorlage geht, nicht 
die freien Architekten auf der einen und die 
beamteten Architekten bei der Bauverwal-
tung auf der anderen Seite sind – hier wird 
oder sollte es letztlich immer um die ge-
meinsame Sache der Architektur in ihrer 
künstlerischen und sozialen Aussagekraft 
gehen – sondern es geht dabei um die 
Auseinandersetzung, um das Miteinander 
von Architekten einerseits und dem Bau-
herren, in diesem Fall der katholischen 
Kirche, andererseits, indem geklärt werden 
muss, welche Rolle die Architektur in Zu-
kunft in der Darstellungs- und Wahrneh-
mungsvermittlung von Kirchen spielen soll 
– und welche Voraussetzungen gegeben 
bleiben müssen, wenn über Architektur die 
geistig-kulturelle, religionspolitisch-christ-
liche Haltung gebaut, handfest greifbar 
gemacht werden soll.

A r c h i Tek   t U r  i m  S p a n n u n g s f e l d

Dieser Text wurde 
am 17. Juni 2008 

aus Anlass der 
Verabschiedung 

des Diözesan
baumeisters im 

Erzbistum 
Paderborn in den 

Ruhestand 
vorgetragen.



111111a r c h i t E K t u r  i m  s p a n n u n g s f E l d

Die Kirchen sind sicherlich nach wie vor 
eine der wenigen Qualitätsgaranten für 
dauerhaft gute, nicht einer Tagesmodernität 
folgenden, zeitlosen Architektur. Sie müssen 
in unserer Gesellschaft diese Garanten blei-
ben. Sie haben die Aufgabe, richtig dimensi-
onierte, auch stadttopographisch richtig 
gesetzte bauliche Schwerpunkte zu markie-
ren und mit diesen die immer noch unsere 
gesellschaftspolitisch kulturell bestim-
menden Inhalte einer christlichen Grundsät-
zen folgenden Lebensgemeinschaft zu 
dokumentieren.
Darüber hinaus haben die Kirchen mit ihren 
Sozialbauten die Aufgabe, im Abwägungs-
prozess der sozial-ethischen Aspekte bei 
Berücksichtigung ihrer wirtschaftlich gege-
benen Möglichkeiten ausgewogene Ent-
scheidungen zu treff en.

Wenn man davon ausgeht, dass dieses 
Engagement auch in Zukunft von der Kirche 
beispielhaft aufrecht erhalten werden soll, 
und wenn man davon ausgeht, dass dieses 
auch von der Allgemeinheit und nicht nur 
von den praktizierenden Gemeindemitglie-
dern der katholischen Kirche weiter einge-
fordert wird, – und ich bin der festen Über-
zeugung, dass dies immer deutlicher wieder 
eingefordert werden wird, je mehr in der 
momentanen Situation über Schließung, 
Stilllegung oder  sogar den konkreten Ab-
bruch von Kirchen diskutiert wird – dann 
also muss man darüber nachdenken, wel-
che Verwaltungs- und Organisationsstruk-
turen dazu bei der Kirche selbst installiert 
sind, erhalten bleiben müssen und/oder 
neu installiert werden müssen, um

diese Ansprüche für ein Bauprogramm 1. 
formulieren zu können,
diese dann im Planungsprozess für die 2. 
Umsetzung vorzubereiten,
diese bei der Umsetzung fachlich inhaltlich 3. 
zu begleiten und verantwortlich zu 
 übernehmen,
und um diese dann letztlich in ihrer Nut-4. 

zungsdauer in der 
geschaffenen 
Qualität auch 
langfristig zu erhal-
ten.
Ich weiß, über wel-
che schwierige wirt-
schaftliche Situation 
im Zusammenhang 
mit kirchlichem 

Bauen im Moment nachgedacht werden 
muss. Und besonders, wie schwierig es ist, 
in den theoretischen und auch praktischen 
Planungsphasen, in diesem noch nicht für 
jeden direkt greifbaren Vorfeld des Bauge-
schehens Geist, Seele, Zeit und Geldbudget 
für später dann im gebauten Zustand erleb-
bare Qualitätsdimensionen gleichermaßen 
zu aktivieren.

Eine der Hauptaufgaben, die der in der 
Bauabteilung installierte Architekt als quali-
fi zierter Bauherr seinem pastoral qualifi -
zierten betroff enen Bauherren vermitteln 
muss, besteht darin, diese im Planungszu-
stand noch nicht direkt greifbaren Dimen-
sionen zu erkennen, sich für diese einzu-
setzen und diese bei der Realisierung zu 
begleiten.

Die Hoff nung, die ich hege, dass die beiden 
Dimensionen, die greifbare und die nur 
spürbare, wieder an Bedeutung gewinnen, 
sie rührt aus der Reaktion der Betroff enen 
auf die Fälle her, wo durch unwiederbring-
liche Korrekturen, Abbrüche, plötzlich Fak-
ten geschaff en wurden, die für jeden beide 
Dimensionen als sichtbare Verluste plötzlich 
spürbar werden lassen.

Nach dem konkreten Nachhaken und den 
Feststellungen bei den direkt oder indirekt 
Betroff enen bei schon durchgeführten 
Abbrüchen sind von den Verlusten dabei 
nicht nur die christlich-kirchlichen aktiven 
Gemeinschaften spürbar betroff en, sondern 
unsere gesellschaftliche Gesamtgemein-

Die Kirchen sind 
sicherlich nach wie 
vor eine der wenigen 
Qualitätsgaranten für 
dauerhaft gute, nicht 
einer Tagesmoderni-
tät folgenden, zeit - 
losen Architektur.



112 A r c h i Tek   t U r  i m  S p a n n u n g s f e l d

schaft, und es wird als Verlust unseres ge-
samten geistig getragenen Miteinanders, als 
Verlust der Basis unserer immateriellen 
Grundlagen, wahrgenommen.

Ich brauche Ihnen hier in Paderborn nicht 
zu erläutern, was es hieße, den Dom und 
sein bauliches Umfeld aus diesem Qualitäts-
anspruch zu entlassen.

Für mich als zugereisten Kölner – immerhin 
bin ich schon über 40 Jahre in Köln – ist es 
immer noch erstaunlich, mit welchem Stolz 
und welcher emotionalen Intensität die 
Kölner ihren Gästen den Kranz der roma-
nischen Kirchen als architektonisch das 
Stadtbild prägende, diesem den substanti-
ellen Charakter gebende Architekturmerk-
male vorführen – vom Dom dabei nicht zu 
reden. Leider lässt dieser emotionale Stolz, 
diese spürbare Sensibilisierung der Archi-
tekturwahrnehmung schon im unmittel-
baren Umfeld der Kirchen empfindlich nach 
– berechtigterweise – sonst müssten hier 
auch andere Qualitätsansprüche bei den 
Bauten umgesetzt sein – wobei in den mei-
sten Fällen die Profanbauten der Kirche in 
dem Gesamtumfeld dabei wiederum eine 
löbliche Ausnahme bilden.

Die Kirche und auch andere Religionsge-
meinschaften haben immer mit ihren Bau-
ten und nicht nur mit den Kirchbauten, mit 
denen Identifikationspunkte für ganze Städ-
te mit ihren Stadtsilhouetten, für Quartiere 
mit ihren baulichen und inhaltlichen 
Schwerpunkten, für Dörfer und Gemeinden 
geschaffen wurden, sondern immer dann, 
wenn sie sichtbare Zeichen für ihre Gemein-
schaft baulich gesetzt haben, haben sie 
nicht nur versucht, sondern ganz real ein 
Mehr als die wirtschaftlichste, funktionalste 
Lösung umgesetzt.

Erst wenn diese Bauten verlorengehen, wird 
allen Betroffenen bewusst, dass ein Stück 
ihrer materiellen – und immateriellen – 

Grundlage verlorengegangen ist, dass man 
im wahrsten Sinne des Wortes nicht nur 
äußerlich ärmer geworden ist, und man sich 
deshalb vielleicht doch wieder intensiver 
um dieses Sichtbarmachen, dieses Immate-
rielle materiell greifbar werden zu lassen, 
kümmern und einsetzen muss.

Dazu braucht es im besonderen Maße in 
unserem immer noch deutlich sichtbar von 
den christlichen Grundsätzen durchdrun-
genen Gesellschaftsstrukturen des Einsatzes 
der Organisation der Kirche, und dazu 
braucht es wiederum innerhalb der Organi-
sation der Kirche einer fachlich hochqualifi-
zierten personifizierbaren Fachstruktur, die 
diesen Anspruch insbesondere im plane-
rischen Vorfeld bei Bauaufgaben begreift 
und einfordert – nicht nur den direkt fass-
baren sichtbaren Teil (das könnten letztlich 
auch qualifizierte Geistes-/Religions-Wissen-
schaftler, Juristen oder Wirtschaftswissen-
schaftler) sondern die aus einer Gesamt
planung zu prognostizierende spätere 
„Atmosphäre“.

Es bedarf dazu gebildeter Fachkräfte, die 
die Qualität der Planungen auch in dieser 
noch nicht fassbaren Dimension beurteilen 
können, die die notwendigen Planungspro-
zesse zur Vorbereitung solcher Qualitätser-
gebnisse voraussehen können und die den 
Planungs- und insbesondere den Umset-
zungsprozess begleiten und in den notwen-
digen Abwägungsentscheidungen bei der 
Baurealisierung – mit dem Wissen um Lang-
zeitwirkung ergänzt – ihre Entscheidungen 
einbringen können. Dazu braucht es auch 
Verantwortungskompetenz, letztlich bedarf 
es eines Vetorechtes des Bauverantwort-
lichen bei den wichtigen Entscheidungen. 
Nur Anhörungs- oder Begleitkompetenz 
reichen da nicht aus.

Die Verantwortungsübertragung für alle 
Bauten, die in einem Bistum oder Erzbistum 
von der Kirche verantwortet werden, an 



113113a r c h i t E K t u r  i m  s p a n n u n g s f E l d

eine Planungs-, Bau- und Architektenper-
sönlichkeit, wie sie gerade hier und heute 
mit der Verabschiedung von Herrn Dr. Peter 
Ruhnau und mit der Neuinstallierung von 
Frau von Branca als Diözesanbaumeisterin 
praktiziert wird – der hoff entlich dieselben 
Kompetenzen übertragen bleiben, vielleicht 
sogar noch ergänzende übertragen werden 
(denn die Bauaufgaben werden auf allen 
Ebenen immer komplexer und schwieriger) 
– scheint mir der einzig richtige Weg, um 
den Anspruch, den die Kirche bei ihren 
Bauten hat und behalten muss – und der 
von uns allen, nicht nur den praktizierenden 
Christen, von ihr erwartet wird – auch um-
zusetzen.

Den freien Archi-
tekten und Pla-
nern kann nichts 
deutlicher wün-
schenswert sein, 
hier bei ihrem 
Bauherren die 
kompetentesten 
Partner installiert 
zu wissen, die 
einerseits diese 
Leistungen von 
ihnen einfordern 
und andererseits 

auch das Fachwissen haben, um notwendig 
zu setzende Schranken aufzuzeigen, die 
sicherlich auch bei einer so komplexen 
Arbeitsgemeinschaft von freiem Architekt 
und fachkompetenten Bauherren und be-
troff enen Bauherren und Nutzern gesetzt 
werden müssen, sei es in funktionaler, wirt-
schaftlicher oder auch technischer Hinsicht.

Dass dabei dann auch Diff erenzen in der 
Prioritätensetzung und damit auch Kompe-
tenzgerangel verbunden sein können, 
bleibt nicht aus, bleibt aber, so man sich auf 
einem stillschweigend als verbindende 
Grundlage akzeptierten Diskussionsniveau 
einerseits und einer fachlich gemeinschaft-

lich festgelegten architektonischen Zielset-
zung anderseits bewegt, nie ohne frucht-
bares Ergebnis für die Sache.

Bevor ich an einem Beispiel aus meiner 
Berufspraxis auf die Gefahren des Wegs, den 
man in Köln in der Organisation dieses 
Fachverwaltungsbereiches beschritten hat, 
hinweise, um zu verdeutlichen, was dabei 
nicht nur für die Kirche, sondern für uns alle 
verlorengehen kann, sei nochmals aufge-
zeigt, dass die katholische Kirche es versteht 
und immer verstanden hat, durch räumliche 
Inszenierungen, durch Geist und Seele 
ergreifende und das Innere des Menschen 
berührende Inszenierungen deutlich zu 
machen, dass ein Mehr als das direkt Greif-
bare unser eigentliches Leben ausmacht. 
Und das soll in ihren Bauten durch das 
äußere Erscheinungsbild und eine innere 
räumliche Atmosphäre auch ohne jede 
attraktive Nutzungsinszenierung vermittelt 
werden. So jedenfalls der Anspruch an eine 
qualitätvolle Architektur.

Was können zu diesem Bereich Kien baum’-
sche oder McKinsey’sche Quantitätsoptimie-
rungen beitragen, wenn sie als wichtigste 
Entscheidungsgrundlage dienen?

Natürlich hat die Kirche darüber hinaus, 
neben dieser Lebenssinn-Erfüllung, neben 
dieser Lebenssinn-Defi nition, eine caritative 
Aufgabe, und sie leistet hier Großes. Aber 
auch hier haben Bauten wie Pfarrheime, 
Kindergärten, Altenwohnungen eine gestal-
terische und atmosphärische Kompetenz 
auszustrahlen, die den wichtigsten Kompo-
nentengebern für Atmosphäre und Stim-
mung einer solchen Einrichtung, nämlich 
den Mitarbeitern und den betroff enen 
Nutzern, die Arbeit dadurch erleichtert, dass 
sie sich in ihrem Umfeld wohlfühlen und 
ihre schwierige Aufgaben dadurch befriedi-
gender leisten können. Gerade bei den 
Sozialbauten spielen die durch das Markt-
geschehen und andere quantifi zierbaren 

…dass die katholische 
Kirche es versteht und 
immer verstanden hat, 
durch räumliche Inszenie-
rungen, durch Geist und 
Seele ergreifende und das 
Innere des Menschen 
berührende Inszenierungen 
deutlich zu machen, dass 
ein Mehr als das direkt 
Greifbare unser eigentliches 
Leben ausmacht. 



114 a r c h i t E K t u r  i m  s p a n n u n g s f E l d

 Größen bestimmten Entscheidungskriterien 
eine wichtige, aber sicherlich nicht die ein-
zige und in meinen Augen auch nicht die 
entscheidende Grundlage für die im Bau- 
und Planungsprozess notwendigen Vorent-
scheidungen und die daraus resultierenden 
Ergebnisse.

Ich denke, dass die Kirche sich zwar markt-
gerecht orientieren und organisieren muss 
– möglicherweise auch neu – auch das hat 
sie immer getan – aber wenn sie hierbei das 
„Mehr“ gegenüber rein wirtschaftlich orien-
tierten Unternehmen nicht mehr leistet, 
wird sie sich im Kern schwächen. Sicher ist, 
dass das in keiner der im Kölner Erzbistum 
eingeleiteten Organisationsveränderung 
gewollt ist, aber die größte Gefahr dazu 
besteht, und erste Ergebnisse zeigen, dass 
bei baulichen Entscheidungen, die getrof-
fen werden, der Gesamtblick auf die großen 
baulichen Zusammenhänge der Gesamtdiö-
zese einerseits und die baulich-fachliche 
Kompetenz für das Transzendente, das 
Schwer- oder Nichtfassbare andererseits 
zum Teil verloren geht.

In einer kritischen 
Auseinandersetzung 
der Presse mit dem 
letzten Katholiken-
tag in Osnabrück 
standen zwei Kern-
punkte der Kritik, 
die für mich gut 
nachvollziehbar 
auch auf das heu-
tige Problem der 

Kirche als kompetenter Bauherr Einfuß 
nehmen: 
Einmal der Ansatz, dass weniger die Freiheit 
für Religion als die Freiheit von Religion 
mehr und mehr zum Thema unserer Gesell-
schaft wird – Bauten in ihrer Architektur 
können dabei eine Umkehrhilfestellung 
bieten – und dass der Kirchentag in seiner 
Gesamtharmonisierung eher ein Verdrän-

gen der rauhen Wirklichkeit vermittelte, als 
dem Schärfen der Sinne für diese rauhe 
Wirklichkeit zu dienen. Auch hier kann 
Architektur mit ihren sichtbaren Aussagen 
eine den Blick schärfenden Beitrag leisten.
Eine Aussage in der Rede unseres Bundes-
präsidenten Köhler auf dem Kirchentag war:
 „Die Kirche setzt sich ein für eine menschen-
würdige und gerechte Gesellschaft, Ziel kann 
dabei nicht der materielle Fortschritt sein, 
sondern die Selbstverwirklichung des Men-
schen als eines sittlichen, in unserem Sinne 
christlichen Grundsätzen folgenden, Wesens 
auf der Basis einer auskömmlichen wirtschaft-
lichen Grundlage.“

Auch diese Aussage kann inhaltlich durch 
bauliche Kompetenz der Kirche weiter ge-
stützt werden.
In der „Harmonie“ eines Katholikentages, 
wie sie anscheinend in Osnabrück vermit-
telt wurde, spiegelt sich die wahre Lage der 
Kirche in Deutschland nicht wider. Die Kir-
che muss sich natürlich mit der rauhen Wirk-
lichkeit, mit der momentanen Reduzierung 
ihrer Mitglieder, der Reduzierung der zur 
Verfügung stehenden Mittel und mit ihrer 
schwindenden Kompetenz, zu gesellschafts-
politischen Fragen auf christlicher Ethik 
basierend anerkannt zu werden, auseinan-
dersetzen – und ich halte dabei die für eine 
lange Zeitspanne dauerhaft ausstrahlende 
inhaltliche Kompetenz von Gebäuden und 
Räumen für einen der wichtigsten Basis-
punkte, die sie als sichtbare Rahmenvorga-
be hat und auch weitergeben kann.

Zu meinem Beispiel aus der eigenen Praxis:
Eines der Startprojekte meiner Selbststän-
digkeit war 1974 die Auforderung zur Teil-
nahme an einem beschränkten Wettbewerb 
für eine Kirche in Herten-Langenbochum, 
zum Bistum Münster gehörend, mit seinem 
seinerzeitigen Diözesanbaumeister Dirks-
meier als Bauherren-Vertreter. Die Geschich-
te dieses Projektes scheint mir symptoma-
tisch für die Forderung, an einer kompetent 

…dass weniger die 
Freiheit für Religion als 
die Freiheit von Religion 
mehr und mehr zum 
Thema unserer Gesell-
schaft wird – Bauten in 
ihrer Architektur können 
dabei eine Umkehrhilfe-
stellung bieten.



115115a r c h i t E K t u r  i m  s p a n n u n g s f E l d

besetzten Bauabteilung mit ihrer Gesamt-
verantwortung für das kirchliche Bauen 
festzuhalten:

Die Gemeinde Herten-Langenbochum hatte 
mit ihrem örtlichen Architekten in 4jähriger 
Detail- und Kleinarbeit in vielen Diskussio-
nen mit Kirchenvorstand und Gemeinderat 
eine Kirche geplant – die vorhandene war 
für die gewachsene Gemeinde zu klein 
geworden – und hatte diesen Plan in Mün-
ster zur Genehmigung eingereicht. Kunst-
kommission und Bauabteilung lehnten den 
Entwurf ab, da er den durch diese in Gestal-
tungsfragen kompetenten Gremien festge-
legten Qualitätskriterien nicht entsprach.

Es wurde ein be-
grenzter Wettbe-
werb vorgeschla-
gen mit vier Büros 
– zwei im Kirchen-
bau und als Archi-
tekten kompe-
tenten Partnern, 
soweit ich mich 
erinnere Prof. Eller 
und  Freiherr von 
Branca, der Vater 
der neuen Diözes-

anbaumeisterin in Paderborn, einem jungen 
Büro und dem Gemeindearchitekten. Wir 
waren seinerzeit das junge Büro und haben 
den Wettbewerb gewonnen und das Projekt 
realisiert. Und nach anfänglich schwierigen, 
emotional geladenen Diskussionen mit dem 
Kirchenvorstand und dem Gemeinderat 
1974/75 war das einer der schönsten Pla-
nungs- und Bauprozesse, die ich in meiner 
Praxis erlebt habe.
Das Ergebnis war so, dass nach den Worten 
des verantwortlichen Pfarrers Schotte die 
Leute früher zur Messe kamen und länger 
nach der Messe im Kirchenraum verblieben, 
weil der neue Kirchenraum vielleicht doch 
etwas von dem „Mehr“ vermittelte, von dem 
Kirche in ihrem Kern existiert.

Ohne die fachliche Kompetenz eines Diö-
zesanbaumeisters, ohne seine unbestrit-
tenen und unbeschnittenen Verantwor-
tungsbereiche und ohne seine fachlich 
kompetente Begleitung bei der Planung 
und bei der Umsetzung wäre das Projekt 
nicht zu dem geworden, was es für die 
Gemeinde und das Stadtquartier geworden 
ist. Was kann also einem freien Architekten 
Besseres passieren als die Kompetenz eines 
gleichwertigen Partners auf der Bauherren-
seite – was kann der Kirche Besseres passie-
ren bei all ihren seelsorgerischen und carita-
tiven Kernaufgaben als eine kompetente 
Baumannschaft, die die sichtbaren Zeichen 
dieser Kompetenz mit dem atmosphärisch 
nicht greifbaren Mehr versehen und umset-
zen kann.

Ich habe nie verstanden, warum und wieso 
es ein Spannungsfeld zwischen freiberufl ich 
Arbeitenden und ihren eigenen mitarbei-
tenden angestellten Architekten einerseits 
und bischöfl ich verbeamteten oder über-
haupt in der Bauverwaltung arbeitenden 
Architekten andererseits geben soll – das 
natürlich immer nur dann, wenn es beiden 
Seiten um das Thema „Architektur“ geht – 
wenn es darum geht, über Architektur auch 
einen immateriellen Mehrwert zu erreichen, 
diesen zu vermitteln und spürbar werden 
zu lassen und diesen mit den quantitativ 
bewertbaren Kriterien der Architektur wie 
Wirtschaftlichkeit, Funktionalität, bauphysi-
kalisch-technische Perfektion zusätzlich zu 
realisieren.
Und wo sollte dieser Mehrwert denn stärker 
eingefordert werden müssen als beim Bau-
herren Kirche?
Und wo sollten die Voraussetzungen dieses 
im Miteinander, vielleicht auch im Span-
nungsfeld der frei arbeitenden Architekten 
mit dem fachkompetenten Bauherren, sinn-
voller verankert sein als bei der Kirche?

…was kann der Kirche 
Besseres passieren bei all 
ihren seelsorgerischen und 
caritativen Kernaufgaben 
als eine kompetente 
Baumannschaft, die die 
sichtbaren Zeichen dieser 
Kompetenz mit dem 
atmosphärisch nicht 
greifbaren Mehr versehen 
und umsetzen kann.



116 A r c h i Tek   t U r  i m  S p a n n u n g s f e l d

Lieber Herr Ruhnau, ich habe ganz bewusst 
heute darauf verzichtet – obwohl genügend 
Gründe vorhanden wären – meinerseits 
eine Laudatio auf Ihre persönliche, langjäh-
rige, verantwortliche, erfolgreiche Leitung 
Ihrer erzbischöflichen Bauabteilung zu 
halten.

Wir kennen uns von vielen Wettbewerben, 
Preisgerichten, und auch aus gemeinsamer 
Projektarbeit und ich habe Sie stets als 
kompetenten, sicher auch kritischen Mit-
streiter in der Sache und für die Sache des 
Bauens, der Architektur, erlebt.

Ich möchte Ihnen danken im Namen der 
freien Architektenschaft für Ihren jahrelan-
gen Einsatz für eine vernünftige Basis des 
Miteinanders dieser beiden Fachlager, die 
derselben zielgerichteten Qualitätsdimen
sion unserer gemeinsamen Arbeit dienten.

Ich möchte Ihnen selbst und Ihrem ehrwür-
digen Herrn Erzbischof Becker und auch 
Ihnen, Herr Generalvikar Hardt, danken, 
dass ich mich hier zu der Frage der Notwen-
digkeit einer kompetenten Bauabteilung 
habe äußern dürfen. Die damit verbun-
denen wirtschaftlichen Grundlagen, die 
Ihrer Erzdiözese, die der katholischen Kirche 
und den anderen christlichen Kirchen mo-
mentan große Probleme bereiten, sind uns 
allen bewusst. Diese gilt es mit den der 
Kirche nicht unbekannten Langzeitperspek-
tiven zu lösen. Ich kann alle nur in der in 
meinen Augen nicht unberechtigten Hoff-
nung stärken, dass durch die momentane 
äußerlich wirksam werdende Krise die posi-
tiven Kräfte wieder gestärkt werden, diese 
überwunden wird und dass man – um 
Gottes Willen, und das im wahrsten Sinne 
des Wortes – an der Grundbasis einer für 
eine baulich sich manifestierende inhalt-
liche Seite der Kirche notwendigen kompe-
tenten, partnerschaftlichen Bauherrenver-
tretung mit eigenem Kompetenzbereich 
festhalten möge.

Die Basis dafür ist dank Ihnen, Herr Ruhnau, 
und Ihren Vorgängern gelegt worden und 
wird, da bin ich sicher, durch die neue 
Diözesanbaumeisterin Frau von Branca 
genauso kompetent weiterentwickelt. Viel-
leicht ergibt sich aus Ihren zukünftigen 
Erfahrungen im Vergleich mit anderen Diö-
zesen, die schon andere Entscheidungen 
getroffen haben oder in Überlegungen 
dazu sind, eine belegbare Basis, die schon 
getroffenen Entscheidungen, wenn erkenn-
bar, auch wieder zu korrigieren.

Ihnen, lieber Herr Ruhnau, wünsche ich für 
die jetzt kommenden entspannteren Pha-
sen einer weiteren engagierten Arbeit für 
die Architektur, für die kommende, sicher 
nicht weniger kreativ werdende Zeit alles 
Gute. Weiter wache aufmerksame Verfol-
gung des Baugeschehens in Ihrer Diözese, 
die dazu notwendige geistige Lebendigkeit 
und körperliche Frische. §



117117

Bauverwaltung in eigener Sache –
das zentrale Treppenhaus des 2007 umgebauten Generalvikariats Paderborn



118



119119

K ü n s t l e r



120 Bernd Cassau, Silberschmied
Theodor Steinhoff

Bernd Cassau
1952 geboren

	 Fachhochschule für Design,  
Düsseldorf,

	 Meisterschule für Goldschmiede,  
Pforzheim,

	 Kurator der Goldschmiedegilde  
des hl. Eligius.

Ausstellungen
Bielefeld��
Eckernförde��
Hardehausen��
Hannover��
Projekt für ‚blinde Menschen’, Paderborn.��
Seit 1999: eigenes Museum „Ars Sakrale“, ��
sakrale Kunst aus fünf Jahrhunderten.

Die Gegenstände, die zur Feier der Liturgie 
gebraucht werden, sind „nicht Äußerlich-
keiten, sondern Äußerung, in ihnen äußert 
sich die verborgene göttliche Wirklichkeit 
und ermöglicht es so dem Menschen, dass 
er vermittels seiner Sinne sich dieser Wirk-
lichkeit erinnert“. (Berger, „Naturelemente“)

“Die Kirche lässt (auch) für alle sakralen 
Geräte die künstlerische Ausdrucksform 
jedweder Region zu und nimmt diejenigen 
Anpassungen an, die der Eigenart und den 
Überlieferungen der einzelnen Völker ent-
sprechen, sofern sie dem Gebrauch gerecht 
werden, für den die sakralen Geräte be-
stimmt sind“. (Vorpublikation zum Deut-
schen Messbuch, Nr. 3, 25.6.2007)

„Außer den bisher gebrauchten Materialien 
können auch jene zugelassen werden, die 
nach heutigem Empfinden als edel gelten, 
haltbar sind und sich für den sakralen Ge-
brauch gut eignen.“ (Nr. 326, Vorpublikation 
zum Deutschen Messbuch, 07.2007)
In Nr. 325 wird auch darauf hingewiesen 
„dass sorgfältig auf jene Einfachheit zu 
achten ist, die sich mit wahrer Kunst 
bestens verbindet“.

Was einmal für die Feier der Liturgie erstellt 
und gebraucht worden ist, soll nicht wieder 
„profanisiert“ werden. Das ist gängige Auf-
fassung. Theologen sprechen von einer 
„Theologie liturgischer Geräte“. (M. Kunzler, 
„Liturge sein“ (Bonifatius, Paderborn 2007).
Gerade die Kostbarkeit der Geräte will uns 
deutlich machen, dass der feiernden Ge-
meinde bewusst ist, was da im Gottesdienst 
geschieht und was dazu gebraucht wird, 
hat etwas mit Gott zu tun.

Sicher kann auf das eine oder andere Gerät 
verzichtet werden Aber gerade ebenso 
kann der Mensch durch die kunstvoll ge-
stalteten Materialien die ‚dahinter liegende 
Wirklichkeit’ mit seinen Sinnen greifbar 
erfassen. 



121121B e r n d  C a s s a u ,  S i l be  r s c h m i e d

Evangeliar
Eingeweiht am 1.7.2007,  
Priesterseminar Paderborn.
Vorderseite: ‚Maria mit Jesuskind’, Email. 
Bernsteinkette um das Emailteil. 
Dazu Bernsteine verschiedener Größe 
formal angeordnet. Oberfläche ist mattiert,  
geschlagen und in Silber seidenmatt poliert.  
Die Bernsteine ruhen in vergoldeter 
Fassung.
Rückseite: Ein aus großen und kleinen 
Bernsteinen gestaltetes Kreuz.  
Die Symbole der vier Evangelisten sind 
farbig emailliert.
Auch Buchrücken und Verschlüsse /  
Scharniere sind mit Bernsteinen in  
Goldfassung gestaltet. 

Ambo
Kirche St. Josef, Baden-Baden.
Der Ambo verbindet den Turmbau zu Babel 
(Gen 11,1-9) mit dem Pfingstereignis  
(Apg 2,1-4 ff).
Die „Wirrsal“ der Sprachen seit Babel verhin-
dert seit Pfingsten nicht die Kommunika
tion, sondern fordert sie geradezu heraus.  
Die gewölbte Form des Ambo steht in 
Beziehung zum Altar und zum Kirchenraum.
Der Bronzekörper wächst aus dem Boden 
und markiert den Ort der Verkündigung.



122 B e r n d  C a s s a u ,  S i l be  r s c h m i e d

Primiz-Kelch und Hostienschale
Silber, vergoldet. Mittelteil gestaltet aus 
dem Holz einer Weinrebe.
Kelch, ποτηριον, calix, Becher, Humpen;  
seit dem 17. Jahrhundert wird im  
deutschen Sprachraum das Wort „Kelch“  
für ein kostbares Trinkgefäß gebraucht. 
Hostienschale ist als ‚Tellerpatene’ gearbei-
tet. Die Griffseite läuft breit aus und ist mit 
Holz aus der Weinrebe in vier Zierköpfen 
und einem Stein aus Jerusalem eingefasst. 

Weihrauchfass / Garnitur
Bronzearbeit. Gearbeitet 2007 für Abt Bene-
dikt Lindemann, Jerusalem. Die Form ist 
einem „Pinienzapfen“ nachempfunden. Der 
vielschuppige Pinienzapfen war in der Anti-
ke und im Mittealter ein Symbol des Lebens 
und der Fruchtbarkeit.
Zum Beispiel waren Brunnendeckel oft wie 
Pinienzapfen gestaltet. In der ‚Byzantini
schen Liturgie’ wird gebetet: „Wir bringen 
dir, Christus, unserem Gott, Weihrauch dar 
zum Duft geistlichen Wohlgeruchs.  
Nimm ihn an auf deinem überhimmlischen 
Altar und sende uns dafür die Gnade  
deines allheiligen Geistes.“  
(Kunzler, Gnadenquellen’)
Die römische Liturgie betet bei der Inzens 
der Gaben: „Dieser Weihrauch möge zu dir 
aufsteigen, Herr, und es steige zu uns herab 
dein Erbarmen.“
Weihrauch hat heute eine ‚sinnfällige’ Be-
deutung gewonnen in Wortgottesfeiern 
und  Vespergottesdiensten. Dabei erinnert 
man sich an den Psalm 141,2: „Wie ein 
Rauchopfer steige  mein Gebet vor dir auf; 
als Abendopfer gelte vor dir, wenn ich mei-
ne Hände erhebe.“ Dabei wird oft auf das 
klassische ‚Rauchfass’ verzichtet. Die vorge-
tragenen Fürbitten zum Beispiel werden mit 
einer Weihrauchspende begleitet. 



123123B e r n d  C a s s a u ,  S i l be  r s c h m i e d

Kreuz
Chorraumkreuz: Größe 130 x 110 cm.  
Plastische Bronzeausführung.  
Der vorhandene Corpus eines älteren Holz-
kreuzes wurde restauriert und übernommen  
(Bochum, Liebfrauen).

Als Hängekreuz hängt es wie ein  
Gnadenstuhl zwischen Himmel und Erde.
Die Kreuzbalken laufen an den Enden in 
offene Vierecke aus. Damit soll eine  
Transparenz angedeutet werden:  
Der Karfreitag ist schon ein österlicher Tag.
Am Karfreitag singt die Gemeinde:  
„Im Kreuz ist Heil, im Kreuz ist Leben, im 
Kreuz ist Hoffnung.“ (GL 205) 

Das Zeichen des Kreuzes wird bei der  
Beerdigung am Grab aufgerichtet:
„Im Kreuz unseres Herrn Jesus Christus ist 
Auferstehung und Heil“. 
Darum müssen wir aufpassen, dass das 
Zeichen des Kreuzes nicht zu einem bloßen 
„Todeszeichen“ verkommt. 
„Ave crux spes unica“ wird im bekannten  
und vertrauten Choral aus dem achten 
Jahrhundert gesungen. §



124 Ulrike Gebhardt und Nina Hohberger

Nina Hohberger (links)
1980	 geboren in Reutlingen
2001–2003	 Studium Völkerkunde,  

Philipps Universität Marburg
2003–2004	 Orientierungsstudium an der Freien 

Kunstschule P.art in Stuttgart
2004–2008	 Studium Freie Kunst in der Klasse 

Malerei/Textil bei Prof. Ulrich 
Reimkasten an der HKD Burg  
Giebichenstein, Halle

2007–2008	 Auslandssemester an der Akademie 
der Bildenden Künste, Wien

Ausstellungsbeteiligungen und Projekte
2006	 Meuterei auf der Bounty,  

Galerie Kulturinsel, Halle
2006	 Textiles Altarbild – Erlöserkirche 

Leipzig-Thonberg
2007	 Elisabeth-Becken, Halle  

(siehe Beitrag)

Ulrike Gebhardt (rechts)
1982	 geboren in Halle/Saale
2002 – 2005	 Ausbildung zur Silberschmiedin an 

der Staatlichen Berufsfachschule für 
Glas und Schmuck Kaufbeuren/
Neugablonz

2005	 Beginn Studium Malerei/Textil Klasse 
Prof. Ulrich Reimkasten an der HKD 
Burg Giebichenstein, Halle

Ausstellungsbeteiligungen und Projekte
	 „1200 Portraits und 1 Jurte“; Halle

Das Krankenhaus St. Elisabeth und St. 
Barbara in Halle an der Saale nahm das 
internationale Elisabethjahr zum Anlass, 
einen Wettbewerb für bildende Künstle-
rInnen auszuschreiben, die ein Kunstob-
jekt zu der Heiligen gestalten sollten.  
Der Platz im Foyer des Krankenhauses 
war vorgegeben. Unser Ideenentwurf für 
ein Elisabethbecken wurde von einer 
Jury zur Realisierung ausgewählt. Zuvor 
ging der Ideenentwurf als Sieger bei 
einer öffentlichen Abstimmung hervor. 
Die festliche Einweihung war am  
19. November 2007.

Das Becken befindet sich im Eingangs
foyer des Hauses. 

Ein rundes, mit Wasser gefülltes Becken, 
in dessen Mitte lautlos ein Tropfen fällt. 
Die sanften Wellen, die er erzeugt, zie-
hen als Kreise vom Ursprung nach außen 
und wieder zurück. Dadurch entsteht 
eine leichte Bewegung der Wasserober-
fläche, die sich auf das darunter liegende 
Bild überträgt. Das Wasser beruhigt sich 
langsam, glättet sich, bevor der nächste 
Tropfen eintaucht. Die Wellen spiegeln 
die Wirkungsweise der heiligen Elisabeth 
wider und tragen sie kontinuierlich in 
unsere Welt hinein. Auf dem Grund des 
Beckens erkennt man in der Mitte das 
Gesicht einer jungen Frau, das die Er-
scheinung der Heiligen darstellt, umge-
ben von einem angedeuteten Ornament, 
das an eine Rose erinnert.

Elisabethbecken – Kunstobjekt zum 800-jährigen  
Geburtstag der heiligen Elisabeth von Thüringen



125125U l r i ke   Geb   h a r d t  u n d  N i n a  H o h be  r g e r

Das Becken ist aus hellem Beton und wurde 
in einem Guß hergestellt, auch die Mosaik-
steine wurden miteingegossen. Beton und 
Mosaik bilden eine Fläche, die durch die 
unterschiedlichen Oberflächen von Beton 
und Glas eine haptische Qualität bekommt.

An der hinter dem Becken liegenden Wand 
befindet sich der Grundstein des Kranken-
hauses und ein Zitat der Heiligen:  
„Wir müssen die Menschen froh machen.“

An diesem vorgegebenen Ort wollten wir 
eine Art Ruhepol schaffen, einen Platz, der 
durch seine meditative Wirkung zum Inne-
halten einlädt. §

oben links: Das Elisabeth-Becken im Eingangsfoyer 
des Krankenhauses St. Elisabeth und St. Barbara in 
Halle/Saale.

oben rechts und unten: 
Stetige Wassertropfen lösen eine Wellenbewegung  
und damit eine Bildwirkung aus.



126 Bronzene Verkündigung
vom religiösen Auftrag moderner Bildhauerkunst  – 
über Werner Klenk aus Oelde-Sünninghausen

Ulrich Gehre

König David als Harfenspieler im fließenden 
antiken Gewand, der die Saiten seines In-
strumentes rührt, Maria in ihrer jungfräu-
lichen Zartheit, die Lilie als Zeichen der 
Unschuld in ihren Händen, das expressiv 
aufgewühlte Antlitz des Gekreuzigten, über 
das die leidende Gottesmutter sich beugt, 
die Paderborner Stele, die in ihrer spar-
samen Symbolik an das einstige jüdische 
Waisenhaus erinnert: Werner Klenks Bronze-
kunstwerke fordern heraus, rühren an, 
machen betroffen.

Seit Jahrzehnten ist das Œvre des Künstlers 
ein Beispiel dafür, in welchem Maß die 
eigene, täglich erfahrene Umwelt als Impuls 
bildkünstlerischen Schaffens gelten kann 
und auf entscheidende Weise an der Ent-
wicklung des Zeitstils Anteil nimmt. Das 
rege Interesse, auf das diese Art Kunst trifft, 
beweist ihre Frische und Aktualität, die sich 
von der Zeit nicht aufzehren lässt, sondern 
aus unseren sich stetig wandelnden Einstel-
lungen und wechselnden Perspektiven 
heraus immer neue spannende und überra-
schende Einblicke in eine spezielle Bildwelt 
eröffnet.

Mit beispielhaftem Fleiß arbeitet Werner 
Klenk (*1942), der sich nach dem Studium 
der Pädagogik, Kunst und Werkerziehung 
als freischaffender Künstler niederließ, in 
der idyllischen Klausur seines Ateliers im 
Oelder Ortsteil Sünninghausen. Als Sieger 
im Wettbewerb um einen Brunnen vor der 
Sparkasse Paderborn hatte er 1986 erstmals 
auf sich aufmerksam gemacht. Seither ha-
ben viele hundert Kunstwerke von seiner 
Hand – Bronzefiguren, Brunnen, Stelen, 
Glasbilder – den Weg in die Öffentlichkeit 



127127B r o n z e n e  V e r k ü n d i g u n g  –  ü be  r  W E r n e r  K l e n k

gefunden, künden jedes auf seine Weise 
von dem ungewöhnlich begabten und 
vielseitigen Künstler.

Ob im allgemein weltlichen Themenbereich, 
in der Behandlung religiöser Motive, in der 
bunten Welt der Mythen und der Dicht-
kunst: Immer ist bei Werner Klenk, der in 
seiner unverkennbaren Handschrift stets 
letzte Bindungen an das Gegenständliche 
bewahrt, der Mensch das Maß aller Dinge. 
Er verfügt über das allzeit abrufbare Reser-
voir an Bildern, Visionen und Archetypen, 
die unser Menschsein prägen, überschreitet 
in seinen Visionen von Fall zu Fall die Gren-
zen der Erfahrung, des Bewusstseins, des 
Diesseits. Seine Arbeiten bleiben dann nicht 
der raumzeitlichen Erfahrung verhaftet, 
verweisen vielmehr über den schönen 
Schein des Oberflächlichen hinaus auf das 
Unbedingte, sie transzendieren gleichsam 
sich selbst. Insofern sei jedes Kunstwerk – 
wenngleich im weitesten Sinn – auch  

religiös, befand in diesem Zusammenhang 
Max Eugen Kemper bei seiner Suche nach 
religiösen Spuren in der Formsprache der 
modernen Kunst.

Der religiös motivierte Teil von Werner 
Klenks Kunst ist Resultat eines demuts-
vollen, subjektiven Glaubensprozesses, der 
immer auch eine inhaltliche Auseinander-
setzung spiegelt; er versteht sich im Sinn 
des einst von Papst Paul VI. formulierten 
Kunstverständnisses der Katholischen 
Kirche in einer Partnerschaft der Freiheit 
und des Dialogs.

B r o n z e n e  V e r k ü n d i g u n g  –  ü be  r  W E r n e r  K l e n k



128 B r o n z e n e  V e r k ü n d i g u n g  –  ü be  r  W E r n e r  K l e n k

Dem westfälischen Künstler kommt seine 
ausgeprägte narrative Begabung entgegen, 
mit der er Biblisches, Historisches und Anek-
dotisches vorzutragen weiß. Das freilich 
schließt nicht aus, dass Scherz, Satire und 
Ironie neben Arbeiten von tieferer Bedeu-
tung immer ihren Platz haben in der 
Klenk`schen Themenpalette. Dabei verhält 
sich der Künstler durchaus auf der Linie der 
Theologie des hl. Paulus, wenn die Erfah-
rung des Komischen wie des Religiösen die 
menschliche Tragik transzendiert, erlöst von 
der Welt der Schmerzen, des Todes und der 
Unerbittlichkeit des Daseins. Ganz gegen 
das neuzeitliche Denken, das von der Bot-
schaft des Komischen als eines Signals der 
Transzendenz nichts wissen will, sind La-
chen und Komik sichtbare Zeichen einer 
unsichtbaren Gnade für die mehr denn je 
erlösungsbedürftige Menschheit. Logisch, 
denn schließlich haben Christen allen 
Grund zur Freude, weil ja eine froh ma-
chende Botschaft im Mittelpunkt ihres 
Glaubens steht.

Zum geistigen Konzept tritt bei Werner 
Klenk stets die Perfektion der jeweils ange-
wandten Technik. Die Wirkung seiner Ob-
jekte wird durch die bewegte Außenhaut 
ebenso erreicht wie durch den stetigen 
Wechsel von Licht und Schatten der rauhen 
Flächen, schroffen Kanten, milden Run-
dungen, massigen oder geschwungenen, 
spitzen oder grazilen Ausprägungen. Seine 
Figuren atmen die Frische und Spontaneität 
des kreativen Vorgangs, „outen“ sich als 
Künder einer durchweg heiter-optimisti
schen Weltsicht, schöpfen andererseits aus 
dem Urgrund eines gelebten Glaubens und 
stellen sich als Einzelobjekte wie als Gruppe 
von biblischen Gestalten wie von selbst in 
den Dienst der Verkündigung. §



129129B r o n z e n e  V e r k ü n d i g u n g  –  ü b e r  W E r n e r  K l e n k

Die Wirkung von unterschiedlich gerichtetem Licht auf einem Bronzerelief mit der Darstellung der Beweinung 



130

 Wolfgang Nickel
1960	 geboren in Schmalkalden
1981–82	 Praktikum im Institut für Architektur­

email Thale
1982-87	 Studium an der Hochschule für Kunst 

und Design Burg Giebichenstein, Halle
1987	 Diplom, Fachbereich Malerei/Grafik
seit 1987	 freischaffend tätig
	 Mitglied des VBK Thüringen
seit 1990	 Glasentwürfe und Glasgestaltungen
	 Arbeitsstipendium der Merian-

Stiftung, Schweiz
	 Arbeitsstipendium des Landes 

Thüringen

Die Glasfenster der Abschiedshalle des 
Stadtfriedhofs Bad Salzungen
Wolfgang Nickel

Arbeitsgebiete
Baubezogene Kunst: Glasgestaltung,  ��
Bleiverglasung, Sandstrahlung, Glasätzung
Glasobjekte, Malerei/Grafik��
Buchillustrationen��
Farbgestaltung��

Sakrale Kunst
ev. Kirche Schmalkalden-Weidebrunn ��
ev. Kirche Asbach��
ev. Kirche Eckardts��
ev. Kirche Schwallungen��
ev. Kirche Rosa��
Eichhof Winterstein��
Bergkloster Heiligenstadt��
Katholische Kirche Hofheim��
Katholische Kirche Schlotheim��
Katholische Kirche Obermaßfeld��
Katholische Kirche Waltershausen��
Katholische Kirche Bad Langensalza��
Heimvolkshochschule St.Ursula Erfurt��
Elisabethkirche Eisenach��
Michaeliskirche Erfurt��
Severikirche Erfurt��

��
Glasgestaltungen, Wandbilder

Schmalkalden��
Kleinenberg��
Meiningen��
Bad Salzungen��
Gräfentonna��
Ilmenau��
Nordhausen��
Greiz, Friedberg��
Erfurt, Waltershausen��
Suhl��



131131W o l f g a n g  N i c k e l  –  G l as  f e n s t e r  A bs  c h i e d s h a l l e  B a d  S a l z u n g e n

Die Tradition von Trauerzeremonien ist so 
alt wie die Geschichte der Menschheit.
Diese Abschiednahme ist Anlass für An­
dacht und Besinnung und das Bewusst­
werden menschlichen Verlustes. Neben der 
Bezeugung innerer Verbundenheit und der 
Ehrerbietung, des tiefen Dankes gegenüber 
dem Verstorbenen ist die Situation aber 
auch von tiefem Schmerz geprägt.
Deshalb möchte ich für diesen Rahmen eine 
ruhige und festliche Atmosphäre schaffen, 
die eine meditative Stimmung zulässt und 
Gedanken an ein Leben nach dem Tode 
beinhaltet, aber zugleich Halt und Trost 
spenden kann. In beiden Fenstern ist das 
verbindende Element ein aus warmem 
Ocker und Brauntönen herausbrechendes, 
helles Licht. Ein Licht, das uns ständig um­
gibt, wonach wir im Leben suchen und was 
wir im Tode erfahren werden.

W o l f g a n g  N i c k e l  –  G l as  f e n s t e r  A bs  c h i e d s h a l l e  B a d  S a l z u n g e n

Mein Anliegen ist nicht eine erzählende 
bildliche Gestaltung der Fenster, sondern im 
Mittelpunkt steht die Gesamtatmosphäre 
der Abschiedshalle mit der Absicht, eine 
Situation von Geborgenheit und Wärme 
herzustellen und gleichzeitig eine Öffnung 
in den Außenraum zu ermöglichen. In zwei­
ter Linie will ich natürlich auch mehrere 
Deutungsebenen anbieten, weil ich es für 
nötig halte, mit Hilfe des gestalteten Lichts 
auch Anregungen für Assoziationen und 
Trost zu geben.

Die Gestaltung ist konsequent in ihrer for­
malen und farbigen Reduzierung. Zwei fast 
monochrome Farbflächen stehen in beiden 
Fenstern so versetzt zueinander, dass eine 
spaltartige Öffnung entsteht, die den Blick 
zum Außenraum freigibt und zugleich eine 
Raumachse bildet.

Farbige Gestaltung des Rundbogen-Giebelfensters in der Abschiedshalle des Stadtfriedhofs Bad Salzungen 



132 W o l f g a n g  N i c k e l  –  G l as  f e n s t e r  A bs  c h i e d s h a l l e  B a d  S a l z u n g e n

Ein imaginäres Licht scheint vom Raum­
inneren her auf die beiden großen ruhigen 
Flächen zu fallen. Wie ein Lichtspiel auf 
einer Wand bilden sich dort Licht- und 
Schattenbilder. Ich habe bewusst mit dieser 
Irritation gearbeitet, denn eine eigentliche 
Lichtquelle ist nicht auszumachen, wir se­
hen nur ihre Auswirkungen.

Hier ergibt sich eine Möglichkeit der Deu­
tung im religiösen Kontext. Gott ist nicht 
fassbar und greifbar, aber seine Auswir­
kungen sind für religiöse Menschen im Licht 

Ausführende Werkstatt:
Glasgestaltung Berlin GmbH

Architekt
Architekturbüro Hossfeld, Bad Salzungen
Einweihung: November 2007 

Technische Angaben
Größe ca. 8 x 2 m und 4,5 x 1 m
Glasmalerei und Airbrush mit keramischen 
Schmelzfarben auf 2 zu Isolierglas verarbeiteten 
Floatglasscheiben mit partieller Sandstrahlung

und Schatten des Lebens überall sichtbar. 
Gleichzeitig umschreiben rechteckigen 
Lichtflächen ein imaginäres Kreuz, das sich 
aus dem Schatten zwischen ihnen ergibt. 
Dieses Kreuz ist bewusst so zurückhaltend 
gestaltet, dass es nur für denjenigen, der es 
sehen will oder darauf hingewiesen wird, 
sichtbar ist.

Die zweite Deutungsebene kann aus der 
Farbigkeit der Fenster erlesen werden. Das 
warme goldene Licht erinnert an den Glanz 
eines goldenen Nachsommers. Man asso­
ziiert den Lebensabend oder den Herbst 
des Lebens. Baumstrukturen bilden sich 
heraus, die wie ein geworfener Schatten die 
gesamte Glasfläche und auch die schlitzar­
tige Öffnung der hellen roséfarbenen Bän­
der überziehen. Diese sind so transparent 
gestaltet, dass der Blick zum freien Himmel 
schauen kann. Die pflanzlichen Strukturen 
im Glas korrespondieren mit den Bäumen 
des Außenraumes. Der Wandel des Blatt­
werkes im Laufe der Jahreszeiten wird mit 
in die Gestaltung der Fensteröffnungen 
einbezogen. Der Baum ist ein Symbol des 
Lebens und der Hoffnung. Auch wenn uns 
eine herbstliche Allee wehmütig in Anbe­
tracht des kommenden Winters stimmt,  
so ist doch der nächste Frühling gewiss. 

Zeiten des Rückzugs und der Verinner­
lichung sind nötig, aber immer gibt es eine 
Hoffnung auf ein Weitergehen und eine 
Zukunft – den Blick nach draußen. §

Eine weitere Arbeit von Wolfgang Nickel: Fenster mit dem Thema  
„Auferstehung“ in der Katholischen Pfarrkirche St. Marien in Bad Langensalza,
zum 150-jährigen Bestehen der Kirche Ostern 2008



133133



134 Verzeichnis der Autoren

Dipl. Ing. Wolfgang Bergstermann
*1944, Architekt BDA

Yvonne Besser
*1977, Glasmalerin

Dr. phil. Falko Bornschein
*1963, seit 1991 Kunsthistoriker  
im Bistum Erfurt 

Dipl. Ing. Martin Brockmeyer
*1959, freier Architekt

Marie-Luise Dähne
*1955, seit 1983 freiberuflich tätig, 
seit 1988 Atelier GLAS KUNST RAUM

Dr. phil. Ulrich Gehre
*1924, Kunsthistoriker,  
ehem. Chefredakteur „Die Glocke“

Winfried Hahner
*1952, seit 1997 kath. Pfarrer  
in Homberg (Efze)

Dr. Reinhard Hauke
*1953, seit 2005 Weihbischof  
im Bistum Erfurt

Andrea Himpel
*1967, Restauratorin

Jutta Kleinknecht
*1971, Kunsthistorikerin, Kunsthändlerin

Evelyn Körber
*1959, seit 1998 freiberufliche Künstlerin  
in Erfurt

Walter von Lom
*1939, Dip. Ing., Architekt BDA, Köln

Matthias Mißfeldt  
*1960, Pfarrer, Seelsorger im Knappschafts­
krankenhaus Dortmund Brackel

Dr. Ing. Burghard Preusler
*1953, seit 1987 Diözesanbaumeister  
im Bistum Fulda

Anja Quaschinski
*1961, seit 1994 freischaffende Künstlerin 

Dr. Ing. Peter Ruhnau
*1943, 1985–2008 Diözesanbaumeister  
im Erzbistum Paderborn,  
seit 1996 stellvertretender Vorsitzender des 
Vereins für christliche Kunst

Prof. Dr. phil. Peter B. Steiner 
*1943, Kunsthistoriker,  
Lehrauftrag TU München, 
1979–2007 Direktor Diözesanmuseum  
Freising

Ordinariatsrat i. R. Theodor Steinhoff
*1929, seit 2002 Vorsitzender des  
Vereins für Christliche Kunst

Dr. phil. Bruno-Wilhelm Thiele
*1957, seit 1989 Lehrer an der  
Staatl. Zeichenakademie, Hanau

Dipl. Architekt Bert Wieneke
*1970, Architekt und  
Brandschutz-Sachverständiger

Dipl. Ing. Franz Josef Wolff 
*1948, seit 1985 im Bauamt im  
Erzbischöflichen Generalvikariat, Paderborn



135135

Bergstermann + Dutczak, Architekten BDA
Westenhellweg 75 – 79  ·  44137 Dortmund
www.bergstermann-dutczak.de

Yvonne Besser
Mainzerhofstraße 4  ·  99084 Erfurt

Bernd Cassau
Grube 7  ·  33098 Paderborn
www.cassau.de

Marie-Luise Dähne
Atelier GLAS KUNST RAUM
Normannenstraße 3  ·  14129 Berlin

Architekturbüro 
Danielzik, Brockmeyer + Rüting

Am Beispring 6  ·  33175 Bad Lippspringe
www.architekturbuero-dbr.de

Andrea Himpel
Hegelstraße 6  ·  06114 Halle

BauKunstKesseler
Prof. Thomas Kessler
Hoffeldstraße 46  ·  40235 Düsseldorf
www.bau-kunst-kesseler.de

Werner Klenk
Dorfstraße 16–18  ·   
59302 Oelde-Sünninghausen
www.klenk-bildhauer.de

Evelyn Körber
Glas Farbe Raum
Ochsenwiese 65c  ·  99448 Hohenfelden
www.evelynkoerber.de

Oswald Krause-Rischard
Wacholderstraße 11  ·  58300 Wetter/Ruhr
www.krause-rischard.de

Wolfgang Nickel
Unlust 10  ·  98590 Georgenzell
www.glasart-nickel.de

Anja Quaschinski
Himmelgeisterstraße 107F  ·  40225 Düsseldorf

onebreaker.de
Wolfgang Noltenhans

Franz-Egon-Straße 21  ·  33102 Paderborn
www.onebreaker.de

Christina Simon
Novalisstraße 13  ·  06667 Weißenfels
www.christinasimon.de

Dr. phil. Bruno-Wilhelm Thiele
Meisenweg 34  ·  63825 Schöllkrippen
c/o Staatliche Zeichenakademie Hanau

Wieneke Architektur- und  
Ingenieurbüro GbR

Pappelweg 7  ·  59597 Erwitte
www.wieneke-architekten.de

Staatliche Zeichenakademie Hanau
Akademiestraße 52  ·  63450 Hanau
www.zeichenakademie.com

Ansprechpartner  
Verein für Christliche Kunst e.V.

Paderborn
Dr. Ing. Peter Ruhnau
Salierstraße 40  ·  33102 Paderborn

Erfurt
Dipl. Ing. Wolfgang Lukassek 
Wachsenburgweg 1  ·  99094 Erfurt

Fulda
Dr. Burghard Preusler
Bischöfliches Generalvikariat 
Paulustor 5  ·  36037 Fulda
Telefon: (0661)  87-0

Magdeburg
Mechthild Werner
Piesteritzstraße  ·  06258 Schkopau

Adressen



136




	u1
	003-032
	033-064
	065-096
	097-128
	129-136
	u4

