
Band 47 · 2012



alte und neue Kunst
Band 47 · 2012

Periodische Berichte des
Vereins für Christliche Kunst 
in den Bistümern der 
Kirchenprovinz Paderborn e.V.,
Paderborn · Erfurt · Fulda · Magdeburg
Herausgeber, © 2012

Die Abbildungen in diesem Band wurden,  
wenn nicht anders angegeben, von den Autoren  
bzw. von den Künstlern zur Verfügung gestellt.

Druck, Verarbeitung  
Erhardi Druck, Regensburg

Design, Grafik, Fotos (s. S. 160) 
onebreaker.de, Paderborn

Adresse:
Verein für Christliche Kunst e.V.
Domplatz 3 · 33098 Paderborn
www.verein-christliche-kunst.de

2



Inhalt

	 5	 Vorwort
Peter Ruhnau

	 6	 Hat die Kunst eine Botschaft 
oder ist die Kunst die  
Botschaft?
Theodor Ahrens

	 15	 Über den Umgang mit 
christlicher Kunst des  
Mittelalters
Josef Mense

	 21	 Sanierung und Neu
gestaltung des Mariendoms 
in Hildesheim und Neukon-
zeption des Dommuseums
Johannes Schilling

	 28	 Magischer Glasraum in einer 
historischen Kirche:  
St. Agatha in Altenhundem
Willibrord Sonntag

	 33	 Die neue Grabeskirche 
Liebfrauen Dortmund
Volker Staab

	 36	 Kapelle Kolumbarium 
Liebfrauen Dortmund
Susanna und Bernhard  
Lutzenberger

	 38	 Verkleinerung und 
Neugestaltung 
der Heilig-Geist-Kirche in 
Olpe-Siedlinghausen
Johannes Schilling

	 41	 Ein Haus für die Dommusik 
in Paderborn
Uwe Balhorn

	 46	 Neugestaltung der Heilig-
Geist-Kirche in Fulda  
durch Thomas Virnich
Ulrich Schmalstieg

	 50	 Raum der „stabilitas”
P. Dieter W. Haite OSB

	 56	 Von der Wege-Kirche zum 
Communio-Raum
Mechthild Clemens,  
Barbara Maas

	 60	 Das Christkind trägt Korallen
Mechthild Werner

	 62	 Der Papst kommt! 
Evelyn Körber

	 67	 Zum 500-jährigen Jubiläum 
von St. Jodokus in Bielefeld
Ludwig Kegel

	 70	 Fügung
Norbert Radermacher, mit 
Wencke Katharina Schoger und 
Johannes Reuter

	 76	 Das neue Hauptportal der 
Kirche St. Jodokus in  
Bielefeld
Dirk Boländer

	 80	 Die Kapelle des Elisabeth-
Krankenhauses in Kassel
Maria Kapp

	 88	 ad fontem – das neue  
ZENTRUM TAUFE  
in der Lutherstadt Eisleben 
Scott A. Moore

	 102	 Renovierung der kath. 
Pfarrkirche St. Mariä Geburt  
in Neuenbeken
Martin Brockmeyer

	 109	 Die Raumfassung der 
Pfarrkirche in Neuenbeken
Radi Tatic

	 112	 Neubau eines Pfarrheimes  
St. Georg in Paderborn
Martin Brockmeyer

	 116	 Zwei Äbtissinnen kehren 
zurück
Erik Venhorst

	 120	 Weg der Hoffnung –  
Kunstwerk, Mahnmal,  
Denkanstoß
Wolfgang Hamberger

	 127	 Messgewänder für die 
Quinauer Wallfahrt  
in Trutzhain
Wolfgang Scholz

	 134	 Neubau des Pfarrheims  
St. Liborius in Paderborn
Johannes Schilling

	 140	 Innenrenovierung der 
Pfarrkirche St. Heribertus, 
Hallenberg
Günter J. Müller, Albert Bocklage

	 144	 Spielraum Kirche 
Eckhard Frick sj

	 152	 Ort des Altares –  
Ausdruck von Nähe und 
Unbegreiflichkeit Gottes
Max Heine-Geldern sj

	 160	 Verzeichnis der Autoren

3





Das vorliegende Buch beginnt mit zwei Beiträgen zu der 
Generalüberschrift, die wir ihm mitgegeben haben: 
„Kunst als Botschaft – Kunst ist Botschaft“. Zwischen 
diesen beiden Polen oder Gegensätzen oder Begriffs
paaren schwanken die Beiträge in diesem Buch.  
Am Ende finden sich zwei Aufsätze, die das ganze Buch 
nahezu zu einem theologischen Lehrbuch über das 
Begriffspaar machen. 

Vorwort
Peter Ruhnau

Möglichkeiten bestanden, Inhalte, Gedan-
ken und Ideen zu transportieren, daß wir 
heute aber es zu großen Teilen verlernt 
haben, diese Bilder zu entschlüsseln und zu 
lesen. Heute sind wir die „Analphabeten“, für 
die damals die Kirchenwände und -Gewölbe 
bemalt wurden. Damals konnte man die 
Bilder lesen und deuten; wir heute tun uns 
schwer damit. Selbst in dem kleinen Aufsatz 
über das Christkind, das Koralle trägt, wird 
mehr als nur ein hübsches Motiv gezeigt. 

Die Restaurierung des Domes in Hildesheim 
(dessen Bistum vor noch nicht allzu langer 
Zeit zur Kirchenprovinz Paderborn gehört 
hat) ist ein weiterer Schwerpunkt in diesem 
Buch. Schon die Frage nach dem Umgang 
mit dem Hezilo-Leuchter und den weltbe-
kannten Bronzetüren des hl. Bernward zeigt, 
wie verschiedene Zeiten den jeweils vorge-
fundenen Zustand angenommen, interpre-
tiert,  „aufgeladen“ haben, um ihn für ihre 
eigene Anschauung „lesbar“ zu machen. 
Daß vieles zeitgebunden war und heute 
nicht mehr so recht verständlich, wird dabei 
schlagend klar. Deutlich sollte auch werden, 
daß wir mit unseren heutigen Anschau-  
ungen ebenso in der Zeit stehen, und daß 
die nach uns Kommenden durchaus Fragen 
an unser Tun stellen werden.

Über einige Architekturprojekte ist zu be-
richten, Neubauten von Pfarrheimen; dies 
trotz aller Ängstlichkeit und aller Fragen im 
Blick auf die Zukunft der Kirche in unserer 
Gesellschaft. Auch die Veränderung eines 
Kirchengebäudes aus den 60er Jahren auf 
heutige Vorstellungen hin gehört hierher. 
Mit Mut und Tatkraft solche Projekte anzu-
gehen, ist auch heute die uns gestellte 
Aufgabe. 

Wenn junge Leute, Studenten in Kassel, sich 
der Aufgabe stellen, Meßgewänder für die 
(katholische) Kirche zu entwerfen und 
schließlich auch anzufertigen, ist dies ein 
Zeichen von Hoffnung für die Zukunft.

Pater Max Heine-Geldern gibt anhand des 
Gottesbegriffs, der unendliche Ferne und 
zugleich innigstes Eins-Sein mit dem Men-
schen ausdrücken kann, eine „Kulturge-
schichte des Altares“ vom Anfang bis heute. 
Und in allem geht das Begriffspaar „Kunst 
als Botschaft – Kunst ist Botschaft“ mit. 

Die Restaurierung der spätromanischen 
Kirche in Neuenbeken bei Paderborn ist ein 
schönes Beispiel mit ihrer Raumfassung 
einschließlich der spätromanischen Malerei 
von „Abendmahl“ und „Kreuzigung“ und 
gleichzeitig mit der Neuerfindung der  
„Mandorla“ im Chor, das Neu-Schreiben der 
Botschaft mit alter Kunst.

Im ersten Beitrag werden die Möglichkeiten 
von Kunst ausgebreitet und untersucht: 
Kann Kunst selbst zur Botschaft werden, 
nicht nur als ihr Träger ihr dienen? Offenbar 
doch, wenn die Kunst selbst in die Rolle der 
Religion und ihrer Botschaft schlüpft. Die 
Interpretation der Kreuzigung aus der 
Soester Scheibe zeigt dies eindringlich. 
Weitere Beispiele öffnen das wahrhaft weite 
Feld der Kunst. Denn: Wie man mit ihr, der 
mittelalterlichen Kunst, umgehen kann und 
sollte, zeigt ein weiteres Beispiel: Das 
Aldegrever-Bild der Geburt Christi in Soest.  
Es wird hier auch deutlich, daß offenbar zu 
früheren Zeiten der Bilderfindung viel mehr 

5



Das Kunstwerk als Bote

Rainer Maria Rilke eröffnete seinen Zyklus 
„Der Neuen Gedichte anderer Teil“ im Jahre 
1908 mit dem berühmten Sonett „Archai-
scher Torso Apollos“. Wahrscheinlich ist der 
Dichter dem Kunstwerk während eines 
Besuches im Louvre begegnet. Die letzten 
beiden Zeilen des Sonetts lauten: „…denn 
da ist keine Stelle, die dich nicht sieht. Du 
musst dein Leben ändern.“

Peter Sloterdijk hat den letzten Satz zum 
Titel seines im Jahre 2009 erschienenen 
Buches über die Natur des Menschen ge-
wählt. Offenbar hat ein Kunstwerk – will 
man dem Gedicht glauben – noch etwas  
zu sagen. Was einst in der Botschaft des 
Neuen Testaments laut wurde („Kehrt um!“), 
verkündet jetzt ein „Ding“ der Kunst und 
wird auf diese Weise „sprechendes Ding“. 
Noch immer ist, obwohl die Religion der 
alten Griechen längst erloschen ist, das 
steinerne Gebilde „auf Sendung“ (Sloterdijk 
42). Erstaunlich ist auch, dass der Sehvor-
gang umgekehrt wird. Nicht der Museums-
besucher betrachtet den toten Stein, viel-
mehr sieht der Torso ihn, den Betrachter,  
an und strahlt den Anruf ab: „Du musst dein 
Leben ändern!“ Es scheint, als ob die Kunst 
selbst in die Rolle der Religion und ihrer 
Botschaft schlüpft. In der Tat reden heutzu-
tage auch viele von einer Kunstreligion und 
formulieren kritische Buchtitel wie „An die 
Kunst glauben“ (Wolfgang Ulrich). Seit dem 
Ende des 18. Jahrhunderts wurden Religion 
und Kunst zunehmend zu Konkurrenten 
und Museen zu Tempeln der Verehrung. 
Deshalb scheint es schwer zu sein, die einst 
enge Verbindung von Kunst und Kirche 
wieder herzustellen und die Kunst zum 

Herold religiöser und kirchlicher Botschaft 
zu machen. Denn in Abwandlung eines 
Diktums könnte man sagen: „Die Kunst ist 
die Botschaft“ (vgl. Marshall Mc Luhan,  
Das Medium ist die Botschaft, 1967).

Das Kunstwerk als Pro-Vokation

In der 2010/2011 renovierten St. Jodokuskir-
che in Bielefeld hängen vierzehn schwarze 
Schiefertafeln auf den weißen Wänden des 
Kreuzgangs im alten Franziskanerkloster.  
Sie scheinen zu bestätigen, dass die Kunst 
selbst die Botschaft ist, denn nichts anderes 
ist zu sehen (Abb. 1) als eine schwarze Tafel, 
die am oberen Rand die römische Ziffer XII 
trägt und am unteren nur das Wort „stirbt“. 
Dem „Bild“ scheint der Gegenstand abhan-
den gekommen zu sein. Alles ist fast auf das 
reine Material reduziert. Keine Geschichte 
wird erzählt, kein Bildraum ist erkennbar, 
nichts wird gezeigt, und dem frommen 
Beter wird vorenthalten, was gezeigt 
werden könnte. Selbst der sonst unter der 
Kreuzwegstation zu lesende Satz „Jesus 
stirbt am Kreuz“ ist auf das Verb, „stirbt“ 
geschrumpft. Eine Provokation. In der Tat. 
Das reine Medium fordert den, der es 
ansieht, heraus und scheint die geläufige 
Botschaft zu verweigern. Nur Reste (Zahl 
und Wort) der Erinnerung, gleichsam ihr 
Torso, sind übriggeblieben. Doch genau 
dies ist die Situation des Glaubenden heute 
oft. Darüber hinaus stellt das Sterben für 
jeden Menschen eine Provokation dar und 
der Kreuzestod Jesu für den Glaubenden 
erst recht. Die Architekten beschreiben ihre 
Intention so: „Der Verzicht auf Bilder gibt 
Raum für eigene Bilder“ (St. Jodokus, 1511  
–2011, S. 398). Auf diese Weise könnte das 

Hat die Kunst eine Botschaft oder ist die Kunst die Botschaft?
Theodor Ahrens

6



abwesende Bild vergangenen Geschehens 
verschmelzen mit eigenen Erfahrungen und 
„Botschaften“, mit denen Menschen in der 
Gegenwart ständig konfrontiert werden. 
Vielleicht könnte die Tafel den Betrachter in 
eine ähnliche Erfahrung hinein verwickeln, 
wie sie Rilke vor dem Torso im Louvre 
widerfuhr. Und so ist die Botschaft der 
Kreuzwegtafel nicht einfach und abschlie-
ßend vorgegeben, vielmehr entsteht sie erst 
in der Praxis und Kontemplation dessen, der 
den Kreuzweg geht.

Die Botschaft

Spätestens jetzt ist es nützlich, sich darüber 
zu verständigen, was unter einer Botschaft 
verstanden werden soll. Dass die Ausrich-
tung einer Botschaft in der Kirche etwas 
anderes als eine bloße Mitteilung von Tat
sachen ist, zeigen schon die besonders 
ausgestalteten Orte der Verkündigung:  

die Kanzeln und Ambonen. Die liturgischen 
Vorschriften im Gefolge des II. Vaticanums 
heben den Ort der Wortverkündigung be-
sonders hervor. Wie die Proklamation eines 
Herolds einst stehend empfangen wurde,  
so steht die Gemeinde auch noch heute bei 
der Verkündigung des Evangeliums. Im 
feierlichen Hochamt wird das Evangelium 
von Kerzenträgern begleitet, als ob es wie 
einst in der Antike darum ginge, die Bot-
schaft des Herrschers in Empfang zu neh-
men. Gewiss wird in einer Botschaft auch 
etwas mitgeteilt, entscheidend jedoch ist 
die Wirkung, die sie erreichen will. Sie ist 
gleichsam ein „Sprachereignis“ (Eberhard 
Jüngel), eine Anrede, ein Ruf zur Entschei-
dung (vgl. Rudolf Bultmann, S. 273), so dass 
das Selbstvertändnis und das Leben des 
Hörers verändert werden und etwas „in 
Gang“ kommt. Von Gott heißt es deshalb:  
„Er sprach und es geschah.“ 

Abb. 1  Zwölfte Kreuzweg-Station in der St. Jodokus-Kirche in Bielefeld

7H a t  d i e  K u n s t  e i n e  B o t s c h a f t  o d e r  i s t  d i e  K u n s t  d i e  B o t s c h a f t ?



Bei solchem Geschehen geht es nicht um 
abstrakte Weisheit und Wahrheiten oder um 
Weltanschauungen, sondern um Verände-
rung. Verkündigung oder „Kerygma“ (wie es 
im Griechischen heißt) will das „Herz des 
Menschen treffen“.

Der Apostel Paulus macht im ersten Brief an 
die Korinther die Gemeinde darauf aufmerk-
sam, dass für einen Nichtglaubenden, der 
im Gottesdienst die Verkündigung hört, das 
in seinem Herzen Verborgene aufgedeckt 
wird. Er werde niederfallen und bekennen, 
dass Gott in der Mitte der Gemeinde ist  
(1. Kor 14,24 f ). Das ist ein hoher Anspruch, 
hinter dem jede Gemeinde zurückbleiben 
muss. Eines aber ist für die Verkündigung 
der christlichen Botschaft kennzeichnend: 
Sie ist nicht Verkündigung philosophischer 
Theorien (Paulus spricht von Weltweisheit), 
sondern Proklamation eines Geschehens. 
Heinrich Schlier formuliert das so: „Zur 
Kundgabe wird ein Keryx (ein Bote) bestellt, 
der die Stimme dessen ist, der ihn sendet. 
Das, was dieses Kerygma (Botschaft) prokla-
miert, ist nach Paulus eine Person und das 
Ereignis dieser Person.“ Vor der Weltweisheit 
erscheint für Paulus solche Botschaft als 
„Torheit“. Deshalb sehen Bilder christlicher 
Kunst oft auch anders aus als die der anti-
ken Kunst. Vor allem hat es Jahrhunderte 
gedauert, bis man das Kreuz mit dem ster-
benden Christus darstellte. Darüber hinaus 
stritt man oft genug darüber, ob und wie 
man die Botschaft des Glaubens ins Bild 
setzen sollte. Der Bilderstreit in der Kirche 
macht jedoch eines sehr deutlich: Bilder der 
Kunst rühren an die Emotionen, mehr als 
Worte es können). 

Benedikt XVI kommt nicht umhin festzustel-
len, „dass das sakrale Bild in der virtuellen 
Kultur von heute viel mehr als das Wort 
auszudrücken vermag, weil es… die Bot-
schaft des Evangeliums äußerst wirksam zur 
Sprache bringt (vgl. Timoty Verdon, S. 10).

Kunst als Instrument der Botschaft

Ähnlich wie Papst Benedikt XVI. dachte 
auch sein Vorgänger Gregor der Große 
(590–604) schon. Ihm geht es allerdings 
mehr darum, des Lesens unkundige 
Menschen zu belehren als um die stärkere 
Wirkung der Botschaft, wenn sie durch 
Bilder verkündet wird. Gregor schreibt: 
„Denn darum wurden in den Kirchen Ge-
mälde verwendet, damit die des Lesens 
Unkundigen wenigstens durch den Anblick 
der Wände lesen, was sie in Büchern nicht 
zu lesen vermögen… Es (das Bild) lehrt so, 
ohne Buchstaben zu lesen“ (vgl. Thomas 
Sternberg, S. 50). Immer wenn es um die 
bildenden Künste und ihr Verhältnis zur 
Kirche geht, werden auch diese Worte des 
Papstes zitiert. Ein Blick auf die Werke der 
Künstler – auch der Jahrhunderte alten 
Bilder– lehrt jedoch anderes, denn der 
ästhetische Mehrwert der Werke geht weit 
über die didaktische Funktion hinaus.

In überzeugender Weise zeigt dies eine 
Scheibe aus einem Apsisfenster von St. 
Patroklus in Soest (Abb. 2), eine neuere 
Replik des Originals, das in der Zeit zwi-
schen 1160 und 1166 entstanden sein dürfte. 
1874 wurde die Scheibe stark restauriert 
und 1948 noch einmal ergänzt. Die Struktur 
der Bilderzählung ist jedoch im Wesent-
lichen erhalten geblieben.

Im Mittelpunkt des Bildes steht die Darstel-
lung des Gekreuzigten, der an einem grü-
nen Kreuz steht und seine Arme ausbreitet. 
Sterbend küsst er eine ebenfalls grün ge-
wandete Frau, die mit ihren Händen einen 
goldenen Kelch an die Brust Christi hält. 
Maria (links) und Johannes stehen unter 
den Kreuzarmen, während die Gestalt der 
Synagoge mit geschlossenen Augen und 
spitzem Judenhut auf dem Kopf sich vom 
Kreuz wegwendet. Diese zentrale Szene 
wird umgeben von anderen Erzählungen, 
von denen nur die im unteren Kreissegment 

8 H a t  d i e  K u n s t  e i n e  B o t s c h a f t  o d e r  i s t  d i e  K u n s t  d i e  B o t s c h a f t ?



dem originalen Zusammenhang entspricht. 
Den äußeren Rahmen bilden vier Kreise, die 
in ihrem Inneren männliche Figuren zeigen, 
welche grünes, Leben spendendes Wasser 
aus großen Krügen gießen. Dem Betrachter 
fällt sogleich auf, dass die Farbe des Wassers 
dem grünen Kreuz entspricht. Und der 
Kundige wird sogleich an den Baum des 
Lebens inmitten des Paradieses denken.

So verkörpern die vier Männer auch die vier 
Paradiesflüsse, die in der Mitte des Gartens 
entspringen. Genau in der Verlängerung des 
vertikalen Kreuzbalkens hängt eine große 
Weintraube, die an einer Stange von zwei 
Männern getragen wird. Es sind die Kund-
schafter, die aus dem „gelobten Land“ zu-
rückkehren: Josua und Kaleb. Der Tod Chri-
sti wird hier zum Symbol des Lebens, denn 
wie der Körper Christi hängt die Weintraube 
an einem Balken und erinnert zugleich an 
den Keltertreter, von dem das Buch Jesaja 

kündet. Aber das Glasfenster proklamiert 
noch eine weitere zentrale Botschaft des 
Glaubens. Im Zentrum ist eine Liebeszene 
zu sehen: Christus küsst die Kirche, die er 
als Frau mit seinem rechten Arm umfängt. 
Das quer durchs Bild laufende Spruchband 
verkündet: „Er küsst mich mit dem Kuss 
seines Mundes“. Damit zitiert die Schrift 
einen Vers aus dem Hohen Lied (1,1). Und 
der Bibelkundige erinnert sich, dass die 
Geliebte des Hohen Liedes sagt: „Seine 
Linke liegt unter meinem Haupt, und seine 
Rechte umfängt mich (HL 2,6).

Kein Text des Alten Testamente ist für Bern-
hard von Clairvaux (1091–1153) so häufig 
Gegenstand der Predigt gewesen wie das 
Hohe Lied. Hier wird die Botschaft vom 
Kreuz als Zeichen der Liebe Gottes und 
Christi Tod als Quelle des Lebens verkündet.

Abb. 2  Aus einem Apsisfenster von St. Patroklus in Soest

9H a t  d i e  K u n s t  e i n e  B o t s c h a f t  o d e r  i s t  d i e  K u n s t  d i e  B o t s c h a f t ?



Die einzelnen Erzählungen, die sich gegen-
seitig interpretieren und so gleichsam „das 
Gewebe“ der Bildbotschaft knüpfen, sind 
gerahmt wie eine kostbare Goldschmiede-
arbeit mit Perlenschnüren und Edelsteinen.

Ein solches Bild ist nicht einfach Ersatz für 
das Wort und richtet sich nicht an des 
Lesens Unkundige. Es ist selbst Träger einer 
vielstimmigen Botschaft geworden, die 
nicht nur den Verstand, sondern auch das 
Herz und die Affekte des Betrachters 
erreichen will.

Der Künstler als Verkünder

Georg Meistermann, der viele Kirchen, aber 
nicht nur Kirchen, mit seinen leuchtenden 
Glasfenstern ausgestattet hat, sagte in einer 
Rede zur Verleihung des Romano Guardini-
Preises 1984: „Selbstverwirklichung – Mode-
wort für den total säkularisierten Menschen 
… Ich (aber) glaube weiterhin, dass der 
Künstler eine Botschaft trägt“ (Georg 
Meistermann, S. 128). Dieses Selbstverständ-
nis und auch Selbstbewusstsein dokumen-
tieren besonders Bilder der frühen Neuzeit.

In der Wiesenkirche zu Soest ist auf dem 
rechten Flügel des Altarretabels eines 
Marienaltars das Bild der Geburt Christi zu 
sehen. Heinrich Aldegrever (1502-1555) malte 
es um 1527 (Abb. 3). Aldegrever gehörte zu 
den führenden Köpfen der Reformation in 
der Stadt.

Auf den ersten Blick entspricht die Szenerie 
in keiner Weise dem biblischen Bericht über 
die Geburt Jesu. Da liegt kein Kind in der 
Krippe, vielmehr liegt es nackt und von 
goldenen Strahlen umgeben auf dem Boden 
einer Palastruine. Maria ist in prächtiges 
Brokat gekleidet, mit geschnürtem Mieder 
und tiefem Dekolleté, eingehüllt in einem 
blauen Mantel. Sie hat die Hände gefaltet 
zur Anbetung des Kindes, um das kleine 
Engel musizieren. Joseph stützt sich auf 
einen Stab und ist gekleidet in das Gewand 
eines Hirten. So realistisch scheint er darge-
stellt, dass man auf seinem kahlen Schädel 
sogar eine Fliege entdeckt. In seiner rechten 
Hand hält er eine brennende Kerze –  
genau über das Kind. Darunter sieht man  

Abb. 3  Geburt Christi, Altarretabel eines Marienaltars, Heinrich Aldegrever, um 1527

10 H a t  d i e  K u n s t  e i n e  B o t s c h a f t  o d e r  i s t  d i e  K u n s t  d i e  B o t s c h a f t ?



– auf dem Boden liegend – eine Getreide-
garbe. Auffällig drängen sich große Prunk-
säulen der Ruine in das Blickfeld. Schaut 
man genau hin, so scheint die Perspektive 
des Gebäudes nicht stimmig zu sein und 
seltsam gebrochen. Vielleicht, um eine 
Botschaft zu verkünden, die über die sicht-
bare Realität und über die Zeit der Geburt 
Christi weit hinaus geht.

Eine besondere Rolle scheinen die Säulen 
zu spielen, die sich auch in vielen Kupfer-
stichen Aldegrevers finden. Sie gehorchen 
in ihrer Anordnung einem anderen Gesetz 
als die Architektur im Hintergrund, scheinen 
also aufgeladen zu sein mit Symbolik.  
Säulen sind seit alters Zeichen der Herr-
schaft und erinnern hier wohl an den Palast 
Davids. Stammte nicht Jesus aus dem 
Geschlecht Davids? Liest man nicht beim 
Propheten Amos, Gott werde die zerfallene 
Hütte Davids wieder aufrichten (Amos 9,11)? 
Auf den Bodenfliesen entdeckt man aufge-
prägt den Reichsadler und das Wappentier 
des Herzogs von Kleve, des Landesherrn. 
Auf diese Weise könnte man noch viele 
andere Elemente der Bildbotschaft ent
decken. Im Zentrum aber liegt das nackte 
Jesuskind. Auf dieses Kind hin sind alle 
Zeichen ausgerichtet. Vieles hat der Maler  
in der Bildtradition vorgefunden. Aber er 
formuliert daraus eine ihm eigentümliche 
Botschaft. Dem Strahlenkranz um das 
nackte Jesuskind herum antwortet die 
Kerze, die Josef über das Kind hält. Von ihm 
wird später gesagt, es sei das Licht der Welt. 
Die Seherin Brigitta von Schweden (1303–73) 
schrieb: „Und plötzlich, in einem Augen-
blick, gebar Maria ihren Sohn, von dem ein 
solch unsagbares Licht ausstrahlt, dass nicht 
einmal die Sonne damit zu vergleichen war“ 
(vgl.Jutta Ströter Bender, S. 75).

Das Getreidebündel darunter könnte auf die 
Eucharistie hinweisen oder auf Bethlehem, 
den Ort, der wörtlich übersetzt „Haus des 
Brotes“ heißt. Auf den Säulen des Palastes 

liegt das Gebälk in Form eines Kreuzes.  
So verkündet das Bild die Botschaft des 
Glaubens an den gekreuzigten Christus  
und zwar so, dass nicht ein bloßes Faktum 
erzählt wird, sondern zugleich auch seine 
Bedeutung für die vor dem Altar ver-
sammelte Gemeinde.

Das Besondere aber an diesem Bild ist die 
Gestalt in der Mitte des Altarflügels. Sie ist 
in leuchtendes Rot gekleidet und mit einem 
schwarzen Mantel darüber angetan. Auf 
dem Haupt trägt sie ein Barett. In der Linken 
hält der Mann eine Schäferschüppe der 
Hirten, und mit seiner Rechten weist er mit 
dem Zeigefinger auf das Jesuskind am 
Boden. Als einzige Figur schaut sie aus dem 
Bild heraus und den Betrachter an. So 
präsentiert sich der Künstler selbst als den 
Wissenden, der die Geburt Christi in seiner 
ganzen Bedeutungstiefe auszuloten und zu 
malen weiß. Selbstbewusst setzt er sich in 
die Mitte des Geschehens und nicht irgend-
wo an den Rand, wie man in den 1950er 
Jahren durch Vergleich mit seinem graphi-
schen Werk, wo er oft sich selbst porträtiert 
hatte, herausfand. So wird der Maler selbst 
zum Evangelisten, der durch seine Kunst 
neben dem Prediger selbstbewusst mit 
seinen eigenen Mitteln die Botschaft des 
Glaubens verkündet. Er illustriert nicht nur 
eine Erzählung der Bibel, vielmehr predigt 
er durch seine Kunst selbst. 

Ist das Medium – die Kunst –  
die Botschaft?

Nachdem der Künstler selbst in seinen 
Bildern hervortrat und Teil des Inhaltes wird, 
scheinen manche Werke der „modernen 
Kunst“ am Ende sich selbst zur Botschaft zu 
erheben und deshalb ungeeignet zu sein 
für einen kirchlichen Zusammenhang, denn 
gerade für die Kirche ist der Inhalt der 
Kunstwerke wichtig.

11H a t  d i e  K u n s t  e i n e  B o t s c h a f t  o d e r  i s t  d i e  K u n s t  d i e  B o t s c h a f t ?



„Gesellschaften wurden schon immer 
stärker von der Natur der Medien geprägt, 
mit denen Menschen kommunizieren als 
vom Inhalt der Kommunikation“. Medien
forschern wird beständig vorgeworfen, den 
wahren Problemen aus den Weg zu gehen 
und sich statt auf die ,Substanz‘ bloß auf  
die Mittel und Prozesse zu konzentrieren.  
Solchen Klagen entgeht der rapide Wandel 
der Substanz.“ Das schrieb Marshall 
McLuhan 1967 in seinem Buch  
„Das Medium ist die Botschaft“.

Dieser Aussage scheint das 2007 fertig 
gestellte Fenster von Gerhard Richter im 
Südquerhaus des Kölner Domes zu ent
sprechen. Während die alten Domfenster 
Geschichten erzählen, Heiligengestalten 
abbilden und so gleichsam teilhaben an der 
Verkündigung der Kirche, scheinen in 
diesem Fenster alle Gestalten in unzählige 
Bildpunkte zu zerfallen. Die kleinen auf ein 
Trägerglas aufgeklebten farbigen Glas

quadrate leuchten zwar im Glanz der Son-
ne, funkeln auf, aber es will sich kein fass-
liches Bild mehr einstellen und damit auch 
keine Botschaft. Das Fenster verweigert sich 
gleichsam einer klaren, verstehbaren Aussa-
ge. Es „verkündet“ sich gleichsam nur selbst. 
Der Eindruck allerdings ist überwältigend. 
Man muss sich die schiere Größe des 
Werkes nur vor Augen führen: 103 m2 Glas 
leuchten in einer kaum erfassbaren Fülle 
von Farben, die gleichsam alle Farben der 
übrigen Domfenster aufsammeln. Kein 
Rahmen umgibt die unendlich vielen „Pixel“. 
Der Betrachter hat den Eindruck, die Bild-
punkte könnten unendlich vermehrt wer-
den. Das gotische Maß- und Stabwerk des 
Fensters scheint nur wie zufällig über die 
kleinen, farbigen Quadrate gelegt zu sein. 
In der Tat soll der Zufall eine besondere 
Rolle für die Konzeption des Werkes gespielt 
haben. Farben wurden durch den Computer 
per Zufallsgenerator in ihrer Zusammenstel-
lung ausgelost. Auf diese Weise bekommt 

Abb. 4  Süd-Querhaus-Fenster (2007) im Dom zu Köln, nach einem Entwurf von Gerhard Richter

12 H a t  d i e  K u n s t  e i n e  B o t s c h a f t  o d e r  i s t  d i e  K u n s t  d i e  B o t s c h a f t ?



das Kunstwerk eine gewisse „Objektivität“, 
unabhängig von der Formung durch den 
Künstler, der nur sein Werk, aber ein Werk 
ohne Aussage vor den Kirchenbesucher 
hinstellt. So hat Gerhard Richter schon in 
den siebziger Jahren des letzten Jahrhun-
derts Bilder mit 4.096 Farbquadraten ge-
schaffen und ebenfalls den Zufall entschei-
den lassen, wie sie angeordnet sein sollten. 
„Meine Bilder sind klüger als ich“, sagte 
Richter. Das Domfenster birgt 11.000 Farb-
quadrate mit 72 ausgewählten Farben. 
Schaut man jedoch genauer hin, so stellt 
man fest, dass der Zufall nicht unum-
schränkt herrscht, denn die „Farbpixel“ 
werden jeweils um mehrere vertikale Ach-
sen, die durch das Stabwerk des Fensters 
festgelegt sind, gespiegelt. Grundsätzlich 
jedoch treffen das Maßwerk des Fensters 
und die farbigen Gläser nur zufällig zusam-
men und führen ein je eigenes autonomes 
Leben. So ist es auch nicht verwunderlich, 
dass Richters Farbquadrate bereits Einkaufs-
taschen schmücken oder als Werbedesign 
bei IBM-Anzeigen verwandt werden. Alles 
scheint postmodern beliebig zu werden. 
Und der Betrachter des Glasfensters muss 
sich aus den vielen Bildpunkten sein eige-
nes Bild, seine eigene Botschaft erschaffen, 
oder er lässt sich von der Erhabenheit und 
Unendlichkeit der Farben beeindrucken,  
so dass das Kunstwerk für ihn selbst die 
Botschaft wird und aus Religion wird eine 
„Kunstreligion“.

Vor solchem Hintergrund wird verständlich, 
dass das Fenster im Dom zu Köln nicht 
unumstritten ist, was seinen Ort in einer 
christlichen Kirche angeht. Wolfgang Ullrich 
sieht hier einen Streit entfacht zwischen 
Religion und Kunstreligion, zwischen Glau-
ben und „an die Kunst glauben“. Kardinal 
Meisner z.B. stritt nicht den Kunstwert des 
Richterschen Fensters ab, aber er konnte 
darin nicht die eigentümliche Botschaft 
christlichen Glaubens erkennen. Er sagte: 
„Wenn wir schon ein neues Fenster bekom-

men, dann soll es auch deutlich unseren 
Glauben widerspiegeln und nicht irgend
einen“ (vgl. Wolfgang Ullrich, S. 17).

Werner Spies widersprach dem Kardinal.  
Er sieht in den Tausenden Farbquadraten so 
etwas wie Unerschöpflichkeit und Unend-
lichkeit, mit einem Wort „Transzendenz“.  
Das Fenster überschreite jede menschliche 
Vorstellungskraft und damit auch die Gren-
zen der vertrauten Endlichkeit des Men-
schen. Wolfgang Ullrich hält dagegen: „Was 
soll ein Medium, das nichts sendet, sondern 
das der Rezipient… aus dem Vorrat eigener 
Bilder zu bestücken hat?“ (Wolfgang Ullrich, 
S. 19). Werner Spies hatte nämlich das 
Fenster Richters mit einem „gigantischen 
Plasmabildschirm“ verglichen. Aber was soll 
ein solches Medium, solange kein Pro-
gramm dahinter steht? Fragt Ullrich zurück. 
 
Ein solcher Streit macht deutlich, dass das 
neue Fenster im Kölner Dom zu Fragen 
führt, die eben doch eine religiöse Dimen
sion öffnen. Der Mystiker, Meister Eckhard, 
der einst im Mittelalter auch in Köln lehrte, 
betonte, dass Gott alle menschlichen Wei-
sen, von ihm zu reden, übersteige. Er sprach 
auch vom Licht und vom Seelenfünklein. 
Vielleicht hat das Fenster Gerhard Richters 
vor diesem Hintergrund auch eine Bot-
schaft, denn es entledigt sich jeder gegen-
ständlichen Bindung und hemmt das 
gleißende Licht der Sonne, indem es ihre 
Strahlen in einer unübersehbaren Fülle  
von Farben sprühen lässt, die die Grenzen 
menschlicher Wahrnehmung übersteigt. 
Einer der „Väter“ der abstrakten, gegen-
standslosen Kunst, Wassily Kandinsky 
schreibt in seinem Buch „Über das Geistige 
in der Kunst“ (1911), Kunst habe eine 
„weckende prophetische Kraft, die weit und 
tief wirken kann“. Das „Was“ der Kunst sei 
nicht mehr etwas Gegenständliches.  
Es seien die Farben, die „mit Notwendigkeit“ 
zum Element seiner Kunst würden und 
auch mit Notwendigkeit ihre Entsprechung 

13H a t  d i e  K u n s t  e i n e  B o t s c h a f t  o d e r  i s t  d i e  K u n s t  d i e  B o t s c h a f t ?



in der Seele hätten. Die Kunst nähert sich 
für ihn einer religiösen Botschaft und wird 
fast eine „Kunstreligion“. Solches kann man 
vom Fenster im Kölner Dom gewiss nicht 
sagen. Doch zumindest weist es hin auf die 
Botschaft des Glaubens unter den Bedin-
gungen der Gegenwart. Das geschieht 
schon allein durch den Ort, an dem es  
sich befindet, und durch die Gestalt des 
gotischen Maßwerkes, das sich über die 
unendlichen farbig leuchtenden Gläser legt.

Literatur
Ullrich, Wolfgang, An die Kunst glauben,  
Berlin 2011.
Marshall MacLuhan, Das Medium ist die  
Botschaft, Stuttgart 2011.
Sternberg, Thomas, „Vertrauter und leichter ist  
der Blick auf das Bild“, in:  
Ch. Dohmen, …kein Bildnis machen. Kunst und  
Theologie im Gespräch. Würzburg, 1987.
Kandinsky, Über das Geistige in der Kunst,  
Bern 1952.
Bultmann, Rudolph, Glauben und Verstehen 1,  
Tübingen 1993.
Schlier, Heinrich, Die Zeit der Kirche,  
Freiburg 1962.
Korn, Ulf-Dietrich, Die romanische Farbverglasung 
von St. Patrokli in Soest, Münster 1967.
Georg Meistermann, Die Kirchenfenster,  
Freiburg 1987.
Verdon Timothy, Kunst im Leben der Kirche, 
Regensburg 2011.
Nölle-Neumann, E., H. Meier-Leibnitz,  
Zweifel am Verstand, Zürich 1987
Ströter-Bender, Jutta, die Mutter Gottes,  
Köln 1992.
Sloterdijk, Peter, Du musst dein Leben ändern, 
Frankfurt 2009.

14 H a t  d i e  K u n s t  e i n e  B o t s c h a f t  o d e r  i s t  d i e  K u n s t  d i e  B o t s c h a f t ?



Über den Umgang mit christlicher Kunst des Mittelalters
Ein Erfahrungsbericht 

Josef Mense

Zuvor eine knappe Vorstellung: Nach dem 
Studium in Theologie, Pädagogik und Ger-
manistik war ich bis zu meiner Pensionie-
rung Lehrer an einem Gymnasium in Kassel 
und Fachleiter am dortigen Studienseminar. 
Während dieser Zeit habe ich regelmäßig 
für verschiedene religionspädagogische 
Zeitschriften Beiträge zur Bibeldidaktik, 
insbesondere auch zur biblischen Bilddidak-
tik geschrieben. Die christliche Kunst des 
Mittelalters hat mich schon immer fasziniert, 
und die Region um Kassel hat erstaunlich 
viel Interessantes zu bieten. Bei meinen 
Exkursionen war mir aufgefallen, dass es zu 
den meisten Objekten, die ich bemerkens-
wert fand, keine oder nur andeutende Inter-
pretationen gibt und dass der Dehio oft 
sehr einseitige Angaben macht etwa dieser 
Art, zu Alt-Rhoden: „Tympanon ... mit grob 
gearbeitetem Relief“. Nachgeschlagen in  
Die Bau- und Kunstdenkmäler im Regierungs
bezirk Kassel, ist zu lesen:  

„Romanisches Tympanon. […] Flachrelief, sehr 
primitive Arbeit“. Aber sollte dies tatsächlich 
alles sein, was man darüber sagen kann? 
Und wird nicht durch solch knappe Anga-
ben, die in quasi-lexikographischen Zusam-
menhängen durchaus verständlich und für 
sich genommen sicher korrekt sind, für den 
Leser ein völlig falscher Eindruck vermittelt: 
als gebe es nur diese eine relevante Seite 
eines Kunst-Werks, nämlich die handwerk-
liche. Und ob man es will oder nicht: Wird 
nicht durch die Art der Diktion indirekt auch 
nahegelegt anzunehmen, dass der „Wert“ 
eines solchen Objektes unterhalb jeglicher 
Norm liegt – würde man als kunstliebender 
Tourist nicht, den Dehio in der Hand, 
„Rhoden“ auf jeden Fall links liegen lassen? 
Das hat mich geärgert. In einem Aufsatz für 
die Hessische Heimat, Organ der Gesellschaft 
für Kultur- und Denkmalpflege in Marburg, 
konnte ich aufzeigen, dass hinter diesem 
Tympanon eine wohlüberlegte, kluge und 
für die damalige Zeit sogar subtil „fort-
schrittliche“, biblisch begründete Theologie 
steht, die sicher nicht dem Handwerker, der 
aus der Region stammen mochte, sondern 
einem welterfahrenen Theologen als Berater 
oder Auftraggeber zuzuschreiben ist, der als 
eigentlicher „Künstler“ im Hintergrund 
bleibt. Öffentliche autoritative Äußerungen 
wie die oben genannten sind auch deshalb 
fatal, weil sie, ohne dass es durchschaubar 
ist, neuzeitliche Auffassungen mit sich füh-
ren und rückwärts projizieren, z.B. die von 
der formalen und inhaltlichen Einheit des 
„Kunstwerks“ und vom Künstler als dem 
ingeniösen Erfinder und Gestalter. 

Tympanon, 11. Jahrhundert, an der Ruine der romanischen 
Kirche Alt-Rhoden in Diemelstadt. Wikimedia Commons

15



Ähnliche Erfahrungen gab es an anderen 
Orten. Eine meiner skizzenhaften 
Interpretationen, die ich jedes Mal nach 
einer „Foto-Safari“ für mich anfertige, habe 
ich einmal einer mir bekannten Kunst
historikerin zukommen lassen mit der Bitte 
um eine knappe allgemeine Einschätzung. 
Die lapidare Antwort: „Mit guten Gründen 
ist die Kunstwissenschaft bei Interpreta
tionen zurückhaltend. Wir wissen nicht,  
was die Menschen damals wirklich gedacht, 
gefühlt und gewollt haben – und können  
es auch gar nicht wissen!“ Das hat mich 
irritiert, zumal ich die Aussage auch als Wink 
verstand, mich als Theologe lieber nicht in 
diese Angelegenheiten einzumischen.  
Natürlich können wir eine vergangene Zeit 
nicht wirklich wiederbeleben, aber bloße 
Rekonstruktion kann ja auch nicht das Ziel 
von „Interpretation“ sein. Möglicherweise 
wird dieser Begriff zu sehr vom naturwis-
senschaftlichen Denken her denotiert: als 
Nachzeichnung dessen, was „tatsächlich“ 
stattgefunden hat. Vom germanistischen 
und vom theologischen Denken her ist 
Interpretation aber immer auch etwas 
Subjektives, eine lebendige Auseinander
setzung, eine Spiegelung eigener Frage
stellungen in den Hervorbringungen einer 
früheren Zeit. Sonst könnten wir die Theater 
und Opernhäuser schließen. So sind ja auch 
die damaligen Werke selbst entstanden, 
wenn sie nicht simpler Abklatsch von 
oberflächlich verstandener „Wirklichkeit“ 
waren. Das nennen wir Kultur. 

Meine Absicht ist, zu verdeutlichen, dass 
beide Seiten zur Erkenntnis des Ganzen 
notwendig sind, die Kunstwissenschaft mit 
ihren spezifischen Fragestellungen und 
Methoden, aber auch die Theologie. Ein 
naheliegendes Beispiel kann zeigen, wie 
theologische Kenntnisse dem Kunsthistori-
ker behilflich sein können und theologische 
Intuition neue Fragen aufzeigt, die weitere 
Untersuchungen lohnend erscheinen 
lassen. 

Zwei Reliefs mit einem Bibel-Zyklus an der Südseite des Paderborner Doms,  
13. Jahrhundert

16 Ü b e r  d e n  U m g a n g  m i t  c h r i s t l i c h e r  K u n s t  d e s  M i t t e l a l t e r s



Bei einer Beschäftigung mit dem Bibel-
Zyklus an der Marktseite des Paderborner 
Doms las ich die beeindruckende stilkri-
tische Studie von Prof. Peter Kurmann über 
die „Deutsche Skulptur des 13. Jahrhun-
derts“, in der er u.a. diese Reliefs mit Skulp-
turen an der Kathedrale Notre-Dame in 
Paris vergleicht und beiläufig die Frage 
stellt, „ob die [Paderborner] Reliefs vollstän-
dig erhalten blieben“. Im Dehio wird dieser 
methodische Zweifel durch Verknappung 
dann zu einer gebotenen Vermutung kano-
nisiert. Es lässt sich aber zeigen, dass die 
sechs Bilder, wenn man die beiden Dreier-
Sequenzen untereinander anordnet (so wie 
der Bibel-Exeget es von den Schöpfungs
tagen in Gen 1 und von den Seligprei-
sungen der Bergpredigt als Methode kennt), 
eine Fülle von Korrelationen offenbaren,  
so dass der gesamte Zyklus als in sich 
geschlossenes Ganzes dasteht – mit inter-
pretatorischen Konsequenzen: 

Der Blick lässt sich öffnen für mögliche 
Einflüsse verschiedener Mystiken, die dem 
Kunsthistoriker so nicht aufgehen können. 

In der Kirche des ehemaligen Prämonstra-
tenserkonvents von Clarholz wurden 1958 
Deckenmalereien freigelegt, die sich als 
umfängliches Bildprogramm aus Tiersym-
bolen sowie Monsterwesen und einigen 
vegetabilen Elementen darstellten und 
rätselhaft blieben. Dazu schrieb Dr. Hilde 
Claussen als damalige Leiterin der Kirchen-
restaurierung einen detaillierten Arbeits
bericht, in dem sie am Schluss auch Ansätze 
einer Interpretation bot. Insgesamt kam sie 
aber zu dem Ergebnis: „Ein zusammenhän-
gendes Programm darf man wohl kaum 
vermuten, denn augenscheinlich geht aus 
der Anordnung hervor, dass der Wunsch 
nach dekorativer Wirkung im Vordergrund 
gestanden hat.“  

Deckenmalerei mit Tiermotiven in der Kirche des ehemaligen  
Prämonstratenserkonvents Clarholz

17Ü b e r  d e n  U m g a n g  m i t  c h r i s t l i c h e r  K u n s t  d e s  M i t t e l a l t e r s



Es tut der Lebensleistung der Verfasserin 
keinen Abbruch, wenn man sich mit ihren 
Standpunkten auseinandersetzt. Das Zitat 
lässt eine subjektive Anschauung erkennen 
(„augenscheinlich“), der man nicht ohne 
weiteres folgen muss. Im Gegenteil: Wenn 
sich an einer Stelle Deutungen nahelegen, 
ist die Wahrscheinlichkeit gegeben, dass 
solches in den anderen Jochen des Kreuz-
rippengewölbes ebenfalls möglich ist. Im 
Grunde verbirgt sich hinter forcierten Äuße-
rungen wie den genannten ein rationalis-
tisches Missverständnis: Die Verfasserin 
stützt ihre Thesen mit umfangreichem Bild-
material, das eine formale Ähnlichkeit auf-
weist gegenüber den Bildern des Clarholzer 
Gewölbes. Das geschieht vorderhand in der 
Absicht, den „Motivschatz“, aus dem ge-
schöpft wurde, offenzulegen und die enge 
Bindung an überlieferte Formen nachzu
weisen. Daraus wird aber auch, mehr oder 
weniger offen, der weitergehende Schluss 
gezogen, es gelte auch die gleiche Bedeu-
tung. Konkretes Beispiel: Im Südarm des 
Querschiffs kommt eine Eule vor. Sie wird 
von der Verfasserin als Verkörperung des 
Bösen bzw. als Allegorie des Sünders apo-
strophiert, weil es andernorts Vanitas-Dar-
stellungen mit Eulen gibt. Dabei wird über-
sehen, dass Tiersymbole im Mittelalter meist 
mehrdeutig sind und dass der Physiologus 
die Eule auch als Christus-Figur kennt. Es 
hätte auffallen können, dass die Clarholzer 
Eule völlig anders gezeichnet und präsen-
tiert ist als in den Vergleichsfällen und 
durch eine exzentrische Farbgebung sogar 
noch augenfällig betont wurde. Es könnte 
sich also um eine gewollte Abweichung von 
traditionell vorgegebenen Mustern handeln. 
In der Germanistik werden solche Vorgänge, 
von denen die Literaturgeschichte lebt und 
die ja auch die Bibel maßgeblich bestim-
men, als kreative Transformationen bezeich-
net. Ob man das den „Dörpern“ im platten 
Münsterlande nicht zutraute? Zu bedenken 
ist, dass es sich bei den Clarholzer Konven-
tualen um Prämonstratenser handelte, 

Sandstein-Taufbecken in der romanischen Marienbasilika  
Fuldatal-Wilhelmshausen, 12. Jahrhundert

18 Ü b e r  d e n  U m g a n g  m i t  c h r i s t l i c h e r  K u n s t  d e s  M i t t e l a l t e r s



einen Orden, der sich nicht zuletzt der theo-
logischen Bildung verschrieben hatte. Des-
halb darf auch hier angenommen werden, 
dass der theologische Berater bzw. der 
Konvent als Auftraggeber und nicht „der 
Maler“ mit seinen Musterbüchern als ei-
gentlicher „Künstler“ anzusehen ist. Als 
heutiger theologischer Interpret wird man 
jedenfalls von dieser Seite her kommen und 
fragen, ob sich hinter den rätselhaften 
Deckenmalereien nicht ein durchdachtes, 
wenn auch in Symbolen verschlüsseltes 
Gesamtkonzept verbergen kann. Davon bin 
ich überzeugt.
  
Ein letztes Beispiel: In der romanischen 
Marienbasilika von Wilhelmshausen, Kreis 
Kassel, steht eine Sandsteintaufe, die eine 
bewegte Geschichte hinter sich hat. Ihre 
achtseitige Kuppa ist besetzt mit sieben 
Tiersymbolen, von denen vier teilweise oder 
ganz zerstört sind, offenbar bewusst abge-
meißelt. Die Umrisse lassen sich jedoch 
noch relativ gut erkennen, sodass die Fi-
guren rekonstruierbar sind – außer in einem 
Falle: Das Bild kann aber von der theolo-
gischen Gesamtkonzeption her als Eule 
bestimmt werden, die der Physiologus mit 
der dienenden Liebe Christi identifiziert. Als 
ich davon einem Kunsthistoriker erzählte, 
mahnte er mich, falls ich eine wissenschaft-
lich seriöse Veröffentlichung plane, unbe-
dingt die ikonografischen Beziehungen, also 
Herkunft der Bilder, Einflüsse etc. zu klären! 
Wieder dieses Missverständnis: Was sollte 
die Kenntnis einfacher formaler Verwandt-
schaften zur Erschließung des theolo-
gischen Gehaltes beitragen können?  
Bildprogramme auf christlichen Kultgegen-
ständen sind Homilien und Katechesen, und 
es sollte uns um die Wiedergewinnung 
dieses geistlichen Schatzes gehen. 

Die Beispiele verdeutlichen exemplarisch 
die Notwendigkeit eines Zusammenwirkens 
beider Disziplinen. Dabei wurde hier aller-
dings ein einseitiges Bild gezeichnet. 

Hinzuzufügen ist, dass es aus Sicht der 
Kunstwissenschaft ganz gewiss „gute Grün-
de“ gibt, zurückhaltend zu sein. An Kirchen-
führern, Geschenkbänden und „Medita
tionen“, die der subjektiven Spekulation oft 
weiten Spielraum bieten, ist kein Mangel. 
Auf der anderen Seite: Sicherheitshalber auf 
jegliche Interpretation zu verzichten, wie 
das oben zitierte Statement nahezulegen 
versucht, kann nicht die Lösung sein. 
Wenn es keinerlei Brücken in die Vergan-
genheit geben sollte, würde sich u.a. die 
Frage aufdrängen, warum für die Sicherung 
von Kunstobjekten soviel Geld aufgewendet 
wird. Man stelle sich zudem eine Gruppe 
von Jugendlichen vor, die bei einer Führung 
hören: Was das bedeutet, wissen wir nicht 
und wir können es auch gar nicht wissen! 
Welches Bild von Geschichte und Tradition 
wird ihnen dadurch vermittelt? 

In seinem jüngsten Buch über Meister 
Eckhart sagt Kurt Flasch, jede Zivilisation 
müsse „Interpretationen entwickeln“, wenn 
sie ihre geistigen Grundlagen flexibel und 
anwendbar halten wolle. Er bezog das auf 
die Bibel und die (angreifbare) Auslegungs-
kunst des umstrittenen Dominikaners.  
Dasselbe gilt nicht minder für die christliche 
Bildkunst. 

Website des Verfassers: www.jomense.de

19Ü b e r  d e n  U m g a n g  m i t  c h r i s t l i c h e r  K u n s t  d e s  M i t t e l a l t e r s



Der Hildesheimer Dom ist das Erbe einer 
zwölf Jahrhunderte währenden ereignis-
reichen und wechselvollen Geschichte. Der 
Dom und seine Annexbauten, die den schö-
nen zweigeschossigen gotischen Kreuzgang 
umschließen, enthalten bauliche Zeugnisse 
aus vielen Epochen. Im Zusammenhang mit 
den erhaltenen Kunstschätzen sind sie ein 
erfahrbares Zeugnis unserer kulturellen 
Vergangenheit und Herkunft von unschätz-
barem Wert. Gemeinsam mit der Hildes
heimer Michaelskirche ist der Dom seit  
1985 auf der Welterbeliste der UNESCO 
verzeichnet.

Ein starker Einschnitt war die Katastrophe 
des Zweiten Weltkriegs. Die bis dahin sehr 
reiche barock überformte Ausschmückung 
des Innenraums wurde fast vollständig 
zerstört, das nördliche Seitenschiff musste 
nach 1945 vollständig wieder aufgebaut 
werden. Die große Leistung des Wieder
aufbaus in den 1950er/60er Jahren hat 
allerdings das räumlich Wesentliche des 
Bauwerks für die Zukunft gerettet.

Sanierung und Neugestaltung des Mariendoms in Hildesheim  
und Neukonzeption des Dommuseums
Johannes Schilling

Dom zu Hildesheim, Zustand vor den 2009 begonnenen Baumaßnahmen

20



Das äußere Erscheinungsbild wurde erhal-
ten oder soweit wie möglich rekonstruiert. 
Im Inneren erfolgte eine Purifizierung, wel-
che auch eine Reihe zeitbedingter konzep
tioneller Neuinterpretationen beinhaltete. 
So wurde beispielsweise in den Nachkriegs-
jahren der berühmte Heziloleuchter, der 
jahrhundertelang die Mitte des Hauptschiffs 
bestimmte, in die Vierung gehängt und dort 
als festliche (elektrische) Altarraumbeleuch-
tung verwendet. Die künstlerisch einzigar-
tigen Portale, die „Bernwardstüre“, wurden 
aus ihrer angestammten Position – mit der 
Bildseite nun nach innen – in die Außen-
wand der westlichen Vorhalle versetzt.  
Verschiedene historisierende Einbauten,  
wie beispielsweise eine neue Orgelempore, 
wurden hinzugefügt. Gleichzeitig wurden 
charakteristische Zusammenhänge, wie 
beispielsweise die seitlich der Altarstufen 
angeordneten Kryptazugänge, überbaut.
Nachdem sich mehr als fünfzig Jahre nach 
dem Wiederaufbau ein nicht mehr zu umge-
hender Sanierungsbedarf angestaut hatte, 
war klar, dass die sehr komplexe Aufgabe 
einer Sanierung nur durch ein ganzheit-
liches Konzept zukunftstauglich zu lösen 
war. Es bestand nicht nur rein technisch, 
sondern auch funktional und räumlich in 
jeder Hinsicht Ertüchtigungs- beziehungs-
weise Erneuerungsbedarf, der im Zusam-
menhang mit einer Sanierung verantwort-
lich gelöst werden musste. Dies betraf den 
gesamten Komplex des Doms und seiner 
Annexbauten mit seinen vielfältigen Funk
tionen wie Liturgie, Dommusikschule, Dom-
museum, Besucherservice, Veranstaltungen 
etc.. Dabei lag der Schwerpunkt auf der 
Bestimmung des Doms als Kathedrale des 
Bistums mit ihren vielen liturgischen und 
geistlichen Aufgaben. Im Jahr 2005 wurde 
ein Architektenwettbewerb ausgelobt. 

Das mit dem ersten Preis ausgezeichnete 
und zur Ausführung empfohlene architek
tonische Gesamtkonzept wurde inzwischen 
in einem jahrelangen intensiven Arbeits

prozess schrittweise konkretisiert. Die Sanie-
rung befindet sich seit 2009 in der bau-
lichen Ausführung. Die Baumaßnahme ist 
für alle Beteiligten äußerst anspruchsvoll, 
unter anderem auch, weil bei hohen und 
sehr vielfältigen technischen Anforderun-
gen in unterschiedlichen Bereichen gleich-
zeitig gebaut wird und dabei mit äußerster 
Sorgfalt vorgegangen werden muss. Die 
Baustelle wird begleitet von umfangreichen 
wissenschaftlichen Grabungsarbeiten,  
Bauforschungsmaßnahmen und Restaurie-
rungsarbeiten, aus deren Erkenntnissen 
bisweilen auch Planungsänderungen 
folgen. Gleichzeitig gibt es eine intensive 
Öffentlichkeitsarbeit, die immer wieder 
auch besonders interessante Einzelmaß
nahmen thematisch aufgreift und, beispiels-
weise in Fernsehsendungen, transparent 
macht. Der Termin für die Fertigstellung 
und Neueröffnung ist das 1200-jährige 
Domjubiläum im Jahre 2015.

Konzeption
Die architektonische Konzeption für den 
eigentlichen Sakralraum des Doms beruht 
auf der Idee einer sorgfältigen Wahrneh-
mung der Charakteristika des mittelalter-
lichen Raumgefüges. Dieser konzeptionelle 
Schwerpunkt erscheint gerade hier, wo so 
vieles im Detail zerstört wurde, sinnvoll und 
tragfähig. Die Dimensionen und Raumfol-
gen sowie wesentlichen Sinnzusammen
hänge des mittelalterlichen Bauwerks sind 
materiell noch erhalten und sollen wieder 
stärker als bisher erkennbar werden.  
Aus diesem Ansatz heraus ergibt sich eine 
ganzheitliche konzeptionelle Konsequenz,
die, bevor man sie im Gesamtergebnis 
erfahren kann, vielleicht leichter anhand 
einzelner Themenkomplexe beschreiben 
kann. Der mittelalterliche Raum hat den 
Charakter einer axialen Folge von 
Bestimmungen, Ereignissen, Orten und
Raumkonstellationen, welche Vernunft, 
Natur, Gesellschaft und Glauben vereinen 
will. Er bildet einerseits die mittelalterliche 

Neugestaltung Mariendom und Dommuseum in Hildesheim

21N e u g e s t a l t u n g  M a r i e n d o m  u n d  D o m m u s e u m  i n  H i l d e s h e i m



Weltsicht ab. Er stellt andererseits eine nicht 
nur ideell, sondern auch räumlich-körperlich 
authentische Verbindung zur Gegenwart 
her. Eine Beziehung, welche immer wieder 
neu erfahrbar bleibt und immer wieder neu 
interpretiert werden kann, solange das 
Bauwerk existiert. Dazu ist der Erhalt oder 
die Freilegung der räumlichen Identität des 
Bauwerks notwendig.

Charakteristika
Das Westparadies hatte bis 1945 die Funkti-
on einer Vorhalle. Sie bildete den räum-
lichen Auftakt zum eigentlichen Eintritt in 
die Kathedrale. Die bildlichen Erzählungen 
auf den bernwardinischen Portalen aus dem 
11. Jhdt. gaben diesem Eintritt eine beson-
dere Bedeutung und Begründung. Nach 
außen hin ist das Westparadies der Kathe-
drale als eigenständiger Baukörper vorge-
setzt. Man gelangte durch das Portal unmit-
telbar in das beeindruckend dimensionierte 
Mittelschiff. Die räumliche Wirkung des 
dreijochigen Langhauses erhielt durch den 
in seiner Mitte angeordneten Heziloleuchter 
aus dem 11. Jhdt. einen mit dem Baukon-
zept ursprünglich verbundenen Schwer-
punkt.

Die Vierung zwischen Mittelschiff und Quer-
haus wird bestimmt durch die herausgeho-
bene Bedeutung der Krypta, eine in dieser 
Form besonders charakteristische Raumkon-
stellation, die mit der Entstehungsgeschich-
te des Doms im Zusammenhang steht.

Nördliches und südliches Querhaus haben 
in Fortsetzung der Mittelachse eine eigen-
ständige räumliche Funktion. Mit ihren nach 
Osten gerichteten Kapellen bilden sie eine 
symmetrische Überleitung der axialen 
Raumfolge zum, den Chor umgebenden, 
Kreuzgang. Der Chor als separates Haus der 
Chorherren – ehemals so etwas wie eine 
Kirche innerhalb der Kirche – mit dem 
Thietmarleuchter (um 1500) als kleinerem 
Pendant zu dem im Hauptschiff angeord-

neten Heziloleuchter, verlängert die Axia
lität der Kathedrale bis hin zur Chorapsis.  
Es besteht eine ideelle Weiterführung der 
Achse über den „tausendjährigen Rosen-
stock“ bis hin zur gotischen Annenkapelle, 
die das Zentrum des zweigeschossigen 
gotischen Kreuzgangs bildet. Die 
frühmittelalterliche Konstellation der Zu-
gänglichkeit einer dem Chor vorgelagerten 
Rundkapelle über einen Umgang der Krypta 
findet in dieser Gesamtkonstellation ihren 
Nachhall.

Neuordnungskonzept in axialer Folge

Bernwardtüre 
Das Westparadies wurde in den 1960er 
Jahren dem Hauptschiff als Anhang zuge-
ordnet. Dabei hatte man die wertvolle 
Bernwardtüre, welche bis dahin den west-
lichen Abschluss des Hauptschiffs bildete, 
einschließlich des steinernen Bogenwerks 
an die Außenseite des Westparadieses ver-
setzt. Dort wurde sie mit der Bildseite nach 
innen gedreht, was ihrem Sinnzusammen-
hang widerspricht. Da sie als Aussentüre 
erheblichen Temperaturschwankungen und 
Witterungseinflüssen ausgesetzt ist, soll sie 
allein schon aus konservatorischen Gründen 
wieder an ihrer ursprünglichen Position 
eingesetzt werden. Dabei soll die Bildseite 
wieder nach Westen gewendet werden.  
Die Anordnung seitlicher Zugänge in das 
Westparadies ermöglicht die Erreichbarkeit 
vom Dominneren aus. Das Westparadies 
wird dabei wieder zu einer auf die 
Bernwardtüre als eigentliches Kirchenportal 
hin ausgerichteten Vorhalle im Sinne eines 
erzählerischen Bindeglieds zwischen Stadt 
und Kathedrale. 

22 N e u g e s t a l t u n g  M a r i e n d o m  u n d  D o m m u s e u m  i n  H i l d e s h e i m



Dombezirk Hildesheim, Übersichtsplan Erdgeschoss-Ebene

23N e u g e s t a l t u n g  M a r i e n d o m  u n d  D o m m u s e u m  i n  H i l d e s h e i m



Orgel und Domchor
Die Chorempore war in ihrer romanisie-
renden Form eine Erfindung der Nach-
kriegszeit, welche das originale romanische 
Mittelschiff und seinen westlichen Ab-
schluss baulich neu interpretierte. Aus litur-
gischer Sicht und auch aus musikalischen 
Gründen soll der Chor zukünftig im Bereich 
der nördlichen Seitenkapellen aufgestellt 
werden. Hier wird eine zusätzliche
Chororgel zur Begleitung musikalischer 
Aufführungen von Chor und Orchester 
angeordnet. Die Orgel im Westwerk des 
Doms erhält ein neues Prospekt welches 
sich räumlich unterordnet. Die in ihrer der-
zeitigen Dimension und Ausprägung eher 
störende Chorempore wird insgesamt nicht 
mehr benötigt.

Hauptschiff
Durch die in jeder Hinsicht sinnvoll erschei-
nende Rückführung des Heziloleuchters in 
seine ursprüngliche Position in der Mitte 
des Langhauses entsteht hier ein räum-
liches Gewicht, welches durch die axiale 
Anordnung des einzigartigen bernwardi-
nischen Taufbeckens ergänzt wird. Der Ort 
der Taufe befindet sich inmitten der Ge-
meinde sowie auch auf dem Weg zum Altar.

Die Wegfolge könnte durch einen neuen 
zentralen Standort für den Osterleuchter ein 
zusätzliches räumliches Kraftfeld erhalten 
und sich über den Altarraum bis zum 
Schrein der Dompatrone, welcher in der 
Chorapsis erfahrbar ist, fortsetzen. Von dort 
wird sie in ideeller Form über den Tausend-
jährigen Rosenstrauch zum Chor der Mari-
enkapelle weitergeführt. Im Sinne der Er-
fahrbarkeit des beeindruckenden Raums ist 
es sicher richtig, weite Bereiche des Bodens 
von all zu dichter ständiger Bestuhlung frei 
zu halten. Wie man anhand vieler Beispiele 
sehen kann, wird der Raum dann auch bei 
Gottesdiensten mit wenigen Gemeindemit-
gliedern nicht als leer, sondern vielmehr als 
besonders erhaben empfunden. Auch das 
Empfinden für die Nähe des Altars ist in 
Relation zum gesamten Raumeindruck zu 
verstehen. Kathedralen romanischen Ur-
sprungs haben diesen scheinbaren Nachteil 
der Entfernung des Altars von der Gemein-
de oft fast zwangsläufig. Gleichzeitig wird 
dieser Eindruck durch die im wörtlichen 
Sinne extremen Raumeigenschaften dieser 
Kirchen mehr als ausgeglichen, sobald sich 
diese Raumpotentiale angemessen entfal-
ten können. Es ist vorgesehen, den nach-
träglich in den sechziger Jahren angehobe
nen Fußboden wieder auf sein ursprüng
liches niedrigeres Niveau zu legen, um die 
ursprünglichen Raumproportionen wieder 
herzustellen und die Säulenbasen und die 
sonstigen Anschlüsse, beispielsweise an die 
Krypta, wieder freizulegen.

oben: Längsschnitt, unten: Querschnitt

24 N e u g e s t a l t u n g  M a r i e n d o m  u n d  D o m m u s e u m  i n  H i l d e s h e i m



3D-Simulationen des Dom-Inneren. oben: nach Westen, unten: nach Osten

25N e u g e s t a l t u n g  M a r i e n d o m  u n d  D o m m u s e u m  i n  H i l d e s h e i m



Altarraum und Chor
Ein fundamentaler Eingriff der sechziger 
Jahre bestand in der Schließung der für das 
romanische Konzept und dessen Verständ-
nis wichtigen jahrhundertealten seitlichen 
Abgänge vom Hauptschiff in die Krypta. 
Damit einher ging die Überschreibung der 
Krypta in ihrer ganzen Breite und im gesam-
ten Vierungsbereich mit einer gewaltigen 
Stufenanlage, auf der – liturgisch heute 
schwierig – hoch oben der Altar thront.  
Eine mit grünem und rosafarben stark 
gemustertem Marmor kontrastreich zum 
Ausdruck gebrachte Facette des Zeit
geschmacks bestimmte sehr stark den 
Gesamteindruck der Kathedrale.

Der berühmte Heziloleuchter aus dem  
11. Jahrhundert, der über viele Jahrhunderte 
im Längsschiff seine eigenständige, faszinie-
rende Wirkung entfaltet hatte, wurde in die 
Vierung gehängt und, dank seiner 1904 
erfolgten Elektrifizierung, für eine effekt-
volle Altarraumbeleuchtung genutzt. Im 
Verlauf einer fachgerechten Restaurierung 
wurde der Heziloleuchter kürzlich wieder 
deelektrifiziert und mit Wachskerzen 
bestückt. Der Epiphaniusschrein aus dem  
12. Jahrhundert wurde unter dem Altar 
aufgestellt.

Im Zuge der liturgischen Neuordnung des 
Altarbereichs wird die romanische Raum-
konzeption an dieser Stelle wieder heraus-
gearbeitet, indem man die seitlichen Zu-
gänge zur Krypta wieder freilegt. Der Stu-
fenberg über der Krypta wird entfernt und 
der Altar in größerer Nähe zur Gemeinde 
aufgestellt. Der ursprünglich im westlichen 
Vierungsbogen eingebaute Lettner aus der 
Renaissancezeit steht derzeit in der Anto
niuskirche. Er soll in die Erweiterung des 
Dommuseums einbezogen werden.  
Es gab Überlegungen, ihn in den östlichen 
Vierungsbogen einzubauen, dies hat sich 
jedoch aus denkmalpflegerischer Sicht als 
nicht machbar herausgestellt, da hierzu die 

historische Substanz des Vierungsbogens 
verändert werden müsste.

Krypta
Die Krypta erhält zwei zusätzliche Zugänge 
vom Hauptschiff aus in der ursprünglichen 
Position. Der Godehardschrein sollte am 
jetzigen Ort belassen, aber anders als durch 
das bisherige, die feinen Gliederungen des 
Schreins stark beeinträchtigende Gitter, 
gesichert werden.

Bischofsgruft
Zugänglich von der Krypta wird im Bereich 
vor den Altarstufen unter dem Mittelschiff 
eine Bischofsgruft eingerichtet, die eine 
würdige Bestattung der Bischöfe innerhalb 
des Doms ermöglicht.

Querhaus
Ein Aspekt der mittelalterlichen Raumcha-
rakteristik ist die Tatsache, dass das Quer-
haus ursprünglich nicht im eigentlichen 
Sinne als Raum für die Gemeinde konzipiert 
ist, sondern mit seinen nach Osten ausge-
richteten Kapellen, vielmehr eine 
Weiterführung des Prinzips der Axialität im 
Übergang zum Kreuzgang bedeutet. Dies 
soll wieder besser erfahrbar gemacht wer-
den. Die Kapellen des Querhauses sollen 
dabei in ihrer liturgischen Funktion als 
Andachtsorte gestärkt werden. Die 
Einbauten von Treppen und der Windfang
anlage in das nördliche Querhaus aus der 
Zeit vor 1960 werden zurückgebaut, der 
untere Kreuzgang wird dadurch wieder in 
seiner ursprünglichen Form an das nörd-
liche Querhaus angebunden und damit 
insgesamt die Symmetrie zum südlichen 
Querhaus wieder hergestellt.

26 N e u g e s t a l t u n g  M a r i e n d o m  u n d  D o m m u s e u m  i n  H i l d e s h e i m



Christussäule
Obwohl die Christussäule nicht Bestandteil 
der ursprünglichen Ausstattung des Doms 
und dort in konzeptionell sinnfälliger Weise 
schwer einzubinden ist, soll sie an ihrem 
derzeitigen Standort im südlichen Querhaus 
belassen werden, dort allerdings in zentrale-
rer Position als bisher aufgestellt werden.

Seitenkapellen
Die gotischen Seitenkapellen waren 
ursprünglich mit Altären ausgestattet, die 
verschiedenen Heiligen gewidmet waren. 
Reste der ursprünglichen Ausstattung konn-
ten gerettet werden und sollen an ihren 
ursprünglichen Standorten wieder 
eingefügt werden.

Godehardichor
Der über dem Nordparadies angeordnete 
gotische „Godehardichor“ wird vom nörd-
lichen Querhaus abgetrennt und als Chor-
probenraum genutzt. Er soll zusätzlich eine 
liturgische Funktion erhalten.

Annexbauten
Die den Kreuzgang umgebenden Bauten, 
insbesondere die ehemalige Antoniuskirche, 
werden zukünftig das neue Dommuseum 
beherbergen, welches die Kunstschätze aus 
zwölf Jahrhunderten der Öffentlichkeit in 
angemessener Form zugänglich machen 
soll. Im Zusammenhang damit wird auch 
ein neuer, vom Sakralraum der Kathedrale 
unabhängiger, Zugang zum Kreuzgang  
„mit dem Tausendjährigen Rosenstock“ 
geschaffen.

Raumsimulationen der ehemaligen Antoniuskirche,  
nach dem Umbau künftig vom Dommuseum genutzt

oben: Inneres nach Westen

27N e u g e s t a l t u n g  M a r i e n d o m  u n d  D o m m u s e u m  i n  H i l d e s h e i m



Schon seit längerer Zeit bestand der Wunsch 
der Kirchengemeinde, aufgrund der starken 
Verschmutzung des Kircheninnenraumes, 
die Kirche zu renovieren. Im Zuge der ge-
planten Innenrenovierung sollten neben 
dem Renovierungsanstrich weitergehende, 
funktionelle, bauliche und gestalterische 
Maßnahmen durchgeführt werden. Insbe-
sondere bestand der Wunsch, einen kleine-
ren Raum in Form einer Werktagskapelle 
mit ca. 60 Sitzplätzen zu schaffen. Nach 
Prüfung mehrerer Varianten erwies sich der 
Einbau eines trapezförmigen Baukörpers in 
das letzte Joch des Mittelschiffs als die 
optimale Lösung. 

Es entstand, was viele nicht erwarteten, ein 
magischer Raum in einer historischen Kir-
che. Unter Einbeziehung des Raumes unter-
halb der Empore erstellte man eine ca. 75 m2 
große Werktagskapelle. Der Raum wird mit 
einer im Fußboden eingelassen Wärmesta
tion unabhängig vom Kirchenraum beheizt. 
Die Einbindung eines modernen Baukörpers 
in den neugotischen Raum fordert eine 
besondere Gestaltung.

Der Künstler Thierry Boissel konnte gewon-
nen werden, die 18 Meter lange und drei 
Meter hohe Wand künstlerisch zu gestal-
teten: Sein Entwurf konnte überzeugen.  
Seit Anfang 2011 erhebt sie sich in der 
Pfarrkirche von Altenhundem.

Aus der Ferne erscheinen die Strukturen auf 
den Gläsern wie abstrakte Kompositionen, 
die nur schemenhaft etwas Figürliches 
durchscheinen lassen. Von Nahem betrach-
tet nehmen sie mitunter konkrete Gestalt 
an, um sich aus einer anderen Perspektive 

Magischer Glasraum in einer historischen Kirche:  
St. Agatha in Altenhundem
Willibrord Sonntag

oben: Grundriss der gesamten Kirche
unten: Längsschnitt der integrierten Werktagskapelle

Der aus Sicht der Werktagskapelle  
nicht veränderte Kirchenraum

28



heraus wieder zu verflüchtigen, dem Blick 
des Betrachters zu entziehen. Je nach Posi
tion und Lichteinfall verändern sich Wahr-
nehmung und Wirkung, verwandeln sich die 
Bilder, die hier in der neugotischen Pfarr
kirche St. Agatha in Altenhundem das neu 
errichtete Kunstwerk aus Glas prägen: Eine 
monumentale Trennwand aus heiß struktu-
riertem Glas, die im hinteren Teil des Sakral-
baus die Werktagskapelle zum Kirchenraum 
abschließt. Entstanden ist ein Raum im 
Raum, ein kleiner Ort für Gottesdienste mit 
einer transluzenten Glaswand, die beide 
Bereiche miteinander verbindet. 

Der Entwurf für diese moderne Glasgestal-
tung im historischen Bau stammt von dem 
Künstler Thierry Boissel, dem Leiter der 
Studienwerkstatt für Glasmalerei, Licht und 
Mosaik an der Akademie der Bildenden 
Künste in München. Realisiert wurde das 
Werk in Altenhundem in Zusammenarbeit 
mit dem Architekturbüro Sonntag + Partner 

in Siegen. Die Ausführung übernahm die 
Glasmalereiwerkstatt Peters in Paderborn, 
und zwar in einer besonderen Technik, die 
der Künstler eigens zur Herstellung von 
geprägtem Gussglas entwickelt hat. 

Es handelt sich dabei um ein spezielles 
Verfahren, mit dem die am Computer 
bearbeiteten Bildmotive als Raster auf eine 
Matrize übertragen und anschließend in 
Struktur auf Glas eingeschmolzen werden. 
Auf diese Weise entstehen fotorealistische 
Bilder, zusammengesetzt aus vielen Punkt- 
und Linienrastern in plastischer Formge-
bung, die aus verschiedenen Blickwinkeln 
sehr unterschiedliche Ansichten offenbaren. 

Mit Hilfe dieser Technik wurden auch für die 
Glaswand in Altenhundem großformatige 
Reliefs auf Floatglasscheiben geprägt, die in 
spiegelbildlicher Form auf beiden Seiten 
sicht- und fassbar zum Vorschein kommen.

Magischer Glasraum in einer historischen Kirche:  
St. Agatha in Altenhundem
Willibrord Sonntag

29Magischer Gl asr aum in einer historischen Kirche:  St. Agatha in Altenhundem



Ein gläserner Vorhang
Zu sehen sind mehrere Szenen einer 
Geschichte, die sich in zeitgenössischen 
Bildern dem Schicksal der Kirchenpatronin, 
der hl. Agatha, widmen. Sie spielen sich ab 
vor dem Hintergrund eines in fließenden 
Falten herabfallenden Vorhangs, der sich als 
zentrales Motiv über die gesamte Komposi-
tion hinwegzieht: ein uraltes Sinnbild für 
das Verborgene, für das verhüllte Heilige, 
das hier an einigen Stellen enthüllt und 
offenbart wird. Im Zentrum des Geschehens 
steht neben der Eingangstür die Stellvertre-
terin der hl. Agatha in moderner Kleidung 
und öffnet den Vorhang, hinter dem in 
illusionistischer Darstellung der Innenraum 
der Kirche sichtbar wird. 

Das heißt: Die Heilige zeigt den Weg, sie 
verweist in den Chorraum der Kirche, der 
sich tatsächlich in derselben Perspektive 
hinter der Tür befindet. Neben der hl. 
Agatha finden sich ihre charakteristischen 
Attribute, die Werkzeuge und Zeichen ihres 
Martyriums, die – wie abgelegt und verges-
sen– an einem Stuhl lehnen. Von ihnen geht 
heute kein Schrecken mehr aus, die Angst 
ist gebannt, und doch könnten sie jederzeit 
wieder aufgenommen werden. In diesen 
Szenen spielt der Künstler auf das Leben 
und Sterben der Märtyrerin an, das hier aus 
der Vergangenheit in die Gegenwart, in den 
realen Raum der Kirche übertragen wurde. 
Zu einer Seite der Heiligen erhebt sich eine 
große Bibliothek als Hinweis auf das Wissen 

30 Magischer Gl asr aum in einer historischen Kirche:  St. Agatha in Altenhundem



der Welt und ihre Geschichte, während auf 
der anderen Seite eine Gruppe von zeitge-
nössisch gekleideten Menschen als Zeitzeu-
gen in Erscheinung tritt. Acht Männer und 
Frauen unterschiedlichen Alters stehen eng 
beieinander, festgehalten in einer bestimm-
ten Haltung oder Situation zwischen ihrem 
Erscheinen und Verschwinden; Menschen 
aus unserer Zeit, die in ein Gespräch vertieft 
sind, sich im Dialog befinden, nachdenklich 
aus dem Bild blicken, sich einander zuwen-
den oder voneinander abkehren, um sich 
auf das zentrale Geschehen zu konzentrieren.

Warum sind sie hier zusammengekommen? 
Was bezeugen und worüber reden sie? 
Diskutieren sie vielleicht über das Schicksal 
der Heiligen? Sind sie möglicherweise betei-
ligt? Wissen sie Bescheid und beziehen 
Stellung? Stimmen zu oder lehnen ab? All 
diese und andere Fragen bleiben offen für 
den Betrachter, der ihnen - beim Eintreten 
durch die Seitentür der Kapelle – unmittel-
bar gegenübersteht. Mit dieser Glasgestal-
tung hat der Künstler ein individuell auf den 
Raum bezogenes Werk geschaffen, eng 
verbunden mit dem Ort und seiner Funktion, 
das einiges andeutet und zugleich offen 
lässt. Vieles kommt hier im Gegenüber zum 
Vorschein, das aus einer anderen Ansicht 
heraus wieder verschwindet. Oftmals treten 
einzelne Personen und Gegenstände aus 
der Struktur des Glases hervor, die nur ein 
paar Schritte weiter wieder untertauchen. 
Immer geht es um Illusion und Wirklichkeit, 
um das Anwesende und seine Abwesenheit. 
Mal ist alles deutlich und klar erkennbar, 
dann wieder erscheint es diffus und wird 
unsichtbar - in einer spannungsreichen 
Wechselwirkung mit Licht und Schatten.

Glas als Medium für Licht
Von Anfang an spielt das Licht und sein 
Zusammenspiel mit dem Raum eine bedeu-
tende Rolle in den Werken von Thierry Bois-
sel. Mehr noch: Es ist eines seiner zentralen 
Anliegen, „lebendige Lichträume zu schaf-

fen, die interaktiv sind, in denen man sich 
bewegen und einiges entdecken kann“. 
Dabei arbeitet der Künstler vor allem mit 
Schmelzglas oder heiß strukturiertem Glas, 
das er in seinen abstrakten und gegen-
ständlichen Arbeiten mit oder ohne Farbe 
einsetzt: als vielfältiges künstlerisches Medi-
um, um das unsichtbare Licht in der Archi-
tektur aufzunehmen und auf mehreren 
Ebenen im Raum sichtbar zu machen. Auch 
und vor allem in der Kirche von Altenhun-
dem gibt es vielfältige Effekte und Reflexe, 
wenn das Licht aus seinen unterschied-
lichen Quellen auf oder durch die gläserne 
Fläche fällt, sich in den Ebenen vielfach 
bricht oder spiegelt, mitunter Farben wie-
dergibt oder hervorbringt. Entsprechend 
der Strukturen im Relief nimmt hier das 
Licht verschiedene körperhafte Formen an 
und setzt sich darüber hinaus in Bewegung, 
beginnt zu vibrieren, zu flimmern und 
schimmern oder auch zu glitzern und glän-
zen. So erzeugt die gläserne Gestaltung ein 
wechselreiches dynamisches Lichtspiel, das 
vielfältig seine Umgebung mit einbezieht 
und in den Raum hineinwirkt. Mit jeder 
Veränderung, mit jedem Standort- und 
Lichtwechsel wandeln sich das Bild und 
seine in Glas geprägte Darstellung, die mal 
mehr oder weniger konkret oder abstrakt 
wahrgenommen werden als eine vielschich-
tige Komposition aus Glas und Licht, die 
von mehreren Seiten betrachtet werden 
kann: Ein offenes Kunstwerk, das im Zusam-
menwirken mit dem Raum in einem immer 
wieder neuen Licht erscheint.

Ausmalung St. Agatha, Altenhundem 
Die Kirche St. Agatha hat im Innenraum 
eine neue Farbfassung erhalten. Der Kir-
chenraum hatte bei der umfassenden In-
nenrenovierung im Jahre 1983 einen weißen 
einheitlichen Anstrich erhalten. Die Archi-
tekturgliederungen und Fenstereinfas-
sungen wurden mit einem dunklen Rotton 
ausgemalt. Die im neugotischen Stil er-
baute Kirche hat die modische 

31Magischer Gl asr aum in einer historischen Kirche:  St. Agatha in Altenhundem



Bilderstürmerei überstanden, so dass die 
Ausstattung noch erhalten ist. Die farbige 
Gestaltung als stimmiges und steigerndes 
Element will auch in diesem Raum ordnend 
und der Architektur dienend verstanden 
werden. Dazu gehört Rücksichtnahme auf 
die Fenster und Einrichtung. Jetzt stehen 
die tragenden Pfeiler und Scheidbögen 
farbig betont in einem gelben Sandsteinton 
vor hellen Wandflächen. Sie ziehen den 
Blick hiermit über vergoldete, blau-rot be-
malte Kapitelle zu den Gewölberippen bis 
hin zu den Schlusssteinen mit gemalten 
Vorschuhen. Die Farbfassung der Rippen 
erfolgte in einem roten Sandsteinton. Alte 
Fotos lassen darauf schließen, dass auch der 
damalige Kirchenbaumeister die Gestaltung 
im Dreiklang der Farben als Intuition gehabt 

hat (mit zusätzlicher Ornamentausmalung 
an Scheidbögen und Sockelflächen). Der 
gerne angestellte Vergleich mit einem orga-
nisch gewachsenen Wald und der gotischen 
Kirchenarchitektur erscheint gar nicht ab-
wegig. Die Lebendigkeit der Architektur 
sollte mit dieser Farbfassung ablesbar sein.

Bauliche Maßnahmen zur Renovierung 
Im Rahmen der Vorplanung zur Erfassung 
und zur Ermittlung der Kosten erfolgten 
Untersuchungen über die Beschaffenheit 
des Putzes und des Anstrichs. Dabei wurde 
Schimmelbefall festgestellt. Ein gleiches 
Ergebnis zeigte eine Probereinigung an der 
historischen Einrichtung und der Orgel. 
Neben einer gründlichen Reinigung wurden 
fungizide Vorbehandlungen und ein zusätz-
licher Anstrich mit einem Mycal-System zur 
Schimmelsanierung erforderlich. Messungen 
über mehrere Monate ergaben, dass die 
Luftfeuchte im Raum häufig in den kri-
tischen Bereich kommt, der zur Tauwasser-
bildung führt. Ursache hierfür ist unter 
anderem ein unzureichendes Lüften. Um 
eine regelmäßige Lüftung sicherzustellen, 
wurde dies automatisiert. Eine Steuerung 
aktiviert bei zu hoher Luftfeuchte die 
Lüftung der Heizungsanlage und öffnet die 
Fenster. Im Zuge der letzten Innenrenovie-
rung hatte die Kirche einen durchgängigen 
Steinboden aus rotem Sandstein erhalten.  
Der Wunsch, jetzt Holzpodeste unter den 
Bänken einzubauen, wurde im Bereich des 
Mittelschiffs realisiert. Dies ist auch vorteil-
haft für die Raumakustik. 

So erstrahlt die Kirche in neuem Glanz. Dies 
wurde möglich durch das gute Zusammen-
wirken aller an der Renovierung Beteiligten, 
den Gremien der Kirchengemeinde, dem 
Bauamt des Bistums, der Unteren Denkmal-
behörde und dem Westfälischen Amt für 
Denkmalpflege Münster, dem Künstler, dem 
Glasmaler, dem Kirchenmaler und allen 
beteiligten Firmen.

32 Magischer Gl asr aum in einer historischen Kirche:  St. Agatha in Altenhundem



Bei der Umnutzung der Liebfrauenkirche in 
Dortmund in eine Grabeskirche stand so-
wohl die Frage nach dem angemessenen 
Ort für das Ritual der Urnenbestattung als 
auch der Umgang mit dem bestehenden 
Kirchenraum im Vordergrund unserer Über-
legungen.

Mit dem Vorschlag, sämtliche Urnengräber 
flächig auf dem Kirchenboden anzuordnen, 
gelingt eine einfache Antwort auf diese 
beiden vordringlichen Aspekte. In der fried-
hofsähnlichen Anordnung des Urnenfeldes 
wird eine Analogie zu der traditionellen 
Erdbestattung gesucht. Durch die boden
bezogene Position des Urnengrabes kommt 
das Ritual dem der Erdbestattung nahe, bei 
der durch die Übergabe des Leichnams an 
die Erde der Kreislauf von Leben und Tod 
versinnbildlicht wird.

Gleichzeitig bleibt der bestehende Kirchen-
raum bei dieser nur ca. 75 cm hohen Instal-
lation räumlich und atmosphärisch domi-
nierend. Beim Eintreten in den Kirchenraum 
entsteht durch die teilweise zum Sitzen 
abgesenkten Bankbereiche in ihrer dunklen 
Farbigkeit ein beinahe vertrautes Bild.  
So war es das Ziel, mit minimalen Mitteln 
und ohne gravierende Eingriffe in die Sub-
stanz und die Atmosphäre des bestehenden 
Kirchenraums die Transformation der 
Nutzung zu organisieren. 

Entgegen der ursprünglichen Wettbewerbs-
planung konnte der vorhandene Bodenbe-
lag nach dem Abbau der vorhandenen 
Altarinsel nicht erhalten werden und wurde 
durch einen Betonboden mit rauher 
Oberfläche ersetzt. Das Feld der Urnen

Die neue Grabeskirche Liebfrauen Dortmund
Volker Staab

gräber wird dadurch markiert, dass Boden-
belag und Urnenpodeste über das gemein-
same Material Baubronze zusammengefasst 
werden. Dieses leicht korrodierende Mate
rial betont zusätzlich die Erdbezogenheit 
dieser Anordnung. Die dunkelbraune Farbe 
dieses Materials unterstützt außerdem die 
Assoziation mit den ehemaligen hölzernen 
Kirchenbänken. Einzig im Bereich unterhalb 
der Seitenschifffenster werden in einem 
zweiten bzw. dritten Bauabschnitt die Ein-
bauten mit Urnengräbern auf eine Höhe 
von ca. 2,60 m entwickelt. Nach und nach 
werden die anfangs abstrakten Abdeckplat-
ten der Urnengräber durch individuelle 3 cm 
überstehende Grabplatten ersetzt. Diese 
reliefierten Grabplatten aus Bronzeguss 
können im Rahmen eines durch Matthias 

33



Görlich entwickelten Grafikkonzeptes indivi-
duell mit Texten und Abbildungen gestaltet 
und auf Wunsch durch eine Vase und eine 
Kerze ergänzt werden.

An der südlichen Außenwand in Achse des 
Nordeingangs befindet sich das Grabmal 
der Unbedachten. In einem ca. 2,60 m 
hohen schrankartigen Element werden die 
Urnen von Verstorbenen untergebracht, die 
keine Angehörigen mehr haben. Die Namen 
der Verstorbenen werden rechts und links 
von der mittigen Inschrifttafel an den hier-
für vorgesehenen Aussparungen in Form 
von gegossen Bronzeplättchen angebracht. 
Vor dem Grabmal können Blumen in die 
hierfür vorgesehenen Vasen gesteckt und in 
einem Gedenkbuch Eintragungen vorge-
nommen werden.

In der ehemaligen Josephskapelle unte dem 
Glockenturm ist an der nördlichen Außen-
wand das Gemeinschaftsgrab angeordnet. 
Das Gemeinschaftsgrab besteht wie das 

Grabmal der Unbedachten aus einem 
schrankartigen Element, das in eine Raum-
nische eingeschoben wurde. Es hat analog 
zum Grabfeld eine quadratische Gliederung. 
Die individuellen Grabplatten werden in 
verkleinerter Form gesammelt in Nischen 
untergebracht. Der Boden vor dem Grabmal 
ist wie im Hauptraum mit Bronzeplatten 
belegt. Vor dem Halbrelief des heiligen 
Joseph sind Blumenvasen im Boden ange-
bracht. Als Sitzgelegenheit dienen drei 
Hocker.

Im Eingangsbereich wurde neben dem 
erhaltenen Weihwasserbecken eine Kerzen-
bank aus Beton vor der an der Südwand 
befindlichen Pieta aufgestellt. Sowohl am 
Anfang des Gräberfeldes als auch am Ende 
im Übergang zum Chorraum stehen Posta-
mente aus Baubronze, auf denen zum einen 
das Buch des Lebens und zum anderen die 
Osterkerze aufgestellt ist. Der im Gräberfeld 
freigehaltene Mittelgang ermöglicht einen 
axialen Zugang zum Chorraum. Dieser wur-
de zu einer Trauerkapelle für die Trauerzere-
monie umgestaltet. Der Altarraum mit Altar, 
Ambo und Urnenträger erfährt hier durch 
die Neugestaltung durch das Künstlerpaar 
Lutzenberger + Lutzenberger eine eigene 
atmosphärische Qualität. Im Zentrum des 
Urnenfeldes ist der Ort der letzten Ruhe
stätte untergebracht. Dieser ist durch eine 
Abdeckplatte mit eingeschnittenem Kreuz 
kenntlich gemacht.

Entscheidend für die atmosphärische Stim-
mung dieses neuen Grabraumes ist auch 
die Beleuchtung. In Zusammenarbeit mit 
dem Lichtplanungsbüro Licht-Kunst-Licht 
wurde eine Beleuchtung aus energiespa-
renden und langlebigen LED Strahlern ent-
wickelt, die einerseits den Gewölbe-Himmel 
des Kirchenraumes beleuchten und gleich-
zeitig den Schwerpunkt des Lichtes auf die 
Oberfläche der Gräber legt.

Fotos: © Werner Huthmacher, Berlin.

Blick quer ins 
Seitenschiff

34 D i e  n e u e  G r a b e s k i r c h e  L i e b f r a u e n  D o r t m u n d



Blick aus dem Mittelschiff nach Osten

35D i e  n e u e  G r a b e s k i r c h e  L i e b f r a u e n  D o r t m u n d



Entsprechend der Gesamtkonzeption wurde 
der Chorraum gestaltet. Das alte Gebäude 
und die neuen Nutzungsobjekte werden 
klar voneinander getrennt und respektvoll 
gegenübergestellt. Wie das Urnenfeld im 
Kirchenschiff wird der Raum für die Trauer-
feier als ein neuer Ort in den Chorraum 
eingestellt. Der Gedanke des Lichtes und 
die Auferstehung stehen im Vordergrund 
des ganzheitlichen Ansatzes der künstle-
rischen Gestaltung. Auf einem gemein-
samen, sich von der Umgebung abgren-
zenden Holzboden aus geseiftem Ahorn 
werden aus dem gleichen Material Bänke, 
Prinzipalstücke, Urnenstele, Sedilien und ein 
Kreuz zu einem eigenen Kapellenraum 
gefügt. Dem dunkel patinierten Metall 
der Grabeskirche wird helles Holz gegen
übergestellt. 

Wir haben aus dem Aspekt der Auferste-
hung sich auflösende Strukturen entwickelt 
und die kubischen Formen der liturgischen 
Orte aus dünnem Eichenholz aufgeschich-
tet. Lage für Lage wachsen Altar, Ambo und 
Sedilien sowie die Urnenstele und das Kreuz 
aus der Basis und nehmen Gestalt an. Durch 
die Abstände, Absätze und Verschiebungen 
bleiben sie dennoch leicht, bieten Ein-
sichten und Durchsichten, bilden von unter-
schiedlichen Standpunkten verschiedene 
Verdichtungen. Das dünne Material der 
einzelnen Schichten zeigt gleichzeitig seine 
Fragilität und seine Masse, ohne seine Her-
kunft, den Baumstamm zu leugnen. Wie 
auch das Leben selten ohne Brüche und 
Sprünge verläuft, geben die Platten den 
Spannungen des Wuchses nach, biegen sich 
und reißen. 

Sie beschreiben in ihrer Menge einen 
Körper und halten diesen durch die 
geschwungenen Kanten lebendig und 
spannend. 

Goldene Grenzflächen und Linien fangen 
das Licht und reflektieren es im sanften 
Glanz. Besonders beim Altar ist die Aura des 
inneren Kubus erkennbar. Seinen Abschluss 
findet der Altar in einer scheinbar dicken 
Platte aus vergoldeten Lagen. 

Die obersten Lagen des Ambo fächern sich 
gleichsam den Seiten eines Buches auf und 
halten so die Heilige Schrift. 

Zwei hohe Leuchter aus hellem Messing 
flankieren den Altar und ergänzen das 
Ensemble. Aus in sich leicht verschobenen 
Kuben gebaut, tragen sie die Kerzen und 
reflektieren das Licht. 

Den Abschluss zum Chorraum bildet ein 
Kreuz, besser gesagt ein Kreuz im Kreuz.  
Vor einem aus Holz geschichteten Kreuz 
steht der Korpus mit den ausgebreiteten 
Armen in Form eines Vortragskreuzes aus 
Messing und verschmilzt optisch zu einem 
Kreuz mit der Darstellung Christi.

Kapelle Kolumbarium Liebfrauen Dortmund
Susanna und Bernhard Lutzenberger

36



37K a p e l l e  K o l u m b a r i u m  L i e b f r a u e n  D o r t m u n d



Konzept
Die wesentlichen Eigenschaften und Poten-
tiale des Ortes sind eng mit der Hanglage 
und mit den Ausblicken in die gegenüber-
liegende Landschaft verbunden. Die Verbes-
serung der äußeren und inneren Wirksam-
keit und Wahrnehmbarkeit dieser Merkmale 
ist grundlegend für die Neukonzeption von 
Kirche und Pfarrheim. Dabei werden die 
Durchlässigkeit zur Landschaft sowie die 
Zugänglichkeit von Kirche und Pfarrheim 
aufgewertet. Auch die räumliche und nut-
zungsbedingte Integration von Pfarrheim 
und Kirche wird gestärkt.

Verkleinerung und Neugestaltung 
der Heilig-Geist-Kirche in Olpe-Siedlinghausen
Johannes Schilling

Trotz der notwendigen Verkleinerung durch 
teilweisen Rückbau sowie funktionaler 
Verbesserungen soll die Charakteristik des 
hallenartigen Kirchenraums erhalten blei-
ben und atmosphärisch sensibel aufgewer-
tet werden. In liturgischer und architekto-
nischer Hinsicht ist nicht die vorgegebene 
bauliche Raumhülle das Problem, sondern 
ihre innere Ordnung. Es geht weniger 
darum, einen neuen Raum im alten Raum 
zu erfinden als den bestehenden Ort und 
seine Qualitäten neu zu entdecken und 
erfahrbar zu machen. Das, was bereits da 
ist, wollen wir einfach nur verzaubern: Es 
wird immer noch da sein, aber es wird auch 
wiederum gleichzeitig etwas gänzlich 
Neues und Anderes sein. 

Zentrum
Nach Rückbau der heutigen Werktags
kapelle entsteht ein Freiraum, der von allen 
Ebenen aus direkt zugänglich ist und auf 
Straßenniveau einen neuen zentralen Vor-
platz mit frei stehendem Kirchturm bildet. 
Das Gemeindeleben kann sich so ungehin-
dert nach außen entfalten.

Die neue Eingangshalle verbindet terrassen-
artig die unterschiedlichen Ebenen und 
Nutzungen des Gebäudes. Gleichzeitig wird 
die zentrale Bedeutung des Kirchenraumes 
an jeder Stelle präsent. Schon beim Betre-
ten der Eingangshalle vom neu geschaf-
fenen Vorplatz aus kann man direkt in die 
Kirche gelangen. Gleichzeitig erhält man 
von hier aus schon einen Überblick über 
alle Bereiche des Gebäudes sowie einen 
schönen Ausblick in die Landschaft jenseits 
der Bigge. Über die Treppenkaskade oder 
mit dem Aufzug gelangt man in Richtung 

Lage in Olpe-Siedlinghausen

38



Landschaft hinab bis zu den Gemeinde
räumen. Dort findet man Gelegenheit, sich 
zwanglos an einen Tisch zu setzen, den 
Ausblick zu genießen und sich bei einer 
Tasse Kaffee miteinander zu unterhalten. 
Jüngere und ältere Menschen werden das 
besonders mögen. In konstruktiver Hinsicht 
wird das bestehende Betonskelett dazu 
genutzt, dem Gebäude neues Licht und 
neue Freiraumbezüge zu geben. 

Pfarrheim
Die derzeitige Positionierung der Räume 
des Pfarrheims sowie der Jugendräume 
muss nicht grundsätzlich verändert werden, 
sollte jedoch eine funktionale und räum-
liche Optimierung erfahren. Die funktio-
nalen Zusammenhänge werden gestrafft 
und für den täglichen Gebrauch tauglicher 

gemacht. Barrierefreiheit für alle Altersgrup-
pen, sinnvoll angeordnete Lager- und Trans-
portmöglichkeiten, neue Außenbezüge 
sowie eine angemessene Multifunktionalität 
können ohne übertriebenen Aufwand 
geschaffen werden.  

Kirche
Eine Insel aus starken Eichenholzbohlen 
zentriert den liturgischen Bereich innerhalb 
des großen, offenen Kirchenraums. Eine 
sichere Arche, ein sinnliches und gemüt-
liches Floß, ein wirklich guter Ort für die 
gemeinsame Feier des Abendmahls.  
Die dargestellte liturgische Ordnung sowie 
die konkrete Ausgestaltung können im 
Dialog weiter entwickelt werden.

Verschiedene Schnitte und Grundrisse, nach rechts im Schnitt beginnt die Weite des Tales

39Verkleinerung und Neugestaltung der Heilig-Geist-Kirche in Olpe-Siedlinghausen



Atmosphäre
Alle Oberflächen sind durch die selbstver-
ständliche Natur der verwendeten Baumate-
rialien geprägt. Die Farben kann man dabei 
insgesamt auf differenzierte sehr warme 
natürliche Grautöne abstimmen. Hierzu 
könnten beispielsweise alle aus Holz herge-
stellten Bauteile einschließlich der beste-
henden Holzdecke gelaugt werden. Durch 
das Schlämmen aller Mauerwerksflächen 
innen und außen könnte das Bauwerk zu 
einem nicht nur optisch, sondern auch 
haptisch nahbaren harmonischen Ganzen 
zusammenwachsen.

Die Kirche sollte insgesamt heller werden. 
Das derzeitige Licht von oben wird ergänzt 
durch niedrig einstrahlendes Licht von 
Südosten. Ein neues Kunstlichtkonzept 
könnte das obere Raumvolumen sowie die 
begrenzenden Wände aufhellen, was zu 
einer insgesamt festlichen Atmosphäre 
beitragen würde. 

Es werden Raumwirkungen erzeugt, die 
man vielleicht eher fühlt, als dass man sie 
sieht.

40 Verkleinerung und Neugestaltung der Heilig-Geist-Kirche in Olpe-Siedlinghausen



Das Johannes- Hatzfeld-Haus
befindet sich im Herzen der Paderborner 
Altstadt, in unmittelbarer Nähe zum Dom 
und Paderquellgebiet und beherbergt die 
Dommusikschule.

Um 1900 erbaut, war es als Siechen- und 
Krankenhaus genutzt worden, bevor es 
später das Wohnhaus für zwei Domkapitu-
lare wurde. Lange Zeit beherbergte es zu-
dem die Wohnung des Dompfarrers und 
das Dompfarramt sowie Räumlichkeiten  
für den Malteser Hilfsdienst. Nach dessen 
Umzug nutzte die Dommusik das Gebäude 
zusammen mit dem Dekanatsbüro und dem 
Büro der Telefonseelsorge. Nach Fertigstel-
lung des Umbaus wird es nun komplett von 
der Dommusik genutzt.
 

Ein Haus für die Dommusik 
in Paderborn
Uwe Balhorn

Grundriss des 
Probenraums 
im Dachgeschoss

41



Blick in das hinzugefügte Treppenhaus

42 E i n  H a u s  f ü r  d i e  D o m m u s i k  i n  P a d e r b o r n



Die Aufgabe 
2008 wurde die architektur-werk-stadt  
BALHORN WEWER KARHOFF aus Paderborn 
mit dem grundlegenden Umbau, der Sanie-
rung und Erweiterung des Hatzfeld-Hauses 
zur Dommusikschule beauftragt. Durch die 
Gründung der Mädchenkantorei und den 
Bedarf eines Stimmbildungsraums, eines 
Raums für musikalische Früherziehung, 
eines kleinen Chorraums, Aufenthalts- und 
Hausaufgabenraums sowie einer funktionie-
renden Verwaltung und Archivflächen muss-
te das Raumprogramm der Dommusikschu-
le deutlich erweitert werden. Hinzu kamen 
höhere Ansprüche an die Akustik und die 
Gestaltung. Ein weiterer wichtiger Punkt war 
zudem die Forderung des Brandschutzes 
nach einem zweiten baulichen Fluchtweg.

Die äußere Gestaltung des Anbaus
Das neue notwendige Treppenhaus ist als 
Wandscheibe aus weißem Sichtbeton vor 
die historische Fassade gesetzt worden.  
Der Zwischenraum wurde als gläserne Fuge 
erstellt und künstlerisch gestaltet. Ein span-
nungsvoller Dialog zwischen Alt und Neu ist 
entstanden.

Der Neubau-Giebel nimmt die vorhandenen 
asymmetrischen Neigungen des Bestand- 
Giebels auf, die je nach Betrachtungswinkel 
sofort ins Auge fallen. Vorhandene Natur-
steinfriese der alten Fassade wurden in 
schlichter Form als eingelassenes Stahlband 
an der Sichtbetonfassade fortgeführt.

Die Verglasungen des Treppenhauses sind 
durch den Schrift-Künstler Brody Neuen
schwander gestaltet worden. Hier sind Frag-
mente der Kirchenmusik kalligraphisch mit 
sich überlagernden Schriften aus mehreren 
Jahrhunderten aufgebracht worden.

Öffnungen in der Sichtbetonwand wurden 
aus den Grundriss-Strukturen des Altbaus 
entwickelt und stellen Sichtbezüge zum 
historischen Außenraum her. So erlebt man 

beim Gang durch das Treppenhaus die 
verschiedensten Blickbeziehungen zum 
nahgelegenen Dom, zum Paderquellgebiet 
und zur Stadtbibliothek.

Die Innenräume 
Das neue Raumkonzept sieht im Erd
geschoss den Verwaltungsbereich und 
den Spielraum für die Chor-Kinder vor. 
Dieser dient den Kindern als Aufenthalts-
raum. In einem raumhohen Einbauschrank 
ist viel Platz für Notenmappen, Spiele und 
Archiv-Material.

Zur Hausaufgabenerledigung steht den 
Kindern noch die ‚Klause‘ im Untergeschoss 
des Hatzfeld-Hauses zu Verfügung, die nach 
den Proben auch als gemütlicher Treffpunkt 
genutzt wird. Das Treppenhaus im Altbau 
erlangte mit dem Umbau wieder seinen 
alten Charme zurück: Es sind Wände ent-
fernt worden, um dem Flur im Erdgeschoss 
mehr Großzügigkeit und Licht zu geben; 
Säulen und Mauerwerksbögen sind freige-
legt und wieder hergestellt worden. Die 
historischen Türen im Erdgeschoss wurden 
erhalten und wieder aufgearbeitet, ebenso 
der bestehende Jura-Marmorboden.  
Das schmiedeeiserne Geländer der Treppe 
wurde restauriert und mit neuen Glas
brüstungen ergänzt.

Im 1. Obergeschoss befinden sich der kleine 
Übungsraum, der Stimmbildungsraum 
sowie der Raum für die Früherziehung. 
Durch den Abbruch einer Wand konnte 
Platz für den kleinen Übungsraum geschaf-
fen werden. Ein festeingebautes Gesangs-
podest für 37 Sängerinnen und Sänger 
bestimmt den schmalgeschnittenen, 
konisch zulaufenden Raum. Dieser wird 
zusammen mit der rückwärtigen Wand
verkleidung und dem Deckensegel als 
‚Klangkörper‘ im Raum aufgefasst. Im 
Deckensegel befinden sich Einbaustrahler 
zur optimalen Beleuchtung für die Sänger 
sowie ein umlaufend indirektes Licht. 

43E i n  H a u s  f ü r  d i e  D o m m u s i k  i n  P a d e r b o r n



Probenraum im Dachgeschoss

Probenraum im Erdgeschoss



Der Raum für die Früherziehung bietet Platz 
für spielerisches Heranführen an die Musik 
mit einem großen Klappspiegel an der 
Wand.

Im Dachgeschoss gelangt man ins Herz der 
Dommusikschule – den großen Übungs-
raum. Durch den Abbruch der 
Treppenhauswand konnte dieser Raum 
vergrößert werden. Hier befindet sich ein 
Gesangspodest für 94 Sänger, welches in 
seiner gebogenen Form und den Abtrep-
pungen für optimale Blickbeziehungen zum 
Chorleiter sorgt. Die gesamte Haustechnik 
ist nicht sichtbar im Proberaum eingebaut. 
Über die Podestanlage wird Frischluft zu
geführt und im Drempelbereich wieder 
abgeführt. Hier sind ebenfalls die Konvek-
toren integriert. Auch schon vor dem Um-
bau wurde die Akustik in diesem Raum als 
ausgezeichnet bewertet. Besonders die 
sägeraue Holzschalung der Dachuntersicht 
trägt hierzu bei, sodass diese erhalten und 
nur weiß getüncht wurde. Die indirekte 
Beleuchtung hinter den neuen Einbau-
schränken im Drempelbereich und zwi-
schen den Kehlbalken verleiht dem einst 
dunklen Raum eine neue Großzügig- und 
Leichtigkeit.

Die Haupttreppe im Neubau verbindet alle 
Geschosse des Bestands-Gebäudes. In einer 
leichten Stahlkonstruktion mit Eichenholz-
stufen ist sie bewusst mit Abstand zu der 
ehemaligen Außenfassade platziert worden, 
dessen Natursteinfriese wieder aufgearbei-
tet wurden. Im Treppenhaus selbst befinden 
sich im Erdgeschoss und im 1. Obergeschoss 
abgetrennte Garderobenbereiche sowie im 
Dachgeschoss ein Verweilbereich mit Holz- 
Sitzstufen und einem faszinierenden Blick 
auf die gestalteten Verglasungen sowie in 
die angrenzende Dompropsteigasse. In der 
neuen Wandscheibe wurden flächenbündig 
LED-Stäbe in rhythmischer Anordnung 
eingelassen, die in den Abendstunden  
das Treppenhaus illuminieren.

Fenstergestaltung von Brody Neuenschwander, Brugge

Das Materialkonzept
Durch alle Geschosse zieht sich das Mate
rialkonzept aus hellem Eichenholz, dunkel 
durchgefärbten MDF-Platten, Stahl
elementen, hellen Wandfarben sowie 
grünen Farbakzenten. Der Altbestand 
wurde behutsam aufgearbeitet, sämtliche 
neuen Elemente sind mit Rücksicht auf die 
historische Substanz eingebracht.

Die Paderborner Domchöre entsprechen 
einer jahrhundertealten Sängertradition  
an der Bischofskirche.
Mittlerweile werden nicht nur Jungen 
ausgebildet, auch eine Mädchenkantorei 
ergänzt den Domchor. Weiterhin werden in 
einer musikalischen Früherziehung auch 
schon die Kleinsten im Alter ab drei Jahren 
an die Musik herangeführt. Die Erwachse-
nen-Chöre setzen sich aus der Schola 
Gregoriania, ehemalige Herren-Stimmen 
des Domchores, und Domkantorei zu
sammen.

Dr. theol. h.c. Msgr. Johannes Hatzfeld
Johannes Hatzfeld (1882–1953), Namens
geber des Hauses, war als bedeutsamer 
Priester, Rektor, geistlicher Schriftsteller und 
Musiker tätig und ist 1952 zum Ehrenbürger 
der Stadt Paderborn ernannt worden.

45E i n  H a u s  f ü r  d i e  D o m m u s i k  i n  P a d e r b o r n



Neugestaltung der Heilig-Geist-Kirche in Fulda  
durch Thomas Virnich
Ulrich Schmalstieg

46



Eine Neugestaltung liturgischer Räume in 
überkommenen Kirchbauten früherer 
Epochen gehört zu den Standardaufgaben 
kirchlicher Bauämter. Diese Realität lässt 
leicht vergessen, welche Fülle von Anforde-
rungen zu bedenken und zu lösen ist, damit 
das einzelne Projekt schlussendlich von 
einem möglichst breiten Kreis als gelungen 
empfunden wird. Unsere heutige Liturgie 
versteht sich im Sinne des II. Vatikanischen 
Konzils wesentlich kommunikativ, als Ver-
sammlung der Getauften um das Wort 
Gottes und den in der Eucharistie sich 
sakramental verschenkenden Herrn. Nach 
den liturgischen Leitlinien der deutschen 
Bischöfe sollten Altar, Ambo und Vorsteher-
sitz gestalterisch eine Einheit bilden. Die 
Grundanforderung an den Altar lautet, er 
solle „gleichsam den Mittelpunkt des gottes-
dienstlichen Raumes bilden, der die Aufmerk-
samkeit der versammelten Gemeinde von 

selbst auf sich zieht.“ Für den Ambo, dessen 
hoher Rang der Würde des Wortes Gottes 
entspricht, bringen die Leitlinien eine um-
fangreiche Liste von Anforderungen, aller-
dings ohne vergleichbare Prioritätenset-
zung. Seine künstlerische Ausgestaltung 
solle „die liturgische Bedeutung zum Ausdruck 
bringen“, heißt es lapidar.

Die Heilig-Geist-Kirche in Fulda wurde zwi-
schen 1729 und 1733 nach Plänen des Archi-
tekten Andreas Gallasini im Barockstil er-
richtet. An ihrer Stelle stand ursprünglich 
ein gotisches Spitalgebäude mit einer 
Kapelle des 13. Jahrhunderts. Der barocke 
Gebäudekomplex erfiüllt inzwischen seit 
fast 300 Jahren soziale und caritative Aufga-
ben. In den Jahren 1988 bis 1990 konnte das 
Hospital grundlegend saniert und zu einem 
Seniorenzentrum umgebaut werden.  
Den Mittelpunkt dieser Gesamtanlage bildet 

47N e u g e s ta lt u n g  d e r  H e i l i g - G e i s t - K i r c h e  i n  F u l d a   d u r c h  Th  o m a s  V i r n i c h



nach wie vor die Heilig-Geist-Kirche, die als 
Pfarrkirche zugleich Lebensmittelpunkt der 
katholischen Heilig-Geist-Gemeinde ist. 
Aufgrund der Üppigkeit und Qualität ihrer 
Ausstattung nennen viele Gemeindemit-
glieder sie stolz die „Perle unter den Kirchen 
Fuldas“. Dem hier vorgestellten Ausstat-
tungsprojekt war eine umfangreiche und 
langwierige Innenraumrenovierung voran-
gegangen. Von April 2008 bis Juli 2009 
waren in einem ersten Bauabschnitt eine 
Dachreparatur und die gründliche Sanie-
rung des Innenraumes durchgeführt wor-
den, samt Umstellung der Heizungsanlage 
auf eine energiesparende Wandheizung. Im 
zweiten Bauabschnitt wurden anschließend 
die barocken Altäre überarbeitet.

Zwecks Neugestaltung von Altar und Ambo 
hatten der Verwaltungsrat der Kirchenge-
meinde und die Bischöfliche Bauabteilung 
unter Diözesanbaumeister Dr. Burghard 
Preusler angesichts des Liturgie-theolo-
gischen Ranges der Aufgabe einen begrenz-
ten Künstlerwettbewerb ausgeschrieben.

Der ausgewählte Entwurf Thomas Virnichs 
hat das Grundanliegen, beide Primärorte 
aus einem komplexen Zusammenhang 
herzustellen. Im Innern des Altars wohnte 
der Ambo, der als ein Stück vom Altar – also 
ein Stück, das aus der Mitte kommt – in der 
Mitte steht, sich dort selbständig behauptet, 
wie er es ausdrückt. Dies ist eines der ur-
sprünglich aus der Not geborenen Form-
prinzipien seiner Werke, Dinge miteinander 
in Beziehung zu bringen, die sich auseinan-
dernehmen und wieder zusammensetzen 
lassen. Der Barockstil mit seiner den Raum 
zum Gesamtkunstwerk verschmelzenden 
Formkraft ist dem Wirken Virnichs nah ver-
wandt. Daher hatte die Heilig-Geist-Kirche 
den Künstler gleich angesprochen und 
inspiriert: Ich habe mir den Barockraum 
angesehen und seine Formen in mich auf-
genommen, Barock und Faltenwurf der 
Heiligengestalten. Dabei kam mir wie eine 

Eingebung das Abendmahl in den Sinn. 
Ambo und Altar sind gleichermaßen eine 
Rundumplastik, die auch innerlich durch
gebildet ist.

Der Betonung der vertikalen, aufstreben
den, himmlischen Kraft, die in den Seiten
altären und am Hochaltar im Hintergrund 
dominieren, setzt Virnich mit seiner Gestal-
tung von neuem Altar und Ambo im vorde-
ren Altarraum die Geduld der Horizontalen 
entgegen. Die Aufmerksamkeit der Stille ist 
gefragt, die Einheit von Statik und Bewe-
gung. Figurativ verkörpert der Altar wesent-
lich das Thema des Abendmahls. Dreizehn 
Menschen sitzen dicht beisammen zu 
Tische. In gleicher Gewandung unterschei-
den sie sich nur durch die je spezifische 
Faltenbildung. Je nach Form und Bewegung 
entstehen Übergänge zum Nächsten, die 
miteinander wieder eine neue Figurengrup-
pe bilden. Jedes Gewand steht für das Echo 
des Körpers und für die Ambivalenz von 
Statik und lebhaft umspielter Bewegung. 
Schreitet man um den Altar herum, ergeben 
sich ständig neue Einblicke in Zwischenräu-
me, die wie Schluchten sowohl Abgrenzung 
als auch Verschmelzung mit anderen tra-
genden Säulenkörpern symbolisieren. Tho-
mas Virnich zielt mit seinen künstlerischen 
Ausdrucksmitteln auf das, was am Altar 
spirituell geschieht: die Kreation neuer 
Verbundenheit. Ganz so, wie der Apostel 
Paulus schreibt: „Darum sind wir viele ein 
Leib; denn wir alle haben teil an dem einen 
Brot“ (1 Kor 10, 17). In der Eucharistiefeier am 
Altar erneuert sich ständig der Aufbau des 
mystischen Leibes Christi, der Kirche.

Die Altarplatte besteht aus 15 cm dickem 
Bronzeguss in den Maßen von 160 x 90 cm. 
Eine Ambivalenz von Altar und Sarkophag, 
dem Barock schon von der Form her nicht 
fremd, hat auch bei Thomas Virnich ihre 
Absicht: Der Zelebrationsaltar dient als 
Reliquienbehältnis für Überreste des heili-
gen Bonifatius sowie der heiligen Märtyrerin 

48 N e u g e s ta lt u n g  d e r  H e i l i g - G e i s t - K i r c h e  i n  F u l d a   d u r c h  Th  o m a s  V i r n i c h



Die Einheit beinhaltet auch das Problem der 
Mitteilung zwischen Individuen. Dies ist bei 
ihm allerdings persönlich existentiell durch
litten.

Nach dem Verlust der Sprache in einer le-
bensbedrohlichen Erkrankung musste der 
Bildhauer mit Hilfe seiner Familie wieder 
neu zu sich und zur Gemeinschaft finden. 
So lebt auch der Glaube der Kirche von der 
Verkündigung und Feier: Wort und Sakra-
ment, Hören und Verstehen, sich ausdrü-
cken und verstanden werden, tragen und 
getragen werden, den Glauben leben und 
ihn feiern, sind einige der Aspekte, die nur 
wie Pole aufeinander bezogen in lebendiger 
Spannung lebendig bleiben und wachsen 
können. Die Lücke im Altarblock gibt Raum 
zur Entfaltung neuer Ideen. Der Ambo kann 
sich durch die Verkündigung des Wortes 
Gottes und die Predigt des Priesters auf
laden. Dem Ambo gilt die Aufmerksamkeit 
der Stille und der Rede. 

Das umfassende Werk der Kirchensanierung 
konnte im vergangenen Jahr am Pfingst-
montag 2011 mit der festlichen Altarweihe 
durch Bischof Heinz Josef Algermissen voll-
endet werden. Die Gemeinde nahm regen 
Anteil und zeigte sich vom Werk tief beein-
druckt. 

Die Kirche von Fulda ist durch den Mut, 
einen freien Künstler mit der Gestaltung  
der Primärorte zu beauftragen, überreich 
beschenkt worden. Thomas Virnich ist das 
Kunststück gelungen, eindrucksvoller baro-
cker Ausstattung auf ruhige und dezente 
Art zu trotzen und die Aufmerksamkeit des 
Kirchenbesuchers wie von selbst auf den 
Altar und den dazugehörigen Ambo zu 
lenken, die farblich in dunkelgrün schwarz 
patinierter Bronze geschaffen sind. 
Ein Beispiel, das ermutigt und zur 
Nachahmung einlädt.

Foelicula. Zudem weist die Altarplatte die 
Negativform eines Kreuzes aus: Im Fehlen 
wird Sichtbarkeit generiert. Erinnerung an 
das Wort der Boten am Ostermorgen:  
„Was sucht ihr den Lebenden bei den Toten?  
Er ist nicht hier, sondern er ist auferstanden.“ 
(Lk 24, 5–6)

In der frontalen Aufsicht zeigt sich am Altar 
die Ausbuchtung eines fehlenden Gewand-
körpers: Hier ist eine Figur herausgenom-
men und dem Altar als Ort der Wortverkün-
digung vorangestellt. Der Künstler bringt 
den inneren Zusammenhang mit dem Altar 
kommunikationstheoretisch auf den Punkt: 

49N e u g e s ta lt u n g  d e r  H e i l i g - G e i s t - K i r c h e  i n  F u l d a   d u r c h  Th  o m a s  V i r n i c h



Nichts lässt erahnen, dass sich hinter der 
klassizistischen Fassade des Wohnhauses in 
der Voßstraße 36 in Hannover eine „Haus
kirche“ befindet. Vor dem Haus an der 
Straße steht eine schlanke Kreuzstele, die 
zum Einhalten einlädt. Wer im Normalgang 
anhält, entdeckt den Eingang zu geson-
derten Räumen. Ein Kloster mitten in der 
Stadt ohne Klausurmauer, ohne Kirchturm, 
nur Schaufenster und Tür. Das Schaufenster 
wirkt mit gebrochenen Glasstücken verstö-
rend. In der Gebrochenheit lässt es Blicke 
auf biblische Textstücke zu, die sich aus der 
Perikope der „Himmelsleiter“ wie Worte zum 
anderen hin lesen.

Die Tür, ohne nähere Kennzeichnung, öffnet 
sich zum Vorraum einer weiteren großen 
Tür. Schriftzüge ziehen den Eintretenden in 
eine weite Glaubensgeschichte. Auf dem 
rechten Flügel ein Bronzekreuz, das sich als 
Knospe öffnet. Öffnung dann, wenn die Tür 
geöffnet ist – und ein überraschender Blick, 
gesammelt, konzentriert, als wenn es kein 
Außen mehr gibt. Leeres Licht und lichte 
Leere begegnen sich, ziehen den Gast 
hinein in einen Raum der Stille, der ahnen 
lässt, wie weit diese reichen kann, und in 
einen Raum der Leere, der im Inneren mit 
Außenlicht spielen kann. Stille, Licht, Leere 
und in der bergenden Enge eine Weite, die 
das Herz weiten will.

Und da ist der Mensch schon hineinge
nommen in die Tradition benediktinischer 
Gottsuche. Durch den Mut, diesen Raum zu 
betreten, sich überraschen zu lassen, voll-
zieht er die Bewegung der Mönche nach, 
die von der Regel Benedikts mit folgenden 
Worten gezeichnet wird: 

Raum der „stabilitas”
Hauskirche der Cella Sankt Benedikt in Hannover, einer Tochter 
der Abtei Königsmünster in Meschede, Erzbistum Paderborn

P. Dieter W. Haite OSB

Straßenansicht

oben: Längsschnitt
unten: Grundriss
hervorgehoben: Hauskirche

50





„Sobald man im klösterlichen Leben und im 
Glauben Fortschritte macht, weitet sich das 
Herz, und man geht den Weg der Gebote 
Gottes in unsagbarer Freude der Liebe.“  
(RB, Prolog, Vers 49)1 Die Weite des Herzens 
ereignet sich überraschend, ist Öffnung zu 
Räumen, die wiederum offen sind, Raum auf 
Raum, wie Tür auf Tür, offen für den Weg 
des Einzelnen. Hier geschieht Sammlung, 
ein Bleiben in Bewegung, stabilitas, die 
bindende Kraft zur Freiheit.

Der Raum der Hauskirche fasst zwei Wege-
richtungen ein. Sie entsprechen dem su-
chenden Menschen und sammeln ihn ein. 
Der Mensch sucht den Horizont ab, geht 
durch die Welt und versucht zu leben, 
horizontal. Gleichzeitig richtet er sich auf, 
streckt sich zum Himmel, der Vertikale des 
‚Über sich hinaus Wachsens‘. Aktion und 
Kontemplation, arbeiten und beten, in die-
sem benediktinischen Rhythmus erwirkt 
sich der Mönch „stabilitas“ .

In der Streckung des Raumes von der Ein-
gangstür zum Kreuz an der (Kopf)Wand, in 
der Biegung zur Seite zum Sammlungsort 
des ‚Allerheiligsten‘ bringt der „Kirchgänger“ 
seine Weltbindung mit. Alles Tun und Wir-
ken geht mit auf dem Weg, vom Eingang 
zur Sammlung. Diese Weltenlinie im kleinen 
Raum fasst bescheiden und unmerklich die 
weiten Wege ein. Ein benediktinisches 
Kloster umfasst die täglichen Wege von 
Arbeit und Leben und führt sie zu einem 
Raum der „stabilitas“ zusammen. Die Kloster-
kirche des heiligen Benedikt ist der Raum, in 
dem alle Wege zusammenlaufen. Deshalb 
versammeln sich die Mönche dort zum 
Gebet.

1	 Zitiert nach: Die Benediktus-Regel. Lateinisch-Deutsch. Hrsg. 
Von P. Basilius Steidle OSB. Beuron 1978. S.61.

Die Hauskirche bleibt nicht im Horizontalen, 
sie öffnet im vorderen Teil einen erhel-
lenden Blick nach oben. Ein übersichtlicher 
Ausschnitt, eher bescheiden, und doch im 
Maße so angelegt, dass sich Ahnungen von 
Weiterem, Größeren einstellen. Die Alabas
terwand zur Straße, die parallel zur Straße 
verläuft, macht dort einen Sprung nach 
oben. Hier geschieht Aufrichtung, hier 
kommt der andere Weg, die Vertikale, die 
Himmelslinie entgegen. Dieser Blick nach 
oben meint nicht des Menschen Sehnsucht 
nach Leistung und Wachstum. Vielmehr 
entspricht es der alten mönchischen Hal-
tung des Erwartens. Der Himmel fällt ein, 
das Licht kommt entgegen. Das schenkt 
dem Beter „stabilitas“, ein Bleiben, das dem 
Himmel standhält und so Licht und Leben 
empfängt.

An der Schnittstelle, dem Knotenpunkt von 
Horizontale und Vertikale, steht der Altar, 
aus Alabaster wie das Fenster zur Welt. Er ist 
Grenzstein, um den Menschen Richtung zu 
geben. Dem Weltengänger, dem tätigen 
Menschen, der es sich nicht leisten kann, 
immer nach oben zu schauen, ist er Grenz-
stein, indem er den Blick nach oben wendet. 
Dem Himmelssucher, dem betenden Men-
schen, der leicht die Schwere der Welt ver-
gessen kann, ist er Grenzstein, indem er den 
Blick zur Seite, in die Welt hinein richtet.

Die Welt dringt ein in diesen kleinen Raum. 
In dem ich als Mönch und Mensch – nicht 
umsonst klingen die Begriffe so ähnlich – 
gegenwärtig sein kann. Die Transparenz der 
Alabasterwand zur Straße und die Erfassung 
des Geheimnisses göttlicher Transzendenz 
im Altarstein ermöglichen eine Gegenwart, 
die Mensch und Gott verbindet, frei gelas-
sen zur „stabilitas“.

52 R a u m  d e r  „ s t a b i l i t a s ”



53



Der Raum lädt zu einer Liturgie ein, in  
der sich „stabilitas“ ereignet, in dem der 
Mensch sich auf Gegenwart und Stille ein-
lässt. In einer solchen Lebenshaltung wird 
der Mensch geheilt, einfach und stark, wie 
Romano Guardini schreibt:  „Gesund, ein-
fach und stark soll das Gebetsleben sein.  
Es muss in Beziehung stehen zur Wirklich-
keit und darf sich nicht fürchten, die Dinge 
beim Namen zu nennen. 

Der Mensch soll sein volles Leben in seinem 
Beten wiederfinden. Andererseits soll es 
reich sein an Gedanken und kraftvollen 
Bildern, soll eine gewachsene und zugleich 
wohlbeherrschte Sprache haben, klar und 
durchsichtig im Aufbau sein, dem einfachen 
Mann verständlich, dem Gebildeten anre-
gend und erquickend. Es soll durchwirkt 
sein von einer Kultur, die in keiner Weise 
aufdringlich wird, sondern vor allem in der 
Weite des geistigen Blickkreises, in der 
inneren Maßhaltung des Gedankens, der 
Willens- und Gemütsbewegung liegt.“

Weihrauch bringe ich dar vor dir, 
Christe, geistlichen Duft. Nimm ihn 
an auf deinem himmlischen und 
geistigen Opferaltar zu lieblichem 
Geruch.

Sende zu uns hinwiederum die 
Gnaden und Gaben deines heiligen 
Geistes, und dir bringen wir dar Ehre 
mit dem Vater und deinem Geist dem 
heiligen, jetzt und immer und in 
Ewigkeit der Ewigkeiten.

54 R a u m  d e r  „ s t a b i l i t a s ”



�� Entwurf der Architektur  
und Ausstattungsstücke 
soan architekten Boländer, 
Hülsmann 
 

�� Ausführung  
der Metallarbeiten 
Kunstschmiede der Abtei 
Königsmünster Meschede 
 

�� Ausführung der  
Alabasterwände 
Glas Neumann Kevelaer 

�� Fotos 
Roman Weis

55R a u m  d e r  „ s t a b i l i t a s ”



Die Herdringer Pfarrkirche  
vor der Umgestaltung

Die Kirche besteht baulich aus zwei Teilen, 
einem neugotischen Teil von 1884 und 
einem Erweiterungsbau mit Zeltdach aus 
den 60er Jahren. Dieser Teil bildete mit dem 
Chorraum den zentralen liturgischen Raum. 
Zwei strenge Bankblöcke standen in dem 
quadratisch formierten Hauptteil der Kirche, 
ausgerichtet auf den Chorraum, der um  
5 Stufen höher lag. Ein Bankblock stand im 
alten Teil der Kirche. 

Aufgabe
Die Versammlung der Gemeinde um den 
Tisch des Herrn war die zentrale Aufgabe. 

Wir machten uns 2002 an die Arbeit. Es war 
ein Prozess, auf den wir uns einließen. Ideen 
wurden gesucht, gefunden und wieder 
verworfen. Bei so wesentlichen Verände-
rungen im Kirchenraum wurde uns klar, wie 
groß die Herausforderung für alle Beteilig
ten war. Gutes Gelingen oder Scheitern 
wurden für uns zur Prüfung. Ein langer 
Atem, die Bereitschaft, immer wieder neu 
hinzuschauen und sich Diskussionen zu 
stellen, führten zu einer klaren und stim-
migen Lösung.

Entwurfskonzept
Bei der Frage, sich um den Tisch des Herrn 
zu versammeln, suchten wir nach der geeig-
neten Form. Was war für diesen Raum ange-
messen? Unsere Antwort war die elliptisch 
geschwungene Altarinsel, die durch ihre 
langgestreckte Form einen Übergang vom 
ehemaligen Chorraum hinein in das Haupt-
kirchenschiff möglich machte. Es entstand 
ein Altarraum in der Mitte der Gemeinde, 

nicht mehr wie vorher um 5 Stufen erhöht, 
sondern nun reduziert auf 2 Stufen.  
Mit dieser Geste veränderten sich alle Pro-
portionen. Die vorhandene Giebelwand des 
Chorraumes war weit entfernt, viel zu groß 
und unmaßstäblich geworden. So wurde 
eine neue Altarwand in den Chorraum 
gestellt, leicht gebogen, eine Konche,  
ca. 7m hoch und ca. 5m breit. Die Gemeinde 
versammelt sich so nicht in einer geschlos-
senen Form, sondern öffnet sich in einen 
transzendentalen Raum hinein. Die Bänke 
mussten konsequent der Ellipse folgen. Wir 
empfinden sie wie eine Umarmung um den 
Altar. Die Bankreihen enden am Übergang 
zum neugotischen Kirchenschiff. Der alte 
Teil der Kirche wurde bewusst nicht fest 
möbliert, um Raum für neue Möglichkeiten 
zu schaffen, zum Beispiel für Tauffeiern, 
Meditationen, Prozessionen, Begegnungen, 
Ausstellungen und neue Ideen. 

Künstlerisches Konzept
Zur Umsetzung der Ideen bildeten wir ein 
Team mit dem Künstler Jörgen Habedank 
aus Appen, Bildhauer Michael Düchting aus 
Soest und Lichtplaner Christof Loerwald aus 
Schmallenberg. Alle verfolgten ein Ziel – 
den Entwurfsgedanken kraftvoll zu unter-
stützen.

Ausmalung
Konzept der Ausmalung war, eine Verbin-
dung zwischen alter und neuer Kirche zu
erreichen. Dies gelang durch eine Akzentu-
ierung der Stützen des historistischen Teils 
und der Lisenen im neuen Teil der Kirche. 
Sie verbinden alt und neu, geben einen 
Rhythmus und neuen Klang. 

Von der Wege-Kirche zum Communio-Raum
Katholische Pfarrkirche St. Antonius und St. Vitus in Arnsberg-Herdringen

Mechthild Clemens, Barbara Maas

56



Blick nach Westen Blick nach Osten

57V o n  d e r  W e g e - K i r c h e  z u m  C o m m u n i o - R a u m



Die Farben, die Jörgen Habedank hier ge-
wählt hat, wurden zum Thema im gesamten 
Kirchenraum. Zentrale Aufgabe war die 
Gestalt der neuen Chorwand. Hier wurden 
das irdische Leben mit all seinen Facetten 
und die Auferstehung als Thema gewählt. 
Dieses Bild lädt die Gemeinde immer wieder 
neu zur Andacht und Meditation ein.  
Durch die abstrakte künstlerische Darstel-
lung werden Inspirationen gegeben, es wird 
nichts festgelegt. Immer neu zu denken  
und zu spüren, ist das Angebot an den 
Hinschauenden. Der Altarwand gegenüber, 
unter der Orgelbühne im neugotischen 
Kirchenteil, steht ebenfalls eine vorhandene 
geschwungene Wandscheibe, die künstle-
risch mit einbezogen wurde. Durch Integrie-
ren des Marienbildes wird dies ein beson
derer Ort der Immerwährenden Hilfe.

Bildhauerische Arbeit
Das zentrale Anliegen unserer Aufgabe, den 
Tisch des Herrn in den Mittelpunkt zu rük
ken, wurde durch die Lage und die gestal
tete Umgebung beantwortet. Hierbei er-
hielten wir Unterstützung von dem Bild
hauer Michael Düchting. Es gelang uns, die 
Mensa und die Natursteinblöcke des alten 
Altares aus Anröchter Grünsandstein neu zu 
fügen. Der speckig glatte und dunkel ge-
wordene Stein wurde scharriert und bekam 
eine neue helle Oberfläche mit einer beson-
deren Haptik. Mit Hilfe von Fugen aus 
geschichteten Glasscheiben blieben die 
Einzelteile ablesbar. Sie geben dem neuen 
Altar besondere Gestalt und Aussagekraft. 
Ähnlich wurde der Ambo gestaltet. Ambo 
und Altar bleiben damit Teil der Geschichte 
der Kirche – wie auch Arbeiten des Künst-
lers Heinrich Gerhard Bücker aus Vellern: 
Tabernakel und das Kreuz gehören seit den 
1960er Jahren zu dieser Kirche und sind 
bedeutende und prägende Elemente. Auch 
sie wurden durch den Prozess der Verände-
rung von dem Künstler neu gestaltet und 
überarbeitet und sind wichtige Bestandteile 
des künstlerischen Gesamtbildes.

Licht
Das Konzept basiert auf einer Grundaus-
leuchtung und Akzentuierung einzelner 
Bereiche und wurde mit dem Lichtplaner 
Christof Loerwald erarbeitet. Das Licht sollte 
variabel gestaltet und eingesetzt werden, 
wobei die Form und Anordnung die 
Gesamtidee des Entwurfes stärken sollten. 
Die Leuchten unterstützen die Form der 
Ellipse und legen eine zweite Ebene in das 
Pyramidendach. Drei elliptisch gebogene 
Reifleuchter, die exakt auf den Grundriss  
der Altarellipse und der Bänke abgestimmt 
wurden, brechen den Blick in das Pyrami-
dendach und lenken die Aufmerksamkeit 
zum zentralen Ort, dem Altar. Im neugo-
tischen Teil der Kirche hängen drei runde 
Reifleuchter jeweils im Mittelpunkt des 
Kreuzgewölbes. Die Reifleuchter sind hin-
sichtlich des Materials und der Profilierung 
gleich gestaltet. Ihre Funktion ist dem je-
weiligen Ort angepasst. Die Leuchten treten 
nicht in den Vordergrund, sondern sind als 
bloßes Werkzeug zu betrachten. Das Licht 
akzentuiert, bringt unterschiedliche Atmo-
sphären je nach Art des Gottesdienstes.

Fazit
Die Veränderungen waren eine besondere 
Herausforderung für die Gemeinde. Und so 
wurde zunächst beschlossen, den Entwurf 
als Modell im Maßstab 1:1 provisorisch um-
zusetzen. Geplant war ein Provisorium für 
ein Jahr, doch daraus wurden dann drei  
Jahre. 

Am 3. Dezember 2006 weihte Weihbischof 
Karl-Heinz Wiesemann in einer feierlichen 
Zeromie Kirche und Altar.

Sicherlich ging die lange Zeit der Auseinan-
dersetzung für viele an persönliche Grenzen. 
Doch letztlich war es ein Reifeprozess, der das 
Ergebnis in Klarheit und Stimmigkeit zeigt. 
Es klingt alles miteinander, alt – und neu.

58 V o n  d e r  W e g e - K i r c h e  z u m  C o m m u n i o - R a u m



Pfarrer Franz-Josef Aßmann: 

„Beim Betreten der Kirche habe ich den 
Eindruck, der Blick wird regelrecht wie von 
selbst auf den Altar hin gerichtet. Als sei die 
Kirche für den Altar gebaut worden“

59V o n  d e r  W e g e - K i r c h e  z u m  C o m m u n i o - R a u m



In unserem mitteldeutschen Raum, im Kern-
land der Reformation, finden wir eine sehr 
große Anzahl qualitätvoller Altäre, die, in 
der Reformationszeit entstanden, Maria mit 
dem Jesuskind, Anna Selbdritt und immer 
wieder reihenweise Heilige zeigen. Die 
meisten von ihnen stehen in evangelischen 
Kirchen, heute liebevoll gehütet und denk-
malpflegerisch betreut, aber auch in frühe-
ren Zeiten schon geschätzt, wie viele Bei-
spiele zeigen: Wurden doch Einzelfiguren 
und ganze Teile solcher Altarretabel in pro-
testantische Barockaltäre übernommen, 
sehr gut gestaltet und das Programm glück-
lich ergänzend. Dies ist umso erstaunlicher, 
als ja nach der Reformation die Heiligenver-
ehrung sehr zurückging und wir von vielen 
nun evangelischen Kirchen nicht einmal 
mehr das Patrozinium kennen.

In Halle-Beesen gibt es ein bemerkens-
wertes Beispiel: In einer kleinen roma-
nischen Kirche, die Anfang des 18. Jh. umge-
baut wurde, finden wir an einem Kanzel
altar, der für Luthers Religion des Wortes 
eine große Rolle spielte, in den barocken 
Aufbau die spätgotischen Figuren eines 
Altarretabels aus katholischer Zeit integriert.  
Zu beiden Seiten stehen Heiligenfiguren. 
Unter der Kanzel, also an prägnanter Stelle, 
steht die alte Predella mit der Anna Selb-
dritt. Datiert 1522, ist es ein besonders quali-
tätvolles Kunstwerk, noch mit der alten 
Fassung. Die hl. Anna, eine Halbfigur, trägt 
auf ihrem linken Arm Maria, die betend die 
Hände erhebt, rechts das Jesuskind,  
sehr lebendig in die Welt schauend, in den 
Händen eine goldene Kugel, Zeichen des 
Herrschens über die Welt. Nicht nur die 
Hand der Großmutter umfängt das Kind 

liebevoll und zugleich fest, auch das herab-
wallende Kopftuch hüllt das Kind andeu-
tungsweise ein. Denn: die Jesuskinder 
dieser Zeit sind nackt und bloß. Sie sind 
schutz- und pflegebedürftig, wie jedes 
andere Menschenkind auch! Und so nimmt 
es nicht wunder, dass das Kind menschlich 
geschützt wird: Es trägt eine Korallenkette 
und ein ebensolches Armband als Schutz 
vor Krankheit und Unheil!

Diese Sitte, Kindern einen Talisman mitzu-
geben, finden wir schon in der Antike be-
schrieben, z.B. bei Platon und Aristoteles. 
Viele Bräuche und Anschauungen sind 
durch die Zeiten bis ins Christentum getra-
gen worden. Es ist nur eines von vielen 
Beispielen. Korallen waren in Europa 
bekannt, besonders im Süden. 

In der Altenburger Sammlung früher italie-
nischer Tafelbilder finden wir auch Jesus-
kinder mit Korallenketten, manchmal sind 
es wunderschöne große Korallenäste.  
Unsere mitteldeutschen spätgotischen 
Altäre sind vielfach von Süddeutschland 
beeinflusst, manchmal von fränkischen 
Meistern geschaffen, aber auch im säch-
sischen Raum finden wir Korallenschmuck 
in der spätgotischen Kunst (Siehe die 
Sammlung im Schlossmuseum Chemnitz).

Das Christkind trägt Korallen
Mechthild Werner

60



Nicht nur Korallen dienten dem Schutz, 
auch Granatäpfel konnten diese Aufgabe 
erfüllen. Und viele Jesuskinder halten statt 
der Weltkugel einen Granatapfel in den 
Händen, oft zusammen mit der Mutter. 
Dazu kommen die wunderbaren goldenen 
Bildhintergründe mit dem Granatapfelmu-
ster, das auf orientalische Stoffe zurückgeht. 
Der Granatapfel unterliegt vielen Deu-
tungen, bedeutet er doch auch Frucht
barkeit, ewiges Leben, Auferstehung, alles 
Eigenschaften, die auf Jesus zutreffen.  
Solche Symbole, die auf seine Göttlichkeit 
und Zukunft hinweisen, gibt es auch in 
reichem Maße an Krippen und Geburts
darstellungen, denken wir nur an die Gaben 
der Weisen aus dem Morgenland! Dies sind 
Symbole, die wir noch oder wieder verste-
hen. Für viele Zeichen fehlt uns heutigen 
Menschen der Sinn, sind wir doch geprägt 
von Stress, lautem Alltag, Bilderfluten der 
Medien. Trotzdem rührt es uns an, wenn der 
mittelalterliche Mensch, der Künstler, das 
Gotteskind als etwas uns Ebenbürtiges 
ansah, das Schutz verlangte: „Er ist in allem 
uns gleich geworden, ausgenommen in der 
Sünde.“ (Hebr. 4/15-16).

In der Romanik konnte es solche Darstel-
lungen nicht geben: Das Christkind war 
nicht als Kind gesehen. Es wurde als 
Erwachsener, Erhabener dargestellt, das 
Szepter in den Händen oder die Buchrolle 
mit dem aufgeschriebenen Gesetz. Es sitzt 
auf einem Thron. Der Thron ist Maria.  
Denken wir an die Darstellung der Imad-
Madonna in Paderborn oder der Stuck
madonna im Erfurter Dom. Versuchen wir, 
wo immer wir christliche Kunst sehen und 
erleben dürfen, wach zu sein und ihre Bot-
schaft, die auch uns heute noch gilt, zu 
ergründen.

61D a s  Ch  r i s t k i n d  t r ä g t  K o r a l l e n



Die Planung beginnt buchstäblich am Punkt 
Null. Zwar ist dies nicht der erste Papstbe-
such, es gab zahlreiche an den unterschied-
lichsten Orten der Welt. Die Bilder ruft man 
auch ab, ganz kurz. Es sind andere Orte mit 
anderem Licht und anderem Klima. Wir sind 
in Thüringen, und es wird Ende September 
sein. Eine to-do-Liste gibt es nicht. Es gibt 
schriftliche Hinweise, teils etwas allgemein 
formuliert, und wir werden klären müssen, 
wie groß genau ‚ausreichend‘ ist. Die Orien-
tierung: Zunächst wird gemeinsam nach 
begrifflichen Eckpunkten gesucht, aber ein 
gestalterisches Konzept dieser Größenord-
nung ist eine komplexe Sache und entsteht 
nicht in so einem klaren Nacheinander von 

gedanklicher Planung und formaler Umset-
zung, wie es rückblickend vielleicht erschei-
nen mag. Es gab das Ziel, zum Papstbesuch 
für das Bistum Erfurt ein visuelles Gesamt-
konzept zu entwickeln, das eine übergrei-
fende pastorale Idee vermittelt. Gleichzeitig 
sollten die Besonderheiten der beiden 
Besuchsorte gewürdigt und kenntlich ge-
macht werden. Es gab erste thematische 
Ideen, einen Berg funktionaler Anforderun-
gen, noch gänzlich ungenaue Größenanga-
ben, räumliche Gegebenheiten, die in Erfurt 
und Etzelsbach unterschiedlicher nicht sein 
können – eine Konstellation mit vielen 
Unbekannten. Die Kunst bestand darin, eine 
Formidee zu finden, die alle diese Aspekte 

Der Papst kommt! 
Zur Gestaltung der Altarzonen in Etzelsbach und Erfurt, 2011 

Evelyn Körber

62



verklammert. Mehr noch: eine Formidee,  
die ihrerseits inspirierend wirkt hinsichtlich 
thematischer Gedanken, die Emotionen 
weckt und ohne viel Erklärung verstanden 
wird. Der Erfurter Domplatz als Ort für eine 
Papstmesse stellt räumlich eine große 
Herausforderung dar. Wir haben in inner-
städtischer Lage eine relativ kleine Fläche, 
die in ihrer Hauptrichtung nicht auf den 
Dom hin ausgerichtet ist. Der Domplatz ist 
asymmetrisch in seiner Form und Rand
bebauung und nicht zuletzt auch bestimmt 
von etlichen unverrückbaren Dingen: einem 
Obelisken, Bäumen, Fahnenmasten, dem 
Minervabrunnen. Ganz anders dagegen 
Etzelsbach, der Ort der Marienvesper: Die 
kleine Wallfahrtskirche steht umgeben von 
einer Baumgruppe inmitten freier Felder. 
Die nächste Bebauung, ein Landwirtschafts-
betrieb, befindet sich 500 m entfernt. Ein 
Areal, auf dem sich ohne weiteres 100.000 
Menschen zusammenfinden können, wäh-
rend es in Erfurt keine 30.000 sein werden. 
Es lag nahe, zuerst über den vermeintlich 
schwierigeren Ort nachzudenken, und so ist 
die gestalterische Grundidee, die im Kern 
auch in Etzelsbach umgesetzt wurde, aus 
der Beschäftigung mit dem Domplatz he-
raus entstanden. Allerdings zeigte sich 
schnell, dass diese Idee weit mehr darstellt 
als eine geschickte Raumausnutzung. 

Die Idee 

Der Hohe Chor des Mariendoms mit den 
Kavaten wird ausgehend vom Grundriss als 
Form zitiert. Er bildet den Raum, der als 
Altarzone für die Papstmesse dient. Der 
Erfurter Dom ist als gotische Kathedrale ein 
Sinnbild für das himmlische Jerusalem. Er 
verkörpert mit eindrucksvollen Raumhöhen, 
vor allem aber mit einem transzendenten 
Licht, das durch die großen farbigen Chor-
fenster bestimmt ist, die Verbindung von 
Himmel und Erde. Diese theologische Bot-
schaft wird aus dem Inneren des Doms 
nach außen auf den Domplatz getragen. 

Muss man sich normalerweise die Dom
stufen hinaufbemühen, um in den Dom 
zum Gottesdienst zu gelangen, so ist nun 
zeichenhaft der Domchor geöffnet und zu 
den vielen tausend Menschen auf dem 
Domplatz gedreht. Das ganze Pilgerfeld 
wird zum Kirchenraum. Am Fuß der Kavaten 
stehend ist die Altarbühne an der längsten 
Diagonalen des Platzes ausgerichtet und 
setzt sich optisch über die Stufen zum Platz 
hin fort. Die Kontur ist so ausgebildet, dass 
sie sich nach den Seiten öffnet und so 
signalisiert: Jeder ist willkommen. Diese 
Form ist eine sinnfällige Einladung an die 
Gläubigen wie auch an diejenigen, die 
einfach neugierig und interessiert sind.  

Für den Domplatz mit seiner mittelalterlich 
geprägten Randbebauung ist die Chor-
raumform räumlich und stilistisch ein Ge-
winn, weil sie sich im Gegensatz zu der 
üblichen Kastenbühne wie selbstverständ-
lich in den schmalen zergliederten Bereich 
zwischen Domstufen, Gitterzaun, Bäumen 
und Minervabrunnen einschmiegt. Bald 
nachdem die Formidee des geöffneten 
Chorraums gefunden war, zeigte sich, dass 
diese Idee das Potential hat, nicht nur in 
Erfurt, sondern ganz besonders auch in 
Etzelsbach ihre Stärken auszuspielen. Das 
Gelände aus Feldern und Wiesen bietet 
schier endlos viel Platz, und es schien zu-
nächst wenig Grund zu geben, für diesen 
Ort nach Alternativen zur Standardbühnen-
form zu suchen – gut, dass es anders ge-
kommen ist, denn ein großer ‚Kasten‘ hätte 
in diesem weitläufigen Gelände gnadenlos 
nach open-air-Konzert ausgesehen. So ist es 
letztlich auch eine Verneigung vor der klei-
nen Wallfahrtskapelle, wenn man daneben 
einen Altarbereich errichtet, der aus sich 
heraus einen sakralen Charakter hat und in 
seinen Proportionen denen der Kapelle 
nahekommt. 

63D e r  P a p s t  k o m m t ! 



Erfurt Etzelsbach

64 D e r  P a p s t  k o m m t ! 



Die beiden Altarzonen 
Die Altarzonen gleichen sich in einigen 
wesentlichen Punkten: Chorbereich mit 
zentraler Treppe, Chorumgang und die 
Seitenflügel sind symmetrisch angeordnet 
(vgl. Grundriss). Diese Gliederung findet sich 
auch in der Dachkonstruktion wieder. Der 
Chorraum, der eigentlich viel höher wäre, 
bekommt einen geraden Abschluss und 
wird so als Ausschnitt kenntlich gemacht. 
Die flache Dachebene bildet nach vorn 
einen Überhang, der die vordere Queraus-
steifung der Stützen und damit auch einen 
Großteil der Beleuchtungstechnik verbirgt. 
Der Chor wird rückseitig durch Stützen und 
abgehängte Textilbahnen – ähnlich Fenstern 
– definiert. Dahinter entsteht ein 2 m tiefer 
Zwischenraum zur Außenwand hin: der 
Chorumgang, der dem Raum Luft verschafft 
und frei von Möblierung bleibt. Generell ist 
in der Raumkonzeption das Prinzip „Hell vor 
Dunkel“, also „helles Objekt vor dunklem  
Hintergrund,“ verwirklicht. In Abwandlung 
bedeutet dies, kleinere, teils farbintensive 
Objekte, wie z.B. das Kreuz, stehen vor groß-
en, farbig zurückhaltenden Hintergrundflä-
chen. Farben und Materialien stellen das 
liturgische Geschehen in den Mittelpunkt, 
indem die stärksten farbigen und Kontrast-
wirkungen von den liturgischen Orten: Altar, 
Ambo und Sitz des Papstes ausgehen. Ein 
mattes Blau ist der bestimmende Farbton 
für die Hintergrundflächen, man nutzt hier 
gezielt Farbperspektive und Simultankon-
trast, um Raumtiefe zu schaffen und Ge-
sichter und Gewänder optisch nach vorn zu 
holen. Hinsichtlich der Details sind die bei-
den Altarzonen dann aber sehr verschieden. 
Die unterschiedliche Liturgie an den beiden 
Orten verlangte nicht nur die maßliche 
Differenzierung der Konstruktion, sondern 
auch eine speziell angepasste Möblierung 
und Farbigkeit. Darüber hinaus galt es, die 
Lichtverhältnisse zu berücksichtigen, die am 
Ende einen starken Eindruck hinterließen: 
Während in Etzelsbach zur Marienvesper 
anfangs alles vom Licht der untergehenden 

Sonne golden überflutet wurde, begann 
mit zunehmender Dunkelheit die Altarbüh-
ne selbst zu leuchten. Am nächsten Morgen 
in Erfurt sahen die wartenden Pilger zuerst 
noch einen gegen den dunklen Himmel 
blau leuchtenden Chorraum am Fuß des 
Doms und dann strahlte die Sonne.

Fenster
Die Chorfenster in einer Kirche sind allein 
schon aufgrund ihrer Größe bestimmend 
für den Raumeindruck. Dies gilt auch für die 
Chorräume unserer beiden Altarbühnen, in 
denen fünf Fenster mittels abgehängter 
Textilbahnen angedeutet sind. Diese Flä-
chen eröffnen sowohl einen thematischen 
Rahmen als auch einen Aktionsradius für 
die Gemeinden. Es bot sich an, auf vier der 
fünf Flächen die pastoralen Wegmarkie-
rungen des Bistums Erfurt der letzten Jahre 
zu vergegenwärtigen. Sie werden ihrem 
Charakter entsprechend als sprachliche 
Bilder gezeigt und mit Motiven von starker 
Symbolkraft in Bezug gesetzt: Der Wolfram-
Leuchter aus dem Erfurter Dom steht für 
den Mut zum Zeugnis für den christlichen 
Glauben. Die Heilige Elisabeth, die Patronin 
des Bistums Erfurt, verkörpert Barmherzig-
keit und Güte. Die Kornähre als Sinnbild für 
das Brot des Lebens ermutigt uns, füreinan-
der da zu sein. Der Regenbogen als Brücke 
zum Himmel weitet unseren Blick für die 
Zukunft.

Die geschichtete Anordnung von Texten 
und Bildern in hellen Tonwerten lässt die 
Worte mal mehr, mal weniger hervortreten 
und verhindert eine allzu plakative Anmu-
tung. Die Lesbarkeit bleibt dennoch erhal-
ten und damit auch die Möglichkeit, immer 
aufs neue die vielfältigen Sinnbezüge zu 
entdecken. In der Mitte hängt als fünftes 
Fenster auf beiden Altarbühnen eine beson-
dere Stoffbahn, auf der Handabdrücke der 
Gläubigen aus dem Bistum zu sehen sind. 
Die Abdrücke wurden während der 
verschiedenen Wallfahrten im Bistum 

65D e r  P a p s t  k o m m t ! 



gesammelt. Hier ist die Vorfreude der Men-
schen und ihre Begeisterung über den 
Besuch des Papstes eingeflossen in zahllose 
ganz persönliche Grußbotschaften, jede für 
sich ein Glaubensbekenntnis.

Essenz

 Zugegeben: Handabdrücke sind nicht neu 
und vielleicht auch nicht sonderlich origi-
nell. Trotzdem ist es ausgerechnet das 
Zustandekommen dieser zwei Stoffbahnen, 
das ganz plastisch vor Augen führt, welches 
der Schlüssel ist, um in wenigen Monaten 
zwei Bauwerke dieser Größe mit kompletter 
Ausstattung parallel zu planen und zu er-
richten: viele Köpfe und viele Hände! Sicher-
lich ist es von Vorteil, im richtigen Moment 
eine gute Idee zu haben, aber dann braucht 
die Sache Mitstreiter. Sieben Monate Nach-
denken über Konstruktion und Statik, über 
Höhen, Abstände, Dachneigungen, über 
Kosten und Zeitplanung, über Gitterträger, 
Trassen und Sonderbauteile, über die Farbe 
der Bodenplatten und der Textilbespan-
nung, über das Layout der Fensterbahnen, 
über die Form der beiden Papstsedilien, die 
Form der Bänke und jedes einzelnen So-
ckels, über die Kerzenleuchter auf dem 
Altar, über Mikrofone und wer sie wann 
braucht, über Treppenmaße und Stufen
höhen, über Sicherheitsbestimmungen, 
über Blumen, über den Einfluss der Be-
leuchtung auf die Kontraste in den Fenster-
bildern, über Kamerapositionen und die  
bis zuletzt spannende Frage, wer wo sitzen 
wird und wieviele Sitze überhaupt ge-
braucht werden? Sieben Monate planen 
und beraten, entwerfen, zeichnen und 
erklären, korrigieren, bemustern, entschei-
den, mitdenken, endlich bauen und, kaum 
fertig, nur Stunden später alles wieder 
abbauen – das alles kann man in einem 
solchen Text nicht fassbar machen, ebenso-
wenig, wie ich die vielen Beteiligten, Planer 
wie Ausführende, hier gebührend würdigen 
kann.

oben:  Planungsdetails
unten: Bühne in Erfurt in nächtlicher Illumination

66 D e r  P a p s t  k o m m t ! 



Grundlage
In ersten Vorgesprächen im Sommer 2006 
wurde deutlich, daß bis zum 500-jährigen 
Weihejubiläum im Jahr 2011 die Entwicklung 
eines Gesamtkonzeptes zur Überarbeitung 
und Neugestaltung drei tragender Säulen 
der Kirchengemeinde St. Jodokus erforder-
lich war:

�� Neueinrichtung des „City-Klosters“ 
�� Nutzungsanpassung und Renovierung des 

ehemaligen Klostergebäudes
�� Renovierung der Pfarrkirche St. Jodokus.

Neben der inneren Umgestaltung wird eine 
Neukonzentration auf die Erschließung aller 
Nutzungen aus dem „Gemeindehof“ heraus 
angestrebt.

City-Kloster
Im Frühjahr 2006 wurde meinem Büro die 
Aufgabe übertragen, für das neu geschaf-
fene Konzept „City-Kloster“ die erforder-
lichen Räumlichkeiten zu gestalten.
Im 1. Obergeschoss des sogenannten Cons-
bruchschen Anbaus standen die Flächen 
einer ehemaligen Organistenwohnung zur 
Verfügung. Außerdem ist die bisherige 
katholische öffentliche Bücherei am Kloster-
platz 10 auf die heute erforderlichen Belan-
ge umgestaltet und um einen Bereich für 
Gesprächsangebote des City-Klosters und 
um eine Verkaufsfläche, die ebenfalls durch 
das City-Kloster betrieben wird, erweitert 
worden. Somit konnten dem Gesamtkon-
zept „City-Kloster“ die den Erfordernissen 
angepassten Räumlichkeiten für eine erfolg-
reiche Arbeit zur Verfügung gestellt werden.

Zum 500-jährigen Jubiläum von St. Jodokus in Bielefeld
Neueinrichtung City-Kloster – Nutzungsanpassung Klostergebäude – Kirchenrenovierung

Ludwig Kegel

Ehemaliges Klostergebäude
Zeitgleich mit der Maßnahme „City-Kloster“ 
haben wir mit der Kirchengemeinde die 
ersten Vorgespräche zur Umgestaltung und 
Renovierung des Klostergebäudes geführt. 
Nach einem Mieterwechsel sollte ein Ge-
samtkonzept zur Nutzung der bisher ver-
mieteten Flächen für die Kirchengemeinde 
entworfen werden. Räumlichkeiten für den 
Gemeindebedarf, das Dekanat und die 
Hochschulgemeinde waren erforderlich. 
Dabei deutete zunächst alles auf eine Auf-
gabe zur Renovierung und Nutzungsanpas-
sung in einer historischen Substanz hin, die 
in der Vergangenheit mehrfach so massiv 
verändert worden war, daß selbst die Denk-
malforschung des Amtes für Denkmalpflege 
in Westfalen keine besonderen Befunde 
erwartete.

Die Entfernung von Verkleidungen, Decken-
abhängungen und Putzflächen ließ hinge-
gen überraschender Weise wesentliche 
Bereiche der historischen und ursprüng-
lichen Bauteile, wenn auch nicht immer 
vollständig, sichtbar werden.
Detailuntersuchungen der konstruktiven 
Altsubstanz sowie die genaue Datierung 
und zeitliche Einordnung ließen jedoch eine 
bisher für die hiesige Region nicht bekannte 
räumliche Organisationsstruktur erkennen. 

Kirche

Kreuzgang und Funktionsräume

„Consbruchscher“ Anbau

Pfarrbüro

67



Die Erschließung und Belichtung eines 
Klostergebäudes durch eine hallenartige 
Hauptverbindung im Obergeschoß, die 
durch giebelseitige Fensterflächen belichtet 
wurde, war in dieser Anordnung nicht er-
wartet worden.

Eine außergewöhnliche Überraschung 
stellten darüber hinaus die bei weiteren 
Bestandsuntersuchungen freigelegten bild-
haften Darstellungen, Weihekreuze und 
Farbfassungen dar, die gesichert und gefe-
stigt heute wieder erlebt werden können.

Mit der Freilegung der historischen Decken-
konstruktion im Pfarrsaal, die heute in tra-
gender Funktion sichtbar ist, wurde eine 
Verzierung mit Pressstuckornamenten frei-
gelegt, wodurch der Hinweis auf die Funkti-
on als Haupttreppenanlage gegeben wurde. 
Diese Schmuckelemente sind denkmalge-
recht untersucht, dokumentiert und dauer-
haft gesichert wieder überdeckt worden.
Die baugeschichtlichen Funde und Erkennt-
nisse haben uns dann veranlasst, die ge-
plante Gestaltung und heutige Nutzung der 
ursprünglichen Grundkonstruktion so weit 
anzupassen, dass wesentliche Teile des 
historischen Altbestandes wieder ihre Funk-
tion erhalten konnten. Zugleich ist die Bau-
substanz aus diversen zeitlichen Epochen 
gesichert, konserviert und dem Nutzer und 
Besucher zugänglich gemacht worden.

In der Neugestaltung haben wir auf die 
historischen Befunde mit einer starken 
Reduzierung der Umgebungsflächen und 
Materialien sowie einer farblichen Neutralität 
reagiert. So steht heute für die Einblicke in 
die Geschichte des Gebäudes ein angemes-
sener Rahmen zur Verfügung.

Die intensive Beschäftigung mit der histo-
rischen Substanz und dem direkten, haut
nahen Erleben der Geschichte des Gebäudes 
führten zu der Frage nach dem Umgang mit 
dem Bestand und der Kunst in der Kirche. 

Kirchenrenovierung
In Zusammenarbeit mit den Gremien der 
Gemeinde konnten wir die Vorstellungen 
zur Renovierung der Pfarrkirche St. Jodokus 
entwickeln, die sich abschließend auf fol-
gende wesentliche Bereiche konzentrierten:

�� Neugestaltung des Eingangssituation 
und Gestaltung des Gemeindehofs

�� Neupositionierung und Präsentation der 
Kunstwerke

�� Nutzungskonzept des Consbruchschen 
Anbaus von 1713

�� Nutzung und Neuorientierung der 
Franziskuskapelle

Zur Beantwortung der vorstehenden Fragen 
hat die Kirchengemeinde in Zusammenar-
beit mit dem Erzbischöflichen Generalvikariat, 
Paderborn, einen Wettbewerb ausgelobt, 
den wir technisch vorbereiten und begleiten 
durften. Die Wettbewerbskommission hat 
den Auftrag über die Innengestaltung so-
wie über die Neuordnung und Ergänzung 
der Kunst Prof. Radermacher übertragen.
Den Zuschlag zur Neufassung des Haupt-
eingangs und Gestaltung des Gemeinde-
hofes erhielten SOAN Architekten.

Mein Büro erhielt den Auftrag über die 
Koordination, die örtliche Überwachung 
und Bauleitung der Arbeiten zur Renovie-
rung von St. Jodokus. Gemeinsam mit mei-
nen Mitarbeitern bin ich dankbar, dass wir, 
in einer von großem Vertrauen geprägten 
Zusammenarbeit, zur Renovierung, Umge-
staltung und Neufassung in unterschied-
licher Verantwortung beitragen durften.

Abbildungen rechts:
�� renovierte Kirche mit umgestaltetem Altarraum
�� westlicher Kreuzgangflügel
�� neue Sakramentskapelle mit Tabernakel
�� Franziskuskapelle
�� Querblick auf den Eingang der südlich vorgebauten  

Tabernakelkapelle
�� Haupteingang und Vorraum
�� Eingangsbereich City-Kloster / Weihwasserbehälter
�� Durchblick zum „Consbruch‘schen Anbau“

68 Z u m  5 0 0 - j ä h r i g e n  J u b i l ä u m  v o n  S t .  J o d o k u s  i n  B i e l e f e l d



69



Fügung
Norbert Radermacher, mit Wencke Katharina Schoger und Johannes Reuter

Die Einladung zu dem Wettbewerb für die 
Neugestaltung des Chorraums der Biele-
felder Kirche St. Jodokus ließ nicht erahnen, 
was sie wirklich bedeuten würde. In den 
Ausschreibungsunterlagen war dann deut-
licher zu lesen, dass viel mehr erwartet 
wurde, als den Altarbereich neu zu entwer-
fen. Erbeten wurde ein grundsätzliches 
gestalterisches Nachdenken und Konzept 
über alle Bereiche dieses über fünf Jahrhun-
derte gewachsenen Kirchenbaus. 
Die für das anstehende Jubiläumsjahr ge-
plante Renovierung sollte als Gelegenheit 
genutzt werden, die sehr unterschiedlichen 
räumlichen Situationen der Kirche neu 
anzuschauen, ihre Qualitäten zu spüren und 
für evtl. Schwachstellen neue Vorstellungen 
zu entwickeln.

Um der Komplexität dieser ebenso an-
spruchsvollen Aufgabe gerecht werden zu 
können und um die unbedingt erforderliche 

Kompetenz dafür zusammen zu bringen, 
konnte ich die Innenarchitektin Wencke 
Katharina Schoger und den Archtitekten 
Johannes Reuter (reuter schoger architekten 
innenarchitekten, Berlin) gewinnen, um mit 
ihnen gemeinsam die Wettbewerbsaufgabe 
anzugehen.

Bereits der erste Besuch der Kirche  
St. Jodokus in Bielefeld, bei dem wir meh
rere Stunden in der Kirche verbrachten und 
zahlreiche Fotos von innen wie außen 
machten, zeigte, dass uns eine sehr ähn-
liche Herangehensweise und Grundein
stellung verband.

Einig waren wir uns, die historisch gewach-
sene Vielfalt der Räume auch in ihrer Unter-
schiedlichkeit als den besonderen Reichtum 
der Kirche anzusehen, den es auf alle Fälle 
zu respektieren und bewahren gelte. 


Pietà im neuen UmfeldTabernakelkapelle mit Ewiglicht und Tabernakel

70



Anders gesagt, sahen wir unsere Aufgabe 
nicht darin, St. Jodokus mit einem zeitge-
nössischen, modernen Gesamtentwurf zu 
überformen, eher die vorhandenen Eigen- 
und Schönheiten zu entdecken und zu 
überlegen, wie sie vielleicht noch klarer, 
genauer und würdiger zur Geltung kom-
men könnten.

Immer waren wir dabei geleitet von dem 
Wunsch, dass eine starke Präsenz der Räu-
me und der Gegenstände auch eine starke 
Beziehung der Besucher und der Gläubigen 
zu diesem geweihten Ort ermöglichen 
könnte.

Wir fingen an, die großen räumlichen Quali-
täten zu fassen, sie auf ihre Besonderheiten, 
ihre liturgischen Bedeutungen, Bestim-
mungen und Abläufe zu befragen und 
gleichzeitig jede Figur, jede Nische, jedes 
Möbel, wie jeden anderen Gegenstand 
genau anzuschauen. Ist er an der richtigen 
Stelle, kann man sich auf ihn konzentrieren, 
hat er das richtige Licht, wie nahe kann 
man ihm kommen, wie wirkt er aus der 
Ferne, lauteten die immer wiederkehrenden 
Fragen. Gemeinsam versuchten wir, diese 
Fragen nicht oberflächlich nach Äußerlich-
keiten oder Geschmack zu entscheiden, 
sondern so lange zu suchen, bis wir die 
Lösung aus dem Wesentlichen, also aus 
dem Inhaltlichen, ableiten und entwickeln 
konnten.

Bei den zahlreichen Treffen mit unseren 
Bauherren, Pfarrer Holtkotte, Herrn Fellmer, 
Herrn Feix vom Kirchenvorstand, sowie 
Herrn Kegel als bauleitendem Architekten 
fanden diese Überlegungen überwiegend 
zustimmende Resonanz, zuweilen auch 
konstruktive Ergänzungen. Dieser offenen 
und respektvollen Atmosphäre gilt unser 
Dank. Diese Grundüberlegungen möchten 
wir an einzelnen Details beispielhaft be-
schreiben.

Pietà und Schmerzensmann
Der Figur der Pietà begegnet der Besucher, 
wenn er über den Consbruchschen Anbau 
den Kirchenraum betritt. Sie ist die Haupt
figur dieses Raumes, sie verbindet ihn mit 
dem Beichtraum und sie steht im Dialog  

zu dem nicht weit entfernten Schmerzens-
mann. Beide Figuren verkörpern den 
Schmerz und die Trauer in direkter, empha-
tisch zu spürender Weise. Sie sind denen, 
die kommen sehr nahe und deshalb oft ein 
Gegenüber des persönlichen Gebets oder 
Gedenkens.

Opferlichter
Für das Anzünden einer Kerze an einer 
Heiligenfigur wird es die unterschiedlich
sten Anlässe und Beweggründe geben.  
Oft sind sie still vorgebracht, mit Gedanken 
verbunden oder in ein Gebet gehüllt. 
Das Anzünden der Kerzen ist ein persön-
licher Vorgang der sichtbare Ausdruck einer 
Zwiesprache. Um diesem Zeichen eine 
besonders schöne Möglichkeit zu geben, 
haben wir dafür an unterschiedlichen Orten 
und Statuen in der Kirche Opferlichtnischen 
vorgesehen. Für jede Kerze einen eigenen 
kleinen Raum, der vom Leuchten der 
Flamme erhellt werden kann.

Schmerzensmann und Opferlichter

71Fü  g u n g



Beichtraum
Die Kirche steht allen offen. Sie ist einer der 
wenigen noch verbliebenen Orte im öffent-
lichen Raum, zu dem jeder ungefragt Zu-
gang hat. Der Ungläubige, der Neugierige, 
der Zweifelnde oder der Ruhesuchende ist 
ebenso willkommen wie der Gläubige. 
Im neu gestalteten Consbruchschen Anbau 
zeigt sich in besonderer Weise diese ge-
wünschte Offenheit und Gastfreundschaft. 
In einem Raum, der auch zu festgelegten 
Zeiten Gelegenheit zur Beichte (Beicht
gespräch) bietet, kann man sich in Ruhe 
niederlassen, bei sich sein, nachdenken, 
etwas lesen, etc.

Chorraum
Dem Chorraum kann ich auf zweierlei,  
sehr unterschiedliche Arten begegnen.
Zumeist ist er der Konzentrationspunkt für 
die Liturgie der gesamten Gemeinde. Durch 
die Versetzung der Ikonenwand in die Anbe-
tungskapelle ist nun der Blick frei auf die 
abschließende Apsiswand und konzentriert 
sich auf das liturgische Geschehen. Das 
kostbare Kreuz, genau in die Raummitte 

gehängt und angestrahlt, kommt klar zur 
Geltung. Das restaurierte alte Chorgestühl 
schließt den Altarraum nach hinten ab.  
Es „antwortet“ gleichsam den Bänken der 
Gemeinde und nimmt mit ihnen den Altar 
in die Mitte. 

Feiert nur ein kleiner Kreis von Personen 
Liturgie, so findet er in der oktogonalen 
Raumanlage des Chorraums unter dem 
Kreuz eine würdevolle Situation, in der die 
Gemeinschaft und Nähe der „Umstehenden“ 
intensiv erfahren werden kann.

Altar und Ambo sind in ihrer Gestalt auf die 
wesentlichen Elemente der Liturgie redu-
ziert. Marmor fügt sich mit Schiefer zu klaren 
Formen zusammen. Wie ein Tischtuch formt 
und schmückt das makellose, geschliffene 
Weiß des Marmors den Tisch über dem 
tiefen, rauhen Schwarz des Schiefers.

Analog zum Tisch des Brotes steht der 
Ambo als „Tisch des Wortes“ auf die 
Gemeinde zu gerückt. Auch hier trägt die 
Schieferplatte die Konstruktion und dient 
als Ablage der Heiligen Bücher.

Tabernakelkapelle
Da mit der Ikonenwand auch der Taber
nakel aus dem Chorraum versetzt wurde, 
entstand der Wunsch, ihm einen eigenen 
Ort zu schaffen. Auch hierin kann man die 
Geste der Gemeinde sehen, auf die „Außen-
stehenden“ zuzugehen. Als neue Taberna-
kelkapelle wölbt sich vor der Kirchenwand 
ein kleiner Baukörper auf den St. Jodokus- 
Kirchplatz vor. Mit bergender Geste hüllt 
eine mehrfach gerundete Wand den Ort,  
an dem der Tabernakel als zwei Meter hohe 
Marmorsäule aufgestellt wird. Im offenen 
Himmelslicht entfaltet das Weiß des 
Marmors sein erhabenes Strahlen.  
Schmale, raumhohe Fenster erlauben den 
freien Blick von außen auf dieses Heiligtum. 
Die Tabernakelsäule ist aus der Grundform 
eines 12-zackigen Sterns geformt. Sie ver-

Consbruchscher 
Anbau mit 
Beichraum

72 Fü  g u n g



weist damit auf die jüdischen und alttesta-
mentarischen Wurzeln des Christentums. 

Ewiglicht
An der Gestaltung der Ewiglichter für die 
Tabernakelkapelle wie auch für die Anbe-
tungskapelle lässt sich nochmal exempla-
risch unser Bemühen um eine möglichst 
zurückhaltende und dennoch klare und 
sprechende Gestaltung ablesen. Das Ewig-
licht ist einerseits etwas Kleines, fast Un-
scheinbares, ein kleines Licht in einem roten 
Glas. Seine Erhabenheit erhält es allein 
durch sein „Immer dasein“, „Immer leuchten“ 
durch alle Nächte und Dunkelheiten hin-
durch. Ein kleines, fast gefährdetes Licht, 
das wacht und zur Wachsamkeit mahnt.

Der Kreuzweg
Die 14 Stationen des Kreuzwegs sind auf 
den ersten Blick nichts anderes als 14 
schwarze Tafeln, die rund um den Innenhof 
im alten Kreuzgang aufgehangen sind  
(Abb. S. 7). Schaut man näher hin, findet 
man oben die Nummern der Stationen 
eingraviert und unten eine Textzeile. Hier 
liest man die Stationen der Passion aller-
dings in einer Form, die bewusst auf die 
Nennung von Namen verzichtet. Anstelle 

von „Jesus wird seiner Kleider beraubt“, 
steht nun „wird seiner Kleider beraubt“, 
nicht „Jesus stirbt am Kreuz“, nur das Wort 
„stirbt“. Die radikale Bilderlosigkeit und die 
Offenheit der Texte befreien den Kreuzweg 
aus der gewohnten Rezeption als Bilder
geschichte. Er lässt ihn und seinen Skandal 
näher an uns heran kommen, ihn spürbar 
werden. Der Verzicht auf Bilder gibt Raum 
für eigene Bilder.

Die Anbetungskapelle
Dem im Verhältnis zu dem großen Kirchen-
schiff kleinen Raum für die Gottesdienste 
und Andachten kleinerer Gruppen, Schul-
klassen, etc., in dem auch die tägliche 
„Aussetzung“ des „Allerheiligsten“ in Gestalt 
der bekannten Monstranz stattfindet, wird 
ein ganz neuer Charakter verliehen. 
Die sich in konzentrischen Kreisen um den 
Altar formenden Bankreihen lassen die 
Gläubigen sehr stark das Gefühl von Nähe 
und Gemeinschaft spüren. Hier rückt man 
zusammen und ist ganz nahe zu dem Altar 
und zu der Ikonenwand, deren Tafeln aus 
dieser Nähe als Bildgeschichten zu lesen 
sind. Der Tabernakel fügt sich wie eine 
zentrale Tafel in die Bildtafeln ein.  
Allerdings nimmt er sich sehr zurück. 

Lichtöffnung an der Nahtstelle zwischen angebauter  
Tabernakelkapelle und südlicher Kirchenaußenwand

Blick durch die Kirche zum umgestalteten Chorraum

73Fü  g u n g



Seine Kostbarkeit verdankt er nicht dem 
Glanz der Goldes, sondern dem wunder-
baren Holz von einer 8000 Jahre alten 
Mooreiche, das, von feinen Elfenbeinstreifen 
unterteilt, die Tür bildet.

Wenn zu den Stunden der Anbetung diese 
Ikonenwand geöffnet und an die Wand 
geklappt wird, sind die Ikonenbilder ver-
deckt. Nun kann die ganze Aufmerksamkeit
der Monstranz gelten, die in einer vorher 
verdeckten Nische sichtbar wird. Auch der 
Tabernakel erscheint nun verwandelt. Man 
sieht ihn in seiner ganzen Form als in der 
Nische stehender kostbarer Sockel, der die 
Monstranz trägt: unten das geweihte Brot, 
darüber die besonders ausgestellte Hostie 
als Zeichen für die Anwesenheit Gottes in 
der Gestalt des Brotes.

Dieser kapellenartige Raum hat eine eigene 
Farbgestaltung, die ihn nach hinten weitet 
und Bezug zu dem Sandsteinboden nimmt.

Der Altar ist ebenfalls aus diesem typischen 
Stein gefertigt. Er nimmt mit seiner unge-
wöhnlichen ovalen Form das Rund der 
Bänke auf. Der filigran aus einem Stück 
Messing geschnittene Ambo wiederholt in 
seinen Schnittkurven den Umriss des Altars.

Taufstein
Der Taufstein ist fast an der gewohnten 
Stelle geblieben, allerdings ist seine Position 
präziser festgelegt und seine Aufstellung 
hat dadurch ein anderes Gewicht bekom-
men, dass der Taufstein in den Kirchenbo-
den eingelassen wurde. Er ist damit zu einer 
Art „Grundstein“ geworden und betont, 
dass die Taufe etwas Grundlegendes für 
unser Leben als Christen ist. Hier beginnt 
das, was sich im Tod vollenden möge, der 
große Bogen 

Apostelleuchter
Auf dem Jostberg wurden vor einiger Zeit 
Architekturfragmente des Vorgängerbaus 

Franziskus-Kapelle

74 Fü  g u n g



von St.Jodokus gefunden. 12 von ihnen, die 
offensichtlich aus einem Torbogen oder 
einer Säule stammen, konnten so bearbeitet 
werden, dass sie sich nun als Apostelleuch-
ter in den Kirchenraum einfügen. Sinnbild-
lich stehen sie für die Anfänge der Kirche, 
für die, die uns vorausgegangen sind und 
auf die wir gründen können. Jeder Stein 
zeigt mit seinen Spuren die Vielfalt und 
damit den Reichtum dieses Erbes.

Seit über 500 Jahren bauen Menschen an 
diesem Ort und versuchen, die Kirche  
St. Jodikus so zu gestalten, dass sie zu 
einem Haus Gottes werden kann. Wir sind 
dankbar für das uns entgegengebrachte 
Vertrauen und die Möglichkeit, ein Stück 
weit an dieser Aufgabe haben mitwirken  
zu dürfen.

Kreuzgang mit Kreuzwegstationen

sog. „Schwarze Madonna“

Taufstein

75Fü  g u n g



Mit Blick auf das Jubiläum 2011 zur 
500jährigen Kirchweihe lobte die Kir-
chengemeinde bereits 2009 einen Wett-
bewerb aus, der die Ideen für eine um-
fassende Neugestaltung des Innen-
raumes der Kirche sowie des 
Hauptportals auf der Nordseite und des 
davor liegenden Platzes liefern sollte. 

Das Architekturbüro Soan Architekten 
Boländer und Hülsmann aus Bochum 
überzeugte im Oktober 2009 das Preis
gericht mit seinem Entwurf für das neue 
Hauptportal und den Vorplatz der Kirche 
und wurde von der Kirchengemeinde 
beauftragt, diesen Entwurf zu realisieren.  

Das Hauptportal auf der Nordseite der 
Kirche wird gefasst vom Pfarrhaus im 
Westen und dem ehemaligen Kloster im 
Osten. Dadurch bildet sich ein dreiseitig 

Das neue Hauptportal der Kirche St. Jodokus in Bielefeld
Dirk Boländer

Portal auf der Grenze zwischen Klosterplatz und 
Vorplatz mit den Eingängen zu Kirche, City-Kloster  
und Pfarrbüro

76



umschlossener Platz, der sich nur im Norden 
zum Stadtraum öffnet. Der Haupteingang 
zur Kirche liegt somit in einer hofähnlichen 
Situation, wodurch er vor allem dem Orts-
unkundigen leicht verborgen bleibt und 
einen Eindruck von Privatheit vermittelt.

Ein wesentliches Anliegen war es also, dem 
neuen Portal eine Gestalt zu geben, die 
deutlich in den städtischen Raum wirkt und 
einlädt, die Kirche zu betreten. Damit also 
der Haupteingang für jedermann wahr-
nehmbar wird und den Anschein von Pri-
vatheit verliert, schien es sinnvoll den Ein-
gang weiter nach vorne, am besten direkt 
an den Übergang zum öffentlichen Raum, 
zu verlegen. Und zwar nicht als tatsäch-
lichen Eingang, sondern sozusagen als 
Symbol eines Eingangs. Ein Tor ohne Tür, 
das zum Durchschreiten auffordert. Ein Tor, 
das den Vorplatz des Haupteingangs zum 
Foyer der Kirche macht. Ein Tor als Sinnbild 
eines Eingangs, welches auf das Hauptpor-
tal hinführt. Dieser Grundgedanke wurde 
durch Elemente ergänzt, welche die Idee 
unterstützen und die funktionalen Erforder-
nisse erfüllen.

Der Eingangsbau aus den 1950er Jahren 
wurde durch einen größeren Neubau er-
setzt, durch den nicht nur die Kirche betre-
ten wird, sondern auch die Franziskuskapel-
le und das City-Kloster. Ein Raum also, der 
alle drei Bereiche durch ein gemeinsames 
Foyer miteinander verbindet und somit ihre 
Beziehung unterstreicht. Dieses Foyer bleibt 
durch eine Glasfassade und eine davorlie-
gende Lamellenstruktur aus patiniertem 
Messing optisch mit dem Vorplatz verbun-
den. Auch der Bodenbelag des Platzes wird 
bis in das Foyer hinein verlegt. Damit bildet 
es sozusagen einen überdachten Teil des 
Vorplatzes. 

Was bedeutet dies nun für jemanden, der 
die Kirche betritt? Vom städtischen Platz aus 
durchschreitet man mehrere Zonen. Folgt 

man der Wegeführung aus Naturstein, ge-
langt man zu einem zweiten Portal, das in 
das eigentliche Foyer führt. Die Blickbezie-
hungen zum Platz bleiben bestehen, aber 
es ist eine neue Zone, die weiteren Abstand 
schafft und zur Stille führt. Von hier aus 
gelangt man durch eine gestaltete Tür in 
die Kirche als zentralen Raum und Ziel des 
Weges. 

Die Umsetzung in die gebaute Form erfor-
dert eine akribische Detailplanung und 
sorgfältige Materialwahl, um die Grundge-
danken so klar wie möglich herauszuarbei-
ten. Außerdem ist es wichtig, hochwertige 
und dauerhafte Lösungen zu realisieren, die 
der 500jährigen Geschichte und Bedeutung 
der Kirche St. Jodokus angemessen sind.  
In einer reduzierten, fast minimalistischen 
Formensprache gestaltet und aus möglichst 
natürlichen Baumaterialien gefertigt, erhal-
ten die Bauteile die nötige Kraft. Die beiden 
Tore sind aus Stahlbeton-Fertigteilen herge-
stellt. Dabei handelt es sich um einen be-
sonderen Beton, der mit speziellen, farblich 
passenden und in der Körnung aufeinander 
abgestimmten Zusätzen versehen und 
anschließend geschliffen wurde und da-
durch in seiner Oberfläche annähernd wie 
ein Naturstein wirkt. Die Einzelteile dieser 
Tore wurden von ihrem Herstellungsort 
Crailsheim angeliefert und mit einem Auto-
kran präzise in die zuvor vorbereiteten 
Fundamente vor der Kirche versetzt. Das 
größte dieser Torelemente bringt gut 15 
Tonnen auf die Waage und stellte sowohl 
das Betonbau-Unternehmen als auch die 
Kranführer vor eine große Herausforderung. 

Fertig aufgestellt, wirken diese Tore nun wie 
aus einem Stück gemeißelt. In dem Portal 
zum Foyer wurde das Betonelement zudem 
mit einer Fuge versehen, in die eingepasst 
ein gleichschenkliges, vergoldetes Kreuz 
zum Platz hin weist. Dieses Kreuz sowie 
auch die Verkleidung der Kirchentüren  
im Inneren des Foyers und das neue Weih

77D a s  n e u e  H a u p t p o r t a l  d e r  K i r c h e  S t .  J o d o k u s  i n  B i e l e f e l d



wasserbehältnis wurden ebenso wie die 
Lamellenverkleidung der Fassade und die 
Platzeinfassung von Pater Abraham, 
Kunstschmied in der Benediktinerabtei 
Königsmünster, Meschede, gefertigt. 

Die Wegeführung vom vorderen Tor über 
den Platz ins Foyer bis zur Kirchentür be-
steht aus großformatigen Natursteinplatten 
aus Basaltlava, die einem Steinbruch in der 
Nähe des Laacher Sees entstammen und zu 
einer Zeit entstanden sind, als der Vulkan 
unter dem jetzigen See noch aktiv war.

Mit Gold hinterlegte Inschriften an den Innenseiten  
der Portaltüren vom Foyer zum Vorplatz und  
vom Foyer zur Kirche
Fotos: Roman Weis, Essen

Inschrift Weihwasserbehälter

78 D a s  n e u e  H a u p t p o r t a l  d e r  K i r c h e  S t .  J o d o k u s  i n  B i e l e f e l d



Aber es gibt noch ein weiteres wesentliches 
Gestaltungselement: Das Licht. Am Tage 
fällt es, durch Lamellen gefiltert, in den 
Raum. Am Abend sorgt eine elektrische 
Ausleuchtung für Atmosphäre, indem der 
Innenraum durch die Lamellen hinaus auf 
den Platz leuchtet und zusammen mit den 
ebenfalls ausgeleuchteten Torelementen 
den Platz zu einem Lichtraum werden lässt. 
So wirkt die Atmosphäre des Platzes mit 
dem neuen Hauptportal auch in den 
Abendstunden in den öffentlichen Raum 
der Stadt.

Bei all den Bemühungen der Öffnung nach 
außen war es der Gemeinde dennoch ein 
Anliegen, dem Platz eine Einfassung zu 
geben und die Möglichkeit zu schaffen, ihn 
in der Nacht zu schließen. Dazu wurde in 
einigem Abstand hinter dem vorderen Tor 
eine Platzeinfassung geschaffen, deren 
Gestaltung sich an der Lamellenstruktur  
des Foyers orientiert und ebenfalls aus 
patiniertem Messing besteht. Diese 
Konstruktion fasst den Platz, ohne den Blick 
zu begrenzen. Sie wurde so angelegt, dass 
sie sich mit Hilfe von zwei Drehtoren, die im 
geöffneten Zustand als Bestandteil der 
Einfassung erscheinen, zu einer geschlos-
senen Abtrennung vervollständigen lässt. 
Das aber soll die Ausnahme bleiben. 

Der Wunsch ist, dass der neu gestaltete 
Vorplatz und das neue Hauptportal der 
Kirche St. Jodokus in Bielefeld eine deut-
liche Einladung an alle Menschen ist, diese 
schöne und traditionsreiche Kirche zu be-
treten und sie als einen lebendigen Ort der 
Begegnung im christlichen Glauben zu 
erfahren.

Die neue Kirchentür wurde, ebenso wie die 
Tür zur Franziskuskapelle, mit patiniertem 
Messing verkleidet. Schaut man sich die 
Hauptportale anderer Kirchen an, so findet 
man häufig bildhaft gestaltete Darstel-
lungen biblischer Geschichten. Zu Zeiten in 
denen viele Menschen des Lesens nicht 
mächtig waren, wurden so Glaubensinhalte 
vermittelt. Die Idee dieser historischen 
Türen wurde bei den Portalen für die Kirche 
St. Jodokus auf eine zeitgemäße Art über-
setzt. In die Metallverkleidung wurden mit 
Lasertechnik ausgewählte Textstellen der 
Bibel in hebräischer, griechischer und deut-
scher Sprache geschnitten. Durch die Schrift 
blickt man auf den blattvergoldeten Hinter-
grund, der mit seinen feinen Lichtreflexi-
onen in der matten, dunklen Messingfläche 
lebendige Tiefe erzeugt. Aus gleichem Ma-
terial und in gleicher Formensprache wurde 
auch das neue Behältnis für Weihwasser 
gefertigt, welches im Foyer seinen Platz hat. 
Dabei unterstützten die klare Formen
sprache und die Beschränkung auf wenige 
Materialien – hier sind es neben dem ge-
schliffenen Beton im Wesentlichen Basalt als 
Naturstein, patiniertes Messing als Metall 
und Eiche als Holzart – eine Atmosphäre 
der Sammlung und Stille. 

Gepflasterter Vorplatz mit Haupteingang

79D a s  n e u e  H a u p t p o r t a l  d e r  K i r c h e  S t .  J o d o k u s  i n  B i e l e f e l d



Geschichte – 
von der Gründung bis 1945

Zu den Städten, die ein Krankenhaus in der 
Trägerschaft der Vinzentinerinnen haben, 
gehört auch Kassel, im nördlichen Teil der 
Diözese Fulda. Die Existenz dieses Kranken-
hauses, des Elisabeth-Krankenhauses, und 
der zugehörigen vinzentinischen Niederlas-
sung verdankt die Stadt Bischof Georg 
Kopp, der von 1881 bis 1887 an der Spitze 
der Diözese stand. Kopp, geb. 1837 in Du-
derstadt, von 1872 bis 1881 Generalvikar des 
Bistums Hildesheim, schätzte die Arbeit der 
Barmherzigen Schwestern vom hl. Vinzenz 
von Paul überaus hoch. Da es in Kassel nicht 
möglich war, Schwestern aus Fulda für eine 
vinzentinische Gründung anzusiedeln, bat 
er die Hildesheimer Kongregation um Hilfe. 
Diese konnte seine Bitte erfüllen, so dass in 
Kassel eine Hildesheimer vinzentinische 
Exklave entstand und bis heute besteht.

Zunächst widmete sich eine einzelne 
Schwester der ambulanten Pflege in der 
Stadt. Am 18. April 1882 erfolgte die Grün-
dung der Kasseler Niederlassung mit drei 

Die Kapelle des Elisabeth-Krankenhauses in Kassel
Maria Kapp

Schwestern, die eine Wohnung im dritten 
Stock des Waisenhauses in der Frankfurter 
Straße bezogen. Im folgenden Jahr 1883 
wurde das zweite Stockwerk des Hauses 
gemietet und dort ein Raum als Kapelle 
eingerichtet, die Bischof Kopp am 17. No-
vember 1883 benedizierte. Über die Ausstat-
tung dieses Raumes ist nichts bekannt; es 
kann davon ausgegangen werden, dass 
Kopp die notwendigen Prinzipalstücke  
(d.h. Altar mit Tabernakel, Kommunionbank, 
Gestühl, Beichtstuhl, evtl. Skulpturen) stifte-
te. Die Chronik der Kasseler Niederlassung, 
die die Jahre 1882 bis 1932 beschreibt, je-
doch erst nach 1905 begonnen wurde, be-
richtet, dass Mitglieder des Paramentenver-
eins Messgewänder fertigten und dass ein 
Kelch geschenkt wurde, für den mehrere 
Damen kostbare Schmuckstücke geopfert 
hatten. 

In den folgenden Jahren widmeten sich die 
Schwestern nicht nur der ambulanten Kran-
ken- und Altenpflege, sondern unterhielten 
außerdem (bis 1894) eine Suppenanstalt für 
Schulkinder. Die Unterkunft der Schwestern 
in der Frankfurter Straße war nur eine provi-
sorische und wurde ihrer Tätigkeit, die allge-
mein in der Bevölkerung anerkannt wurde, 
nicht gerecht.

1886 wurde mit dem Bau eines eigenen, 
neuen Hauses auf dem Weinberg begon-
nen, das der bekannte Kasseler Architekt 
August Rebentisch entwarf, die Bauausfüh-
rung besorgte der örtliche Maurermeister 
Seyfarth. Im März 1887 erfolgte die Grund-
steinlegung für die Kapelle, am 17. April 
1888 konnten die Schwestern das sog. Elisa-
beth-Kloster, das als Altersheim vorgesehen 

Abb. 1  Haus und Kapelle, Ansicht von Süden, ca. 1925

80



war, beziehen. Am 11. Mai 1888 weihte 
Dechant Heinrich Fidelis Müller, Kassel, die 
Kapelle. Der Konvent war inzwischen auf 
zehn Schwestern angewachsen.

Mit August Rebentisch wurde ein bedeu-
tender zeitgenössischer Architekt, Schüler 
von Conrad Wilhelm Hase in Hannover, 
gewählt, der den als „Schwesternheim“ 
bezeichneten Bau bereits 1889 in der Deut-
schen Bauzeitung vorstellte. Auch Maurer-
meister Seyfarth ist durch seine Tätigkeit für 
Architekten der sog. Hannoverschen Schule 
bekannt, es sei erwähnt, dass Hase 1891 das 
Grabdenkmal für die Familie entwarf.

Haus und Kapelle (Abb. 1) wurden im neo-
gotischen Stil errichtet, für die Verblendung 
wurden gelbliche Greppiner Backsteine 
verwendet, als Ornamentsteine braune 
Glasursteine. Der reich gegliederte, freiste-
hende Bau mit Turm und mehreren Giebeln 
war durch die erhöhte Lage von allen Seiten 
gut einsehbar und zeichnete sich durch 
eine reichhaltige, detailbetonte Behandlung 
der Bauelemente und große Plastizität aus. 
Die kleine Kapelle umfasste vier Joche und 
einen dreiseitigen Altarraum, die Joche 
hatten Kreuzrippengewölbe.

Über die Ausstattung der Kapelle berichtet 
die schon erwähnte Chronik: Die Holz-
schnitzarbeiten – Gestühl, Beichtstuhl, Kom-
munionbank und Altarretabel – führte die 
Kasseler Werkstatt Uthmann aus. Die drei 
Altarbilder malte der bekannte Maler und 
Professor an der Kasseler Akademie Her-
mann Knackfuß, dargestellt waren das dor-
nengekrönte Haupt Christi zwischen beten
den Engeln, St. Bonifatius und St. Vinzenz 
von Paul. Derselbe Maler führte wenig 
später auch die Wandbilder in der Apsis aus, 
die die Bergpredigt zeigten, mit einer Dar-
stellung Christi im mittleren Wandabschnitt 
und Gruppen von Zuhörern in den beiden 
seitlichen. Die Fenster erhielten eine figür-
liche Verglasung durch die Fa. Ely, Kassel, 

mit Abbildungen der sieben Werke der 
leiblichen Barmherzigkeit. Die Stationen des 
Kreuzweges malte 1887 Bertha von Breit-
haupt als Kopien des bekannten Kreuz-
weges des österreichischen Malers Johann 
Klein. Schließlich ist darauf hinzuweisen, 
dass Bischof Kopp ein Ciborium stiftete, 
eine nicht genannte Wohltäterin schenkte 
eine Monstranz und ließ zwei Kelche neu 
vergolden.

1897/98 wurde das Haus durch einen Anbau 
des Paderborner Architekten Heinrich Todt 
- ebenfalls Schüler von Conrad Wilhelm 
Hase – erweitert, damit eine Nutzung als 
Krankenhaus möglich wurde. Am 17. Juni 
1899 wurde der Neubau eingeweiht, das 
Haus trug jetzt den Namen Elisabeth-Kran-
kenhaus. Kopp, inzwischen Kardinal in Bres-
lau, stiftete für das Krankenhaus ein Opera-
tionszimmer als Zeichen seiner fortdau-
ernden Verbundenheit mit der Hildesheimer 
Kongregation wie auch mit der Kasseler 
Einrichtung. Paradoxerweise verweigerten 
die Behörden zunächst die Nutzung des 
Neubaus als Krankenhaus, weshalb dieses 
im Altbau eingerichtet werden musste.
1903 besuchte die Kaiserin das Elisabeth-
Krankenhaus, 1907 – im Jubiläumsjahr zum 
25. Jahrestag der Kasseler Gründung – 
Kardinal Kopp. 1914 wurde das Krankenhaus 
als Lazarett ausgebaut.

Im Jahr 1924 wurde die Kapelle nach Plänen 
der Architekten Gebr. Langenberg, Kassel, 
erweitert (Abb. 2). Zwei Seitenschiffe und 
ein kleiner Nebenraum als Sakristei wurden 
dem Kapellenraum hinzugefügt, d. h. die 
Wände des Schiffes mussten durchbrochen 
werden. Der Altarraum wurde erhöht und 
mit Marmor ausgelegt, der neue Altar nach 
Entwürfen von Langenberg wurde unmittel-
bar vor die Wand gerückt, d. h. die frühere 
Notsakristei hinter dem Altar konnte auf
gegeben werden. Der Altar, den der Pader
borner Bildhauer und Altarbauer Ferdinand 
Mündelein (geb. 1861, gest. 1933) ausführte, 

81D i e  K a p e l l e  d e s  E l i s a b e t h - K r a n k e n h a u s e s  i n  K a s s e l



vereinte Stilelemente der Neogotik und  
des Neobarock (Abb. 3). Stipes und Mensa 
waren aus Marmor, das Retabel aus Holz. 
Ebenfalls erneuert wurde der Beichtstuhl 
(Entwurf: Langenberg, Ausführung: Münde-
lein; Abb. 4), außerdem fertigte die Firma 
Uthmann neue Bänke und eine neue 
Kommunionbank. Der Raum erhielt eine 
ornamentale Ausmalung durch den Kirchen
maler Gietmann, Kleve, lediglich die Wand-
malereien der Apsis blieben erhalten.  
Die Maßwerkfenster der Seitenschiffe 
wurden ornamental verglast. 

Am 25. September 1924 wurde die Kapelle 
geweiht. Im Jahr 1925 wurde die Ausstat-
tung durch die Aufstellung von vier Figuren 

von Prof. Hans Sautter vervollständigt,  
1926 kam eine weitere Figur hinzu, außer-
dem wurde eine Wandnische für die bereits 
vorhandene Pietà ausgebaut. 1927 konnte 
von der Fa. Otto in Bremen-Hemelingen 
eine Bronzeglocke erworben werden.

Am 22. Oktober 1943 wurde das Kranken-
haus beim Bombenangriff auf Kassel zer-
stört, ebenso wie die nahe gelegene kath. 
Elisabethkirche. Die Kapelle blieb, abgese-
hen von leichten Beschädigungen, erhalten 
und legt somit bis heute Zeugnis ab von 
dem hohen Rang der Architektur und dem 
herausragenden Können des Architekten 
Rebentisch.

Von 1945 bis heute
Bis 1957 diente ein Hilfskrankenhaus in 
Kassel-Niederzwehren als behelfsmäßiger 
Ersatz für den im Krieg zerstörten Bau. Am 
28. März 1957 konnte der Wiederaufbau des 
Krankenhauses nach Plänen des Hannovera-
ner Architekten Wilhelm Fricke durch 

Abb. 2  Innenansicht der Kapelle, ca. 1925

Abb. 3  Entwurfszeichnung für den Hochaltar,  
Franz Langenberg, 1924

Abb. 4 
Entwurfs

zeichnung für 
den Beichtstuhl, 

Franz Langen-
berg, 1924

82 D i e  K a p e l l e  d e s  E l i s a b e t h - K r a n k e n h a u s e s  i n  K a s s e l



Weihbischof Adolf Bolte geweiht werden. 
Die nur unwesentlich in Mitleidenschaft 
gezogene Kapelle diente in der Nachkriegs-
zeit den Gemeinden St. Elisabeth und  
St. Familia als Notkirche.

1956 wurde das Innere der Kapelle dem 
Zeitgeschmack angepasst, d. h. es wurden 
zunächst alle Wand- und Dekorationsmale-
reien entfernt, außerdem wurde ein neues 
Altarretabel aufgestellt, das dem neogo-
tischen Architekturstil angeglichen war. Es 
handelte sich dabei um einen dreiflügeligen 
Schrein, in den die Reliefs und Figuren des 
Altares von 1924 eingefügt wurden; über 
dem Schrein wurde eine Strahlenkranzma-
donna im neobarocken Stil errichtet. Die im 
Krieg zerstörten Fenster des Obergadens 
erhielten eine ornamentale Verglasung, 
ebenso die Fenster der Seitenschiffe, hier 
hatten sich auf der Nordseite einzelne histo-
rische Scheiben erhalten. Schließlich ist auf 
die Erneuerung des Kreuzweges hinzuwei-
sen. Weiterhin ist hervorzuheben, dass der 
Kapellenraum vergrößert wurde durch die 
Hinzunahme des letzten Joches (Empore) 
zum Schiffbereich. Dafür wurde die alte 
Empore abgebrochen und eine neue, 
schlichte eingebaut.

Die bisher letzte Umgestaltung des Kapel-
lenraumes datiert in das Jahr 1984; sie um-
fasste die Veränderung des Altarraumes 
(Abb. 5) gemäß den Liturgiereformen des 
Zweiten Vatikanischen Konzils. Unter Lei-
tung des Kasseler Architekten Kurt Bieling 
wurde der 1956 gestaltete Altar abgebaut 
und eine neue Hochaltarwand errichtet, die 
die westfälische Werkstatt Gebrüder Winkel-
mann entworfen hatte. Diese Hochaltar-
wand ist dem Hochaltar von 1924 nachemp-
funden, die Reliefs und Figuren Mündeleins 
wurden integriert, weitere Figuren durch 
Winkelmann hinzugefügt, die als ungefasste 
Skulpturen vom Altbestand abgesetzt sind. 
Ebenfalls aus der Werkstatt Winkelmann 
stammen Zelebrationsaltar, Ambo und 

Sedilien. Am 28. Oktober 1984 wurde der 
Zelebrationsaltar benediziert. Abschließend 
sei darauf hingewiesen, dass die Kapelle 
1976 in das Verzeichnis der hessischen Bau-
denkmale aufgenommen wurde.

Der Krankenhausbau wurde in den Jahren 
1985, 1997 und 2009 durch Neubauten 
erweitert.

Baubeschreibung und Primärinventar

Die nach Osten ausgerichtete Kapelle ist 
heute mit Ausnahme der Südseite von allen 
Seiten zugebaut. Der Bau umfasst vier 
Joche, das Emporenjoch, den dreiseitigen 
Altarraum und die beiden Seitenschiffe. Um 
den Altarraum hat sich ein Teil des ehema-
ligen äußeren Umganges erhalten, der aus 
vier Rundbogenarkaden besteht, die von 
kräftigen, gedrungenen Säulen mit Würfel-
kapitellen getragen werden. Die westlichen 
Teile des Umganges, der als Kreuzgang für 
die Schwestern vorgesehen war, bilden 

Abb. 5  Altarraum-Umgestaltung 1984, Zelebrationsaltar

83D i e  K a p e l l e  d e s  E l i s a b e t h - K r a n k e n h a u s e s  i n  K a s s e l



heute die Seitenschiffe. Hier ist auf die reich 
verzierten Maßwerkfenster mit Fensterge-
wänden aus rötlichem Sandstein hinzuwei-
sen, die sich deutlich von den schlichten 
Lanzettfenstern des Obergadens mit Ge-
wänden aus Ziegelsteinen absetzen. Die 
drei Seiten des Altarraumes sind mit profi-
lierten Blendspitzbögen geschmückt, alle 
Joche sind durch Strebepfeiler gegeneinan-
der abgesetzt, die mit gebrannten Steinen 
und Formsteinen verziert sind; als 
Bauschmuck sind außerdem ein Kleeblatt-
bogenfries auf Konsolen und zwei Klötz-
chenfriese zu erwähnen. Das hohe Sattel-
dach ist mit Schiefer gedeckt.

Das Innere der Kapelle ist heute durch den 
Neubau des Krankenhauses und einen 
Vorraum vor Kapelle und ehemalingen 
Schwesternrefektor zu erreichen. Schiff und 
Altarraum haben Kreuzrippengewölbe, die 
Joche sind durch Gurtbögen gegeneinan-
der abgesetzt, zwischen Schiff und Altar-
raum befindet sich ein hoher Triumph
bogen. Mittel- und Seitenschiffe sind durch 
Rundbogenarkaden verbunden, die von 
Säulen mit Blattkapitellen getragen werden. 
Der Innenraum hat heute einen einheit-
lichen, hellen Anstrich, Rippen und Gurt-
bögen sind steinsichtig belassen, ebenso 
die Werksteinarbeiten der Seitenschiffe. 
Kapitelle und Konsolen sind braun bzw. rot 
gefasst. Der Fußbodenbelag besteht aus 
hellen Natursteinplatten, der Altarraum 
liegt zwei Stufen höher als das Schiff.

Das Primärinventar der Kapelle muss – auch 
wenn der Raumeindruck ein harmonischer 
ist – als uneinheitlich bezeichnet werden. 
Zunächst ist festzuhalten, dass sich von der 
Erstausstattung (1887/88) nichts vor Ort 
erhalten hat. Der Altar wurde 1924 abge-
baut und in das Hildesheimer Mutterhaus 
verbracht, wo er wahrscheinlich im Zweiten 
Weltkrieg zerstört wurde. Der Verlust der 
Altarbilder von Hermann Knackfuß ist be-
sonders zu bedauern. Die Fenster mit figür-

lichen Glasmalereien wurden 1943 zerstört, 
die Ausmalung 1956 entfernt. Hinzuweisen 
ist darauf, dass der 1887 von Bertha von 
Breithaupt gemalte Kreuzweg (Öl auf 
Leinwand) heute in Liebenburg/Harz,  
im St.-Theresienstift, verwahrt wird.

Aus der Zeit der Kapellenerweiterung datie-
ren das Gestühl, Teile der Fenster des nörd-
lichen Seitenschiffes, außerdem die Reliefs 
des Altares und der Tabernakel, die 1984 in 
die neue Altarwand integriert wurden. Das 
Gestühl entstand in der Werkstatt Uthmann 
in Kassel, es ist unter Verwendung neogo-
tischer Schmuckelemente (Bankwangen) 
der Architektur des Raumes überzeugend 
angepasst. Der Tabernakel wurde nach den 
Entwürfen der Architekten Langenberg 
gearbeitet; die zweitürige Front ist mit 
sechs kupfervergoldeten Reliefs (Weinlaub, 
Α und Ω) geschmückt.

Abb. 6  Relief vom Hochaltar mit hl. Elisabeth  
und hl. Vinzenz von Paul, Ferdinand Mündelein,  
Paderborn, 1924

84 D i e  K a p e l l e  d e s  E l i s a b e t h - K r a n k e n h a u s e s  i n  K a s s e l



Besondere Aufmerksamkeit verdienen die 
drei Reliefs und zwei Engelfiguren, die Ferdi
nand Mündelein 1924 arbeitete. Die beiden 
Reliefs im Hauptgeschoss der Altarwand 
zeigen die Schutzpatronin des Hauses, St. 
Elisabeth von Thüringen, und den Gründer 
der Kongregation, St. Vinzenz von Paul  
(Abb. 6). Die beiden anbetenden Engel 
flankieren die Aussetzungsnische bzw. das 
Tabernakelkruzifix. Das Relief im Auszug 
stellt drei anbetende, kniende Engel an der 
Krippe des Jesuskindes dar.

Aus der Zeit der Wiedereinrichtung der 
Kapelle nach dem Zweiten Weltkrieg (1956) 
stammen die Fenster der Seitenschiffe, der 
Beichtstuhl und der Kreuzweg, außerdem 
die Glocke, die bereits am 22. Dezember 
1955 geweiht wurde. Die schlichte, mehrfar-
bige Bleiverglasung der Fenster verwendet 
in den Rosetten kleinformatige Symbole in 
Schwarzlotmalerei. Die Kreuzwegstationen 
wurden in der Kunsthandlung Bernhard 
Wehling, Kevelaer, erworben; es handelt 
sich um ungefasste Reliefschnitzereien aus 
Lindenholz.

Schließlich sind die Inventarstücke aus dem 
Jahr 1984 zu nennen: Zelebrationsaltar und 
Ambo aus toskanischem Sandstein, entwor-
fen und ausgeführt in der Werkstatt Gebrü-
der Winkelmann, Möhnesee. Sedilien und 
Altarwand aus Holz, außerdem die Ewige 
Lampe aus Bronze. Zelebrationsaltar und 
Ambo sind mit Säulen gestaltet, die mit 
reliefierten Rosen (Altar) bzw. Weinlaub 
(Ambo) aufwändig geschmückt sind. Die 
Altarwand entstand nach dem Vorbild des 
Retabels von 1924, sie verwendet reiche 
neogotische Schmuckelemente (Maßwerk, 
Lanzetten, Wimperge, Kreuzblumen). Den 
Reliefs und Figuren von Mündelein wurden 
zwei Engel und – an der Spitze – eine Kreu-
zigungsgruppe mit Maria und Johannes 
hinzugefügt, diese Skulpturen wurden von 
Michael Winkelmann geschnitzt. Die 
Aufstellung der Altarwand nach dem 

erwähnten historischen Vorbild ist grund-
sätzlich als positiv zu bewerten. Größe und 
Gestalt der Wand und die Art der Einfügung 
der Arbeiten Mündeleins sind überzeugend 
und sehr gelungen. Weniger überzeugend 
ist allerdings die Verwendung von neogo-
tischen Schmuckelementen, die nicht dem 
Entwurf von 1924 entspricht, sowie die 
Aufstellung der Kreuzigungsgruppe an  
der Spitze der Altarwand, die stilistisch wie 
ikonographisch an dieser Stelle als unpas-
send zu bezeichnen ist. Der Erhaltungs
zustand der Bausubstanz und des Primär
inventars ist gut. Wünschenswert ist die 
Anbringung einer Schutz- bzw. Isolierver-
glasung der Fenster zur Verbesserung  
des Raumklimas.

Das bewegliche Inventar

Es überrascht nicht, dass das bewegliche 
Inventar – Skulpturen, Gemälde, Gold-
schmiedearbeiten, Paramente – so wie in 
fast allen vinzentinischen Niederlassungen 
auch hier in Kassel ausgesprochen viel-
schichtig, umfangreich und von hoher 
Qualität ist.

Unter den Skulpturen sind zunächst die vier 
Figuren zu nennen, die 1925 nach Entwürfen 
von Prof. Hans Sautter in der Kunstgewer-
beschule Kassel ausgeführt wurden. Die ca. 
110 cm hohen Figuren sind im Mittelschiff 
auf Konsolen oberhalb der Säulen aufge-
stellt, es sind Maria mit dem Kind, St. 
Joseph, St. Bonifatius (Abb. 7) und St. Bern-
ward, letztere die Schutzpatrone der Bi-
stümer Fulda und Hildesheim. Die rückseitig 
leicht abgeflachten Figuren zeichnen sich 
durch eine intensive Gestik und Mimik, eine 
lebhafte Körpersprache aus und sind dem 
Kapellenraum überzeugend eingefügt. Etwa 
gleichzeitig entstand die Maria mit dem 
Kind im Strahlenkranz im neobarocken Stil. 
Bereits um 1900 datiert die Pietà (Steinguss, 
polychromiert) aus der Mayer’schen Hof-
kunstanstalt in München. Hinzuweisen ist 

85D i e  K a p e l l e  d e s  E l i s a b e t h - K r a n k e n h a u s e s  i n  K a s s e l



außerdem auf die kleine 
Bronzebüste von Papst 
Pius X., ein Werk des 
Kasseler Künstlers Albert 
Wiegel von 1904, und auf 
die aus Holz geschnitzte 
und gefasste Christus
figur (Herz Jesu mit groß-
formatigem Kreuz), die 
1933 in der Fuldaer Werk-
statt Fleck gearbeitet 
wurde. Aus der Nach-
kriegszeit ist eine Figur 
der hl. Elisabeth von 1958 
zu nennen, außerdem 
eine Elisabethfigur als 
Kopie nach dem Münner-
städter Altar von Tilman 
Riemenschneider, die 
1991 erworben wurde, 

schließlich das 2007 gestiftete Tabernakel-
kruzifix, eine Arbeit im neogotischen Stil von 
Florian Härtle in Oberammergau.

Die beiden heute noch erhaltenen Gemälde 
datieren in die Erbauungszeit des Hauses. 
Ein wertvoller Inventarbesitz ist das 
Elisabethbild mit der Darstellung des soge-
nannten Kreuzwunders. Es wurde 1888 von 
Eduard Knackfuß, Kassel, gemalt, dem jün-
geren Bruder des an der Akademie tätigen 
Prof. Hermann Knackfuß. Die Szene zeigt ein 
mittelalterliches, herrschaftliches Schlafge-
mach, der Landgraf und seine Mutter treten 
an das Bett, in dem Elisabeth, im Hinter-
grund sichtbar, einen Aussätzigen pflegte, 
der sich in ein Kruzifix verwandelte. Die 
überzeugende Komposition, gute Figuren- 
und Raumdarstellung und Zeichnung der 
Charaktere ist hervorzuheben.

Das zweite Gemälde entstand im späten  
19. Jahrhundert, es zeigt die Gottesmutter 
als Halbfigurenbild mit dem Christuskind  
auf dem Arm, nach dem Vorbild der italie-
nischen Renaissance. Auch dieses Bild zeich-
net sich durch seine hohe Qualität aus.

Abb. 7   
Statuette des hl. 
Bonifatius, Hans 
Sautter, Kassel, 
1925

Erstaunlich umfangreich ist der Bestand der 
Goldschmiede- und Metallarbeiten, zu dem 
noch mehrere Stücke aus der Gründungs-
zeit der Kasseler Niederlassung gehören. In 
das Jahr 1883 datiert ein Kelch mit Löffel-
chen, der von dem bekannten Kasseler 
Goldschmied Werner Kaupert ausgeführt 
wurde. Der silbervergoldete, schlichte Kelch 
(H: 19,3 cm) ist im neogotischen Stil gehal-
ten mit sechspassigem Fuß, Fußoberseite, 
Schaft und Nodus. Ebenfalls aus der Werk-
statt Kaupert stammt die Monstranz  
(Abb. 8), die zur Weihe der Kapelle 1888 
geschenkt wurde, sie befindet sich heute im 
Mutterhaus in Hildesheim. Ein weiteres 
Stück aus dem späten 19. Jahrhundert ist 
eine silbervergoldete Versehpyxis in sehr 
repräsentativer, detailbetonter Gestaltung. 
In das späte 19. Jahrhundert datiert außer-
dem ein Reliquiar mit einer Reliquie des  
hl. Vinzenz; es ist als neogotische Turm
monstranz gestaltet und wurde 1991 an das 
Mutterhaus abgegeben.

Aus dem frühen 20. Jahrhundert haben sich 
weitere, sehr wertvolle Stücke erhalten:  
a) eine Monstranz des Jülicher Goldschmie-
des Paul Woltz aus dem Jahr 1904, die als 
neogotische Prunkmonstranz mit reichem 
figürlichem Schmuck ausgeführt ist. Die 
silbervergoldete Arbeit verwendet Email, 
Glassteine und Türkise; interessant ist die 
Auswahl der Heiligen, die das Schaugefäß 
einfassen: Herz Jesu, Maria, Joseph, Elisabeth, 
Bonifatius, Vinzenz von Paul und Luise von 
Marillac, d.h. es wurde auf die Darstellung 
eines der Hildesheimer Bistumspatrone 
verzichtet.  
b) eine Kelchgarnitur des bekannten Fuldaer 
Goldschmiedes Wilhelm Rauscher von 1914, 
außerdem  
c) ein Ciborium von Rauscher, ebenfalls von 
1914. Beide Teile sind aus Silber gearbeitet 
und vergoldet, beide wurden dem Kranken-
haus von privaten Stiftern geschenkt, ver-
mutlich handelte es sich um Patienten.

86 D i e  K a p e l l e  d e s  E l i s a b e t h - K r a n k e n h a u s e s  i n  K a s s e l



Im Jahr 1930 entstand das neobarocke 
Elisabeth-Reliquiar, das heute im Mutter-
haus verwahrt wird (Abb. 9). Zu erwähnen 
ist außerdem ein Ciborium, das Wilhelm 
Bruun in Münster 1934 ausführte, dieses 
Stück stammt aus dem Vinzenzhaus in 
Hildesheim (Altersheim für Schwestern;  
es existierte von 1933 bis 1945).

In der Nachkriegszeit wurden mehrere 
schlichte Gebrauchsgerätschaften erwor-
ben, u. a. Stücke, die durch die veränderte 
Liturgie benötigt wurden. Schließlich seien 
zwei Leuchter aus der Werkstatt Bernd 
Cassau in Paderborn erwähnt, die um 2000 
(Osterkerzenleuchter) bzw. 2007  
(Marienleuchter) entstanden.

Der Bestand der Paramente ist heute nur 
noch klein und umfasst nahezu ausnahms-
los nachkonziliare Textilien, unter denen 
verschiedene Messgewänder mit quali-
tätvollen Handstickereien der Paderborner 
Paramentenfirma Werner und Erika Cassau 
auffallen. Alle historischen Paramente wur-
den vernichtet bzw. in die Mission abge
geben, darunter auch solche, die 1883 zur 
Einweihung der ersten Kapelle durch Mit-
glieder von Paramentenvereinen gearbeitet 
worden waren. Der Verlust dieses vermut-
lich sehr qualitätvollen Altbestandes, des-
sen Umfang und Zusammensetzung nicht 
bekannt ist, ist sehr zu bedauern.

Zusammenfassend ist festzuhalten, dass 
sowohl das feste wie auch das bewegliche 
Inventar der Kapelle im Elisabeth-Kranken-
haus von guter, z. T. herausragender Quali-
tät ist und den Zeitraum von ca. 1883 bis 
heute umfasst. Die Ikonographie ist – neben 
Christus und Maria – auf die Patronin der 
Kapelle und des Hauses, Elisabeth von 
Thüringen, bezogen, auf vinzentinische 
Heilige, sowie auf den Fuldaer Bistums
patron Bonifatius; die Hildesheimer Zuge-
hörigkeit der Niederlassung spielt dagegen 
praktisch keine Rolle. Auch die Auswahl der 
Künstler konzentriert sich auf lokale Werk-
stätten (Kassel, Fulda) und vernachlässigt 
die in Hildesheim tätigen. Damit nimmt die 
Kasseler Niederlassung eine herausragende 
Sonderstellung unter den Filialen des 
Hildesheimer Mutterhauses ein.

Abbildungsnachweis: 
Abb. 1, 2: Mutterhausarchiv Hildesheim, Bauarchiv
Abb. 3 – 9: Dr. Maria Kapp, Goslar

Abb. 8  Monstranz, Werkstatt Werner 
Kaupert, Kassel, 1888

Abb. 9  Elisabeth-Reliquiar, 1930

87D i e  K a p e l l e  d e s  E l i s a b e t h - K r a n k e n h a u s e s  i n  K a s s e l



Die Kunsthistorikerin Barbara Welzel, die in 
ihrem Beitrag zum 26. Evangelischen Kirch-
bautag die Situation der ostdeutschen 
Kirchenbaulandschaft schilderte, sagte: 

nur Zeugnisse vergangener Lebens- und 
Vorstellungswelten. Sie sind Zeugnisse einer 
lebendigen Botschaft der christlichen Tradi-
tion, erlebt durch die Liturgie heutzutage. 
Welzel bemerkt, dass sich kirchliche und 
säkulare Kulturen annähern, aber auch 
unabhängig voneinander existieren. Interes-
sant ist es aber vor allem zu beobachten, 
wie sich Identität oder Identitäten heraus
bilden und entwickeln, wenn Menschen 
sich innerhalb der getrennten Kulturräume 
Kirche und Welt hin und her bewegen und 
zwischen ihnen verkehren. So lange Kir-
chenräume Orte des christlichen Gottes-
dienstes bleiben, werden sie nicht nur der 
Liturgie der Gläubigen dienen, sondern 
auch die Kultur der Außenstehenden in ein 
Gespräch über die Begegnung mit dem 
Göttlichen hineinnehmen, eine Begegnung, 
die innerhalb oder außerhalb der Kirchen-
mauern geschehen kann. Jedes Kirchen
gebäude kann diese Aufgabe übernehmen, 
und vor allem die, die als kulturelle 
Gedächtnisorte dienen. Allerdings sind es 
gerade die historisch signifikanten Gottes-
dienstorte, wo sich die Gelegenheit für 
einen solchen Dialog bietet und die viel-
leicht sogar die dezidierte Aufgabe haben, 
das theologische und kulturelle Gespräch 
mit der Welt zu führen. Wo sich Menschen 
treffen, die aus verschiedenen Schichten 
und Orten kommen und eine Vielzahl von 
intellektuellen und spirituellen Bedürfnissen 
haben, findet man die nötige kreative Span-
nung, die zu Entwicklungen führen kann, 
die in einem Kirchengebäude bisher unvor-
stellbar waren. 

St. Peter und Paul, die Taufkirche Martin 
Luthers in der Lutherstadt Eisleben, ist ein 

ad fontem – das neue ZENTRUM TAUFE  
in der Lutherstadt Eisleben 
Scott A. Moore

Welzels Beschreibung von Gotteshäusern ist 
präzise und gut entwickelt. Sie beschreibt 
in zwei Hauptpunkten, wie diese histo-
rischen Kirchenbauten benutzt und verstan-
den werden: einerseits als Orte des Gebets 
und der spirituellen Erfahrungen und zu-
gleich als Erinnerungsorte der Geschichte 
und Kultur. Genau am Punkt, wo sich Kirche 
und Welt treffen, findet die Weitergabe des 
Glaubens statt. Im gestalteten Kirchenraum 
und aus ihm heraus findet ein Ideentransfer 
statt, denn die Liturgie, die Kunst und nicht 
zuletzt die Architektur transportieren die 
christliche Botschaft nach außen. Vielleicht 
kann man sich aber der Bedeutung von 
historischen Kirchenorten mit noch etwas 
mehr Präzision nähern. Kirchen sind nicht 

„Historische Kirchenbauten sind doppelt codierte Orte. 
Sie sind Gotteshäuser. Zugleich sind sie Denkmale, sie sind 
– im Sinne des modernen Denkmalbegriffs – Kulturorte.  
Sie sind also gleichermaßen sakrale wie säkulare Orte. Als 
sakrale Räume sind sie Orte des Gebets und spiritueller 
Erfahrungen. Zugleich sind historische Kirchenbauten 
Erinnerungsorte der Geschichte und Kultur. Der Denkmal-
begriff, wie er seit dem 19. Jahrhundert entwickelt wurde, ist 
ein profaner: Denkmale sind Erbe aller Menschen. Und 
gerade historische Kirchenbauten und ihre Ausstattungen 
sind solche Denkmale auch mit gutem Grund. Bis zur Säku-
larisierung waren kirchliche und gesellschaftliche, religiöse 
und politische Sphäre nicht getrennt. Kirchen und ihre 
Ausstattungen sind im umfassenden Sinne Zeugnisse ver-
gangener Lebens- und Vorstellungswelten. Man kann die 
Städte und Landschaften Europas nicht begreifen, wenn 
man diese ererbten Schätze nicht einbezieht.“ 
(Welzel, 22)

88



solcher Ort, wo sich lebendige Spiritualität 
von Gemeindegliedern und Besuchern und 
kulturelle Bedeutung treffen. In den fol-
genden Abschnitten werden erstens theore-
tische Fragen zur Wirkmacht eines Ortes, 
zweitens Gedanken zum Phänomen des 
Pilgerns in der lutherischen Tradition (auch 
des Pilgerns zu diesem wichtigen Lutherort) 
sowie drittens die Entwicklung des Ver-
ständnisses von der Taufe in der Eisleber 
Kirchgemeinde und die darauf folgenden 
Veränderungen am Kirchgebäude St. Peter 
und Paul besprochen.

Die Wirkmacht eines Ortes

Als im Jahre 1943 das House of Commons, 
das Unterhaus im britischen Parlament in 
London, bombardiert worden war, wird 
Winston Churchill mit folgendem Satz zitiert:
„Wir formen unsere Gebäude. Und danach 
formen unsere Gebäude uns selbst.“
Dass die Wirkmacht eines Ortes in der Ge-
staltung und Neugestaltung von mensch-
licher Identität liegt, wird von den meisten 
Menschen anerkannt. Jedoch bemerken wir 
oft nicht, welche Bedeutung Orte für unsere 
Existenz haben, und das ganz besonders 
dann, wenn wir uns in Räumen und an 
Orten befinden, die wir gut zu kennen mei-
nen und in denen wir uns wohlfühlen. Doch 
passiert es immer wieder, dass wir die Wirk-
macht eines bestimmten Ortes erkennen, 
fühlen, zu fassen beginnen. Das geschieht 
zum Beispiel, wenn wir einen bestimmten 
Ort zum ersten Mal erleben, wenn wir einen 
uns bekannten Ort mit einem gewissen 
Abstand neu erleben, wenn sich etwas in 
uns ändert oder auch, wenn wir einen be-
stimmten Ort durch die Augen anderer neu 
erleben, vielleicht, weil wir diesen Ort mit 
ihnen neu erleben oder ihr Erleben dieses 
Ortes durch ihre Erzählungen neu reflektie-
ren. Wir markieren und benennen Orte und 
Räume als etwas Besonderes oder etwas 
Heiliges: Indem wir sie auf eine bestimmte 
Art und Weise benutzen, indem wir in 

besonderer Weise über sie sprechen, indem 
wir uns anders verhalten oder kleiden, 
wenn wir uns in ihnen befinden.

Ort und Raum beeinflussen natürlich auch 
unser religiöses Erleben innerhalb der Tradi-
tionen unserer verschiedenen Glaubensrich-
tungen. Wir bauen Kirchen, Synagogen, 
Moscheen und Tempel als eine steinerne 
Verkörperung des Heiligen im Raum. 
Manchmal ist ein solcher Bau nur für kurze 
Zeit ausgelegt, aber meist nehmen diese 
Orte einen permanenten Charakter an, weil 
sie durch die Menschen, die zu ihnen kom-
men, mit Ritualen verbunden werden. Neh-
men wir zum Beispiel die Geschichte aus 
Genesis 28:10-22, in der Jakob den Stein in 
Bet El platziert. Hier wird aus einer einma-
ligen Begegnung mit Gott und einer visio-
nären Leiter ein Gotteshaus („Bet El“). Es ist 
Jakobs Wille, die Begegnung mit Gott und 
seiner Vision Stein werden zu lassen, um sie 
in ihrer Bedeutung für sich und für andere 
im wahrsten Sinne des Wortes zu verste-
tigen, sie permanent erfahrbar zu machen.

Wichtige Orte dienen aber nicht nur dazu, 
unsere Handlungen und Traditionen zu 
umrahmen. Sie werden – neben den ver-
schiedenen mündlichen und schriftlich 
überlieferten Traditionen, die mit ihnen 
verbunden sind – selbst zu Trägern der 
Tradition. Wenn wir geschichtliche und 
traditionelle Ereignisse wieder und wieder 
rituell begehen, sind wir doch zeitlich be-
schränkt. So stellen wir uns zum Beispiel 
nicht vor, dass Martin Luther die Thesen 
immer wieder neu an die Schlosskirche 
hämmert. Ob diese Geschichte historisch 
wahr ist oder nicht, tut nichts zur Sache. 
Wichtig ist aber, dass das Gebäude, um das 
sich diese Geschichte rankt, die Last und die 
Chance in sich trägt, eben dieser Episode 
ein geographisches und architektonisches 
Gesicht zu geben. So dienen besondere 
Orte und ihre Architektur als “Platzhalter” im 
historischen Narrativ. Sie wollen immer und 

89a d  f o n t e m  –  d a s  n e u e  ZENTRUM        TAUFE       i n  d e r  L u t h e r s t a d t  E i s l e b e n 



immer wieder unsere Aufmerksamkeit er
regen und an ein historisches Ereignis erin-
nern, so wie ein Eselsohr in einem Buch uns 
immer wieder auf dieselbe Stelle im Buch 
verweisen will. Außerdem ist die räumliche 
Vorstellungskraft der Menschen wohl so 
ausgelegt, dass wir legendäre und histo-
rische Narrative an einen bestimmten Ort 
binden können und in der Lage sind, uns 
vorzustellen, dass dort etwas geschehen ist, 
selbst dann, wenn es aus der Sicht der 
Historiker nicht historisch belegbar ist.

Orte und Räume formen also unser kultu-
relles und gelegentlich auch unser religi-
öses Erinnern. Sie sind räumliche Referenz-
punkte, die uns mit dem größeren Rahmen, 
der hinter ihnen steht, verbinden. Innerhalb 
unserer Glaubenstraditionen ziehen uns 
räumliche Referenzpunkte auf besondere 
Weise an. Als Beispiel: Die Mitglieder meiner 
Heimatkirche, der E.L.C.A. (Evangelical  
Lutheran Church in America), hungern nach 
den Geschichten, die unsere lutherischen 
Wurzeln erklären. Sie sind fasziniert von den 
Anekdoten über Martin Luther, zum Beispiel 
als er sich im Gewitter bei Stotternheim 
fürchtet oder als er in Worms die berühmten 
Worte “Hier stehe ich und kann nicht an-
ders” ausruft. Für alle Menschen aber gilt: 
Wir wollen uns Geschichten und Dinge, von 
denen wir gehört haben, bildlich vorstellen, 
sie vor unserem geistigen Auge sehen.  
Wir wollen diese Bilder tradieren und sie in 
unsere eigene Glaubensgeschichte einord-
nen. Wenn wir aber nur von diesen Orten 
hören, trägt uns unsere Vorstellungskraft 
nur bis zu einem bestimmten Punkt. Unsere 
Hoffnung ist, dass wir uns diese Orte und 
Räume aneignen können, sie mit unseren 
Körpern erfahren, selbst, wenn das nur für 
einen Moment möglich ist. Wir hoffen, dass 
das körperliche Erleben dieser Orte für uns 
ein kleiner Höhepunkt im Glauben ist, ein 
Aha-Moment, in dem wir unsere Beziehung 
mit Gott fassbarer haben und besser verste-
hen. Und so werden wir zu Pilgern.

Pilgern als menschliches Phänomen

In seinem Werk „Pilgern: Menschsein auf 
dem Weg“ schreibt Christof May:
„Die Ziele der christlichen Pilgerfahrt sind die 
Orte des Heilshandelns Gottes. Es sind Orte 
des Gedächtnisses, die den Menschen von 
einem abstrakten Erahnen Gottes zu einem 
inkarnatorischen Glauben führen. Der christ-
liche Pilger sucht die Orte des Lebens Jesu auf, 
um sich dort seine leibhaftige Präsenz in der 
Feier der Eucharistie zu vergegenwärtigen.  
So wird der Glaube durch die Pilgerreise selbst 
zu einem leibhaftigen Geschehen.“ (May, 53) 

Für moderne evangelische Christen in 
Deutschland ist das Pilgern zu bestimmten 
Orten, außer vielleicht das Pilgern nach 
Jerusalem, jedoch eher ein Konzept der 
Vergangenheit. Außerdem ist es für luthe-
rische Christen oft ein kompliziertes Thema, 
hatten doch Luthers eigene enttäuschende 
Erfahrungen mit dem schlechten Zustand 
der Seelen und der Architektur in Rom zu 
einer kritischen Verurteilung des Pilgerns 
oder des Wallfahrens geführt. Zur Jakobs-
wallfahrt nach Santiago de Compostella 
schrieb er zum Beispiel: 
„Wie er [der Leichnam des Apostels Jakobus] 
in Hispaniam kommen ist gen Compostel da 
die groß Walfahrt hin ist, da haben wir nu 
nichts gewiß von dem...Darumb laß man 
syligen und lauff nit dahin, dann man waißt 
nit ob Sant Jakob oder ain todter Hund oder 
ein todts Roß da ligt.“ (WA 10/3:235) 
Und in „An den christlichen Adel deutscher 
Nation“ führt Luther aus:
„Zum zwelfften, das man die walfarten gen 
Rom abethet [...]Das sag ich nit darumb, das 
walfarten bosze seyn, szondern das sie zu 
disser zeit ubel geratten, dan sie zu Rom kein 
gut exempel, szondern eytel ergernisz sehen, 
unnd wie sie selb ein sprichwort gemacht 
haben ‚Yhe nehr Rom, yhe erger Christen‘, 
bringen sie mit sich vorachtung gottis und 
gottis geboten.“ (WA 6:437)

90 a d  f o n t e m  –  d a s  n e u e  ZENTRUM        TAUFE       i n  d e r  L u t h e r s t a d t  E i s l e b e n 



Das intellektuelle Erbe solcher Schriften hat 
die evangelisch-lutherische Tradition in 
Deutschland grundlegend geprägt. Und 
trotzdem kommen Lutheraner aus der 
ganzen Welt zu den Orten, die mit dem 
großen Reformator verbunden sind, und 
suchen dort mehr als nur ein Bildungsange-
bot oder ein touristisches Event. Am Anfang 
des Entstehungsprozesses waren einige 
kritische Stimmen zu hören, die sich vor 
allem in Internetseiten und regionalen und 
überregionalen kirchlichen Zeitungen zum 
Thema äußerten.

Bildungsbürgertum und spiritueller 
Tourismus in der Lutherstadt Eisleben 

Die Lutherstätten, zu denen auch die Kirchen 
in der Lutherstadt Eisleben gehören, sind 
jährlich das Ziel von Zehntausenden von 
Pilgern. Diese Pilger lassen sich in zwei 
Gruppen einteilen. Die erste Gruppe besteht 

aus Touristen mit bildungsbürgerlichem 
Hintergrund, die sich für bedeutsame Orte 
und ihre Geschichte interessieren. Die zwei-
te Gruppe der Touristen an den Lutherorten 
sind die, die speziell auf Martin Luthers 
Spuren reisen möchten. Sie sind vor allem 
Ausländer, die sich der lutherischen Traditi-
on und damit Deutschland auf besondere 
Weise verbunden fühlen. Diese Art von 
Tourist möchte sehen, wo Luther lebte, 
predigte, nagelte, übersetzte, Tintenfässer 
warf oder taufte. Er oder sie möchte – meta-
phorisch gesagte – dieselbe Luft atmen, die 
Luther geatmet hat. Wenn dieser Besucher 
Pfarrer oder Pfarrerin ist, wird er/sie die 
Stufen zur Lutherkanzel in St. Andreas er-
klimmen wollen, wo Luther seine letzten 
vier Predigten hielt, und wird zutiefst be-
wegt sein. Diese Art von Tourist berührt den 
Luther-Taufstein mit großer Ehrerbietung,  
so wie man im katholischen Kontext eine 
Reliquie zweiten (oder dritten) Grades 

Luther-Andenken in der Kunst – Postkartenmotive

91a d  f o n t e m  –  d a s  n e u e  ZENTRUM        TAUFE       i n  d e r  L u t h e r s t a d t  E i s l e b e n 



berührt, denn er/sie hungert nach körper-
lichen Erlebnissen dieser Art. Wenn man 
diese Touristen beobachtet, könnte man 
vielleicht sagen, dass sie den Heiligenkult 
mit dem Kult des einen Heiligen ersetzt 
haben. Und dieser Heilige ist natürlich der 
gesegnete Reformator, Martin Luther. 

Viele Deutsche können diese Art von touris-
tischem Verhalten, diese Ehrerbietung hin-
sichtlich der Luther-Orte nur schwer verste-
hen. Die emotionalen Reaktionen mancher 
ausländischer Lutheraner auf die Lutherorte 
werden von den Einheimischen mit Skepsis 
und vielleicht auch etwas Spott beobachtet. 
Gleichzeitig sind es aber oft gerade die 
Einheimischen, die sich selbst eine solche 
Beziehung zu einem Ort und eine solche 
emotionale Reaktion in ihrem eigenen 
Glaubensleben wünschen. Es sind gerade 
diese Touristen, die ein neues Nachdenken 
über die eigene Spiritualität provozieren 
und rituellen Transfer zwischen Ortsansässi
gen und Besuchern hervorrufen.

Der fruchtbare Austausch zwischen Luther-
touristen und Bewohnern der Lutherorte 
wurde in der Lutherstadt Eisleben begon-
nen. Ab dem Jahr 2004 wurde in der dor-
tigen Gemeinde angestrebt, dass die Pilger 
in Eisleben nicht nur einen historischen 
Lutherort als Touristen besichtigen, sondern 
auch etwas Religiöses tun, nämlich, dass sie 
an einem Tauferinnerungsgottesdienst am 
historischen Taufstein teilnehmen. Das 
Wissen um und die Erlebnisse mit solchen 
Pilgern, die beim Besuch der historischen 
Schätze so tief berührt sind, wirkten seit-
dem – metaphorisch gesprochen – wie Hefe 
oder Sauerteig. Gemeindeleitung und Laien 
sind ermutigt, sich immer wieder selbst mit 
ihrer Identität als Getaufte auseinander zu 
setzen, denn auch sie nehmen regelmäßig 
an den Angeboten zur Tauferinnerung teil. 
Das ist besonders am Jahrestag der Taufe 
Luthers, dem 11. November, der Fall. 

In Eisleben wurde dieser Tag – in einer mehr 
oder weniger gelungenen Verbindung mit 
Aspekten des Martinstages – schon seit 
vielen Jahren begangen. Jährlich wurde ein 
ökumenischer Familiengottesdienst mit den 
wenigen Eisleber Christen gefeiert. Ein 
Laternenumzug nach dem Gottesdienst, ein 
Festakt vor dem Rathaus am Lutherdenkmal 
und das Verteilen von kostenlosen Martins-
hörnchen fand dann auch das Interesse der 
atheistischen Mehrheit der Eisleber Einwoh-
ner. Der Tauferinnerungsgottesdienst, der 
seit 2004 an diesem Tag durchgeführt wird 
und noch einmal neu auf die lutherische 
Tradition verweist, war dann ein bewusstes 
Addendum zu einem Tag, der schon mit 
vielen anderen Traditionen in der Luther-
stadt Eisleben belegt war. Deshalb war es 
bemerkenswert, dass gerade dieser zusätz-
liche Gottesdienst von den Gemeindemit-
gliedern gern aufgenommen wurde und 
begann, die Identität derer zu formen, die 
an ihm teilnahmen.

Hin zum „Zentrum Taufe“

Zum 525. Jahrestag der Taufe Luthers orga-
nisierten die Eisleber Gemeinden einen 
Gottesdienst, der Lutheraner weltweit ver-
netzen sollte. In Eisleben selbst fanden an 
diesem Tag elf Taufen statt, weltweit nah-
men über 300 Gemeinden die gottesdienst-
lichen Vorschläge der Eisleber Gemeinden 
und Pfarrer auf und feierten Taufen oder 
Tauferinnerung. Nach dem Erfolg dieses 
Projektes wurde überlegt, wie man den 
Schatz der Taufe und der Tauferinnerung 
weiter zu einem Fokus in der Lutherstadt 
Eisleben machen könnte. Der historische 
Ort der Taufe Martin Luthers sollte nun mit 
einer zu ihm passenden Interpretation 
versehen werden.

2008 hob die EKD außerdem die „Luther
dekade” aus der Taufe. Ihr Ziel ist es, den 
500. Jahrestag des Beginns der Reformation, 
d.h. den 31. Oktober 1517 und den legendären 

92 a d  f o n t e m  –  d a s  n e u e  ZENTRUM        TAUFE       i n  d e r  L u t h e r s t a d t  E i s l e b e n 



Thesenanschlag in Wittenberg, bewusst zu 
begehen und Jahr für Jahr vorzubereiten. 
Ohne es zu wollen, waren die Feierlich-
keiten zum 525. Jahresstag der Taufe Luthers 
in Eisleben eine der ersten Aktionen, die im 
Rahmen der Lutherdekade gestaltet wurden.

Die zwei evangelischen Eisleber Gemeinden 
hatten und haben mindestens zwei wich-
tige Aufgaben: eine theologische und eine 
kulturell bedeutsame: sie wollen die Arbeit 
der Kirche und der Gemeinde tun und sie 
wollen die wichtigen Lutherstätten erhalten 
und nutzen. Im Jahr 2008, als die Lutherde-
kade ausgerufen wurde, hatten die Gemein-
den gerade an einem stadtweiten Konzept 
für die Nutzung aller Kirchen gearbeitet, 
und auch die Stadt hatte Interesse daran 
gezeigt, das Umfeld der Lutherstätten touri-
stisch zu erschließen. Und so wurde  
St. Peter und Paul, die Taufkirche Luthers, 
die nur etwa 100 Meter von Luthers Ge-
burtsort entfernt liegt, zu einem logischen 
Ort für ein zu entwickelndes Zentrum Taufe. 
Die Stadt Eisleben beantragte nun nationale 
und regionale Mittel für die Renovierung 
der Kirche. Auch die Gemeinde selbst bean-
tragte Fördermittel. Niemand ahnte zum 
damaligen Zeitpunkt, dass die Gemeinde 
tatsächlich beträchtliche Mittel für die Re-
novierung der Kirche und die Entwicklung 
eines Projektes „Zentrum Taufe“ einwerben 
würde. 

Bevor man die radikalen Veränderungen, 
die das Design für das zukünftige „Zentrum 
Taufe“ vorschlägt, verstehen kann, muss 
man die Geschichte des Kirchengebäudes 
betrachten und die noch viel kompliziertere 
Geschichte des Objektes verstehen, das die 
Aufmerksamkeit und Vorstellungskraft der 
vielen Menschen gefangen hielt, die es in 
den vergangenen Jahrhunderten benutzt 
und betrachtet haben. Dieses Objekt, der 
Taufstein, wurde zum zentralen Element der 
Umgestaltung des Projektes „Zentrum 
Taufe“ in der Lutherstadt Eisleben.

Die Geschichte der Kirche

Regionale Quellen weisen darauf hin, dass 
zur Zeit der Geburt Luthers im Jahre 1483 
der Vorgängerbau noch benutzt wurde. 
Trotzdem war wohl der Glockenturm der 
neuen Kirche schon seit 1447 im Bau.  
Er wurde 1474 vollendet und stand neben 
der alten Kirche, die als nächstes erneuert 
und vor allem vergrößert werden sollte.  
Es war das alte, zu klein gewordene Kirch-
gebäude und der große Glockenturm, des-
sen Geläut es mit vielen Kathedralen auf-
nehmen konnte, die den Täufling Martin, 
seinen Vater und die Paten möglicherweise 
am Tag der Taufe begrüßten, die am kalten  
11. November 1483 stattfand.

Kirchenschiff und Chor der neuen Kirche, 
die auch heute noch steht, bilden eine 
typische spätgotische Hallenkirche. 

93a d  f o n t e m  –  d a s  n e u e  ZENTRUM        TAUFE       i n  d e r  L u t h e r s t a d t  E i s l e b e n 



Allerdings wurde der Grundstein dieser 
neuen Kirche nicht vor 1486 gelegt, und  
die Vorgängerkirche wurde nicht vor 1488 
abgerissen, ganze fünf Jahre nach der Taufe 
Martin Luthers. So ist es wahrscheinlich, 
dass die kleinere Kirche noch benutzt wur-
de, als man die neuere gotische Kirche um 
sie herum errichtete. Im Jahr 1513 war die 
Kirche im Wesentlichen fertiggestellt.  
Darauf verweist eine Bauinschrift über der 
kleinen Tür in der Nordwand des Chores. 
Zwischen dem Querfurt-Mansfeldischen 
Wappen ist die Jahreszahl 1513 zu lesen. 
Nach Eisleber Tradition wurde 1518 außer-
dem ein neuer Taufstein eingeweiht. Im 
Jahr zuvor hatte die Kirche von zwölf 
römischen Kardinälen einen Sammelablass 
erhalten, wonach jeder, der für den Bau 
spendete oder die Kirche mit Schmuck und 
den für den Gottesdienst notwendigen 
Dingen versah, einen hunderttägigen Nach-
lass seiner Bußzeit im Fegefeuer erhalten 
sollte.

Zu der Zeit, als der neue Taufstein seinen 
Platz in der Kirche einnahm (1518), fand 
auch in Eisleben bereits eine Auseinander-
setzung mit Luthers Thesen statt.  
Dies beschränkte sich aber zuerst nur auf  
St. Annen, wo sich das Kloster der Augus
tinereremiten befand. Dort wirkte der Prior 
und Prediger Kaspar Güttel, der an Luthers 
Seite stand. Allerdings sollte die Kirche  
St. Peter und Paul ja auch erst viel später zu 
der Berühmtheit gelangen, die sie heute 
hat, schaute man doch erst nach Luthers 
Tod mit besonderer Aufmerksamkeit auf  
die Orte und Kirchenräume, in denen der 
Reformator wichtige Lebens- und 
Glaubensstationen durchlaufen hatte.

Weil die Taufe einen so zentralen Platz in 
der Theologie Martin Luthers einnimmt, ist 
es nur folgerichtig, dass auch der Ort von 
Luthers Taufe einen zentralen Platz unter 
den Lutherstätten einnimmt. Jedoch dau-
erte es noch einmal viele Jahre, bis die 

sogenannte Lutherverehrung ihren Weg  
zur Taufkirche und zum Taufstein fand.

Die Geschichte des Luther-Taufsteins

Als die neue spätgotische Hallenkirche im 
Jahre 1518 errichtet und ein neuer Taufstein 
an Ort und Stelle war, wurde der alte Tauf-
stein, in dem Martin Luther getauft worden 
war, zu „altem Mobiliar“. Was wurde aus 
dem alten Taufstein, der sodann die Kirche 
verließ? Und wie kommt es, dass die heu-
tige moderne Gemeinde in einem Taufstein 
tauft, der die Reste des alten Luther-Tauf-
steins in sich birgt?

Die Geschichte des Luther-Taufsteins ist 
abenteuerlich und für die regionale Kirchen-
geschichte von großer Bedeutung. Nach-
dem der Taufstein im Jahre 1518 entfernt 
worden war, um einem neuen Taufstein 
Platz zu machen, fand er sich in verschie-
denen Orten der Stadt Eisleben wieder. So 
diente er zuerst im Garten des Rektors des 
Luthergymnasiums als Erinnerungsstein 
und war dort Wind und Wetter ausgesetzt. 
1725/26 wurde er von der Gemeinde  
„wiederentdeckt“ und zurück in die Kirche  
St. Peter und Paul gebracht, wo er, in seine 
Einzelteile zerlegt, einige Jahrzehnte unter 
den Treppen des Glockenturmes eingela-
gert wurde. Erst 1817, als man den 300. 
Jahrestag von Luthers Thesenanschlag 
feierte, wurde er zum zweiten Mal „wieder-
entdeckt“ und in den eigentlichen Kirchen-
raum rückgeführt. Dieses Datum steht für 
die Wandlung in der Wertschätzung dieses 
Taufsteins, die für die heutigen Entwicklung 
und Tauftheologie von besonderer Wichtig-
keit sein sollte. 1827 wurde der Luther-
Taufstein endlich wieder in die Liturgie der 
Gemeinde integriert. Er hatte nun eine 
zweifache Aufgabe: einmal als Taufstein für 
die Gemeinde und zum anderen, aufgrund 
seiner Inschrift, als Erinnerungsstein. Von 
nun an bezeugt diese „Erinnerungsreliquie“ 
nicht nur den Anfangspunkt von Martin 

94 a d  f o n t e m  –  d a s  n e u e  ZENTRUM        TAUFE       i n  d e r  L u t h e r s t a d t  E i s l e b e n 



Luthers Leben als Christ, sondern ist auch 
ein physisches Symbol für die Zentralität 
von Taufe in Luthers Theologie.
Die Inschrift auf dem Kranz des Taufsteins 
lautet: „Baptisterii quo tinctus est B: Martinus 
Lutherus AO (Anno) 1483.“ (Das Baptisterium, 
in das B: Martin Luther eingetaucht wurde, 
im Jahre 1483.) Das interessanteste Detail 
dieser Inschrift ist der einzelne Buchstabe 
„B.“, der für „beatus“ steht. Es gibt zwei Mög-
lichkeiten, wie dieses “beatus” interpretiert 
werden könnte. Entweder war im frühen  
18. Jahrhundert die Lutherverehrung schon 
so weit fortgeschritten, dass Luther durch 
sie schon quasi selig gesprochen und sich 
auf dem Weg befand, der einzige Heilige zu 
werden; oder, und das ist wahrscheinlicher, 
das „B.” deutet auf ein besonderes luthe-
risches Phänomen hin, die sogenannte 
Leichenpredigt, in der der Verstorbene als 
„beatus“ bezeichnet wurde. In jedem Fall ist 
das „B.” ein Hinweis darauf, dass man den 
toten Martin Luther zum Zeitpunkt der 
Entstehung der Inschrift als “beatus” emp-
fand und als solchen in Stein verewigte. 

Nun war der Taufstein also an einem promi-
nenten Platz, vor einem zweiten Altar im 
Kirchenschiff, aufgestellt und fristete nicht 
länger sein Dasein, in Einzelteile zerlegt 
unter einer Treppe oder im Garten eines 
Pädagogen. Im Kirchenschiff blieb er nun 
fast ein Jahrhundert. Dann fand eine wei-
tere Renovierung und Umgestaltung statt, 
die mit einer Einweihung der Petrikirche 
inklusive Luthers Taufkapelle unter dem 
Glockenturm begangen wurde. Seit dieser 
Zeit hielten viele Touristen und Pilger die 
neu gestaltete Taufkapelle für den authen-
tischen Taufort Luthers, eine Vorstellung, die 
die meisten Forscher auf Grund oben ge-
nannter Gründe heute für eher unwahr-
scheinlich halten. 
Zusammenfassend kann gesagt werden, 
dass unsere Vorfahren viel Mühe und Zeit 
aufwandten, um die Räumlichkeiten und 
Gegenstände zu erhalten und in manchen 

Fällen neu zu gestalten, die mit der Taufe 
Luthers zu tun hatten. Die Gemeinde hatte 
früh begonnen, den Strom der Luther-Pilger 
zu beobachten und zu analysieren. Aber 
erst in dieser Generation wurden die räum-
lichen Gegebenheiten benutzt, um die 
Bedeutung der Taufe in der Theologie 
Martin Luthers neu zu entdecken und sicht-
bar zu machen, und das nicht nur in ihrem 
historischen Kontext, sondern auch in ihrer 
heutigen Signifikanz. Das bringt uns nun 
zurück in das Jahr 2009.

Das theologische Konzept

Nachdem die Eisleber Gemeinden die 
Studie zur künftigen Nutzung der Kirchen 
abgeschlossen hatten und nachdem die 
Stadt eine große Summe Geld für das Zen-
trum Taufe eingeworben hatte, wurden die 
damaligen Ortspfarrer vom Kirchenkreis 
gebeten, ein theologisches Konzept zu 
erarbeiten, dass sowohl der Gemeinde als 
Richtlinie für die weiteren Schritte dienen 
sollte, dass aber auch als Grundlage für den 
Architektenwettbewerb benutzt werden 
konnte.

Das 50-seitige Konzept diskutiert Luthers 
Tauftheologie, gibt Vorschläge für die archi-
tektonische Umsetzung und enthält pro-
grammatische Hinweise, wie der neu gestal-
tete Ort mit Leben gefüllt werden könnte. 
In diesem Konzept wurde auch der Name 
des Vorhabens verändert. Hatte man das 
Projekt zuerst als „Taufzentrum” bezeichnet, 
entschloss man sich nun zum Titel “Zentrum 
Taufe”. Der ursprüngliche Name, so fand 
man, würde einen ausschließlichen Akzent 
auf die Taufhandlung legen und Taufen 
nach dem Vorbild des äthiopischen Eunu-
chen mit einschließen. Allerdings sollte es 
kein Zentrum werden, in dem nur getauft 
wird. Mit dem neuen Titel wollte man da-
rauf hinweisen, dass es im „Zentrum Taufe“ 
darum geht zu lehren, zu lernen und auch 
zu taufen. Natürlich sollte das „Zentrum 

95a d  f o n t e m  –  d a s  n e u e  ZENTRUM        TAUFE       i n  d e r  L u t h e r s t a d t  E i s l e b e n 



Taufe“ ein lebendiger Ort des Gemeinde
lebens bleiben, sollte dort weiterhin getauft 
werden. Aber es ging den Akteuren auch 
darum hervorzuheben, dass im „Zentrum 
Taufe“ zum Thema Taufe geforscht werden 
wird, dass dort Bildungsangebote rund um 
das Thema Taufe gemacht werden und dass 
vielfältige Formen von Tauferinnerung dort 
angeboten werden könnten. Das ange-
dachte „Zentrum Taufe“ würde ein Ort sein, 
der nicht nur Luthers Tauftheologie archi-
tektonisch verkörpert, sondern wo auch 
Möglichkeiten bereit gestellt werden, um 
Taufpraktiken und Tauftheologie in allen 
ihren Traditionen und Schattierungen zu 
untersuchen und zu vermitteln. 

Hier und heute soll es aber vor allem um 
die architektonische Verwirklichung der 
zentralen Prinzipien des „Zentrum Taufe“ 
gehen. Die Idee, die von der Gemeinde und 
ihrem Umfeld am provokativsten empfun-
den wurde, ist die eines ökumenischen 
Baptisteriums, das in einem engen räum-
lichen Zusammenhang zum historischen 
Luther-Taufstein stehen würde. Alle Archi-
tekten, die an der Ausschreibung teilnah-
men, wurden instruiert, dass der Luther-
Taufstein eine zentrale Rolle in der bau-
lichen Verwirklichung des Konzepts spielen 
sollte, dass aber der Taufort gleichzeitig 
auch die Möglichkeit schaffen sollte, 
Erwachsene durch Übergießen, Ein- oder 
Untertauchen zu taufen.

Das aktuellste Taufbuch der Kirchenprovinz 
Sachsen begrüßt diese Art der Taufe aus-
drücklich und erwähnt, dass so die Symbol-
haftigkeit des Sterbens und Auferstehens 
mit Christus während der Taufe gewähr
leistet ist:
„In der Feier der Taufe sollte die symbolische 
Dimension des Wassers ernst genommen und 
nicht heruntergespielt werden. Der Akt des 
Untertauchens kann die Realität lebendig zum 
Ausdruck bringen, dass in der Taufe der Christ 
am Tode, am Begräbnis und an der Auferste-

96 a d  f o n t e m  –  d a s  n e u e  ZENTRUM        TAUFE       i n  d e r  L u t h e r s t a d t  E i s l e b e n 



hung Christi teilhat.“ (Taufbuch, 18–19)
Die Agende warnt ausdrücklich vor Taufen, 
bei der der Taufkandidat nur mit einer mini-
malistischen Gestaltung getauft wird: 
„Die vorgelegte Ordnung sieht vor, die Taufe 
durch Übergießen (Superfusionstaufe) zu 
vollziehen, in einer für die Umstehenden sicht-
baren (und auch hörbaren) Weise. Die Über-
gießung des Kopfes des Täuflings kann 	
durch Ausgießen der im wassergefüllten Tauf-
becken schöpfenden hohlen Hand oder durch 
Übergießen aus einem Wasserkännchen voll-
zogen werden. Es ist darauf zu achten, dass 
dieser Akt mit aller Ruhe und Würde vollzogen 
wird, damit er als die eigentliche Kernhand-
lung des Taufgottesdienstes erkennbar wird 
und nicht durch die vorausgehenden und 
folgenden Reden und Handlungen bis zur 
Beiläufigkeit degradiert wird. Die „Taufe“ 
durch bloßes Befeuchtung der Stirn des Täuf-
lings sollte als völlig entleertes Symbol und 
außerdem auf Grund ökumenischer Vereinba-
rungen ausgeschlossen sein. Hingegen wäre 
zu prüfen, ob nicht die Ganzeintauchung 
(nach orthodoxer oder baptistischer Gewohn-
heit) künftig zu fördern und durch entspre-
chende Taufraum-Gestaltung zu ermöglichen 
wäre.“ (Taufbuch, 24)

Diese Aussagen der Agende könnten so 
verstanden werden, dass sie ein mandatum 
darstellen, in das sich die Eisleber Gemeinde 
hineinzuleben versucht. Doch gibt es auch 
viele Gegner dieser als neu empfundenen 
Empfehlungen. Eine Gruppe wehrt sich 
gegen die vermeintliche Veränderung der 
gotischen Struktur der Kirche und nennt 
diese Art der Ganzkörpertaufe „unluthe-
risch“. Diese Gruppe verkörpert den Wider-
stand gegen die aggressiven Verände-
rungen der kulturellen Aspekte eines Ge-
bäudes, wie sie durch Welzel beschrieben 
werden. Eine andere Gruppe lehnt einfach 
die Taufe mit viel Wasser und vor allem die 
Taufe durch Ein- oder Untertauchen ab und 
benutzt polemische Begriffe wie „whirlpool“ 
oder „Aquarium“. In diesem Fall wird die 

eigene traditionelle Taufpraxis zur rituellen 
Abgrenzung und eigenen Identitäts
beschreibung benutzt.

Das architektonische Gutachtenverfahren, 
zu dem eine Anzahl von Architekten einge-
laden wurde, hatte die Aufgabe, ein Design 
zu finden, dass im Gebäude die zentrale 
Rolle der Taufe herausheben würde, wäh-
rend man gleichzeitig einen Taufort schaf-
fen wollte, der allen Taufpraktiken gerecht 
werden kann und den existierenden Tauf-
stein integriert. Alle Lösungen sollten sich 
auch an den Bedürfnissen der Gemeinde 
orientieren, die hier regelmäßig Wort- und 
Sakramentsgottesdienste feiern würde. Das 
Ziel war, dass der Ort selbst Tauftheologie 
predigen sollte, auch ohne dass der rituelle 
Akt der Taufe stattfand. Diese Aufgabe 
führte zu intensiven Diskussionen darüber, 
was eigentlich passiert, wenn getauft wird.

Der Luther-Taufstein sollte nun weniger als 
Luther-Reliquie verstanden werden, die hin 
und wieder zur rituellen Initiationshandlung 
benutzt wird. Stattdessen sollte er nun zu 
einem Magnet werden, der die Menschen 
am Punkt eines Luther-Erinnerungssteins 
abholt und zum Nachdenken über die 
Bedeutung und die Theologie der Taufe 
bringt. Die Taufkirche St. Peter und Paul 
sollte in der Zukunft kein Museum sein, 
sondern ein Baptisterium, dass die Fülle der 
Taufpraktiken symbolisiert. 

Verschiedene Architekten nahmen an der 
Ausschreibung teil. Sie boten Gestaltungs-
vorschläge an, die sich grundsätzlich unter-
schieden, aber alle den Luther-Taufstein und 
den Taufort als zentralen Ort innerhalb der 
Kirche betonten. So hob ein Büro das Licht 
als sekundäres Symbol bei der Taufe hervor, 
ein anderes nutzte Flusskiesel als Gestal-
tungselement, ein drittes wollte sogar eine 
Art Fluss gestalten, der sich vom Taufstein 
durch den liturgischen Raum hindurch 
ergießen sollte. Am Ende setzte sich der 

97a d  f o n t e m  –  d a s  n e u e  ZENTRUM        TAUFE       i n  d e r  L u t h e r s t a d t  E i s l e b e n 



Entwurf des Büros AFF Architekten aus 
Berlin durch, deren Entwurf dem Konzept 
und den Wünschen von Jury und Gemeinde 
am meisten entsprach. 

Das Design von AFF drückt durch seine 
spezifischen gestalterischen Elemente aus, 
dass vom Zentrum des gottesdienstlichen 
Raumes, dem Taufbecken mit Taufstein, eine 
dynamische Kraft ausgeht, die auf das Ge-
bäude und darüber hinaus ausstrahlt. Ein 
Betonfußboden, der als große Platte das 
Kirchenschiff und den Chor durchzieht, 
wurde mit konzentrischen Kreisen versehen, 
die den Taufort als Zentrum haben. Die 
Stufen zum Chor wurden entfernt. Die Bo-
denplatte schließt nicht direkt an die Wände 
oder die Säulen an, sodass man den Ein-
druck bekommt, dass der Boden quasi auf 
einer Wasserfläche schwimmt, die am 
Taufort geöffnet ist. 

Bei diesem Designvorschlag wurde die 
historische Substanz des Gebäudes in keiner 
Weise verändert, und die neue Bodenplatte 
aus Beton ersetzt den Boden, der erst im  
20. Jahrhundert eingefügt wurde. Nach  
der Fertigstellung des Umbaus werden die 
historischen Kunstwerke wieder zu sehen 
sein. Außerdem wurde bei der Restaurie-
rung ornamentale Schablonenmalerei aus 
dem Anfang des 20. Jahrhunderts gefun-
den, die an einem Fenstergewände erhalten 
wurde und nun für die Besucher zu sehen 
sein wird. 

Die frühere „Taufkapelle“ wurde nicht verän-
dert. Dafür wurde die frühere Sakristei, die 
in den letzten Jahren als Heizungsraum 
umgenutzt wurde, wieder in einen Ort 
zurückverwandelt, der der Liturgie der 
Kirche dienen wird: als Sakristei und Vorbe-
reitungsraum für die Täuflinge. Im Kirchen-
schiff wird die Bestuhlung flexibel gestaltet 
werden, sodass der Raum einer Reihe von 
verschiedenen Gottesdienstformen und 
kulturellen Angeboten Platz bieten kann.

98



Zur Transformation von Orten
Die architektonische und programmatische 
Gestaltung des „Zentrum Taufe“ gibt Pilgern 
und Touristen die Möglichkeit, die litur-
gischen Mysterien, die in einem bestimmten 
Raum gefeiert werden, zu erfahren. Die 
künstlerisch wertvolle und symbolträchtige 
Architektur, die die sakramentale Natur des 
Ortes unterstreicht, schafft – metaphorisch 
gesprochen – einen Echoeffekt, der litur-
gisches Geschehen widerklingen lässt. 

Ein hüfthoher Tisch ohne Stühle in einer 
Kirche vermittelt dem Besucher, dass dort 
etwas Besonders geschieht. Aber nur wenig 
weist darauf hin, dass es ein Mahl oder gar 
ein heiliges Mahl sein könnte. Ein Taufort 
wie der im „Zentrum Taufe“ sagt jedoch 
sofort aus, dass hier jemand gebadet wird 
(siehe J.S. Bachs Kantate „O heilges Geist- 
und Wasserbad“—BWV 165) und dass das 
Wasser eine zentrale Bedeutung für das 
rituelle Geschehen hat. So kann das Phäno-
men schon erfahrbar gemacht werden, 
bevor die Handlung selbst und die ge-
hörten Texte erklären, wie die rituelle Hand-
lung verstanden und interpretiert wird. Mit 
diesen Veränderungen wird gewährleistet, 
dass sowohl die Ortsgemeinde als auch die 
Pilgergemeinde den Kirchenort als intensive 
Taufkatechese erfährt, egal, ob dort Taufli-
turgie oder Tauferinnerungsliturgie erlebt 
werden. Selbst der nicht-initiierte Tourist 
wird einen historischen Ort und ein histo-
risches Artefakt erleben, das die Geschichte 
einer christlichen Praxis erzählt. Einen Tauf-
stein inmitten einer großen Kirche kann 
man leicht übersehen, diesen neu gestal-
teten Taufort mit Taufstein jedoch nicht.
In meinen zusammenfassenden Gedanken 
möchte ich noch einmal zu Christof May 
zurückkommen. May schreibt: 
“Der äußere Pilgerweg und der innere Pilger-
weg der Seele haben ein gemeinsames Ziel, 
nämlich die Begegnung mit Gott. 
Das Ziel der Pilgerfahrt, der Wallfahrtsort, 
wird so zum Symbol des himmlischen Jerusa-

lem. Der Mensch bedarf dieser Orte, da ihm 
die Ausrichtung auf das jenseitige Heil ohne 
Anschauung nicht möglich ist.” (May, 283)
Und weiter: 
“Am Wallfahrtsort nimmt der Pilger teil an den 
verschiedenen Liturgien. Neben den Eucharis
tiefeiern handelt es sich häufig um Prozessio
nen. Die Begegnung mit Gott ist während des 
irdischen Lebens immer nur mangelhaft mög-
lich, nämlich in den Sakramenten. In der 
Eucharistie fällt das Ziel des äußeren und des 
inneren Pilgerweges zusammen. Der Pilger 
macht sich auf den Weg, um schließlich am 
Ziel seiner Pilgerfahrt der Eucharistiefeier 
beizuwohnen. Durch die Eucharistie wird der 
Pilger in die Gemeinschaft von Vater, Sohn 
und Heiligem Geist hineingenommen.”  
(May, 284) 

In St. Peter und Paul, dem neu gestalteten 
„Zentrum Taufe“, verbinden sich theolo-
gische und sakramentale Möglichkeiten, die 
nur an diesen Ort gebunden sind. Der Ort, 
und insbesondere die Reste des Taufsteins, 
in dem Martin Luther in die Gemeinschaft 
des Vaters, des Sohnes und des Heiligen 
Geistes hinein genommen wurde, können 
ein Ruf zur Erneuerung eines christlichen 
Bewusstsein sein, hin zu einer Gemein-
schaft, an der alle Getauften Anteil haben. 
Wenn das architektonische Design und das 
ökumenische Taufbecken diese Aspekte 
unterstreichen, spricht das neue „Zentrum 
Taufe“ theologische Worte aus, die sich auf 
dieses gemeinsame Sakrament der Taufe 
beziehen. Für lutherische Christen, die die 
Ganzkörpertaufe kennen, hat das Tauf
becken in Eisleben möglicherweise eine 
transformative Wirkung. 
Die, die Luthers eigenes Verständnis von 
Taufe noch nicht kennen, werden angeregt, 
sich mit der Taufe und ihrer Bedeutung 
auseinanderzusetzen. 

Das „Zentrum Taufe“ der St. Peter und Paul 
Kirche zu Lutherstadt Eisleben wurde am 
29.4.2012 offiziell eröffnet.

99a d  f o n t e m  –  d a s  n e u e  ZENTRUM        TAUFE       i n  d e r  L u t h e r s t a d t  E i s l e b e n 



100



Die Zitate stammen aus  
folgenden Publikationen:

�� May, Christof. „Pilgern: Menschsein auf 
dem Weg“, in: Studien zur systematischen 
und spirituellen Theologie Bd. 41.  
Würzburg: Echter Verlag (2004).

�� Welzel, Barbara. „Historische Kirchen als 
‚Transformationsräume‘ in einem Einwan-
derungsland“, in: Kirche und Kunst: 
Übergänge gestalten- 26. Evangelischer 
Kirchbautag: Die Dokumentation.  
Sonderheft 2009.  
Wien/New York: Springer (2009), 22-25. 

Literaturhinweise

�� Größler, Hermann. Das Werden der Stadt 
Eisleben: Fünfter Teil, in: Mansfelder  
Blätter 23 (1909)

�� Phillippsen, Christian. „Im übrigen bin ich 
in Eisleben geboren und in St. Peter 
getauft“: Martin Luthers Geburt und Taufe 
in Eisleben“, Martin Luther und Eisleben. 
Schriften der Stiftung Luthergedenkstät-
ten in Sachsen-Anhalt, Bd. 8.  Leipzig: 
Evangelischer Verlagsanstalt (2007), 
163-172. 

�� Rohde, Klaus. Die Taufsteine der  
St. Petri-Pauli-Kirche, Lutherstadt Eisleben. 
Ahlsdorf: Mansfelder Geschichts- und 
Heimatverein e.V. (2010).

Die vollständige Inschrift auf der Stirnkante  
der Öffnung des Taufbeckens lautet:

MACHT ALLE MENSCHEN ZU MEINEN  
JÜNGERN TAUFT SIE AUF DEN NAMEN  
DES VATERS UND DES SOHNES  
UND DES HEILIGEN GEISTES

101



Renovierung der kath. Pfarrkirche St. Mariä Geburt  
in Neuenbeken
Martin Brockmeyer

„Der Weg ist das Ziel“ – an dieses Wort des 
Konfuzius ließe der Gesamtprozess der 
Renovierungsmaßnahme der Pfarrkirche in 
Neuenbeken denken – doch natürlich war 
sie keineswegs Selbstzweck. 

Insgesamt 6 Jahre vergingen zwischen den 
ersten planerischen Überlegungen und der 
Fertigstellung der Arbeiten im Dezember 
2010. Diskussion verschiedener Planungs
varianten, komplizierte Ausschreibungs- 
und Vergabeverfahren, Wettbewerbe für 
Teilmaßnahmen, Mustererstellungen und 
unzählige Abstimmungsgespräche vor Ort 
stellten die Geduld der Kirchengemeinde, 
aber auch aller Planungsbeteiligten, mitun-
ter auf eine harte Probe. Ein langer Weg, der 
sich letztlich aber nach übereinstimmender 
Meinung aller sehr gelohnt hat, zumal die 
eigentlichen Renovierungsarbeiten (ohne 
die vorab durchgeführten Maßnahmen) 
dann auch „nur“ etwas mehr als ein halbes 
Jahr in Anspruch nahmen. Das Gesamt
ergebnis wird heute durchweg als „sehr 
gelungen“ bezeichnet. Dies wurde 2011 
auch mit einer von drei Anerkennungen zur 
Verleihung des Westfälisch-Lippischen 
Preises für Denkmalpflege gewürdigt.
 

Kunsthistorische Beschreibung
Die katholische Pfarrkirche Mariä Geburt im 
Paderborner Stadtteil Neuenbeken, ein 
einschiffiger, einjochiger Zentralbau mit 
Querschiff und Sakristeianbau, wird 1210 
zum ersten Mal urkundlich benannt. Zusam-
men mit dem Turm ist die Form eines latei-
nischen Kreuzes ablesbar. Die Kirche besitzt 
eine Länge von 36,58 m und eine Breite des 
Querhauses von 27,60 m, die Westfassade 
ist 10,97 m breit.

102



Der breit gelagerte kreuzförmige Gewölbe-
bau mit Westturm entstand Anfang des  
13. Jahrhunderts. In das nur ein Joch tiefe, 
einschiffige Langhaus ist die Erdgeschoss-
halle des mächtigen, in gleicher Breite an-
gelegten Turmes einbezogen. Der Chor ist 
ohne Apsis Die Ostwand der Querhausarme 
zeigt flachrechteckige Nischen. Die Schild-
bögen in den Kreuzarmen sind schon spitz-
bogig, und die Wandvorlagen sind mehr-
fach abgetreppt. In der Nordostecke befin-
det sich die Sakristei (in neuerer Zeit 
vergrößert). Der Turm mit Längssatteldach 
trägt einen barocken Dachreiter. Am Nord-
querhaus befindet sich ein rundbogiges 
Säulenportal, imTympanon eine schlichte 
Kreuzigungsgruppe. Das einfachere West-
portal mit Umrahmung und Vesperbild 
stammt von 1666. In der gleichen Zeit sind 
die vergrößerten Rundbogenfenster und  
die Bildnischen am Querschiff mit Ecce 
Homo und Gutem Hirten entstanden.
Im Querhaus und an der Chorwand befin-
den sich Gewölbemalereien, um 1230/1240
entstanden. Die ornamentale Ausmalung 
zeigt das seit der zweiten Hälfte des 12. 
Jahrhunderts Im Weserraum übliche System 
mit Quaderung und Ornamentbordüren, 
dazu am Gewölbe Lebensbäume mit Vögeln 
zwischen ornamentierten Bändern, hier wie 
Rippen auf die Grate gesetzt. Besonders 
qualitätvoll sind die figürlichen Darstel-
lungen – zum großen Teil nur in der Unter-
zeichnung erhalten – darunter Kreuzabnah-
me mit Schächern im Südquerhaus und die 
Abendmahldarstellung mit vierzehn Figuren 
sowie Propheten mit Spruchbändern im 
Nordquerhaus. 

Die Gewölbemalerei des Chorraums zeigt 
den thronenden Christus (maiestas domini) 
von einer Mandorla eingerahmt, umgeben 
von den vier Evangelistensymbolen, von 
denen nur noch zwei, der Löwe (Markus) 
und der Stier (Lukas) erhalten geblieben 
sind. Die Malerei ist, abgesehen vom Löwen, 
nur noch sehr fragmentarisch, hauptsäch-

lich ist die Unterzeichnung mit Malerei-
spuren sichtbar. Einzelfiguren späteren 
Datums, darunter Petrus und Paulus, sind  
im Chor sichtbar.
Vgl. Georg Dehio, Handbuch der deutschen 
Kunstdenkmäler, Nordrhein-Westfalen, 1986

Maßnahmenbeschreibung

1. Bauabschnitt, im Jahr 2006 abgeschlossen
Im Rahmen des 1. Bauabschnitts wurde eine 
dringend erforderliche Sanierung der 
MAHR-Wärmestationen sowie die Erneue-
rung der Regelungsanlage durchgeführt.
Zur restauratorischen Untersuchung der 
Apsismalereien durch das Westfälische Amt 
für Denkmalpflege wurde im Chorraum 
temporär ein Raumgerüst errichtet.

2. Bauabschnitt, begonnen Mai/Juni 2010
Vorabmaßnahme Chorraum 2009

Konzeption:
Die geplante Renovierung mit dem Ziel der 
Wiederherstellung eines funktionsfähigen 
und intakten Kirchenraumes umfasste ne-
ben den restauratorischen Arbeiten an der 
Raumschale und dem wertvollen Malerei-
bestand auch die Erneuerung bzw. Über
arbeitung der technischen Infrastruktur.

Innenraum
Die gesamten Gewölbe- und Wandflächen 
mit ihren Ausmalungen waren durch die 
Nutzung und das technisch veraltete Heiz-
system stark verschmutzt, in ihrer optischen 
Wirkung stark reduziert und kaum noch 
ablesbar. Die Verschmutzungen an der 
Raumschale wurden umfangreich beseitigt. 
Schadhafte Bereiche an allen Flächen, wie 
Rissbildungen, Abplatzungen oder durch 
dauerhafte Feuchte geschädigte Putz
bereiche wurden unter restauratorischen 
Gesichtspunkten fachgerecht instandge-
setzt. Dazu gehörten neben der Reinigung  
die Sicherung und Festigung blätternder 
Malschichten, die Festigung des  

103R e n o v i e r u n g  d e r  k a t h .  P f a r r k i r c h e  S t .  M a r i ä  G e b u r t   i n  N e u e n b e k e n



104



Malschichtträgers, Verfüllung von Hohlstel-
len, notwendige Putzreparaturen sowie der 
Neuanstrich in Kalktechnik gemäß der Be-
fundlage. Die ornamentale Ausmalung der 
Gewölbeflächen und der anderen Architek-
turelemente wurde gereinigt und konser-
viert, wo nötig, retuschiert bzw. ergänzt.  
Die großen spätromanischen Wandbilder im 
Nord- und Südquerhaus aus dem 13. Jahr-
hundert wurden ebenfalls unter heutigen 
technologischen Aspekten gereinigt und 
konserviert. Ältere, störende Kittungen über 
Niveau wurden entfernt und verbessert, 
lose Putzbereiche entsprechend gefestigt. 
Retuschen wurden durch das Restaura-
torenteam sehr zurückhaltend ausgeführt, 
sie waren jedoch punktuell zur Ablesbarkeit 
und zum Verständnis der figürlichen Zusam-
menhänge erforderlich.

Aufgrund der geringen Befundlage nach 
Untersuchung durch das Westfälische Amt 
für Denkmalpflege war eine Rekonstruktion 
der Malereien im Chorraum, besonders der 
Mandorla, nicht möglich. Somit wurde nach 
langen Diskussionen mit dem Westfälischen 
Amt für Denkmalpflege aus Münster, der 
Bauabteilung des Erzbischöflichen General-
vikariates in Paderborn, der Kirchengemein-
de und dem Architekten letztlich für die 
Apsisausmalung eine Überspannung mit 
Japanpapier und anschließende Neuausma-
lung nach künstlerischem Entwurf beschlos-
sen. Hierfür wurde ein begrenzter Wettbe-
werb mit drei vorab ausgesuchten Künstlern 
durchgeführt.

Eine Neuschöpfung oder (wenn auch nur 
ergänzende) Übermalung der spätroma-
nischen Secco- Wandmalereien in den Quer-
häusern (z.B. im Bereich der großen Fehl-
stelle bei der Kreuzabnahme) wurde hin
gegen von Anfang an ausgechlossen. Den 
Künstlerwettbewerb konnte der erfahrene 
Restaurator und Kirchenmaler Radi Tatic  
mit einem sehr überzeugenden, sich an die 
vorhandene historische Malerei anlehnen-

den Entwurf einstimmig für sich entschei-
den. Die Auswahl des Künstlers für die 
geplante Neugestaltung der Apsismalerei 
erwies sich im Nachhinein als ein großer 
Glücksfall. 

Mit seinem umfangreichen Wissen im  
Bereich historischer Kirchenmalerei konnte 
Radi Tatic für weitere Untersuchungen  
der vorhandenen Wandgemälde und der 
kompletten Raumschale gewonnen werden. 
Hieraus ergaben sich im Laufe der Zeit 
teilweise völlig neue Ansätze für die Be-
handlung vorhandener Substanz. So wur-
den zum Beispiel die ursprünglich als roma-
nisch angesehenen beiden Evangelisten-
symbole (Markus und Lukas) links und 
rechts der Mandorla im Chorraum durch 
umfangreiche Untersuchungen als sehr 
schlecht erhaltene Überarbeitungen spä-
terer Epochen mit nur noch ganz geringen 
originalen Farb- und Putzpartikeln erkannt.
Somit wurde auch hier nach Überspannung 
mit Japanpapier eine Neuschöpfung er-
möglicht, aus zwei Evangelisten wurden 
wieder vier. 

Auch im Bereich des Kirchenschiffs erarbei-
tete Radi Tatic Vorschläge für die malerische 
Ergänzung auf Architekturelementen, er-
stellte Musterachsen und Farbproben. Ent-
scheidungen über die Art der Ausführung 
wurden nach zahlreichen und intensiven 
Diskussionen vor Ort immer in „großer 
Runde“ mit allen Beteiligten gefälllt.

Die Durchführung aller Maßnahmen wurde 
von erfahrenen Diplom-Restauratoren/
innen in enger Abstimmung mit der Bauab-
teilung des Erzbischöflichen Generavikariats 
in Paderborn (Emanuela von Branca und 
Ferdinand Bange) und der Fachberatung 
des Westfälischen Amtes für Denkmalpflege  
(Dr. Bettina Heine-Hippler und Leo 
Lamprecht) erledigt.

105R e n o v i e r u n g  d e r  k a t h .  P f a r r k i r c h e  S t .  M a r i ä  G e b u r t   i n  N e u e n b e k e n



Außenfassade:
Die steinsichtigen Außenfassaden von 
Kirchenschiff und Kirchturm befanden sich 
optisch in einem relativ guten Zustand. 
Trotzdem wurden im Rahmen einer vorab 
durchgeführten Untersuchung zahlreiche 
Risse und Fehlstellen im Naturstein- und 
Fugenmaterial gefunden und kartiert. Nach 
kompletter Einrüstung des Gebäudes und 
weiterführenden Begutachtungen wurden 
die schadhaften Stellen in den Bereichen 
des Kalkstein-Mauerwerks, der Fensterge-
wände und der Architekturglieder fachtech-
nisch saniert. Die optisch stark beeinträchtig
ten Zifferblätter und Zeiger der Turmuhr 
sowie die Schall-Luken im Turm bedurften 
ebenfalls einer Sanierung.

Instandsetzung der Kirchenverglasung 
Der romanische Kirchbau besitzt keine 
historischen Fenster, sondern ist in den 
1980er Jahren neu verglast worden. 
In den Kirchenschifffenstern befinden sich 
ornamentale Bleiverglasungen aus Struktur- 
und Antikglas, die eine bemalte Randbor-
düre aufweisen. Diese Verglasung ist orna-
mental in leicht gelblichen Tönen gestaltet. 
Im Chorraum befindet sich eine Verglasung 
aus den 1960er Jahren, figürlich aus beid-
seitig bemalten mundgeblasenen Antikglä-
sern, die den Abschluss des Fensterzyklus‘ 
bildet. Die Verglasung selbst war grundsätz-
lich in einem guten Zustand, innen zeigte 
sie jedoch starke Verschmutzungen und 
einen Belag aus Mikroorganismen. Diese 
lagen wie ein Teppich auf der Glasober
fläche und verdunkelten die Fenster. Die 
Oberfläche wurde im Rahmen der Renovie-
rungsarbeiten sorgfältig mit einem Ethanol-
Wasser-Gemisch gereinigt, beschädigte 
Gläser wurden repariert oder ausgetauscht. 
Defekte Bleiruten, Einkittungen, Windeisen 
und Schwitzwasserrinnen wurden ebenfalls 
instandgesetzt. An der Außenseite wurden 
die Einfugung und Kittungen überarbeitet, 
um auch eine Dichtigkeit der Verglasung 
von außen zu gewährleisten. 

Verlegung des Taufsteins
Auf Wunsch der Kirchengemeinde wurde 
das Taufbecken aus dem nicht befriedi-
genden Standort in der Ecke des südlichen 
Querhauses in der architektonischen Achse 
freistehend aufgestellt. Zur Entscheidungs-
findung wurde ein Modell 1:1 erstellt und 
vor Ort entsprechend positioniert. Um den 
Taufstein räumlich einzubinden, musste die 
erste Bank aufgegeben werden. Die rest-
lichen Bänke im südlichen Querhaus wurden 
gekürzt und axial ausgerichtet.

Windfanganlage
Die typisch für die 1970er Jahre vorhandene 
Windfanganlage an der Nordseite als Leicht-
metall-Glas-Konstruktion war sowohl op-
tisch als auch funktional für den restau-
rierten Innenraum nicht mehr tragbar.
Aus diesem Grund wurde die Anlage durch 
eine Ganzglas- Konstruktion mit fast un-
sichtbaren Haltepunkten ersetzt, die sich in 
ihrer Darstellung sehr zurückhält und eine 
optimale Einbindung in den Raum findet.
Zur künstlerischen Gestaltung des Wind-
fanges konnte Prof. Edith Temmel aus Graz 
gewonnen werden. Dabei ging es sowohl 
darum, die Glasflächen in Teilbereichen von 
Ihrer Reflektion zu befreien als auch durch 
die Gestaltung der Flächen eine Anbindung 
an die Wandflächen zu erzielen. Die Künst-
lerin nahm in ihrem Entwurf malerisch 
Zitate aus der Raumschale auf, verbunden 
mit dem ebenfalls in Sandstrahltechnik 
aufgebrachten Psalm 122,1 „Ich freute mich, 
als man mir sagte, zum Haus des Herrn wollen 
wir pilgern…“, alles in der Form eines aufge-
schlagenen Buches. Nach Fertigstellung 
wurde aufgrund der großen ästhetischen 
Qualität auch die zweite Türanlage im 
Bereich unterhalb des Turmes in gleicher 
Form erneuert. 

Altar und Ambo
Der in der Kirche vorhandene Holzaltar 
sowie der Ambo stellten sich im Laufe der 
Maßnahme als stilistisch unpassend heraus. 

106 R e n o v i e r u n g  d e r  k a t h .  P f a r r k i r c h e  S t .  M a r i ä  G e b u r t   i n  N e u e n b e k e n



Nach Recherchen wurde man in der still
gelegten Kirche St. Marien in Essen-Mitte 
fündig. Der dort nicht mehr benötigte 
Seitenaltar aus Muschelkalk passte in Größe 
und Materialwahl hervorragend in den 
Innenraum in Neuenbeken. Nach einer 
gemeinsamen Besichtigung des Altars vor 
Ort wurde dieser gegen eine Spende „abge-
löst“, nach Neuenbeken transportiert und 
aufgestellt. Ein entsprechend passender 
Ambo wurde dann nach Architektenent-
wurf von einem Steinmetz angefertigt.

Beschränkter Zugang,  
sonstige Metallarbeiten

Für die Gestaltung des erforderlichen west-
lichen Abschlusses (beschränkter Zugang, 
Gitteranlage) wurde ein Wettbewerb unter 
mehreren Kunstschmieden durchgeführt. 
Die Entscheidung fiel auf die Arbeit von 
Pater Abraham aus der Kunstschmiede der 
Benediktinerabtei Königsmünster in Me-
schede. Die im Metall ausgeführte Anlage 
stellt sich als eine sehr gelungene Lösung 
mit großer Transparenz und Leichtigkeit dar, 
die auch bei der Denkmalpflege auf große 
Zustimmung stößt. Daher wurden auch die 
neuen Apostelleuchter, Altarleuchter, Oster-
kerzenleuchter, Opferkerzenständer, 
Schriftenstände usw. ebenfalls durch Pater 
Abraham geschaffen.

oben: Windfang-Anlage in der Glasgestaltung von  
Prof. Edith Temmel, Graz

Mitte: Gitteranlage zur Zugangsbeschränkung während  
der unbeaufsichtigten Zeiten in der Gestaltung von  
Pater Abraham OSB, Meschede

unten: „gebrauchter“ Altarblock aus St. Marien in Essen  
mit dazu passend neu geschaffenem Ambo

107R e n o v i e r u n g  d e r  k a t h .  P f a r r k i r c h e  S t .  M a r i ä  G e b u r t   i n  N e u e n b e k e n



Dachdecker- und Klempnerarbeiten,  
Blitzschutz

Das Kirchendach wurde vorab mit einer 
großen Hebebühne befahren und unter-
sucht. Kleinere, durch Sturm verursachte 
und zwingend erforderliche Sofortmaßnah-
men wurden direkt durchgeführt. Alle ein-
sehbaren Bereiche mit entsprechenden 
Schadstellen wurden fotografisch dokumen-
tiert. Im Rahmen der Sanierungsmaß-
nahmen wurden die schadhaften Stellen 
der Eindeckung aus Wesersandstein ersetzt. 
Fehlerhafte Einmörtelungen, Schneefang-
bretter sowie Kupfer- Dachrinnen und Fall-
rohre wurden entsprechend ausgetauscht. 
Im Rahmen der Erneuerung der vorhan-
denen Blitzschutzanlage musste zusätzlich 
auch der Glockenstuhl mit angeschlossen 
werden.

Holzkonservierung
Ausstattung, Altäre, Skulpturen, Gestühl etc. 
wurde ebenfalls unter restauratorischen 
Gesichtpunkten auf Befall von Holzschädlin-
gen untersucht, gereinigt und konserviert. 
Alle Gegenstände wurden wärmetechnisch 
gegen Anobienbefall behandelt.

Naturstein: Bodenbelag
Teilbereiche des Jura-Natursteinbodens im 
Kirchenschiff und im Chorraum befanden 
sich in einem desolaten Zustand. In Abstim-
mung mit der Denkmalpflege wurde 
schließlich ein kompletter Austausch des 
vorhandenen Materials gegen solches aus 
Anröchter Kalkstein beschlossen und durch-
geführt. Diese Entscheidung sorgte für ein 
deutliche Beruhigung des Erscheinungs-
bildes im Raum.

Elektroarbeiten
Nach Prüfung der vorhandenen Elektro
anlage zeigte sich auch hier dringender 
Handlungsbedarf. Ebenso musste die 
Beleuchtungssituation im Chorraum, im 
Kirchenschiff und im Eingangsbereich unter 
der Orgelempore verbessert werden. 

Die komplette Elektrik wurde erneuert. 
Aufgrund der sehr schlechten akustischen 
Verständlichkeit wurde eine neue Mikrofon- 
und Beschallungsanlage sowie Induktions-
schleifen für Träger von Hörgeräten instal-
liert. Jede einzelne Kabelverlegung in den 
historischen Wänden erforderte genaue 
Untersuchungen des Untergrunds und 
Abstimmung mit der Denkmalpflege.

Abbildungen aus der Baudokumentation

108 R e n o v i e r u n g  d e r  k a t h .  P f a r r k i r c h e  S t .  M a r i ä  G e b u r t   i n  N e u e n b e k e n



Die Raumfassung der Pfarrkirche in Neuenbeken
Radi Tatic

Während der Restaurierungs- und Neuaus-
malungsarbeiten im Chorraum der Kirche in 
Neuenbeken, (Beitrag in „alte und neue 
Kunst, Band 46 2010) wurde im Januar 2009 
von den zuständigen Gremien beschlossen, 
Untersuchungen des Bestandes und Erhal-
tungszustandes im gesamten Kircheninnen-
raum durchzuführen. Ziel der Untersu-
chungen war, zu prüfen, ob das Restaurie-
rungskonzept, welches im Chorraum 
prozesshaft ermittelt und bereits umgesetzt 
wurde, auch im Kircheninnenraum ange-
wendet werden kann.

Die durch das Atelier Tatic untersuchten 
und dokumentierten Bereiche umfassten: 
Putz, Anstrich, Ornamentmalerei, Architek-
turfassung, und Naturstein. Die Schäden 
und deren Ursachen wurden ermittelt und 
durch Arbeitsproben, Materialspezifikationen 
und Maßnahmenvorschläge in Abstimmung 
mit dem Amt für Denkmalpflege in Münster 
festgelegt. Die romanischen Querhausmale-
reien wurden aus der Gesamtmaßnahme 
herausgelöst und getrennt untersucht.

Ursprünglich (1230–1260) war die Kirche mit 
einem „westfälischen“ Ausmalungssystem 
versehen. Die noch vorhandenen Altbestän-
de sowie historische Quellen zeugen, neben 
dem schmückenden, rahmenden und raum-
gliedernden Dekorationssystem, auch von 
einem umfangreichen Figurenprogramm.  
In etwa mit der Ausmalung der Kirche in 
Berghausen (Sauerland) zu vergleichen, 
scheint es sich hier um einen reichen 
christologischen Zyklus im Linearstil unter 
byzantinischem Einfluss gehandelt zu 
haben. Im gesamten Kircheninnenraum 
befanden sich Szenen aus dem Alten und 

Neuen Testament (Kreuzabnahme und 
Abendmahl sind noch erhalten), Heilige, 
Propheten, Engel und als Steigerung im 
Chorraum unter dem Gewölbe die Majestas 
Domini – der thronende Christus mit den 
ihn umgebenden Evangelisten und in den 
Medaillons die Bildnisse von Maria und 
Johannes. Um das zentrale Chorfenster 
waren die Apostel angeordnet.

Die Untersuchungen des Bestandes 
ergaben ein ernüchterndes Bild:
In den vergangenen 800 Jahren haben 
natürliche und durch menschliches Verhal-
ten verursachte Zerstörungen, Kriege und 
Notstände, Brände, ein immer wieder un-
dichtes Dach und Regenwassereinbrüche, 
aufsteigende Feuchtigkeit und dadurch 
ausblühende Salze, die zahlreichen „Ver-
schönerungsmaßnahmen“ aller Epochen, 
Neuverputzungen und Überfilzungen dazu 
geführt, dass der Raum die wertvolle histo-
rische Raumfassung größtenteils verloren 
hat. Die restliche noch vorhandene Malerei 
ist durch die „Abschabung“ der Wände 1864 
und neoromanische Übermalungen „im 
alten Stil“ (bis auf die Querhausmalereien) 
endgültig verlorengegangen. Die unles-
baren, nur noch als Silhouetten sichtbaren 
Chorraummalereien entpuppten sich als 
Ergänzungen und Übermalungen der ver-
gangenen Restaurierungen, mit nur noch 
stecknadelkopfgroßen Resten der Original-
malerei. Aufgrund dieser Befundlage wurde 
entschieden, im Chorraum auf die Bedürf-
nisse der Gemeinde und der Liturgie einzu-
gehen und die Nachschöpfung der Majestas 
Domini zuzulassen.

109



Bei der z.Z. sichtbaren Raumfassung handelt 
es sich um eine Rekonstruktion nach Be-
fund aus den 1960er Jahren. Die originale 
Ausmalung ist nur noch fragmentarisch 
erhalten. Nach der Abnahme der neoroma-
nischen Ausmalung aus dem 19. Jahrhun-
dert wurde der Kircheninnenraum seinerzeit 
nach einem Gesamtraumkonzept von  
Dr. Hilde Claussen vom Amt für Denkmal-
pflege Münster neu ausgemalt. 

Vergleichsbeispiele der Ausmalungszustände  
vor und nach der Restaurierung:

oben: Abendmahl
Mitte: Kreuzabnahme
unten: Majestas Domini
(links das Original, rechts in der Nachschöpfung)

110 D i e  R a u m f a s s u n g  d e r  P f a r r k i r c h e  i n  N e u e n b e k e n



Dieses Raumkonzept gilt immer noch als 
logisch und schlüssig und wird der Architek-
tur gerecht.

Die Ausmalung unterscheidet sich von der 
abgenommenen, fantasievollen, neoroma-
nischen Fassung dadurch, dass man nur 
durch Originalbefund belegte, wiederkeh-
rende Formen in Grisaille rekonstruiert hat.
Die Primärdokumente sind kräftiger und 
setzen sich bewusst von der Rekonstruktion 
ab. Bei den figürlichen Darstellungen wird 
ein fragmentarischer Zustand der Original-
malerei belassen. Auch diese rekonstruierte 
Raumfassung lässt das für Westfalen typische 
Dekorationssystem des 12. und 13. Jahrhun-
derts erkennen: Die Wand und Gewölbe
flächen sind schlicht weiß/altweiß ohne 
Quaderung. Gequadert sind nur die Archi-
tekturglieder. Die Bögen und Wandvorlagen 
weisen eine sehr charakteristische Gestal-
tungsweise auf: Gequadert werden nur die 

Stirnseiten. Die Untersichten sind mit Orna-
mentbändern versehen. Alle Gewölbe sind 
mit Gratbegleitbändern und farbigen (rot-
schwarz im Wechsel) oder grauen Ornament
ranken ausgestattet. Die Gewölbekappen 
im nördlichen und südlichen Querhausge-
wölbe sind mit Lebensbäumen mit Vögeln 
und Sternen geschmückt. Um die Fenster ist 
noch originale, gemalte Architektur in Form 
von Spiralsäulen mit gemalten Basen und 
Kapitellen vorhanden, auf denen der graue 
gequaderte Fensterbogen ruht. Die Fenster
umrahmung stützt sich auf die unter den 
Fenstern umlaufenden Ornament
friesbänder. Auf den Wandflächen im Quer-
haus finden sich Weihekreuze (Apostel-
kreuze), roter Kreis mit Kreuz.

Anschließend wurde im Kircheninnenraum, 
alle wichtigen Architekturteile umfassend, 
eine richtungsgebende Musterachse er-
stellt. So konnten bei den nachfolgenden 
Ortsterminen nicht nur maltechnische und 
denkmalpflegerische, sondern auch gestal-
terisch-ästhetische Aspekte der Maßnahme 
eingeschätzt und diskutiert werden.

Folgende Beschlüsse wurden getroffen:
�� Das vorhandene Raumkonzept wird bis 

auf kleinere Änderungen weitestgehend 
beibehalten.

�� Der Lasureffekt der Flächen und der 
Fassung der Architekturgliederung soll 
dem Erscheinungsbild des fertiggestell-
ten Chorraumes entsprechen.

�� Ornamentmalerei wird nur gereinigt und 
größere Fehlstellen in Punktretusche 
„beruhigt“.

�� Der Anstrich der Architekturglieder wird 
wegen mikrobiellen Befalls entfernt und 
die Flächen lasierend neugefasst.

�� Entfernung des schadhaften Putzes  
ist nur in markierten Bereichen durchzu
führen.

�� Es sind nur hochwertige, in der 
Denkmalpflege erprobte und bewährte 
Materialien zu verwenden.

Ausmalung mit 
Friesbändern, 
hier im 
Seitenflügel mit 
Taufe und 
Beichtstuhl. 

111D i e  R a u m f a s s u n g  d e r  P f a r r k i r c h e  i n  N e u e n b e k e n



Der Neubau des Pfarrheims „St. Georg“ in 
Paderborn wurde notwendig, da das alte, 
ca. 200 m von der Kirche entfernte Gebäude 
nach 30 Jahren abgerissen werden musste. 
Die Kosten von ca. 1 Mio. Euro sind vor 
allem durch Veräußerung von Kirchengelän-
de, Zuschüsse des Erzbistums und durch 
Spenden aufgebracht worden. Nach inten-
siven Vorarbeiten und Abstimmungsgesprä-
chen mit der Stadt Paderborn wurde durch 
eine Abänderung des Bebauungsplanes die 
Neuerrichtung direkt neben der Kirche 
ermöglicht.

In einem 2007 durchgeführten Architekten-
wettbewerb konnte sich der Entwurf des  
Architekturbüros Brockmeyer + Rüting aus 
Bad Lippspringe einstimmig durchsetzen.
Nach Beseitigung diverser finanzieller, 
bürokratischer und nachbarschaftlicher 
Probleme (z.B. Erstellung mehrerer Lärm-

Neubau eines Pfarrheimes St. Georg in Paderborn
Martin Brockmeyer

schutzgutachten) wurde im Oktober 2009 
die Baugenehmigung erteilt und im Juli 
2011 feierlich der Grundstein gelegt. Sehr 
wichtig waren die permanenten Abstim-
mungen mit dem Kirchenvorstand und 
anderen beteiligten Gremien. Die Gemeinde 
wurde zwischenzeitlich mehrfach im Rah-
men von Gemeindeversammlungen und 
Baustellenbegehungen über den aktuellen 
Stand informiert. Die Einweihung des neuen  
Pfarrheims fand zum Patronatsfest und  
zum 75. Jubiläum der Kirchengemeinde am  
29. April 2012 statt.

Städtebauliche Situation
Die Pfarrkirche St. Georg befindet sich auf 
dem Eckgrundstück Neuhäuser Straße / 
Hans-Humpert-Straße. Südwestlich befindet 
sich das durch eine Mauer an die Kirche 
baulich angeschlossene Pfarrhaus.
Der Neubau des Pfarrheims erstreckt sich 
entlang der Hans-Humpert-Straße. Durch 
das Aufnehmen der vorderen Gebäude-
flucht des Pfarrhauses und das Andocken 
des Gebäudes an den Kirchturm entsteht 
zusammen mit dem sich so ergebenden 
gefassten Kirchplatz eine sowohl städtebau-
lich als auch nutzungsbezogen anspruchs-
volle Gesamtsituation.

Der gewählte Baukörper mit seiner eigen-
ständigen Architektursprache harmoniert 
durch Proportionen und Materialwahl wie 
selbstverständlich mit der angrenzenden 
Bebauung von Kirche und Pfarrhaus, ohne 
sich „anzubiedern“. Durch den gewählten 
zweigeschossigen, kompakten Kubus wird 
das Kirchengebäude in Höhe und Breite 
nicht mehr als unbedingt notwendig verdeckt.
Er zeigt auch zu den angrenzenden Straßen 

112



113N e u b a u  e i n e s  P f a r r h e i m e s  S t .  G e o r g  i n  P a d e r b o r n



Abbildungen:  
75. Pfarrjubiläum, Einweihung, Tag der offenen Tür am 29. April 2012



hin sein Gesicht und versteckt sich nicht, 
öffnet sich aber über den neu definierten 
Vorplatz zur Kirche. Die hierdurch entste-
hende Hofsituation lädt zum Verweilen ein 
und bietet Platz für Feste im Außenbereich.

Konzeption und Entwurf
Der Baukörper stellt sich als zweigeschos-
siger architektonisch sich zurückneh-
menden, klar gegliederten Baukörper dar. 
Dieser fluchtet nach vorn hin mit dem Pfarr-
haus, nach hinten endet er kurz hinter dem 
Turm. Diese Anordnung des Neubaus 
respektiert mit Hilfe von trennenden Glas
fugen die Eingenständigkeit aller Bauten 
auf dem Gelände. Trotz Anbaus an die 
Kirche werden vorhandene Kirchenfenster 
nicht verdeckt. Eine innere Zuwegung vom 
Pfarrheim in die Kirche ist über eine Öff-
nung im Turm vorgesehen. Die Geländehö-
hen ermöglichen eine ebenerdige Erschlie-
ßung des rückwärtigen Gebäudeeingangs 
und ein barrierefreies Durchqueren des 
Pfarrheims.

Der Baukörper ist zum Kirchplatz hin erdge-
schossig bewusst eingeschnürt und betont 
so den Eingang, der Vorplatz wird Teil des 
Gebäudes. Zusätzlich bietet dieser Bereich 
eine geschützte Verweil-Möglichkeit für die 
Gemeinde vor und nach den Gottesdiens-
ten bei „schlechtem“ Wetter. Über diesen 
ebenerdigen Eingangsbereich gelangen 
Besucher in das Innere des Gebäudes.

Die sich anschließende Halle dient als 
Verteiler zu den Versammlungsräumen.
Diese sind variabel nutzbar – dank einer 
mobilen Trennwandanlage sowohl eigen-
ständig als auch zusammengefasst. Die 
angrenzende Teeküche kann sowohl aus 
den Versammlungsräumen heraus als auch 
über die Halle genutzt werden. Großzügige 
Fensterelemente in alle Richtungen ermög-
lichen den freien Blick auf Kirche, Vorplatz 
und Straße. Der Wechsel von geschlossenen 
Wandflächen und offenen Glasbereichen 

schafft eine Atmosphäre zugleich von Trans-
parenz und Geborgenheit. Durch Öffnen 
der Fassadenelemente im großen Versamm-
lungsraum lassen sich bei Veranstaltungen 
Verbindungen zum Kirchplatz schaffen. Im 
hinteren Teil des Gebäudes sind direkt an 
den Eingangsbereich infrastrukturelle Be-
reiche mit Toiletten, Garderobe sowie Ab-
stellraum untergebracht. Das gesamte Erd-
geschoss ist barrierefrei nach DIN 18025 Teil 
2 ausgelegt und verfügt selbstverständlich 
über ein Behinderten-WC. Der Zugang zum 
Obergeschoss kann abgetrennt oder offen 
gehalten werden. Über eine vor der Turm-
wand sichtbar bleibenden Treppe gelangt 
man in die Gruppenräume im Oberge-
schoss. Der separate Eingang an der Rück-
seite ermöglicht eine eigenständige Er-
schließung dieser Räumlichkeiten, was auf 
Grund ihrer Nutzung (z.B. als Jugendtreff) 
sinnvoll erscheint. Daher wurden auch im 
Obergeschoss WCs und eine Garderobe 
vorgesehen. 

Aufgrund des direkt angrenzendes Wohn
gebietes wurden erhöhte schallschutztech-
nische Maßnahmen sowie der Einbau einer 
mechanischen Lüftungsanlage erforderlich.

Erscheinungsbild und Materialwahl
Die spezifischen Rahmenbedingungen, 
nicht zuletzt durch das gewachsene Umfeld 
mit der zentralen Kirche, aber auch die 
besondere städtebauliche Situation in 
exponierter Lage, machten einen sensiblen 
Umgang mit Formen, Proportionen, 
Materialwahl und Farbgebung zwingend.

Die klare Formgebung des Baukörpers  
mit dem Zusammenspiel aus großzügigen 
anthrazitfarbenen Leichtmetall-Fenster
elementen und sich farblich zurückhal-
tenden geputzten Wandflächen tragen  
dem Umfeld Rechnung. Den oberen 
Abschluss des Baukörpers bildet ein innen 
liegendes, leicht geneigtes Dach mit 
kontrollierter Wasserführung.

115N e u b a u  e i n e s  P f a r r h e i m e s  S t .  G e o r g  i n  P a d e r b o r n



„Kommissar Zufall“ wird in der Kriminal
geschichte häufig als virtueller Mitarbeiter 
von Polizisten und Staatsanwälten bei der 
erfolgreichen Aufklärung von Delikten 
genannt. Als Patron für das Wiederfinden 
verlorener Dinge danken christliche Gläubi-
ge traditionell dem heiligen Antonius von 
Padua, die Geschichte des Wiedererlangens 
hingegen rückt aber oft in den Hintergrund 
und gerät im Laufe der Zeit in Vergessen-
heit. Dafür ist der heilige Franziskaner-
mönch allerdings auch nicht zuständig. 
Etliche Gegenstände in musealen Samm-

lungen und historischen Ausstattungs
ensembles würden von solchen Umständen 
berichten, könnte man sie zum Sprechen 
bringen.

Die folgenden, spärlichen Zeilen wollen für 
einen Fall diesen offensichtlichen Mangel 
beheben helfen, indem sie in groben Stri-
chen die Umstände des glücklichen Wieder-
findens, eine zwischenzeitlich ungeahnte 
Wende und die lange Zeit des Verlustes 
nachzeichnen.

In der 145. Auktion des Kunstauktionshauses 
Schloss Ahlden wurden am 19. September 
2010 zwei hochformatige Gemälde mit 
Portraits als Äbtissinnnen des Benediktine-
rinnenklosters Hadmersleben aus einer 
adeligen Privatsammlung angeboten. Der 
Hinweis stammte von Frau Dr. Irene Crusius, 
die sich zunächst an den Pfarrer vor Ort 
wandte. Schließlich gelangte die Informa
tion an das Bistumsarchiv. Schnell war der 
Bistumsleitung und dem zuständigen Orts-
geistlichen der Pfarrei St. Marien, Oschers
leben, bewusst, dass die einmalige Gele-
genheit des Erwerbs genutzt werden sollte. 
Diözesane Mittel, Eigenkapital der Pfarr
gemeinde sowie private Spenden von 
Gemeindemitgliedern sollten die über-
schaubaren Kaufpreise realisieren helfen. 
Schließlich erwarb der Autor dieser Zeilen 
im Auftrag der Bistumsleitung beide Gemäl-
de in einem kurzen Bietergefecht. Nach 
ihrer Abholung stellte er beim Auspacken 
einen folgenschweren, jedoch im nachhi-
nein glücklichen Irrtum des Kunstauktions-
hauses fest, da eine Inaugenscheinnahme 
vorher nicht möglich und nur das ältere 
Gemälde am Auktionstag ausgestellt war.

Zwei Äbtissinnen kehren zurück
Eine glückliche Fügung schließt Lücken in der Geschichte des Bistums Magdeburg

Erik Venhorst

Abb. 1  Portrait der Äbtissin Sophia Cappen, anonymer Maler, nach 1760,  
Pfarrei St. Marien, Oschersleben. Foto: Kunstauktionshaus Schloss Ahlden

116



Das größere, ältere Gemälde (Abb. 1) ist das 
Werk eines anonymen Künstlers. Es zeigt – 
durch einen auf dem Tisch im Vordergrund 
liegenden, mit einer zeitgenössischen 
Würdigung und namentlichen Bezeichnung 
der Dargestellten in französischer Sprache 
versehenen Zettel (Abb. 2) – Sophia Cappen, 
die drittletzte Äbtissin (1760–1784) des Kon-
ventes in Hadmersleben vor einer Architek-
turabbreviatur mit einem gerafften, fransen-
besetzten Vorhang. Sie steht seitlich an 
einem Tisch, die zarte, behandschuhte 
Rechte hält bilddiagonal die massive 
Krümme, die Linke ist auf ein Buch, wohl die 
Heilige Schrift gestützt; ein Standkruzifix 
steht vertikal darüber. 

Weil das Gemälde ein komplexes Schadens-
bild aufwies, wurde es vor der Übergabe 
durch Bischof Dr. Gerhard Feige an die 

Pfarrgemeinde anlässlich des 1050jährigen 
Jubiläums der Gründung des Klosters 
Hadmersleben im Rahmen eines Festgottes-
dienstes (Abb. 3) zu Peter und Paul 2011 in 
der dortigen ehemaligen Klosterkirche, 
konserviert. Dort hängt es heute.

Das andere, kleinere und jüngere Gemälde 
(Abb. 4) zeigt hingegen einen guten Zu-
stand. Es wurde auf einen neuen Rahmen 
gezogen und augenscheinlich eine Zeit vor 
der Auktion restauriert. Auch dieses Portrait 
stammt von einem Anonymus. Die Äbtissin 
steht beinahe frontal zum Betrachter, der 
Hintergrund ist diffus beleuchtet, es fehlen 
Raumangaben und Ausstattungsstücke.  
Die Krümme wird mit der behandschuhten 
Rechten gehalten, die Linke nestelt die 
Kokulle in Bauchhöhe zusammen. Im Aukti-
onskatalog wird das Portrait als „Bildnis der 
letzten Äbtissin des Klosters Hadmersleben“ 
bezeichnet. 

Abb. 2  Ausschnitt vom Portrait der Äbtissin Sophia Cappen.  
Foto: Kunstauktionshaus Schloss Ahlden

Abb. 3  Übergabe des Gemäldes am 29.6.2011 in St. Peter und Paul,  
Hadmersleben, durch Bischof Gerhard Feige. links: Peter Neuberg,  

Mitte: Daniel Lorek. Foto: Eckhard Pohl, Leipzig

Abb. 4  Portrait der Äbtissin Antoinette Schneider, 
anonymer Maler, nach 1801, Pfarrei St. Marien, Staßfurt-
Egeln. Foto: Kunstauktionshaus Schloss Ahlden

117Zw  e i  Äb  t i s s i n n e n  k e h r e n  z u r ü c k



Dabei bezogen sich die Katalogautoren  
auf die recto (Abb. 5) und verso (Abb. 6) 
bezeichneten, lateinischen, in Teilen schwer 
lesbaren Angaben zur – angeblich – Darge-
stellten und zur Auflösung des Klosters im 
Jahre 1809. Tatsächlich zeigt das Brustbild 
aber die letzte Äbtissin, Antoinette Schnei-
der (1801–1809), des Benediktinerinnen
klosters Marienstuhl in Egeln! Dies änderte 
die Situation natürlich völlig. Rechtlich war 
der „Fehlkauf“ nicht anzufechten, die Ver-
steigerungsbedingungen der Auktionshäu-
ser schließen regelmäßig die Haftung durch 
irrtümliche Angaben ausdrücklich aus. In 
der Pfarrei St. Marien, Oschersleben, war 
naheliegenderweise kein Interesse an einer 
„fremden“ Äbtissin vorhanden. Und durch 
den Wechsel der Zuständigkeit des Orts-
geistlichen in Egeln war der Zeitpunkt für 
entsprechende Eigentumsverhandlungen 
ungünstig. Umso glücklicher war deshalb 
die private Initiative von zwei engagierten 
Gemeindemitgliedern, die aus eigenen 
Mitteln die Summe für den Ankauf zur 
Verfügung stellten und somit das dortige 

Klostermuseum um ein wichtiges Ausstat-
tungsstück als Leihgabe bereicherten; denn 
weder in Hadmersleben noch in Egeln 
waren bisher Portraits von Äbtissinnen 
vorhanden.

Wie nun die Verwechselung der beiden 
Klöster beziehungsweise die fälschliche 
Zuschreibung zustande kam, lässt sich nur 
vermuten. Der Hintergrund dürfte die gut 
lesbare Bezeichnung „Hadmersleben“ beim 
Portrait der Äbtissin Cappen einerseits und 
die ins Auge fallende Jahresangabe „1809“ 
auf dem anderen Gemälde mit dem Portrait 
der Äbtissin Schneider sein. Vielleicht 
bediente sich der Katalogbearbeiter auch 
Nachschlagewerken, aus denen er entneh-
men konnte, dass das Kloster Hadmersleben 
1809, bekanntlich mit dem in Egeln und 
unter anderem auch mit Adersleben zusam-
men taggleich durch das am 13. Mai 1809 
durch die Westfälische Regierung pub
lizierte Dekret säkularisiert wurde.
Nur am Rande sei in diesem Zusammen-
hang auf einen Fund im Rahmen der seit 

Abb. 5  Ausschnitt vom Portrait der Äbtissin Antoinette Schneider 
Foto: Kunstauktionshaus Schloss Ahlden

Abb. 6  Ausschnitt vom Portrait der Äbtissin Antoinette Schneider 
Foto: Kunstauktionshaus Schloss Ahlden

Abb. 7  Portrait der Äbtissin Theordora Pauli, Nicolaus 
Rademacher, 1779, Pfarrei St. Marien, Oschersleben 
Foto: Erik Venhorst

118 Zw  e i  Äb  t i s s i n n e n  k e h r e n  z u r ü c k



Abb. 9  Ausschnitt vom Portrait der Äbtissin Theordora Pauli 
Foto: Erik Venhorst

Ende 2007 durchgeführten und landesseitig 
geförderten Kunst- und Kulturinventarisation 
im Bistum Magdeburg hingewiesen:  
Im ehemaligen Augustiner-Chorherrenstift 
Hamersleben wird ein Gemälde mit dem 
Portrait einer Äbtissin (Abb. 7) aus dem 
Zisterzienserinnenkloster Adersleben aufbe-
wahrt. Es zeigt die namentlich bezeichnete, 
1779 zur Führung des Konventes gewählte 
Äbtissin Theodora Pauli (1779–1787; Abb. 8). 
Sie war die 40. und vorletzte Äbtissin des 
Klosters. Ausnahmsweise ist dieses Gemälde 
verso mit dem Namen des Künstlers, 
Nicolaus Rademacher, und einer Datierung 
versehen (Abb. 9). Auch dieses Gemälde ist 
das einzige Portrait einer Äbtissin des 
Klosters Adersleben, während die Reihe der 
neuzeitlichen Pröpste im größeren Umfang 
vorhanden ist.

Doch zurück zu den beiden Äbtissinnen aus 
Hadmersleben und Egeln. Nach der ab 1803 
flächendeckenden Säkularisation der Klöster 
in deutschen Gebieten erfolgte verstärkt 
eine weite Zerstreuung des Inventares 
durch Verkauf auf Auktionen, durch Dieb-
stahl oder ein Untergang wegen Gering-
schätzung an den überkommenen Dingen. 
Dabei kam es zu einem bis heute bekla-
genswerten Verlust des kulturellen 
Gedächtnisses ganzer Regionen.  
Im besprochenen Falle dienten die Gemälde 
zur Ausstattung des durch den Freiherrn 
Albrecht von Münchhausen 1880 erwor-
benen Schlosses Windischleuba bei Alten-
burg, der sie nachrichtlich bei einem Trödler 
erstanden hatte. Der letzte Schlossherr, 
Freiherr Börries von Münchhausen, nahm 
sich als Protagonist der NS-Ideologie 1945 
beim Heranrücken der Front das Leben.  
Die Familie wurde enteignet, das Inventar 
des Schlosses gelangte wohl zum größten 
Teil in das Lindenau-Museum Altenburg. 
Nachkommen der Familie von Münchhau-
sen erhielten nach 1990 einen Restitutions-
anspruch, in dessen Zuge auch die Gemälde 
mit den beiden Äbtissinnen wieder in ihr 

Eigentum gelangten und schließlich 2010 
im Kunsthandel angeboten wurden. So 
kehrten sie – ein wahrscheinlicher Verkauf 
kurz nach 1809 unterstellt – 200 Jahre 
später wieder an ihren Ursprungsort zurück 
und schließen damit eine wichtige Lücke in 
der Geschichte des Bistums Magdeburg.

Mit der Entdeckung der Gemälde ist eine 
einzigartige historische Quelle wieder für 
die breite Öffentlichkeit verfügbar. Mit 
ihnen lässt sich buchstäblich ein direkteres 
Bild von Geschichte machen als es gemein-
hin das Geschäftsschriftgut (Urkunden, 
Akten) zu tun vermag. Und die Funde bie-
ten Anlass, sich verstärkt wissenschaftlich 
mit der Bistumsgeschichte zu befassen.

Nach derzeitigem Erkenntnisstand der 
2013/2014 wahrscheinlich abgeschlossenen 
Inventarisation im Bistum Magdeburg befin-
den sich heute zwei von drei Portraits von 
Äbtissinnen bedeutender Frauenklöster 
wieder an ihren ursprünglichen Orten. Aber 
vielleicht hilft der heilige Antonius noch ein 
weiteres Mal.

Abb. 8  Ausschnitt vom Portrait der Äbtissin Theordora Pauli 
Foto: Erik Venhorst

119Zw  e i  Äb  t i s s i n n e n  k e h r e n  z u r ü c k



Das Logo dieser Buchreihe stilisiert die 
Domtürme am Bischofssitz der vier Diöze-
sen, von denen in der Zeit der deutschen 
Teilung jeweils zwei in der Bundesrepublik 
und der DDR lagen. Was würden die Leser 
dieser Buchreihe sagen, wenn da auch noch 
die Beobachtungstürme zu sehen wären, 
die einst dort errichtet wurden, wo nicht 
nur die innerdeutsche, sondern auch die 
Grenze zwischen Freiheit und Totalitarismus 
verlief? Kunst? Für sich allein genommen 
gewiss nicht. Wenn man aber den gewollt 
dramatischen Kontrast wahrnimmt, der sich 
aus dem intellektuell möglichen Zusam-
menspiel mit dem in Sichtweite am ehe
maligen Todesstreifen befindlichen und 
absolut einzigartigen WEG DER HOFFNUNG 
ergibt, dann kann durchaus von einem 
Gesamt-Kunstwerk gesprochen werden, 
dessen künstlerische und zeitgeschichtliche 
Bedeutung hoch zu veranschlagen ist. Denn 
das Potential an politischer Ideologie und 
militärischer Macht, das einst an dieser 
Grenze aufeinander prallte, kennzeichnete 
bis 1989 nicht nur die Spannungslage des 
Kalten Krieges, sondern es war auch Ursa-
che für viel menschliches Leid. Die Leser-
schaft bräuchte daher über meine gedank-
liche Ergänzung des Logos nicht allzu 
verwundert zu sein: der vermeintliche 
Widerspruch ließe sich als sinnvolle 
Komposition gut erklären. 

Denn so sehr das Erinnern zunächst eine 
Sache der Würdigung historischer Fakten 
ist, auch die Historiker müssen sich immer 
wieder überlegen, welches die besten di-
daktischen Methoden sind, Ereignisse und 
Entwicklungsprozesse der Geschichte den 
Menschen so zu vermitteln, dass die in der 

Weg der Hoffnung – Kunstwerk, Mahnmal, Denkanstoß
Das einzigartiges Projekt der Point Alpha Stiftung am ehemaligen Todesstreifen,  
der Grenze, die Deutschland bis 1989 teilte. 

Wolfgang Hamberger

Lage sind, dieses Wissen an die nächste 
Generation weiterzugeben. Daraus folgt: 
Um Zeitgeschichte zeitlos zu machen, darf 
man nicht nur auf die Fakten und authen-
tischen Schauplätze der Geschichte ver
weisen, sondern es müssen auch Hilfen 
angeboten werden, um den Prozess der 
Auseinandersetzung mit der Geschichte 
anschaulich zu befördern. Dazu vermag die 
Kunst mit ihren Ausdrucksmitteln wie etwa 
Bildern, Denkmalen und Skulpturen einen 
wichtigen Beitrag zu leisten; nur sie ist in 
der Lage, das sichtbar und manchmal sogar 
im Wortsinn begreifbar zu machen, was war, 
wie es war und warum alles so gekommen 
ist. Im Idealfall eröffnet sie damit dem Be-
trachter die Chance, seine Wahrnehmung 
des Kunstwerkes mit seinem eigenen Erle-
ben zu reflektieren, um so selbst Teil des 
Kunstwerkes zu werden, es auf diese Weise 
ganz im Sinne des Künstlers zu vollenden. 
Das Individuelle würde so auch im Allge-
meinen zur werteorientierten Erinnerung, 
und die entscheidende Frage stellte sich 
fast von alleine: Was ist zu tun, um Lehren 
aus der Geschichte zu ziehen? Solches Erin-
nern ist heilsam, spendet Trost für das Heu-
te, lässt hoffen auf ein Nie-wieder und gibt 
Orientierung für die Zukunft. Eines der 
anspruchsvollsten Beispiele dafür, die ich 
kenne, ist der WEG DER HOFFNUNG, das 
Kunstprojekt der Point Alpha Stiftung in 
Geisa/Thüringen.

120



Wer ein Kreuz zu tragen hat, muss einen 
Weg der Hoffnung finden. 

Die Überlegung, an der Stelle, die einst die 
deutsche Teilung durch Zaun, Minen und 
einige Jahre sogar Selbstschussanlagen für 
alle Zeit unüberwindbar zu machen schien, 
nach christlichem Vorbild einen Kreuzweg 
zu errichten, hat zuerst Jan Karol Kozazka, 
ein aus Polen stammender und einige Zeit 
in Buttlar/Thüringen wirkender katholischer 
Pfarrer, laut ausgesprochen. Andere folgten 
ihm. Auch der Geisaer Pfarrer Uwe Hahner 
hat sich zusammen mit dem Vorsitzenden 
des damaligen Point Alpha Fördervereins, 
Berthold Dücker, eine Zeitlang mit dieser 
Idee beschäftigt, aber weil weder der geeig-
nete Standort gefunden wurde, noch das 
Geld zu beschaffen war, kam es nie zur 
Verwirklichung. Selbst als das Geld dank  
der großzügigen Förderbereitschaft des 
Freistaates Thüringen für ein besonderes 
Projekt zur Verfügung gestanden hätte, 
wurde diese Idee nicht aufgegriffen, warum 
auch immer. 

Einer, den das Thema „Kreuzweg und 
Grenze“ nach Herkunft und Lebensschicksal 
existentiell seit Jahren nicht mehr losgelas-
sen hat, ist der Künstler Dr. Ulrich Barnickel. 
Aber an die Realisierung konnte auch er so 
lange nicht denken, wie kein Geldgeber 
gefunden war. Doch es kam wie so oft bei 
faszinierenden Ideen: Sie haben eine un-
glaubliche Überlebenskraft, und wenn dann 
im richtigen Augenblick auch das allein 
Richtige getan wird, dann werden sie Wirk-
lichkeit. 

Die Chance dazu ergab sich von eben auf 
jetzt – es war wie eine Fügung. Als das 
fertig geplante und schon weit entwickelte 
Projekt, das mit beachtlicher Finanzierung 
durch das Land Thüringen an Point Alpha 
zu einem bestimmten Termin realisiert 
werden sollte, scheiterte, wurde vom Stif-
tungsrat der inzwischen gegründeten Point 
Alpha Stiftung, die das letztendlich geschei-
terte Projekt zunächst loyal, wenn auch 
kritisch fortgeführt hatte, sofort die Chance 
ergriffen, einen besseren, inhaltlich tiefer 
gehenden und nachhaltiger wirkenden 
Vorschlag ins Gespräch zu bringen, nämlich 
nach dem Vorbild des christlichen Kreuz-
weges einen WEG DER HOFFNUNG am 
ehemaligen Todesstreifen zu errichten. 

121����������������������������                            � ��������        � ������������          



1 . 	 J e s u s  w i r  z u m  T o d e  v e r u r t e i l t 
Wi l l k ü r

2 . 	 J e s u s  n i m m t  d a s  K r e u z  a u f  s e i n e  S c h u l t e r n 
Un t e r d r ü c k u n g

3 . 	 J e s u s  f ä l l t  z u m  e r s t e n  M a l  u n t e r  d e m  K r e u z 
Zw a n g

4 . 	 J e s u s  b e g e g n e t  s e i n e r  M u t t e r 
E n t s e t z e n

5 . 	 S i m o n  v .  C y r e n e  h i l f t  J e s u s  d a s  K r e u z  t r a g e n 
S o l i d a r i t ä t

6 . 	 V e r o n i k a  r e i c h t  J e s u s  d a s  S c h w e i ß t u c h 
M i t l e i d 

7 . 	 J e s u s  f ä l l t  z u m  z w e i t e n  M a l  u n t e r  d e m  K r e u z 
G e w a l t

8 . 	 J e s u s  b e g e g n e t  d e n  w e i n e n d e n  F r a u e n 
Tr o s t

9 . 	  J e s u s  f ä l l t  z u m  d r i t t e n  M a l  u n t e r  d e m  K r e u z 
E r n i e d r i g u n g

1 0 . 	 J e s u s  w i r d  s e i n e r  K l e i d e r  b e r a u b t 
E n t w ü r d i g u n g

1 1 . 	 J e s u s  w i r d  a n s  K r e u z  g e s c h l a g e n 
M o r d

1 2 . 	 J e s u s  s t i r b t  a m  K r e u z 
Ve r z w e i f l u n g

1 3 . 	 J e s u s  w i r d  v o m  K r e u z  a b g e n o m m e n  u n d  i n  d e n  S c h o ß  s e i n e r  M u t t e r  g e l e g t 
O p f e r

1 4 . 	 D e r  L e i c h n a m  J e s u  w i r d  i n s  G r a b  g e l e g t 
H o f f n u n g

122



Dafür, dass das in letzter Minute noch 
möglich wurde, waren zum einen die Be-
reitschaft der Thüringer Landesregierung, 
die schon bewilligten Mittel binnen kür-
zester Frist umzuwidmen, und die kritische 
Haltung zum ersten Projekt von Bernd 
Neumann, dem Kulturstaatsminister des 
Bundes, von ganz entscheidender Bedeu-
tung. Allerdings musste die Point Alpha 
Stiftung eine Lösung vorlegen, die der 
Voraussetzung entsprach, dass öffentliche 
Mittel für ein rein konfessionelles Vorhaben, 
wie etwa ein „Kreuzweg“, der öffentlich-
rechtlichen Stiftung nicht gewährt werden 
konnten.

Deshalb wurde kein „Kreuzweg“ vorgeschla-
gen, sondern das Konzept WEG DER HOFF-
NUNG entwickelt. Zwar sollten auch dafür 
Skulpturen nach dem Vorbild der 14 Stati-
onen des christlichen Kreuzweges aufge-
stellt werden, aber durch den besonderen 
Bezug, der nur durch den einzigartigen 
Standort am ehemaligen Todesstreifen 
bewirkt wird, und durch spezielle Textvor-
gaben sollte ein Werk entstehen, das auch 
die weitgehend säkularisierte Gesellschaft 
des 21. Jahrhunderts ansprechen würde, 
und das von den Menschen mit ihrem je 
individuellen Schicksal als WEG DER HOFF-
NUNG wahrgenommen werden könnte. 
Dieses Konzept fand allseits Zustimmung, 

und dass es auch funktioniert, haben wir In 
den Jahren 2010 und 2011 bei der Beglei-
tung von Gruppen am WEG DER HOFF-
NUNG immer wieder erfahren dürfen, weil 
auch für viele, die keinen religionsgebun-
denen Glauben haben, Vernunft nicht alles 
ist! Selbst ehemalige DDR-Bürgerinnen und 
-Bürger, die jahrzehntelang dem christlichen 
Glauben mehr oder weniger entwöhnt 
worden sind, gehen diesen Weg nachdenk-
lich, und nicht selten passiert es, dass sie 
sich über das äußern, was sie selbst als 
Opfer oder Täter erlebt haben. Mir hat ein-
mal jemand gesagt: „Hier bin ich mit Gott 
über andere, mich selbst und das Leben 
überhaupt ins Gespräch gekommen“. Auf 
solche Reaktionen hofften wir, und es gibt 
sie. 
Mehr kann ein Kunstwerk nicht erreichen. 

Ulrich Barnickel – begnadeter Künstler,  
idealer Partner 

Der national anerkannte und international 
immer mehr gefragte Künstler Ulrich 
Barnickel, in Weimar geboren und gelernter 
Schmied, hat an der renommierten Burg 
Giebichenstein in Halle an der Saale Metall-
plastik und Bildhauerei studiert, arbeitete 
am Bauhaus in Weimar und wurde mit einer 
Arbeit über „Die Metaller der Burg – von der 
angewandten Metallkunst zur Stahlplastik“ 
promoviert. Inzwischen hat er sich weitge-

123����������������������������                            � ��������        � ������������          



hend dem Material Eisen und Stahl zuge-
wandt. Die Möglichkeit, damit dreidimensi-
onal arbeiten zu können, hat er zu großer 
Perfektion entwickelt. Dank seiner intellek-
tuellen Fähigkeiten, beachtlichem hand-
werklichem Können, religiöser Bindung und 
einer ausgeprägten Sensibilität für Men-
schen und Schicksale hat er bereits viel 
Anerkennung für sein Werk erfahren. Seine 
Philosophie ist es, den Betrachter der Kunst-
werke nicht in ein vorgegebenes Konzept 
zu drängen, sondern ihn selbst suchen und 
entdecken zu lassen; er möchte die Rezi
pienten ohne alle Umschweife mit seiner 
Kunst kommunizieren lassen. Vor diesem 
Hintergrund war er für den Auftrag, den die 
Point Alpha Stiftung vergeben wollte, wie 
geschaffen – wir hätten keinen besseren 
Partner finden können. Ulrich Barnickel hat 
binnen kürzester Zeit 14 Skulpturengruppen 
geschaffen, die, hätte man sie in Fulda, 
Geisa oder wo auch immer aufgestellt, als 
herkömmlicher Kreuzweg wahrgenommen 
würden, die jedoch an dem von der Point 
Alpha Stiftung gewählten Standort am 
Todesstreifen der ehemaligen deutsch-
deutschen Grenze mit diesem einzigartigen 
Geschichtsort zum Gesamtkunstwerk WEG 
DER HOFFNUNG verschmelzen. 

Kraftvolle Botschaft des Glaubens  
und der Hoffnung 

Man sollte, muss aber nicht die ganze Weg-
strecke von 1,6 km der 14 Stationen zurück-
legen, um zu erkennen, dass die Analogie 
stimmt: Die Anlehnung an den christlichen 
Kreuzweg, die Spiegelung der Zeitgeschich-
te, die im 20. Jahrhundert mit zwei Dikta-
turen die Welt in Atem gehalten und über 
Millionen von Menschen Terror und Tod 
gebracht hat, und das je individuelle Schick-
sal der Menschen, die nun den WEG DER 
HOFFNUNG gehen, fügen sich zu einer 
Komposition, die vieles anklingen lässt.  
Das Kunstwerk erinnert an eine dunkle Zeit. 
Mit ein wenig Phantasie der Betrachter 
erzählt es Geschichten von Menschen, die 
im einen Fall, gezwungen oder angepasst, 
zu Tätern wurden, im anderen Fall ob ihres 
Mutes, ihrer Zivilcourage und unbändigen 
Freiheitsliebe Opfer sein mussten, weil sie 
alle, die einen mächtig und privilegiert, die 
anderen ohnmächtig, diskriminiert und 
ihrer Würde beraubt, in einem totalen 
Überwachungsstaat lebten. Sie alle hatten 
ihr Kreuz zu tragen. 

124 ����������������������������                            � ��������        � ������������          



Die 14 Skulpturengruppen von Ulrich Bar
nickel, jeweils 4 Meter groß und ebenerdig 
stehend, erweisen sich wie Wegbegleiter 
oder Ansprechpartner am WEG DER HOFF-
NUNG. Mit situationsgerechten Begriffen 
und knappen erläuternden Texten hat die 
Point Alpha Stiftung das Geschehen, das 
der christliche Kreuzweg lebendig hält, für 
den WEG DER HOFFNUNG in die Zeit
geschichte übersetzt:

Diese Übertragung der Leidensgeschichte 
Jesu in die Zeitgeschichte soll aber nur eine 
Hilfe sein, soll Denkanstösse geben für das 
Umdenken von einem Kreuzweg zum WEG 
DER HOFFNUNG. Keinesfalls sollen allge-
mein gültige Erklärungen vorgeben werden. 
Das alles Entscheidende muss jedoch die 
Gestaltung der einzelnen Skulpturengrup-
pen bewirken, und das, wie sie individuell 
wahrgenommen werden. Dabei spielen 
sowohl der buchstäblich rote Faden eine 
Rolle, der alle 14 Stationen verbindet, als 
auch die sparsam hinzugefügten, genial 
ausgewählten zeitgeschichtlichen „Insig
nien“. Dies alles bestätigt einmal mehr ein-
drucksvoll die außergewöhnliche Kreativität, 
das bewundernswerte Vermögen des künst-
lerischen Sich-Hinein-Denkens in die jewei-
lige Situation, die handwerklichen Fähig
keiten und im Ganzen die große Qualität 
des künstlerischen Schaffens von Ulrich 

Barnickel. Am Beispiel der ersten Station, 
Jesus vor Pilatus, soll das verdeutlicht 
werden:
Zwei ungleiche Größen stehen sich gegen-
über: Der dornengekrönte König vor Pilatus, 
der weltlichen Macht. Er steht wie ein Fels 
in der Brandung: „Mein Reich ist nicht von 
dieser Welt“. Solche Macht muss niemand 
ängstigen. Angst bewirkt allein die herr-
schende Macht. Der Verurteile geht seinen 
Weg – für uns. 

Und was macht der Künstler, um die zeit
geschichtliche Brücke zu dem Betrachter zu 
schlagen? Er hängt an die Armlehne des 
Thronsessels den Helm eines Soldaten der 
Nationalen Volksarmee der DDR, der in 
diesem Grenzabschnitt im Dienst war, zeigt 
einen Pilatus, der über seinem Thron 
schwebt, also alles andere als fest im Sattel 
sitzt, und er verwendet bei einem Bein des 
angeklagten Jesus ein Stück rotes Metall – 
Blut und Leiden, ausgeliefert!
Da kommen die entscheidenden Fragen 
dem Betrachter wie von selbst:
Welchen Weg bin ich gegangen? Wo und 
wie habe ich Willkür erlebt? Habe ich selbst 
willkürlich gehandelt? Was war meine Rolle: 
Richter, Angeklagter, mutig handelnder 
oder eher wegschauender Zeuge, so oder 
so, Opfer?

125����������������������������                            � ��������        � ������������          



Es gibt viele Fragen von Station zu Station 
– das 20. Jahrhundert wird noch einmal 
grausam aufgeblendet: Unrechtsregime, 
Machtmissbrauch, Menschenschicksale.

Von der Rückschau  
zum Blick nach vorne

Der Fall der Mauer 1989 und das Ende des 
SED-Regimes in der DDR lösten auf dem 
Kontinent einen Domino-Effekt aus, mach-
ten das in Frieden u n d Freiheit vereinte 
Europa möglich. 
 
Mit dem WEG DER HOFFNUNG soll deshalb 
dankbar auch derer gedacht werden, die 
den Weg dahin vorbereitet, mit geebnet 
und dann dank Geschichtsbewusstsein
und mit starkem politischem Willen gestal-
tet haben. Beispielhaft seien genannt:
die für Freiheit und bessere Normen de-
monstrierenden Bauarbeiter in den großen 
Städten der DDR 1953, die Frauen und 
Männer des Prager Frühlings von 1968, der 
Danziger Werftarbeiter und Gewerkschafts-
führer Lech Walesa 1980, Papst Johannes 
Paul II., der mit seinen Besuchen in Polen  
ab 1979 ein großes Loch in den Eisernen 
Vorhang riss, Gyula Horn, der weitsichtige 
ungarische Grenzöffner, die mutigen 
Bürgerinnen und Bürger der DDR, die mit 
ihren Friedensdemonstrationen und dem 
Ruf: „Wir sind das Volk“, das Ende des kom-
munistischen Regimes einläuteten, und die 
maßgeblichen drei Politiker, die in der histo-
risch entscheidenden Stunde 1989 das 
einzig Richtige taten: George Bush sen., 
Michail Gorbatschow und Helmut Kohl. 

Schließlich soll dieser lange deutsch-euro-
päische Anlauf von der Diktatur zur Freiheit 
(1933–1989) mit dem Blick auf all jene Regio
nen der Welt, in denen bis heute Macht
missbrauch und Terror an der Tagesordnung 
sind – Willkür, Unterdrückung, Zwang – den 
Menschen Hoffnung geben, die das im 21. 
Jahrhundert noch immer erleiden müssen, 
die sich nach Freiheit sehnen und darauf 
vertrauen, dass auch sie ihr Schicksal wen-
den können. DER WEG DER HOFFNUNG, das 
Werk, zu dem der Künstler Ulrich Barnickel 
einen so großartigen Beitrag geleistet hat, 
macht allen bewusst: Mit Zivilcourage 
einiger mutiger Frauen und Männer und 
Gottes Segen ist alles möglich! 

126 ����������������������������                            � ��������        � ������������          



Im November 2007 begann in Kassel  
ein ungewöhnliches Gestaltungsprojekt. 
Studenten der Kasseler Werkakademie für Gestaltung, 
ein Textildesigner, ein Webmeister und eine Maß
schneiderin entwarfen und fertigten Messgewänder für 
Nordhessens einzige Wallfahrt, die Quinauer Wallfahrt in 
Trutzhain. Es sind sicher besondere Momente, in denen 
sich Studenten und Fachleute aus unterschiedlichen 
Bereichen treffen, um Messgewänder für eine Wallfahrt 
in der Diaspora anzufertigen. So nahmen die Studenten 
des 3. Semesters mit Textildesigner Reimer Hennings, der 
Trutzhainer Webmeister Helmut Egelkraut und Maß-
schneidermeisterin Ingeborg Bechstedt sich der Aufgabe 
an. Keine Auftragsarbeit, sondern es entstand ein freies 
Projekt für eine Wallfahrt und einen Standort, der 
geschichtsträchtiger kaum sein könnte.

Wallfahrtskirche in Zuckmantel in Nord
mähren. In dieser Zeit entwickelt sich auch 
die Quinauer Wallfahrt in Trutzhain. Fromme 
Heimatvertriebene aus dem Kreis Komotau 
im böhmischen Erzgebirge feiern in der 
Barackenkirche 1949 oder 1950 zum ersten 
Mal nach ihrer Vertreibung aus der Heimat 
die Wallfahrt in Trutzhain. Der Vertriebene 
Franz Peschek ließ in dieser Zeit von seinem 
wenigen Geld eine Quinauer Madonna für 
Trutzhain schnitzen. Das gemeinsame 
Schicksal einte evangelische und katho-
lische Christen und förderte schon damals 
erste ökumenische Ansätze. 1951 wird aus 
der Siedlung die selbstständige Gemeinde 
Trutzhain, Hessens jüngste Gemeinde. 

Jährlich treffen sich zwischen 300 und 500 
ehemalige Komotauer Pilger in Trutzhain, 
um die Quinauer Wallfahrt zu feiern. Drei-
mal wird die Barackenkirche erweitert bis 
1964 mit dem Bau der Wallfahrtskirche 
Maria Hilf in Form eines Zeltes begonnen 
wird. Umgeben von den Baracken, die noch 
immer bewohnt werden, erinnert die Zelt-
kirche an die Dreifaltigkeit Gottes und an 
das Schicksal ihrer Erbauer. Der von Archi-
tekt Joseph Bieling entworfene Kirchenbau 
ist sichtbar von den Gedanken des pil-
gernden Gottesvolkes des II. Vatikanischen 
Konzils geprägt. Fast unbemerkt hat die 
Wallfahrt eine Zeitreise aus der ehrwür-
digen Quinauer Wallfahrtskirche mit Zwi-
schenstation in der Barackenkirche in die 
modernste katholische Kirche des Schwalm-
gebietes angetreten. War die Wallfahrt 
anfangs ein Treffpunkt der Komotauer, die 
hier wohnten, so kamen nun die Wallfahrer 
aus den verschiedenen Gebieten Deutsch-
lands nach Trutzhain. 

Messgewänder für die Quinauer Wallfahrt in Trutzhain
Wolfgang Scholz

In den verwahrlosten Baracken des ehema-
ligen Kriegsgefangenenlagers STALAG IX A 
Ziegenhain finden Heimatvertriebene und 
Flüchtlinge eine Bleibe, in jenem Lager, 
worin der ehemalige französische Präsident 
François Mitterand und weitere tausende 
Soldaten aus verschiedenen Ländern die 
Kriegsjahre verbrachten. Dieses Lager wird 
ab 1948 zur Siedlung Trutzhain und zur 
neuen Heimat für Flüchtlinge und Heimat-
vertriebene aus Ost- und Westpreußen, 
Schlesien, Pommern, dem Sudetenland und 
anderen Ostgebieten. Als Fremde finden sie 
in den Baracken Heimat. In einer verwahrlos
ten Baracke in der Danziger Straße beginnt 
mit der Christmette 1948 auch das religiöse 
Leben in der Flüchtlingssiedlung. Als ein-
ziger Ort in dem evangelischen Schwalm
gebiet bildet sich in der Siedlung Trutzhain 
eine katholische Bevölkerungsmehrheit. 
Zunächst als Notkirche, dann als Seelsorge-
stelle erhält die Barackenkirche den Namen 
Maria Hilf, benannt nach der gleichnamigen 

127



1987 überreichte der Heimatkreis Komotau 
der Trutzhainer Gemeinde eine zweite Ma-
donna. Die kostbare Arbeit des Schongauer 
Holzschnitzers Anton Reinelt ist erneut der 
Quinauer Madonna nachempfunden und 
zeigt Maria als mater gravida, als schwange-
re Madonna. Mit der Öffnung der Grenzen 
1990 wurde das Wallfahren nach Quinau für 
deutsche Pilger wieder möglich. Trotzdem 
blieben viele Pilger der Wallfahrt in Trutz-
hain treu. Im Jahr 2006 wird der Pastoralver-
bund Maria Hilf, Schwalmstadt, errichtet.  
Der Verbund erhält seinen Namen zu Ehren 
der Gottesmutter, die in der Trutzhainer 
Wallfahrtskirche verehrt wird. Die Quinauer 
Wallfahrt wird Verbundswallfahrt und 
zentrale Veranstaltung der Schwälmer 
Katholiken. 

Vor diesem geschichtlichen Hintergrund 
nahmen die neun Studenten der Kasseler 
Werkakademie für Gestaltung unter Leitung 
des Textildesigners Reimer Hennings die 
Arbeit auf. Theologisch begleitet wurden sie 
von Pfarrer Diethelm Vogel, der wiederum 
von dem Moraltheologen und Bischofsvikar 
Dr. Gerhard Stanke Beratung und Unterstüt-
zung erfuhr. Nach mehreren Treffen in der 
Werkakademie, in der Wallfahrtskirche und 
in der Weberei Egelkraut entstanden 24 
gezeichnete Entwürfe. Die Vielfalt von inte-
ressanten Entwürfen machte es der Jury 
nicht leicht, eine Entscheidung zu treffen. 
Auch im Pfarrgemeinderat wurde über die 
Entwürfe diskutiert. Die Jury, der Pfarrer 
Diethelm Vogel, Gemeindereferentin Ga-
briele Döll und Pfarrgemeinderat Wolfgang 
Scholz angehörten, entschied sich letztlich 
für den Entwurf von Carolin Bescherer aus 
Kassel. Dieser wurde anschließend weiter 
verfeinert und bildet die Grundlage für die 
Trutzhainer Gewänder. 

links: erste Quinauer Madonna für Trutzhain, gestiftet Anfang 1950er Jahre
rechts: zweite Madonna, Anton Reinelt, 1987

Die in den 1960er Jahren erbaute Wallfahrtskirche Maria Hilf in Trutzhain

128 M e s s g e w ä n d e r  f ü r  d i e  Q u i n a u e r  W a l l f a h r t  i n  T r u t z h a i n



Die Komplexität der Aufgabe umfasste weit 
mehr als das Zeichnen gefälliger Skizzen 
und Entwürfe. Drei Bereiche kristallisierten 
sich schnell als inhaltliche Schwerpunkte 
heraus. Diese wurden in der Objektbeschrei-
bung als gestalterische, theologische und 
geschichtliche Ansätze niedergeschrieben. 
Ansätze deshalb, weil es Sichtweisen auf 
Vorgänge und Entwicklungen sind, die sich 
im Ergebnis widerspiegeln, aber nicht rein 
wissenschaftlich und faktisch verstanden 
werden sollen. Es ging nicht darum, eine 
neuere Variante alter liturgischer Gewänder 
zu schaffen, die besonders schön anzuse-
hen sind, oder gar Prunkgewänder zu schaf-
fen, die Maria erhöhen. Vielmehr ging es 
darum, das Anliegen der Gottesmutter in 
die heutige Zeit zu übersetzen und sichtbar 
in den Entwürfen einzuarbeiten. Im Gegen-
satz zu anderen Wallfahrten ist die Wallfahrt 
in Trutzhain sehr jung. Auch wenn der Ur-
sprung im 13. Jahrhundert liegt, gibt es sie 
in Trutzhain gerade erst 60 Jahre. Auch die 
Wallfahrtskirche ist kein altehrwürdiges, 
festliches Gebäude, sondern eine moderne 
Kirche, die architektonisch durch ihre klare 
Linienführung und ihre Sachlichkeit be-
sticht. Allein diese Aspekte ergaben neue 
Möglichkeiten und Freiräume im Denken 
und Gestalten. Maria als Wegbegleiterin der 
Menschen auch in der heutigen Zeit, so 
könnte man das Leitmotiv der Arbeit verste-
hen. Es entstanden insgesamt sechs Marien-
gewänder für Trutzhain. Eins für den Haupt-
zelebranten und fünf für die Konzele-
branten. Das Gewand des Hauptzelebranten 
hebt sich dabei kaum von denen der Konze-
lebranten ab, um deutlich zu machen:  
Er ist einer von ihnen. Dabei schwang die 
Erinnerung an die Gleichheit der Menschen 
damals in der verwahrlosten Baracke beim 
ersten Gottesdienst zur Christmette 1948 
mit. „Es blieb allen, die damals dabei waren, 
unvergesslich. Wir hatten wieder Heimat ge-
funden, Heimat der Seele in der Liebe Gottes“, 
beschreibt Trutzhains erster Pfarrer, Rein-
hard Mrasek, später diesen Augenblick.

Erstmals wurden die neuen Gewänder zur 
Heiligen Messe am 6. Juli 2008 anlässlich 
der Quinauer Wallfahrt in Trutzhain getra-
gen. Erster Träger des Gewandes des Haupt-
zelebranten war der Fuldaer Weihbischof 
Prof. Dr. Karlheinz Diez, der die Gewänder 
auch weihte. Als Konzelebranten assistier-
ten ihm Pfarrer Diethelm Vogel, Pfarrer 
Michael Brüne, Pfarrer i. R. Carl-Heinz 
Schmittdiel, Pater Piotr Pasko OMI und sein 
Mitbruder Pater Efrem Bisaga O Cist sowie 
erstmals der tschechische Pfarrer von 
Görkau (Jirkov), Miroslaw Dvoulety, der 
heute die Wallfahrt in Quinau betreut. Über 
das Projekt und die Wallfahrt berichteten 
verschiedene Lokal- und Fachzeitungen 
sowie die Hessenschau des Hessischen 
Fernsehens. 

Anerkennung fanden die Trutzhainer 
Gewänder auch beim 11. Hessischen Gestal-
tungspreis, der 2008 in Kassel verliehen 
wurde. Unter den besten Gestaltungsar-
beiten des Jahres wurden die Gewänder in 
den Katalog zum Gestaltungspreis aufge-
nommen und beschrieben. In den anschlie-
ßenden Ausstellungen in Kassel, Wiesbaden 
und Wetzlar waren die Gewänder ebenfalls 
zu sehen. 

Gestalterische Ansätze 
von Carolin Bescherer
Ich entschied mich in der Grundform der 
Kasel für einen Halbkreis, der bei ausgebrei-
teten Armen sichtbar ist. Die Bögen, die als 
Kantenabschluss in sanften Spitzen enden, 
bilden Segmente, die sich zum Zentrum 
(Halsabschluss) verjüngen. Der Saum der 
Kasel ist sanft gewellt, dies vermindert die 
Strenge der geometrischen Grundform und 
korrespondiert zudem harmonisch mit den 
Bögen der goldenen Einfassungen.
Das Farbspektrum war schnell bestimmt, 
der Name der Kirche ist Maria Hilf, und blau 
ist die Farbe der Reinheit und der Gottes-
mutter. Die Seitenteile (Arme) sind in zwei 
Blautönen gehalten, wobei das dunklere 

129M e s s g e w ä n d e r  f ü r  d i e  Q u i n a u e r  W a l l f a h r t  i n  T r u t z h a i n



Gewand für  
Konzelebranten

Gewand für  
Hauptzelebranten



Blau ein „M“ bildet. Es wird durch die gold-
farbene Trennung der Flächenelemente 
hervorgehoben. Das „M“ steht für die Hei
lige Maria, die auch der Trutzhainer Kirche 
(Maria Hilf ) ihren Namen gab. Die hellblauen 
Dreiecke an den Armenden lehnen sich an 
die Form der Kirche an, sie sind zeltförmig 
geschnitten, die Dreiecke weisen auf die 
Dreifaltigkeit Gottes hin.

Die Mitte der Kasel wird durch ein Band 
betont, welches sich aus Quadraten in den 
Farben Weiß/Gold/Hellblau und Dunkelblau 
zusammensetzt. Die graphische Darstellung 
lässt durch die farbige Gestaltung der 
Quadrate helle Kreuze erkennen, welche 
sich der Länge nach regelmäßig wieder
holen. Hier wird durch die Gestaltung der 
Kreuze, die an den Seiten des Bandes er-
scheinen der wechselvolle Weg der Wallfah-
rer noch einmal hinterfragt und dargestellt. 
Die Quadrate stellen sich dem Betrachter 
noch nicht auf dem ersten Blick in der 
Kreuzform dar, bei näherem Hinsehen sind 
sie jedoch deutlich zu erkennen. 

Um die Wertigkeit der Uni-Stoffe (Weiß, 
Hellblau, Dunkelblau) zu erhöhen, werden 
kleine Goldbetonungen eingewebt.
Zu den Farben:

�� Weiß: Farbe des Lichtes; wird zu  
Hochfesten, Marien- und anderen 
Nicht-Märtyrerfesten getragen

�� Blau: Farbe der Reinheit, Gottesmutter, 
heiliger Geist; wird zu Marienfesten 
getragen

�� Gold: besonders festliche Form von 
weiß; wird zu festlichen Anlässen 
getragen

Theologische Ansätze 
von Gemeindereferentin Gabriele Döll  
und Pfarrer Diethelm Vogel
Das Messgewand mit ausgebreiteten Armen 
betrachtet, zeigt ein in Blau gehaltenes und 
in Gold eingefasstes „M“ für Maria. Blau ist 
die Farbe der Gottesmutter in der christ-
lichen Kunst und zugleich Farbe des Glau-
bens und Vertrauens. Gold symbolisiert das 
Göttliche.

Die Grundform des Messgewandes mit 
ihren dreifach konkav geführten Bögen 
bildet die Zeltform der Nomaden ab, die als 
wanderndes Gottesvolk des Alten Bundes 
unterwegs waren. Der mitgehende Gott des 
Alten Bundes hat im Neuen Bund durch die 
Menschwerdung und Erlösungstat Christi 
eine neue Qualität erhalten: Gott selbst 
geht in Jesus Christus unseren Lebensweg 
durch Leben und Tod in die Unvergänglich-
keit mit. Dieser menschliche Gott ist in 
seiner Kirche im Heiligen Geist erfahrbar. 
Der gold-durchwebte Stoff spiegelt die 
Gegenwart Gottes in diesem Geist wider.

Die geometrische Form des Dreiecks, die 
immer wieder im Messgewand erscheint, 
symbolisiert die Dreifaltigkeit Gottes und 
bildet zugleich die Grundform der Zelt
kirche Maria Hilf ab.

Ein Band mit quadratischen Elementen 
durchzieht die Kasel vertikal. Diese sind in 
den Grundfarben des Gewandes blau, weiß 
und gold gehalten. Sie stellen den Lebens-
weg mit all seinen Facetten dar. So stehen 
sie für Lebenseinheiten wie Familie, 
Freunde, Wohnort, Pfarrgemeinde, Arbeit 
und Arbeitsstätte, soziale Einrichtungen, 
Freizeiteinrichtungen, Schulen, Krankenhäu-
ser, für Orte, wo Begegnung geschieht, und 
wo Menschen gemeinsame oder auch per-
sönliche Erfahrungen sammeln. Freude, 
Hoffnung, Enttäuschung, Verletzungen, 
Lebenslust, Trauer – all dies findet sich in 
den unterschiedlichen Quadraten wieder.

131M e s s g e w ä n d e r  f ü r  d i e  Q u i n a u e r  W a l l f a h r t  i n  T r u t z h a i n



Beim genauen Betrachten ist zu erken-
nen, dass dieser Lebensweg durchkreuzt 
ist. Weiße Quadrate bilden eine Kreuz-
form. Immer wieder verlangt das Leben 
Entscheidungen, Neuanfänge, Verände-
rungen, Problemlösungen. In allen Le-
benslagen ist Christus mit allen, die an 
ihn glauben, unterwegs, er, der von sich 
sagt: „Ich bin der Weg, die Wahrheit und 
das Leben“.

Geschichtliche Ansätze
von Wolfgang Scholz

Fast alle Kirchengemeinden im Pastoral-
verbund Maria Hilf, Schwalmstadt, haben 
denselben Ursprung wie die Trutzhainer 
Gemeinde. Sie teilen die Geschichte mit 
der überwiegenden Zahl der katho-
lischen Gemeinden in der nordhes-
sischen Diaspora und vielen anderen 
Kirchengemeinden in Deutschland.  
Sie alle wurden nach dem II. Weltkrieg 
gegründet, um Heimatvertriebenen und 
Flüchtlingen eine kirchliche Heimat zu 
geben. Die Quinauer Wallfahrt in Trutz-
hain steht symbolisch für diese Men-
schen, die unterwegs sind, die fern ihrer 
alten Heimat einen Neubeginn wagen.

Was müssen Menschen erlebt haben, um 
freiwillig in ein ehemaliges, ausgeplün-
dertes Kriegsgefangenenlager zu gehen? 
– In verwahrloste Baracken?

Warum haben sie das Lager als Chance 
gesehen, als einen Ort der Freiheit? Sie 
haben nicht resigniert, sondern angefan-
gen, sich eine neue Heimat zu schaffen. 
Sie haben aus dem Lager ein Dorf ge-
macht, ein Dorf mit verschiedenen kultu-
rellen Strömungen, ganz anders als alle 
anderen. Hessens jüngste Gemeinde.

Im Mittelteil der Messgewänder sind 
verschiedene Quadrate zu sehen, die 
scheinbar verwirrend und willkürlich 

132



angeordnet sind. Eine „Unordnung“, die 
vielleicht auch die Situation der Menschen, 
damals auf der Flucht oder im Baracken
lager, zeichenhaft andeutet. Aber diese 
scheinbare Unordnung symbolisiert auch 
unsere eigene innere Unordnung, die Ver-
wirrung unserer Gedanken und unserer 
Gefühle. Wie schwer fällt es uns doch 
manchmal, das Wesentliche vom Unwesent-
lichen zu unterscheiden, den Überblick zu 
behalten. Wir sind immer bemüht, für uns 
Antworten zu finden, Klarheit zu schaffen, 
um verstehen zu können. Fast zufällig und 
vielleicht erst beim zweiten Blick zu erken-
nen, finden sich in dieser scheinbaren Un-
ordnung immer wieder auch Kreuze. Jesus 
ist bei uns, egal in welcher Lebensphase wir 
uns befinden. Nicht aufdringlich, er ist unser 
Begleiter. Egal, was andere denken und 
welche Umstände wir vorfinden. Die Kreuze 
zeigen uns, dass wir auch in der größten 
Unordnung, in der größten Not nicht alleine 
sind, sondern ihn bei uns wissen.

Wer hierher will, muss sich darüber im 
Klaren sein: Er kommt wie in einen Urwald. 
Erst roden, dann säen und – wenn Gott will 
– auch ernten. Diese Sätze legte der Amt-
mann, der das Flüchtlingslager verwaltete, 
den Neuankömmlingen in Trutzhain nah. 
Ob in Trutzhain oder auch anderswo in der 
Welt: Flüchtlinge und Heimatvertriebene 
sind bei Einheimischen selten gerne gese-
hen.

Die Partner
�� Kasseler Werkakademie für Gestaltung, 

Kassel www.werkakademie.de
�� Handwerkskammer Kassel 

www.hwk-kassel.de
�� Katholische Pfarrkuratie Maria Hilf, 

Trutzhain www.maria-hilf-trutzhain.de
�� Bistum Fulda www.bistum-fulda.de
�� Weberei Rudolf Egelkraut, Trutzhain 

www.egelkraut-stoffe.de
�� Maßschneidermeisterin Ingeborg  

Bechstedt, Lohfelden

Weihbischof Prof. Dr. Karlheinz Diez weihte die neuen 
Gewänder zur Wallfahrt 2008 in Trutzhain

Die Stoffe wurden eigens nach den Entwürfen der Gestalter 
in der Weberei Egelkraut gefertigt. V.l.n.r. Pfarrer Diethelm 
Vogel, Textildesigner Reimer Hennigs und Gestalterin 
Carolin Bescherer schauen Webmeister Helmut Egelkraut 
über die Schulter.

Fotos – Wolfgang Scholz, außer:
Studiofotografie Messgewänder – Alfredo Cillari

Das Gewand des Hauptzelebranten trug der Fuldaer 
Weihbischof Prof. Dr. Karlheinz Diez, der auch die Mess
gewänder weihte. Die Gewänder der Konzelebranten 
trugen die Pfarrer v.l.n.r .Piotr Pasko OMI, Diethelm Vogel, 
Miroslav Dvouletý, Michael Brüne, und Karl-Heinz 
Schmittdiel.

133M e s s g e w ä n d e r  f ü r  d i e  Q u i n a u e r  W a l l f a h r t  i n  T r u t z h a i n



Gegenüber dem Paderborner Dom steht die 
„Gaukirche“ mit ihrem markanten acht
eckigen Turm. Das Gebäude hat mittelalter-
liche Ursprünge, vielleicht als „Volkskirche 
des Padergaus“– im Gegensatz zum Dom 
als Bischofskirche. Im 11. Jahrhundert wurde 
die Gaukirche zur Klosterkirche der Zister
zienserinnen umgewidmet; später über
nahmen Benediktinerinnen das Kloster.  
Im 18. Jahrhundert wurden Kirche und 
Kloster unter Fürstbischof Clemens August 
„barockisiert“. Nach der Säkularisation und 

Neubau des Pfarrheims St. Liborius in Paderborn
Johannes Schilling

Auflösung des Klosters erfolgte gegen Ende 
des 19. Jahrhunderts ein umfassender Um-
bau der Kirche. Dabei entfernte man die 
meisten barocken Elemente und nahm eine 
teilweise historisierende „Purifizierung“ vor. 
Aus der umfangreichen barocken Umgestal-
tung des 18. Jahrhunderts ist bis heute die 
schöne, von Franz Christoph Nagel konzi-
pierte, in die Häuserzeile eingebundene 
Westfassade erhalten. Die südlich sich an-
schließende Klosteranlage wurde, bis auf 
einen kleinen, unmittelbar an die barocke 
Westfassade der Kirche angrenzenden Teil, 
nach den Zerstörungen des Zweiten Welt-
kriegs nicht wieder aufgebaut, beziehungs-
weise nicht erhalten. 

Dieser kleine Rest der ehemaligen Kloster-
anlage, an der Gasse „Grube“ gelegen,  
beherbergte einen Gemeinderaum der 
Kirchengemeinde St. Liborius, welcher für 
den vielfältigen Bedarf einer lebendigen 
Kirchengemeinde bei weitem nicht aus
reichte. Auf dem Gelände des ehemaligen 
Klosters wurde daher im Jahre 2003 ein 
Architektenwettbewerb für den Neubau 
eines Pfarrheims mit Gemeindesaal und 
zusätzlichen Räumen für den Bedarf unter-
schiedlicher Alters- und Interessensgruppen 
ausgeschrieben. Nach dem Architekten-
wettbewerb bis zur Einweihung im April 
2012 sind inzwischen neun Jahre vergangen. 
Es wurde höchste Zeit, dass das Gebäude 
endlich fertig wurde. Als Mittelpunkt des 
Gemeindelebens, aber auch als kulturelles 
Zentrum im Herzen Paderborns, soll es eine 
wichtige Funktion und einen wichtigen 
Stellenwert erlangen.

Lagesituation

Gelb: 
Gaukirche St. Ulrich

Rot:  
Altes Pfarrheim im 

Barock-Anbau

Blau:  
Plannung neues 

Pfarrheim,
Stand: 2003

134



Der architektonische Wettbewerbsentwurf 
griff im Wesentlichen die Umrisslinie der 
ehemaligen Klostergebäude entlang der 
Straßen „Grube“ und „Krumme Grube“ 
wieder auf und formte einen Innenhof 
zwischen Kirche und Pfarrheim, also im 
Bereich des ehemaligen Kreuzganghofs. 

Eine der charakteristischen Besonderheiten 
des Konzepts bestand darin, dass der ehe-
malige so genannte „Ehrenhof“ an der 
Grube durch einen südlichen Gebäudevor-
sprung nach Westen wieder baulich gefasst 
wurde und die besonders reizvolle histo-
rische stadträumliche Situation an dieser 
Stelle wieder erfahrbar gemacht wird. Die 
stadträumliche Rekonstruktion ging einher 
mit einer architektonisch sehr eigenstän-
digen Haltung, welche einen Baukörper mit 
Flachdach, bandartigen Glasflächen und 
einer Sichtbetonfassade vorsah.

Es erfolgte eine intensive Diskussion mit 
den städtischen Behörden und dem Land-
schaftsverband Westfalen-Lippe als oberer 
Denkmalbehörde. Im Hintergrund hatte sich 
eine Bürgerinitiative gebildet, die sich laut-
stark für eine formale Rekonstruktion der 
ehemaligen Klostergebäude einsetzte. 
Zudem formierte sich erheblicher Wieder-
stand seitens der Nachbarschaft gegen eine 
städtische Genehmigung des, auch aus 
Sicht der Denkmalpflege besonders wich-
tigen, Gebäudevorsprungs an der Grube. 
Für das Gebäude war die Denkmalpflege 
eigentlich nicht unmittelbar zuständig, 
hinsichtlich möglicher Bodendenkmäler 
allerdings schon. Dadurch musste die 
Kirchengemeinde letztendlich auch auf die 
denkmalpflegerischen Forderungen bezüg-
lich der äußeren Gestaltung des Gebäudes 
eingehen. Diese beinhalteten unter ande-
rem einen Anschluss an den noch vorhan-
denen Teil des ehemaligen Klosters in 
gleicher Gebäudehöhe, was die Erhöhung 
des straßenseitigen Bauvolumens zur Folge 
hatte. Auch wurde eine Lochfassade anstatt 

der großflächigen durchlaufenden 
Verglasungen vorgegeben. 

Bezüglich des durch die Architekten vorge-
sehenen Sichtbetons waren auch die Vertre-
ter der Kirchengemeinde eher skeptisch.  
Es gab gleichzeitig eine sehr engagierte 
und breite Basis der Zustimmung für die 
Realisierung des neuen „Forum St. Liborius“, 
die von allen Beteiligten, also auch von uns, 
wirkliches Engagement hinsichtlich der 
Realisierbarkeit erforderte. In einem koope-
rativen und intensiven Abstimmungspro-
zess wurde das Architekturkonzept auf die 
unterschiedlichen örtlichen Empfindungen 
und Forderungen eingestellt. Solche pro-
zesshafte Wandlungen mit vielen Beteilig
ten sind für die Architektur nicht ganz 
unproblematisch. Sie bergen das Risiko der 
glückseligen Verharmlosung, aber auch die 
Chance einer Überraschung im positiven 
Sinn. In diesem Fall wurde das ursprünglich 
sehr stringent ungewöhnliche Architektur-
konzept abgewandelt zugunsten einer 
moderateren Reaktion auf die verschie-
denen Einflüsse der baulichen und räum-
lichen Umgebung. Dabei wurde weiterhin 
auf Klarheit und Grosszügigkeit geachtet.

Ab dem Jahr 2007 wurde ein weiteres Mal 
neu geplant, da sich inzwischen aus Grün-
den der finanziellen Realisierbarkeit des 
Pfarrheims die Notwendigkeit ergab, die 
voluminöse Tiefgaragenrampe für den 
Neubau der benachbarten Volksbank in  
das relativ kleine Gebäude zu integrieren. In 
seiner inneren räumlichen und funktionalen 
Struktur hat sich das Pfarrheim im Laufe der 
Planungszeit jedoch nicht wesentlich verän-
dert. Der Saal liegt als hoher, zweiseitig 
belichteter Raum zwischen Grube und 
Innenhof, er lässt sich nach wie vor bis an 
die Krumme Grube zu einem interessanten 
Großraum erweitern. Die Erschließung der 
Räume im Obergeschoß bietet Ausblicke 
auf die Gaukirche und den Innenhof.

135N e u b a u  d e s  P f a r r h e i m s  S t .  L i b o r i u s  i n  P a d e r b o r n



2003

2004

2006

2007

2009

Ansicht nach OstenFortschritt der Planungsstände



Ansicht nach Norden Ansicht nach Süden







Innenrenovierung der Pfarrkirche St. Heribertus, Hallenberg
Günter J. Müller, Albert Bocklage

140



Die Kirche St. Heribertus wurde mit der 
Stadt Hallenberg zusammen um die Mitte 
des 13. Jh. errichtet. Sie zählt zu den 
sogenannten westfälisch-sauerländischen 
Hallenräumen; der Turm erhielt nach einem 
Brand den hohen barocken Helm in drei 
Stufen. Das Innere ist geprägt von den 
schweren Rundpfeilern und gotisch 
geformten Kreuzgratgewölben; die  
Seitenschiffe sind mit einhüftigen Muschel-
gewölben überdeckt. Die fast vollständig 
erhaltene Renaissance-Ausmalung von 1558 
ist in Westfalen einzigartig.

linke Seite:
Innenraum der Kirche nach der Restaurierung mit der Ausmalung  
durch Fa. Berchem-Restaurierungen, Essen und mit der  
wiederverwendeten Kommunionbank

Verlegeplan mit der Positionierung der 
Hauptstücke und den Kommunionbänken

Angesichts der Qualitäten der Ausstattung 
mit freigelegter Originalfassung und ange-
sichts der Enge des Raumes war die Frage 
nach einer angemessenen Ergänzung mit-
tels eines neuen Altares und eines neuen 
Ambos nur über einen eingeladenen Bild-
hauer-Wettbewerb zu lösen.

Die Neugestaltung wurde also nach einem 
Künstlerwettbewerb an den Bildhauer  
Albert Bocklage, Vechta, vergeben.
 

141I n n e n r e n o v i e r u n g  d e r  P f a r r k i r c h e  S t .  H e r i b e r t u s ,  H a l l e n b e r g



Im Laufe der Arbeiten stellte sich heraus, 
dass fast die komplette Putzschale des 
Gewölbes und Teile der Säulenflächen zur 
Stabilisierung hinterspritzt werden 
mussten.

Die angedachte Strichretusche der figür-
lichen Darstellungen erwies sich als nicht 
praktikabel, da eine Unterscheidung der 
Ursprungszeichnung und der nachträg-
lichen Retusche nicht mehr nachvollzieh-
bar war. Es wurde daraufhin eine wesent-
lich zeitintensivere Punktretusche vorge-
nommen. Sowohl an den Wänden als auch 
unter dem Gewölbe wurden Leimfarb-
schichten vorgefunden. Sie mussten kom-
plett entfernt werden, um eine anschlie-
ßende Restaurierung durchführen zu 
können. 
Die dabei vorgefundenen alten Malereien 
wurden reversibel abgedeckt und die 
Malerei von 1558 restauriert. 

Nach Entfernung des Bodenbelages 
zeigten sich große Mörtelbettflächen als 
instabil. Diese Flächen mussten ausge-
tauscht und zur Verlegung des Sandstein-
bodens eine Entkopplungsmatte ganz
flächig eingebaut werden.

Da auch die alten Kirchenbänke schadhaft 
waren, wurden sie erneuert durch Übernah-
me der ausrangierten Bänke aus Liebfrauen 
Dortmund (siehe S. 33) Diese Kirchenbänke 
mussten den Abmessungen des Innen-
raumes von St. Heribertus angepasst und in 
der Anzahl ergänzt werden. Durch das vom 
Bestand abweichende Beleuchtungskon-
zept war eine komplette Neuinstallation der 
Beleuchtungsanlage erforderlich. Die vorge-
nannten Sonderarbeiten konnten zeitlich 
durch abschnittweise Verlegung des Boden-
belages ausgeglichen werden.

Weihbischof Manfred Grothe konsekrierte 
die restaurierte Kirche am 18. Juli 2009.

Günter J. Müller

Zustand vor der Renovierung

Ziel der Neuordnung des Chorraumes der 
katholischen Kirche St. Heribertus in Hallen-
berg war für mich, den Blick der versammel-
ten Gemeinde zu schärfen für das Gesche-
hen am Altar und den Raum so mit neuem 
Geist zu füllen. Zunächst galt es, sich von 
dem improvisierten Mobilar mit unter-
schiedlichen Formelementen zu trennen, 
damit der barocke Hochaltar den würde-
vollen Platz aus der Mitte des Raumes zu-
rückbekommt. Durch die Verwendung einer 
großformatigen Sandsteinplattierung bil-
dete sich eine neue Ebene, die über die 
Triumphbogenlinie vorgezogen wurde. Auf 
der weit ausladenden Abschlussstufe konn-
ten die zwei Segmente der barocken Kom-
munionbank aufgestellt werden, wobei der 
Blick jetzt frei war und die Abgrenzung des 
Chores aufgehoben wurde. 

142 I n n e n r e n o v i e r u n g  d e r  P f a r r k i r c h e  S t .  H e r i b e r t u s ,  H a l l e n b e r g



Entwurf und Ausführung von Ambo und Altar
durch Albert Bocklage, Vechta

Auf einer in den Boden eingelassenen Sand-
steinplatte, in der Achse des Triumph
bogens, steht jetzt der Zelebrationsaltar, 
dessen schräg angeschnittene Mensa auf 
einem quadratischen Stipes ruht und mit 
einem umlaufenden Blütenband verziert ist. 
Diese Formsprache setzt sich fließend im 
Ambo und im Priestersitz fort. Mit der Auf-
stellung des Ambos auf der Grenze der 
Chorebene zeigt dieser seine Präsenz an 
dem Ort der Verkündigung.

Albert Bocklage

143I n n e n r e n o v i e r u n g  d e r  P f a r r k i r c h e  S t .  H e r i b e r t u s ,  H a l l e n b e r g



1.	 Der Körper, den ich habe. 
Der Leib der ich bin

In der Umgangssprache unterscheiden wir 
oft nicht zwischen Leib und Körper, oder wir 
halten „Leib“ für das altmodischere Wort, 
das wir aus vielen Wortbildungen und 
Redewendungen kennen: Mutterleib, nicht: 
Mutterkörper, sich einverleiben, nicht: sich 
einverkörpern, am eigenen Leib erleben, 
nicht: am eigenen Körper erleben. Wir ha-
ben mehr oder weniger vergessen, dass 
„Körper“ als vom lateinisch Corpus abge
leitetes Fremdwort erst spät ins Deutsche 
kam, und zwar über den medizinischen 
Sprachgebrauch. Älter, ursprünglicher ist 
„Leib“ mit den Konnotationen des Eigenen 
und des Lebendigen. 

Diese sprachliche Unterscheidung ist nun 
auch eine sachliche, bei Denkern wie 
Husserl, Merleau-Ponty, Schmitz und Fuchs 
und bei Forscherinnen wie Villa und Wen-
del. Primär, prä-reflexiv ist der Leib, der 
allerdings auf vielfältige Weise zum Körper 
gemacht, korporifiziert werden kann.
Korporifizierungen geschehen durch den 
medizinischen Diskurs und diagnostische 
oder therapeutische Handlungen, die den 
Körper zum Objekt machen, was beim 
„Patienten“ Scham auslöst. Aber es gibt 
auch viele Krankheiten, gerade im Bereich 
der Psychopathologie, die zur Korporifizie-
rung führen: selbstverletzendes Verhalten 
oder Somatisierungsstörungen, häufig 
verbunden mit der Tendenz, den Arzt zu 
nicht indizierten Eingriffen zu veranlassen, 
also wiederum zur Korporifizierung.

Spielraum Kirche 
Zur Leibphänomenologie und Psychoanalyse des Sakralraumes
Eckhard Frick sj

Normalerweise fallen Leib und Körper in 
ihrer Ausdehnung zusammen. Dies ist auch 
der tiefere Grund dafür, dass in der Um-
gangssprache.der eine Begriff den anderen 
vertreten kann. Es gibt allerdings Fälle, in 
denen die Leib- und die Körpergrenzen 
divergieren, z.B. bei Phantomgliedempfin-
dungen in einem Teil des Leibes, der 
„körperlich“ nicht mehr da ist.

Das sind jedoch, wie gesagt, Ausnahmen. 
„Normalerweise“ ist mir nie der ganze Leib 
bewusst, er taucht in Leibesinseln auf, wie 
Hermann Schmitz sagt, in Enge oder Weite, 
Wärme oder Kälte, Druck / Anspannung 
oder Entspannung (Schmitz 1998; Frick 
2009). Aber auch unthematisch ist der Leib 
dabei, in jedem Empfinden eines Dinges, 
z.B. beim Berühren eines anderen Men-
schen. Eine besondere Erfahrung ist es, 
wenn ich mich selbst berühre, z.B. zwicke. 
Dann ist dieser Leibkörper gleichzeitig der 
sich empfindende Leib.

Dem Leib entspricht meine unhintergeh-
bare Jemeinigkeit, meine Subjekthaftigkeit. 
Der Mensch ist einerseits Leib und Subjekt, 
andererseits Körper und Person, insofern er 
auf andere bezogen ist. Die Sexualität ist 
das Scharnier zwischen eigenleiblichem 
Spüren einerseits und sozialem Körper
wissen andererseits (Villa 2006):
„ ‚Sex’, sexuelles Begehren und die damit ver-
bundene Geschlechtsidentität konkretisiert 
sich jedoch im personalen Verhältnis zwischen 
begehrendem Ich und begehrtem Anderen. 
‚Sex’ gehört demnach nicht allein der Subjekt-
perspektive zu – als Begehrungsvermögen, 
sondern auch der Personperspektive – als 
konkretes Begehren, das in der Beziehung zu 

144



Anderen empfunden und gelebt wird. ‚Sex’ 
gehört dem Dasein also nicht nur als Subjekt 
zu, sondern auch als Person. [...] in der Bezie-
hung zu anderen ist der Leib schon Körper mit 
all den bekannten Diskurspraxen und Kon-
struktionsmechanismen, die damit verbunden 
sind. Und genau hier beginnt denn auch die 
Verschiebung von ‚sex’ in ‚gender’, der Trans-
formation des Leibes als Körper entsprechend“  
(Wendel 2009 S. 139)

2.	 Euklidische Räume versus Spielräume

Die Leib-Körper-Differenz taucht auf der 
Ebene des Raumes wieder auf. Räume kön-
nen innerhalb einer euklidischen Ontologie 
des körperlichen Feststellens, Messens, 
Vergegenständlichens aufgefasst werden 
oder in einer Ontologie des Spiels, von der 
Gadamer sagt:
„Es lässt sich von da aus ein allgemeiner Zug 
angeben, wie sich das Wesen des Spieles im 
spielenden Verhalten reflektiert: Alles Spielen 
ist ein Gespieltwerden. Der Reiz des Spieles, die 
Faszination, die es ausübt, besteht eben darin, 
daß das Spiel über den Spielenden Herr wird. 
Auch wenn es sich um Spiele handelt, in de-
nen man selbstgestellte Aufgaben zu erfüllen 
sucht, ist es das Risiko, ob es ,geht‘, ob es ,ge-
lingt‘ und ob es ,wieder gelingt‘, was den Reiz 
des Spieles ausübt. Wer so versucht, ist in 
Wahrheit der Versuchte. Das eigentliche Sub-
jekt des Spieles (das machen gerade solche 
Erfahrungen evident, in denen es nur einen 
einzelnen Spielenden gibt) ist nicht der Spieler, 
sondern das Spiel selbst. Das Spiel ist es, was 
den Spieler im Banne hält, was ihn ins  
Spiel verstrickt, im Spiele hält“  
(Gadamer 1960: 101f).
 
Derselbe Mensch ist im Raum als Leib
körper, als Ding unter Dingen. Er kann dann 
mit Maßband, Kompass oder ähnlichen 
Messgeräten relativ zu einem Koordinaten-
system lokalisiert werden. Auch die Ostung 
einer Kirche ist ein solches Koordinatensy-

stem, eine Polarisierung, die den Raum 
orientiert wie ein Magnet das Magnetfeld. 
Ich kann mich diesem Koordinatensystem 
überlassen und werde orientiert, eingeostet 
oder eingenordet.

Anders der Leib im erlebten Spielraum:  
Der absolute Nullpunkt bin ich, von mir aus 
bestimmt sich, was rechts oder links, vorne 
und hinten, oben und unten ist. Ich kann 
mich unabhängig von äußeren Orientie-
rungspunkten orientieren. Ich trete in eine 
Atmosphäre ein, die mich erschauern lässt 
und mich eng macht oder aber die Grenzen 
meines Leibes hinausschiebt, z.B. beim 
Singen, wenn ich „den Raum fülle“ – was ich 
im euklidischen Sinn natürlich nie kann.

Die nachstehende Tabelle (aus Frick 2009) 
macht deutlich, dass ein (sakraler) Spiel-
raum auch ein euklidischer Raum ist und als 
solcher beschrieben und behandelt werden 
kann, z.B. in der Planung durch den Archi-
tekten und in deren Ausführung. Diesen 
Doppelaspekt wollen wir nun mit der 
Schlüsselkategorie der philosophischen 
Anthropologie ausdeuten, nämlich mit Hilfe 
der exzentrischen Positionalität  
(Plessner 1928/2003).

Spielraum Euklidischer Raum
Veränderbarkeit ständige Möglichkeit 

leiblichen Gestalt
wandels

geometrisch  
(res extensa)

Grenzen imaginiert, schützend physikalisch 
raum-zeitlich

Erkenntnis erlebt gemessen
Räumlichkeit phänomenal physikalisch
Standort absoluter Nullpunkt relativ zu anderen 

Gegenständen
Perspektive subjektiv objektiv/intersubjektiv
Gliederung reiche inhaltliche 

Gliederung, Gegenden 
und Orte

ungegliedert homogen

145S p i e l r a u m  K i r c h e 



3.	 Exzentrische Positionalität  
als menschliche und als räumliche  
Kategorie

Ähnlich wie die Phänomenologie spricht 
Plessner von einer Verschränkung der 
Aspekte „Leib“ und „Körper“. Während die 
Phänomenologen im Leib das vorthema-
tische eigenleibliche Spüren in der Erste-
Person-Perspektive für primär gegenüber 
der objektivierenden Korporifizierung in der 
Dritte-Person-Perspektive halten, akzentu-
iert Plessner etwas anders. Mit dem Tier teilt 
der Mensch die zentralisierte Organisations-
form, das Gesetztsein (die Positionalität) 
inmitten einer Umwelt. Deren Signale ver
arbeitet er nicht einfach reflektorisch. Im 
Unterschied zur Pflanze sind Tiere und 
Mensch keine offenen, sondern geschlos-
sene Systeme. Anders als die Pflanzen 
gestalten sie ausgehend von einer zentralen 
Repräsentation des eigenen Leibes, deren 
anatomisches Substrat das Gehirn ist, die 
Umwelt und sie bewegen sich innerhalb 
dieser Umwelt.

„Exzentrisch“ nennt Plessner die mensch-
liche Positionalität, weil nur der Mensch 
eine reflexive Distanz zu diesen Selbst- und 
Umweltbezügen einnehmen kann. Dies gilt 
in besonderer Weise für Situationen des 
„Übermanntwerdens“, die der Mensch in der 
sexuellen Begegnung und in seiner Affek
tivität erlebt:

„Nur dem Menschen, [...] ist seine Lage als 
Körper zugleich gegenständlich und zu-
ständlich gegeben. Er erfährt sich als Ding 
und in einem Ding, das sich jedoch von 
allen Dingen absolut unterscheidet, weil er 
es selbst ist, weil es seinen Intentionen 
gehorcht oder jedenfalls auf sie anspricht. 
Getragen von ihm, umgeben von ihm, zur 
Wirksamkeit mit ihm und durch es entfaltet, 
bildet es zugleich einen nie restlos zu über-
windenden Widerstand. In dieser vom 
Menschen stets neu zu vollziehenden 

146



Einheit des Verhältnisses zu seiner gegen-
ständlichen und zuständlich gegebenen 
physischen Existenz entdeckt sich ihm sein 
Körper (Leib) als Mittel, d.h. als etwas, das  
er gebrauchen kann: zum Gehen, Tragen, 
Sitzen, Liegen, Greifen, Stoßen usw. Die 
Fügsamkeit in eins mit der eigenständigen, 
gegenständigen Dinglichkeit macht den 
Leib zum Instrument“  
(Plessner 1941/1970 S. 246).

Die Leibphänomenologie betont, dass der 
Mensch auf Grund seiner leiblich-körper-
lichen Doppelperspektivität Räume erlebt, 
erfüllt und als Körperding neben anderen 
Menschen und Gegenständen im (eukli-
dischen) Raum vorhanden ist. Wenn wir 
Plessners Kategorie der exzentrischen Posi-
tionalität auf den Sakralraum anwenden, so 
können wir die Aspekte der Zentralität und 
der Exzentrizität unterscheiden. Die Zentra-
lität zeigt sich z.B. in der Umsetzung einer 
theozentrischen Idee durch das Bauprinzip 
der klassischen Wegkirche („heilige Fahrt“ 
nach Rudolf Schwarz) oder auch in der 
Zentralität des Altars als Christussymbol 
(„der Ring“). „Exzentrisch“ kann eine Kirche 
insofern genannt werden, als die Leitcodie-
rung immanent / transzendent zwar durch 
Außen- versus Innenraum, Schiff versus 
Chorraum, hinten versus vorne usw. ange-
deutet wird. Als Gebäude mit Fundament, 
Gewölbe, Statik usw. bleibt die Kirche je-
doch immer diesseitig. Als ganze, im zentra-
len Altar oder anderen besonderen Bau
teilen ist sie ein Sprungbrett, weist gerade 
in ihrer Zentralität auf die Transzendenz hin.

4.	 Der Übergangsraum ist der inter
mediäre oder Zwischenraum, in dem 
sich Spiel, Kunst, Kreativität und 
Religion ereignen.

Der Begriff stammt von dem Kinderarzt und 
Psychoanalytiker D.W. Winnicott, der auch 
von Übergangsobjekten spricht. Das sind 

Teddybären, Tücher oder andere Gegen-
stände, die nach „Mama“ riechen und die 
das kleine Kind über die Abwesenheit der 
Mutter hinwegtrösten. Sie sind wichtig 
beim Einschlafen, vielleicht Jahre lang.  
Sie können auch vergessen und wieder 
hervorgeholt werden. A.M. Rizzuto (Rizzuto 
1979) nennt das Gottesbild ein Übergangs-
objekt, das uns ein Leben lang begleitet 
und aus sehr frühen Beziehungserfah-
rungen stammt. Das Gottesbild kann in die 
Ecke geworfen werden wie ein alter Teddy-
bär, aber es kann auch wieder Bedeutung 
gewinnen.

Der Übergangsbereich ist zwischen der sich 
bildenden kindlichen Subjektivität und den 
Objekten, den Bezugspersonen des Kindes. 
Gegenüber dem kindlichen Spiel empfiehlt 
Winnicott die Haltung des „no challenging“: 
Wir fragen das Kind nicht: Hast du das ge-
funden oder erfunden, ist das Realität oder 
Illusion? Eher schon verwenden wir Illusion, 
In-Lusio, ins-Spiel-Kommen im starken Sinn, 
wie ihn das Spanische kennt: me da mucha 
ilusión – das begeistert mich.

Das gesunde Kind lernt es, zwischen dem 
Äquivalenz- und dem Als-Ob-Modus hin- 
und herzuwechseln. Im Äquivalenzmodus 
ist das gespielte oder erzählte Krokodil 
gefährlich: Es ist besser, vor dem Schlafen-
gehen noch mal unters Bett zu schauen 
oder die Tür offen zu lassen, um sich notfalls 
in Sicherheit zu bringen. Im Äquivalenz
modus spielt das Kind mit großem Ernst die 
Spiele der Erwachsenen nach und mit, die 
wir Arbeit nennen, sei es Kochen oder Feu-
erwehr oder Müllabfuhr. Im Als-Ob-Modus 
(Pretend-) „weiß“ das Kind ganz genau, dass 
es eine fiktionale Wirklichkeit eingeführt 
hat, aber wehe dem Spielverderber, der die 
Regeln mit dem Argument nicht einhält, 
das sei ja alles „nur“ Spiel.

Im Übergangsraum entstehen die Sinn-
bilder, die wir das Symbolische nennen. 

147S p i e l r a u m  K i r c h e 



Es gibt kaum einen Begriff, den die Ontologie 
des Vorhandenseins und des Messens so 
sehr missverstanden hat wie das Symbol. 
Jung sagt vom Symbol, es sei der bestmög-
liche Ausdruck einer relativ unbekannten 
Sache. Das Symbol wird also nicht klarer, 
wenn es erklärt, anmoderiert, entschlüsselt 
wird, im Gegenteil: Solche semiotischen 
Entschlüsselungen „töten“ das Symbol, sagt 
Jung.

Das lebendige Symbol hingegen hat seine 
eigene Sprache, die im Übergangsbereich 
entsteht und verstanden wird. Sýmbolon 
kommt von sýmballein, zusammenfügen. 
Das Lukasevangelium nennt Maria in 2,19 
symbálloysa, Zusammenfügerin. In der Antike 
brach man Tonscherben oder Münzen aus-
einander und trennte sich mit jeweils einem 
Teil. Das Wiederzusammenfügen, das Sym-
ballein der Teile, ermöglicht das (Wieder-) 
Erkennen der Freundschaft, vielleicht den 
Kindern der ursprünglichen Besitzer. In der 
Emmausgeschichte ist das Brotbrechen das 
Erkennungszeichen, und das Übergangsob-
jekt der Eucharistie wurde zum sakramenta-
len sýmbolon schlechthin. Kirche als symbo-
lischer Übergangsraum heißt also, dass 
Spuren der Transzendenz sinnlich erfahrbar 
werden, ohne dass jedoch die Sehnsucht 
letztlich gestillt wird.

5.	 Der Archetyp der Kirche und  
das Individuum

Jung nannte die Archetypen zunächst „ur-
tümliche Bilder“. Es sind die großen Muster, 
die uns aus dem kollektiven Unbewussten 
entgegenkommen, die Kern-Konstellationen 
unserer neurotischen Komplexe ebenso wie 
unserer großen erlösenden Symbole.  
Im einzelnen bildhaft „sprechenden“ Symbol 
steckt also jeweils ein Menschheitsthema, 
eine Gegensatzspannung, die relativ unbe-
kannt ist und hier ihren Ausdruck findet.
Kirchen haben einen euklidischen, 

148



messbaren, körperlichen Aspekt sowie auch 
jeder Mensch, der einen sakralen Raum 
betritt. Aber sie sind auch Spielraum, offen 
für die Liturgie, die sich in ihnen abspielt 
und in die wir hineingezogen werden, die 
wir bei aller Vorbereitung und Planung 
nicht machen, nicht herstellen.

Als Symbolbauten ist Kirchen außerdem 
eine „transzendente Funktion“ eigen: Den 
Begriff „transzendent“ verwendet Jung nicht 
im metaphysischen Sinn, als Gegenbegriff 
zu Immanenz unserer Welt, sondern in der 
ursprünglichen Bedeutung „überschreiten“: 
Das Symbol überschreitet die Gegensätze, 
eröffnet einen neuen Raum, verweist auf 
eine neue, energetisch aufgeladene Bedeu-
tung. Lebendige Symbole beflügeln Indivi-
duen, Paare und Gruppen. Sie verwandeln 
und erlösen, indem sie uns mitnehmen, 
ansprechen.

Der schöpferische Mensch ist im Kontakt 
mit der archetypischen Schicht des Unbe-
wussten, und deshalb erfasst er Symbole 
und schafft Symbole: Träume, Kunstwerke, 
Räume, die mehr sagen als die Addition von 
Gegensatzpaaren wie innen / außen, sakral 
/ profan, hell / dunkel, zentral / peripher, 
vorne / hinten, feierlich / alltäglich, Himmel 
/ Erde, um nur einige von ihnen zu nennen. 
All diese Gegensatzspannungen kommen 
im lebendigen Symbolbau zum Ausdruck,  
er ist ein Sehnsuchtsbau, wenn die Eintre-
tenden in Bewegung kommen, gewandelt 
werden. Es gibt viele Interpreten dieser 
archetypischen Gegensatzspannungen. 
Rudolf Schwarz beispielsweise hat derartige 
Archetypen differenzierend beschrieben.  
Ich möchte neben dem Architekten einen 
weiteren Interpreten der Gegensatz
spannung herausgreifen, den Priester.

6.	 Der Priester: Weite und Enge innerer 
und äußerer Räume

Im Lauf meiner psychoanalytischen Praxis 
habe ich mehrere Priester behandelt und 
darunter auch mehrere spezifische, auf den 
Sakralraum bezogene Neurosen. Ich kann 
mich in manche Aspekte als Priester gut 
einfühlen, insbesondere was das Gegen-
über zur Gemeinde betrifft und den alltäg-
lichen Kontakt mit archetypischen Kraft-
feldern, wie sie vor allem Altar und Wort
verkündigung darstellen. Ich habe Priester 
behandelt, die am Altar ihre Symptome 
produzierten oder dies befürchteten, z.B. 
die Angst, im Hochgebet stecken zu blei-
ben, nicht mehr weiter zu können, zu kolla-
bieren, von den Gläubigen als schwach und 
insuffizient durchschaut zu werden, also 
trotz der schützenden klerikalen Persona 
beschämt zu werden. C.G. Jung schreibt 
über den Stellenwert der Symptomatik in 
der Analyse:
 „Das Krankhafte kann nicht einfach wie ein 
Fremdkörper beseitigt werden, ohne dass man 
Gefahr läuft, zugleich etwas Wesentliches, das 
auch leben sollte, zu zerstören. Unsere Aufga-
be besteht nicht darin, es zu vernichten, son-
dern wir sollten vielmehr das, was wachsen 
will, hegen und pflegen, bis es schließlich 
seine Rolle in der Ganzheit der Seele spielen 
kann“ (Jung GW 16:§ 293).

Wir sollten also auch im Fall einer Angst 
abwarten, bis wir verstehen, was diese in 
der Ganzheit der Seele, der inneren und 
äußeren Räume zu sagen hat. Ein erster 
Schritt kann es sein, kleine situative Verän-
derungen in der Symptomatik, eine Zu- und 
Abnahme je nach Kirchenraum und teilwei-
se eine Verlagerung auf Straße, Geschäfte, 
Auto usw. zu beobachten, also das Leiden 
innerhalb des Raumes, die innere Enge 
innerhalb der äußeren Enge und Weite.  
Er leidet letztlich an seiner professionellen 
Nähe zu archetypischen Zusammenhängen: 
Handeln in persona Christi, am Altar stehen, 

149S p i e l r a u m  K i r c h e 



sich auf dieses Christussymbol stützen und 
doch befürchten zu fallen, die Angst, vor 
Schwäche den Kelch fallen zu lassen, im 
Symbol gesprochen: der Vater, der Angst 
hat, sein Kind fallen zu lassen. 

Allgemein gesprochen soll der Priester 
(lateinisch pontifex) „Brücken bauen“ 
zwischen Lebensbereichen, die durch eine 
Grenze getrennt sind und sich doch gegen-
über liegen. Er stellt diese Überbrückung 
dar, indem er selbst die Gegensatzspan-
nung erleidet und in jedem der beiden 
Bereiche den jeweils anderen vertritt. Als 
„symbolischer“ Wanderer zwischen den 
Welten „fügt“ er die gegensätzlichen Be-
reiche des Heiligen und des vordergründig 
alltäglichen Profanen „zusammen“. In der 
griechischen Antike heißt der Priester 
hiereús (von hierós heilig). Er ist also der auf 
das Heilige Bezogene, zuständig für den 
abgegrenzten Bezirk des Tempels (sprachl. 
verwandt mit témenos von témnein schnei-
den). Der Priester vertritt nicht nur das 
Heilige inmitten der „profanen“ Welt (vor 
und außerhalb des fanum liegend, wie man 
im Lateinischen das abgegrenzte Heilige 
nennt), sondern auch die kleinen Sorgen 
der Menschen und alles Übrige, was un-
seren Alltag ausmacht, in der Sphäre des 
Unbedingten und Heiligen. 

Der Priester als Symbol einer gegenüber der 
Spaltung zwischen „sakral“ und „profan“ viel 
grundlegenderen Ganzheit steht gerade in 
der explizit säkularen Gesellschaft für die 
Transzendenz, also für das Überschreiten 
der alten Grenze zwischen der Polis und 
dem Tempelbezirk. Letzteren gibt es aller-
dings als öffentliche Institution nicht mehr. 
In paradoxer Weise wird der spirituelle 
Bereich nicht nur demokratisiert, entklerika-
lisiert, allen zugänglich. Religion wird in der 
bürgerlichen Gesellschaft auch zur Privat
sache, zu einer Dienstleistung in einer 
Sondernische. Gerade in seiner Schwäche 
und in seiner Rollenunsicherheit steht der 

150 S p i e l r a u m  K i r c h e 



Priester archetypisch für die spirituelle 
Suche heutiger Menschen, die sich aller-
dings häufig außerhalb der Kirche abspielt, 
jenes „geistlichen Hauses“ und jener 
„heiligen Priesterschaft“, von denen der 
erste Petrusbrief (2,5) spricht.

7.	 „Und das Wort ist Fleisch geworden 
und hat unter uns gezeltet“ 

So formuliert es der Johannesprolog. 
Kirchen als engere oder weitere Zelte des 
Wortes entsprechen oder widersprechen der 
Enge und Weite unserer inneren Räume. 
Manche Priester erleiden diesen Zusammen-
hang zwischen äußeren und inneren 
Räumen in ihrer Neurose – wider Willen und 
unbewusst. Eine Weitung stellt die Fantasie 
dar, sich fallen zu lassen, ohnmächtig zu 
werden, und vom Notarzt nach draußen, ins 
Freie gebracht zu werden. Eng macht ihn 
hingegen der Druck, die Messe zu durch
stehen, beten, reden und predigen zu müs-
sen, in der Berufspersona gefangen zu sein.

Eine Raumphobie oder Panikattacke kann 
sowohl durch zu große, weite als auch durch 
zu kleine, enge, vielleicht stickige Räume 
ausgelöst werden. Der Vergleich zwischen 
der mütterlichen Kirche und einerseits 
Uterus, andererseits Geburtskanal liegt hier 
nahe. Auch ein großer Raum trennt etwas 
von der Weite des Kosmos‘ ab und schließt 
einen relativ engen Innenraum durch 
Mauern vom Außen ab.

Die Kirche als Symbolraum muss solche 
Gegensätze nicht lösen, schon gar nicht 
auflösen. Sie drückt sie vielmehr aus und 
spricht insofern die symbolhafte Sehnsucht 
der sie besuchenden Menschen an. 
Als Symbol eignet sie sich vornehmlich 
wegen ihrer Heterotopie, als Anderort der 
sie umgebenden Ortschaft (Frick 2011). 
Paulus spricht betont säkular vom „Tisch des 
Herrn“ – und doch ist der Altar im Archetyp 

der Kirche gerade dadurch ein Grenzstein 
zum Göttlichen, dass er nicht beweglich, 
nicht zusammenklappbar ist und auch nicht 
zusammenbrechen kann. 

Frick E (2009) Psychosomatische Anthropologie. 

Ein Lehr- und Arbeitsbuch für Unterricht und 

Studium (unter Mitarbeit von Harald Gündel). 

Kohlhammer, Stuttgart

Frick E (2011) Spielräume des Heiligen. In: Nollert 

A, Volkenandt M, Gollan R-M, Frick E (Hg.) 

Kirchenbauten in der Gegenwart. Architektur 

zwischen Sakralität und sozialer Wirklichkeit. 

Pustet, Regensburg

Plessner H (1928/2003) Die Stufen des Orga-

nischen und der Mensch. Einleitung in die philo-

sophische Anthropologie. Suhrkamp, Frankfurt 

am Main

Plessner H (1941/1970) Lachen und Weinen.  

Eine Untersuchung der Grenzen menschlichen 

Verhaltens. In: Dux G, Marquard O, Ströker E (Hg.) 

Gesammelte Schriften, 7. Suhrkamp, Frankfurt am 

Main, pp 201-398

Rizzuto A-M (1979) The birth of the living God.  

A psychoanalytic study, Chicago London

Schmitz H (1998) Der Leib, der Raum und die 

Gefühle. edition tertium, Ostfildern

Villa P-I (2006) Sexy bodies. Eine soziologische 

Reise durch den Geschlechtskörper, Wiesbaden

Wendel S (2009) „Als Mann und Frau schuf er sie“. 

Auf dem Weg zu einer genderbewussten theolo-

gischen Anthropologie. Herder-Korrespondenz 

63:135-140

Illustration S. 146: Leonardo da Vinci, der vitruvia-

nische Mensch, Proportionsstudie, kombiniert mit 

dem Grundriss des Kölner Doms

Illustration S. 150: Auf Basis eines Fotos von  

Roman Wels, siehe Aufsatz „Raum der Stabilitas“, 

S. 50–55

151S p i e l r a u m  K i r c h e 



Ort des Altares –  
Ausdruck von Nähe und Unbegreiflichkeit Gottes
Max Heine-Geldern sj

„Der Fromme von morgen wird ein ‚Mysti-
ker‘ sein, einer, der etwas ‚erfahren‘ hat, 
oder er wird nicht mehr sein, weil die Fröm-
migkeit von morgen nicht mehr durch die 
im voraus zu einer personalen Erfahrung 
und Entscheidung einstimmige, selbstver-
ständliche öffentliche Überzeugung und 
religiöse Sitte aller mitgetragen wird, die 
bisher übliche religiöse Erziehung also nur 
noch eine sehr sekundäre Dressur für das 
religiöse Institutionelle sein kann. Die Mys-
tagogie muß von der angenommenen 
Erfahrung der Verwiesenheit des Menschen 
auf Gott hin das richtige ‚Gottesbild‘ vermit-
teln, die Erfahrung, daß des Menschen 
Grund der Abgrund ist: daß Gott wesentlich 
der Unbegreifliche ist; daß seine Unbegreif-
lichkeit wächst und nicht abnimmt, je rich-
tiger Gott verstanden wird, je näher uns 
seine ihn selbst mitteilende Liebe kommt; 
daß man ihn nie als bestimmten Posten in 
das Kalkül unseres Lebens einsetzen kann, 
ohne zu merken, daß dann die Rechnung 
erst recht nicht aufgeht; daß er nur unser 
‚Glück‘ wird, wenn er bedingungslos ange-
betet und geliebt wird; aber auch, daß er 
nicht bestimmt werden kann als dialek-
tisches Nein zu einem erfahrenen bestimm-
ten Ja, z.B. nicht als bloße Ferne gegenüber 
einer Nähe, nicht als Antipol zur Welt, son-
dern daß er über solche Gegensätze erha-
ben ist. Schon im voraus zu solcher Dialek-
tik sind wir ursprünglicher auf ihn verwie-
sen, und es ereignet sich in Gnade, daß er 
als der ‚solche‘, ohne in dem Gestrüpp un-
serer Dialektik sich zu verfangen, in absolu-
ter Selbstmitteilung ‚unser‘ Gott sein will 
und ist.“ 

Die Erfahrung von der Nähe und Unbegreif-
lichkeit Gottes, wie sie Karl Rahner hier 
beschreibt, prägt den christlichen Glauben 
an einen Gott, der in der Person Jesu Christi 
ganz Mensch geworden ist und mit seinem 
Geist in dieser Welt lebt und wirkt. Die Be-
gegnung mit diesem Gottesbild, einem 
dreifaltigen Gott, zu ermöglichen, ist funda-
mentaler Sinn eines jeden Kirchengebäu-
des. Ihre Tiefe entfaltet sie in einer dreifa-
chen personalen Dimension, analog dem 
Liebesgebot: Gottes-, Nächsten- und Selbst-
begegnung (vgl. Mt. 22,34-40) und schließ-
lich einer vierten, nämlich der Weltbegeg-
nung. (Gerhards 2011) 

Die These dieses Beitrags ist, dass sich die 
Aufgabe des Baus, nämlich die Ermögli-
chung dieser Begegnung, im Altar verdich-
tet. Einem Brennpunkt gleich spiegelt sein 
Ort unterschiedliche ekklesiologische Mo-
delle und beeinflusst die Gestaltung des 
Gesamtraums entscheidend.

Dessen Architektur und Kunst provozieren 
die aufgebrochene Stimmung eines Besu-
chers und gestaltet sie. Hierbei tritt der 
Raum aber nicht als handelndes Subjekt 
auf. Er kann den Menschen nicht aus dem 
Alltag herausholen. Dies ist eine Entschei-
dung des Eintretenden, des Besuchers einer 
Kirche. Er ist auf der Suche, sei es als un-
gläubiger Kunstinteressierter oder ein nach 
Ruhe und Stille sich Sehnender. Wer die 
Mystagogie des Raumes annimmt, durch-
bricht das Kreisen um sich selbst und spürt 
seine Verwiesenheit auf den Unbegreif-
lichen, der durch den Raum und seine Kunst 
so nah erfahrbar gemacht wird. Es handelt 
sich nicht um eine schlichte, affektive Insze-

152



nierung, denn sie bricht immer wieder mit 
den eigenen „Gottesbildern“, um auf den 
ganz Anderen hin auszurichten. Im Spren-
gen des Kreisens um sich selbst finden 
echte Transzendenzerfahrungen statt. Durch 
diese Transzendenzerfahrung wird der um-
schlossene Raum zum christlichen Sakral-
bau. Die sakrale Erfahrung dient der Ord-
nung und Ausrichtung des profanen Alltags 
und kann nur im Alltag stattfinden.  
„Das Profane steht also nicht kontradikto-
risch zum Sakralen, sondern ist dessen Mög
lichkeitsbedingung.“ (Gerhards 2011)  
Der Mensch kann die Unterscheidung zwi-
schen profan / sakral, immanent / transzen-
dent, nahe / fern nur anhand eines phy-
sischen Objektes, wie eben eines Sakral-
baus, fassen. Der Bau markiert eine Grenze, 
die selbst ambivalent ist: „Sie gehört der 
einen ebenso wie der anderen Seite an, also 
beiden Seiten oder keiner. Sie symbolisiert 
und vollzieht damit die Einheit der Unter-
scheidung. [...] Das Sakrale kondensiert 
gewissermaßen an der Grenze, die die Ein-
heit der Unterscheidung von transzendent 
und immanent darstellt.“ (Luhmann, 2002) 
Damit markiert der Kirchenbau die notwen-
dige Grenze zur Ermöglichung der gott-
menschlichen Begegnung, da er den Wie-
dereintritt des Unterschiedenen (Gott) in 
das unterscheidende System (Schöpfung) 
darstellt. Die durch ihn aufgebrochene 
Sehnsucht nach dieser Begegnung kann 
und soll er letztlich nicht stillen. Sie ereignet 
sich als ein Akt der Gnade Gottes. Gerade 
deswegen liegt die Herausforderung an den 
gelungenen Kirchenbau im Versuch, diese 
Spannung von der Nähe und Unbegreiflich-
keit Gottes – die „ewige Lücke“, wie es der 
Architekt Rudolf Schwarz ausdrückt – archi-
tektonisch zu fassen: 
„Da gilt nur noch eine Baukunst, die die ewige 
Lücke mit in das Werk nimmt und offen ge-
steht, daß sie vor dieser versagt. Indem sie das 
tut, wird auch sie, die Kunst selbst, ‚offen‘ wie 
jedes andere Geschöpf. Die großen und 
gültigen Werke stehen alle im Angesicht des 

Unmöglichen, sie sind alle begonnen ‚in Hin-
blick‘, als gewaltige Näherungen an die unlös-
bare Lösung, und ihre Größe besteht nicht in 
irgend einer ästhetischen Genießbarkeit, 
sondern darin, daß sie die absolute Unmög-
lichkeit schöpferisch aussprechen und daß 
jede ihrer Formen die ewige Lücke erschließt.“ 

ALTAR – Brennpunkt des Kirchenraumes

Der Altar ist Symbol Christi und Platzhalter 
für den abwesenden Herrn. Im Gegensatz 
zum Altar im Alten Testament ist der christ-
liche Altar kein Tieropferaltar, doch bildet er 
ebenso wie dieser den Ort der Theophanie 
des Herrn: „,An jedem Ort, an dem ich 
meines Namens gedenken lasse (= an dem 
ich meinen Namen anrufen lasse), werde ich 
zu dir kommen und dich segnen“ (Ex 20,24). 
Der Altar ist damit von Gott selbst als Stätte 
der Gottesbegegnung konstituiert, die sich 
vonseiten Gottes als sein ,Kommen’ - seine 
Theophanie – ereignet, vonseiten Israels als 
Anrufung SEINES Namens.“ (Meßner 2003) 
Eben diese beiderseitige Bewegung – Gott 
wendet sich dem Menschen mit seinem 
Heilsangebot zu und der Mensch gibt da-
rauf Antwort – ereignet sich in der Feier der 
Eucharistie. Zwar ist Christus selbst im Stehen 
vor dem Vater der eigentliche Vollzieher 
dieser liturgischen Antwort, die zur Antwort 
der Gemeinde wird, indem sie sich mit ihm 
und um ihn versammelt, doch ist dieser 
Gottesdienst immer erfüllt von der Hoff-
nung auf die Wiederkunft Christi, auf die 
endgültigen Theophanie Gottes. Wieder 
findet sich die Spannung von der Nähe und 
Unbegreiflichkeit Gottes, die nun symbo-
lisch durch den Körper des Altares gefasst 
wird. „Auf ihm ereignet sich bei der Feier 
der heiligen Messe die Ankunft des Herrn in 
den eucharistischen Gestalten. Ihm soll sich 
die Aufmerksamkeit der Versammelten 
zuwenden.“ (Dt. Bischofskonferenz 2003) 
Der Altar durchbricht Zeit und Raum der 
feiernden Gemeinde. Zum einen ist er näm-
lich Opferstätte, da er auf das einzige Opfer 

153O r t  d e s  A lt a r e s  –   A u s d r u c k  v o n  N ä h e  u n d  U n b e g r e i f l i c hk  e i t  G o t t e s



des Neuen Bundes, das Kreuzesopfer, ver-
weist, als auch Mahltisch, als „Tisch des 
Herrn“, indem auf ihm die Gaben verwan-
delt werden und er auf das „eschatologische 
Gastmahl, dessen zeichenhafte Realisierung 
die christliche Eucharistie ist“, verweist. Er 
hat somit eine doppelte Stellung. Er ist zwar 
in der Welt (als materieller Altar), aber nicht 
von der Welt (als Symbol des himmlischen 
Altars). Papst Benedikt XVI. beschreibt diese 
besondere Stellung des Altares in seinem 
Werk „Der Geist der Liturgie“ treffend: 
„Er [der Altar] schließt den Raum nicht ab, 
sondern auf – in die ewige Liturgie hinein.“ 
Insofern ist die Wahl des Ortes des christ-
lichen Altares zentral für die Begegnung mit 
Gott.

ORT DES ALTARES –  
baugeschichtlicher Überblick 

Sein Ort erzählt über das Selbstverständnis 
der Kirche in der Gesellschaft, über ihr Ver-
ständnis als Mittlerin der Begegnung mit 
dem Anderen. Der folgende Überblick soll 
aufzeigen, wie die Platzierung des Altares  
in der kirchen- und baugeschichtlichen 
Entwicklung einerseits Ausdruck unter-
schiedlicher ekklesiologischer Modelle ist 
und andererseits wesentlich die gesamte 
Raumgestalt und seine Symbolik prägt.

In den syrischen Kirchen, die zu den ersten 
Kirchenbauten zählen und sowohl den 
westlichen als auch den byzantinischen 
Typus beeinflusst haben, war der Altar an 
der Ostwand, bzw. in der Apsis. Damit wur-
de unter anderem die Ostung der Kirchen 
unterstrichen. Mit der Gebetsorientierung 
nach Osten wird zum einen die „urmensch-
liche Sehnsucht nach dem Paradies, dem 
Garten, den Gott im Osten gepflanzt hat als 
den Lebensraum, in dem der Mensch un-
mittelbar Gott begegnen kann (Gen 2,8)“, 
ausgedrückt, wie auch die eschatologische 
Hoffnung auf den wiederkehrenden 
Christus, der in der aufgehenden Sonne 

154



symbolisiert wird. Die gemeinsame Gebets-
ausrichtung öffnet den einzelnen Beter wie 
auch die einzelne Gemeinde über sich hi-
naus in die Gemeinschaft aller Glaubenden 
hin zu Christus, deren Leib sie ist und der im 
Altar symbolisiert wird. 

In den römischen Kirchen fand man den 
Altar bis zum 7. Jahrhundert vor der Apsis, 
bzw. im Querhausbereich bis hin zur Mitte 
der Kirche, wo der Bischof die Eucharistie 
inmitten der Gemeinde feierte. Sitzbänke 
waren damals nicht vorhanden und so war 
die Gemeinde beweglicher. Der Altar war 
üblicherweise von einer niedrigen Schran-
kenanlage eingegrenzt und stand meist 
unter einem Baldachin. Dieses ursprünglich 
profane Element, welches in der Antike die 
Göttlichkeit des jeweiligen Herrschers sym-
bolisierte, diente dazu, den christlichen 
Glauben an den einen Gott zu unterstrei-
chen, und war daher geeignet, die göttliche 
Gegenwart am Altar darzustellen, der als 
Thron Christi gesehen wurde.

Bis ins 6. Jahrhundert gab es nur einen 
einzigen Altar. Alle anderen Tische im Kir-
chenraum, wie etwa in der Lateranbasilika, 
waren Oblatentische, auf denen die Gaben 
der Gläubigen abgelegt wurden. Während 
dies sich im Osten nicht änderte, kam es im 
Westen unter Gregor dem Großen (590–
604) zu einer einschneidenden Verände-
rung. Der Altar in St. Peter wurde aus der 
Mitte genommen und näher zur Apsis ge-
stellt, genauer gesagt über das Grab des 
Heiligen Petrus. Diese Maßnahme war mit 
erheblichem baulichem Aufwand verbun-
den. Sie unterstreicht die Zeit und Raum 
übergreifende Symbolik des Altares, denn 
„dass wir das Opfer des Herrn in der alle 
Zeit übergreifenden Gemeinschaft der Heili-
gen feiern, erfuhr so einen sinnfälligen 
Ausdruck.“ (Ratzinger, 2006)

Etwa zur selben Zeit wird die immer stärker 
werdende Trennung von Klerus und Ge-
meinde auch baulich sichtbar, indem der 
Ort des Altares mehr und mehr abgetrennt 
wurde. Die bis dahin üblichen Chorschran-
ken wurden zu einer trennenden Wand, wie 
die heutige Ikonostase im byzantinischen 
Kirchenraum. Die Klerikalisierung der Eu-
charistiefeier machte den Altar inmitten des 
Hauptschiffes hinfällig. Es war für die Ge-
meindemitglieder nicht mehr vonnöten, 
während der Feier anwesend zu sein, sie 
konnten stattdessen irgendwann ihre Gaben 
und Spenden an den Altar bringen, wo 
dann später für sie die Messe gefeiert wur-
de. Stiftungen von Altären und damit ver-
bundenen Dienstämtern führten zu einer 
steigenden Anzahl von Altären in einem 
Kirchenraum. Diese Entwicklung wurde 
noch von der steigenden Heiligenverehrung 
und dem Reliquienkult gefördert. Da nicht 
jeder Altar direkt über ein Heiligen- bzw. 
Märtyrergrab errichtet werden konnte, 
musste seit dem 6. Jahrhundert jeder Altar 
eine Reliquie haben. Dies führte dazu, dass 
die Tischform des Altars immer mehr der 
Block- oder Kubusform wich. 

Altäre in der Kilianskirche, Lügde

155O r t  d e s  A lt a r e s  –   A u s d r u c k  v o n  N ä h e  u n d  U n b e g r e i f l i c hk  e i t  G o t t e s



Die Zahl der Altäre mit den eingebetteten 
Reliquien drückte wiederum den Glauben 
an die endzeitliche gemeinsame Feier der 
Gemeinde mit den Heiligen und Engeln in 
der Liturgie aus. Die Gläubigen verteilten 
sich im Raum, nahmen zeitweise an den 
Liturgien teil oder wanderten weiter. Nur 
bei großen Festen und Prozessionen wurde 
der gesamte Kirchenraum verwendet, an-
sonsten war er mehr ein „vielfach geglie-
derter polyfunktionaler Raum.“ (Sternberg 
2003)

Die Zunahme der Altäre forderte neue 
Raumlösungen, wie etwa doppelte Chöre, 
Krypten und Westwerke. Das Westwerk 
befand sich vor dem eigentlichen Kirchen-
raum im Westen. Während seine Verwen-
dung nicht eindeutig ist, lässt sich seine 
Symbolik klarer deuten. Betrachtet man z.B. 
das Westwerk der Abteikirche von Corvey 
(873–885) von außen, so lässt sich der 
quadratische Mittelturm mit seinen beiden 
Seitentürmen als Bild einer Stadt, nämlich 
als himmlisches Jerusalem, lesen. 

Das Westwerk weist den Eintretenden auf 
die Besonderheit des Gebäudes hin, wo die 
himmlische Sphäre nicht mehr nur auf die 
Apsis konzentriert war, sondern sich auf den 
ganzen Kirchenraum mit seinen vielen 
Altären erweitert hatte. Während in früh-
christlichen Bauten der Triumphbogen als 
Schwelle zwischen himmlischer Sphäre und 
irdischem Langraum diente, wird diese 
Trennung nun vom Westwerk übernom-
men. Dieses Beispiel zeigt, welchen wesent-
lichen Einfluss der Ort des Altares, seine 
Anzahl und das damit verbundene ekklesio-
logische Verständnis auf den gesamten Bau 
und seine Symbolik hat.

Der mehrdimensionale Kirchenraum zog 
sich allgemein gesprochen durch das Mit-
telalter hindurch. Die aufkommenden 
Predigerorden begannen ihre Kirchen mehr 
auf große Hörergemeinden auszulegen, was 

Corvey, karolingisches Westwerk und barocke Altäre der Abteikirche

156 O r t  d e s  A lt a r e s  –   A u s d r u c k  v o n  N ä h e  u n d  U n b e g r e i f l i c hk  e i t  G o t t e s



das Aufkommen der Hallenkirchen mit 
Einheitsräumen nach sich zog. Dieser Trend 
wurde von der Kirchenreform des Konzils 
von Trient aufgegriffen. Der Raum orien-
tierte sich auf einen zentralen Hochaltar hin, 
der nicht mehr von einer trennenden Wand 
abgeschirmt war. Vielmehr entwickelte sich 
im Barock der Altarraum zu einer Bühne 
eines „theatrum sacrum“. Die traditionellen 
Altäre wurden in Nischen in die Seitenwän-
de gerückt. Hauptaugenmerk sollte auf den 
einen Altar gerichtet werden, auf dem sich 
der Tabernakel befand.

Die Aufklärung und die damit verbundene 
Säkularisierung hinterließen ihre Spuren im 
Kirchenbau. Im allgemeinen Trend des Histo
rismus wurden verschiedenste Stilepochen 
kopiert und versucht, diese mit der Idee des 
Einheitsraumes zu verbinden, wodurch 
„andere liturgische Feiern im Kirchenraum 
von der privaten Andacht bis zu innerräum-
lichen Prozessionen vernachlässigt“ (Stern-
berg, 2003) wurden. Der gesamte Raum war 
mit seinen sperrigen Kirchenbänken auf den 
Altar am Scheitelpunkt des Chores 
gerichtet, auf dem weiterhin stellvertretend 
für die Gemeinde die Messe gefeiert wurde. 
Die Gläubigen konnten zwar visuell an der 
Feier teilnehmen, waren aber im litur-
gischen Sinne substanziell keine Beteiligten. 
Die verstärkte räumliche Konzentration auf 
den Hochaltar, der oftmals unter dem Reta-
bel zu verschwinden droht, und der Verlust 
der architektonischen Qualitäten des viel-
fach gegliederten, polyfunktionalen Raumes 
führten zu einer einseitigen Polarisierung 
der Darstellung der Unbegreiflichkeit 
Gottes.

Zu Beginn des 20. Jahrhunderts kam es 
durch die avantgardistische Bewegung der 
Modernen zu einem Bruch mit dem Histo-
rismus, mit dem Ziel, den Kirchenbau auf 
das Wesentliche zu konzentrieren. Ein neues 
Christusbild (Einführung des Christkönigs-
festes im Jahr 1925) förderte eine Kirchen-

kunst, deren Zentrum der Altar als Symbol 
Christi bildete. Der rheinländische Geistliche 
Johannes van Acken (1879–1937) fordert dies 
konkret in seiner Schrift „Christozentrische 
Kirchenkunst. Ein Entwurf zum liturgischen 
Gesamtkunstwerk: Der Altar als der 
,mystische Christus’ soll der Ausgangspunkt 
und gestaltende Mittelpunkt des Kirchen-
baus und der Kirchenausstattung sein.“ Der 
Altar wird von der Wand gelöst und tief in 
den Kirchenraum gerückt. Chorraum und 
Gemeinderaum fließen ineinander. Dabei 
ging es noch nicht um eine Veränderung 
der Liturgie, sondern um eine Akzentuie-
rung der Teilnahme der Gemeinde und eine 
sinnlich erfahrbare Nähe zu Christus. „Wer 
bei Christus ist, der ist schon am Ziel.“ Nun 
wurde der Kirchenraum vom Altar aus kon-
zipiert. In dieser Zeit entstanden zahlreiche 
Entwürfe für Zentralbauten. Gleichzeitig 
wurden auch „Messopferkirchen“ (z.B. St. 
Peter und Paul in Dettingen von D. Böhm, 
1923) errichtet. Ihre Architektur soll den 
Eintretenden auf das Geschehen am Altar 
vorbereiten: „Das ganze Raumsehnen findet 
seine Erfüllung in der Opferstätte.“  
(Gerhards, 2008) 
Dieses christozentrische Bild brechen die 
beiden führenden Vertreter der liturgischen 
Bewegung in Deutschland, der Architekt 
Rudolf Schwarz zusammen mit dem Theolo-
gen und Philosophen Romano Guardini, auf. 
Für sie galt der Altar nicht als Mitte, sondern 
als Schwelle zur Begegnung zwischen 
Mensch und Gott. Für Schwarz ist die Erfah-
rung der Transzendenz zentral, die den Kreis 
durchbricht, indem der Bau jene „ewige 
Lücke“ erschließt. In seinem Werk „Vom Bau 
der Kirche“ skizziert er die beiden Pole 
„Heilige Innigkeit“ (Der Ring – christozentri-
sches Bild) und „Heilige Fahrt“ (Der Weg – 
theozentrisches Bild) in seinen Idealplänen. 
Mit seinem dritten Konzept „Heiliger Auf-
bruch“ – einem geöffneten Ring, zeigt er, 
dass diese beiden Pole sich nicht gegen
seitig ausschließen müssen.

157O r t  d e s  A lt a r e s  –   A u s d r u c k  v o n  N ä h e  u n d  U n b e g r e i f l i c hk  e i t  G o t t e s



Das II. Vatikanische Konzil hat die Überle-
gungen der liturgischen Bewegung auf
genommen und in die Liturgiereform 
einbezogen. Der christologisch-euchari-
stische Gedanke des Mystischen Leibes 
wurde durch das ekklesiologische Bild des 
„pilgernden Gottesvolkes“ ergänzt. Das 
Konzil betont den pneumatischen Aspekt 
der Liturgie und hält im Artikel 7 der Litur-
giekonstitution „Sacrosanctum Concilium“ 
(SC) fest, dass Christus „nicht nur in den 
eucharistischen Gaben und im geweihten 
Priester gegenwärtig ist, sondern auch im 
Wort, in der versammelten priesterlichen 
Gemeinde und in ihrem Beten und Singen“. 
(Neckel, 2010) 
Für den Ort des Altares war die wichtigste 
Bestimmung die Reduzierung auf einen 
einzigen, frei stehenden Altar unter Verzicht 
auf Seiten- und Nebenaltäre, damit „der 
einzige Altar in der einen Versammlung der 
Gläubigen unseren einzigen Erlöser Jesus 
Christus und eine Eucharistie der Kirche 
zeichenhaft darstelle.” Es folgte eine Welle 
der Errichtung von „Volksaltären“, die meist 
an den Stufen des Chorraums platziert wur-
den. Diese Neuerungen sollten den Altar als 
ideelle Mitte der Versammlung hervorhe-
ben. Dabei kam es jedoch häufig zu Brü-
chen im Verhältnis zum Gesamtraum, die 
heute den Altar mehr als eine Barriere zwi-
schen Gemeinde und Priester erfahrbar 
machen. Gleichzeitig zeigen viele Neu-
bauten eine einseitige Konzentration auf 
den Aspekt der Nähe, während die Unbe-
greiflichkeit Gottes symbolisch stark zurück-
tritt. 

Aufgrund dieser Situation entstand in  
den vergangenen Jahren die Idee des  
„Communioraums“ (St. Christophorus in Sylt 
/ Deutschland von D. G. Baumewerd, 2000). 
Altar und Ambo stehen sich gegenüber. Die 
Gemeinde versammelt sich ellipsenförmig 
um sie. Die räumliche Mitte bleibt frei und 
symbolisiert die „Unverfügbarkeit der gött-
lichen Gegenwart“. (Gerhards, 2003) 

Die Achse der Ellipse weist die versammelte 
Gemeinde über sich hinaus. Sie feiert in 
Verbindung mit der ganzen Kirche Liturgie. 
Im „Communioraum“ wird versucht, der 
Spannung zwischen Nähe und Unbegreif-
lichkeit Gottes Raum zu geben. Durch sei-
nen Ort und durch die Hervorhebung des 
Ambos wird spürbar, dass der Altar nicht 
die Mitte der Gemeinde ist, was schon 
Schwarz und Guardini kritisiert hatten. 
Seine Würde empfängt der Altar nach Ger-
hards primär „aus den Bezügen der Ver-
sammlung im Kirchenraum, erst sekundär 
aus einer eigenen Symbolik“. Die eigentliche 
„Mitte“, das was den Bau zu einem sakralen 
Raum werden lässt, wird betont, nämlich 
die Begegnung mit dem Anderen in der 
liturgischen Handlung. Die Stärken dieser 
Konzeption liegen in der Förderung einer 
lebendigen Liturgie, indem die einzelnen 
Elemente der Feier, der Versammlungscha-
rakter wie auch die gemeinsame 
Ausrichtung räumlich akzentuiert werden. 
Ausgangspunkt für den Communioraum ist 
die Eucharistiefeier. Ihre Prägung lässt we-
nig Raum für individuelle Annäherungen 
und wirkt vor allem in der Benutzung. Doch 
nimmt heute nur ein geringer Teil der 
Kirchenbesucher an dieser Feier teil. Für die 
Platzierung des Altares stellt sich die Frage, 
ob nicht durch eine nahezu gleichwertige 
Gestaltung und Gegenüberstellung zum 
Ambo die mystagogische Symbolik des 
Altars zu stark relativiert wird. 

Fazit

Ein Kirchenraum führt in das Geheimnis 
Gottes ein, indem er die Spannung zwi-
schen der Nähe und Unbegreiflichkeit 
Gottes zum Ausdruck bringt. Der christliche 
Sakralbau gibt Raum für die Antwort des 
Menschen auf diese Spannung in der 
Gottes-, Nächsten- und Selbstbegegnung 
sowie der Weltbegegnung.

158 O r t  d e s  A lt a r e s  –   A u s d r u c k  v o n  N ä h e  u n d  U n b e g r e i f l i c hk  e i t  G o t t e s



Der Altar ist einerseits ein physisch feststell-
barer Körper in diesem Raum, andererseits 
ist er das Symbol Christi und insofern Platz-
halter für den abwesenden Herrn. Als Sym-
bol beinhaltet der Altar die Gegensatz
spannung der Nähe und Unbegreiflichkeit 
Gottes. Wie ein Brennpunkt verdichtet er die 
Spannung, die den Gesamtraum ausmacht. 
Die Wahl des Ortes des Altares (z.B. in der 
Apsis oder mitten im Kirchenschiff) ist des-
halb nicht beliebig. Vielmehr spiegelt sie 
das Verhältnis von Gesamtraum und Brenn-
punkt wider. Die verschiedenen Platzie-
rungen des Altares im Kirchenraum im 
Laufe der Geschichte sind Ausdruck unter-
schiedlicher ekklesiologischer Modelle, wie 
z.B. die Communio der Feiernden um den 
Altar, der Bezug auf die Märtyrergräber als 
Hervorhebung der Gemeinschaft mit den 
Heiligen oder die klerikale Stellvertretung 
insbesondere im Mittelalter. Umgekehrt 
wirken die Bedeutung und der Ort des 
Altares auf den Gesamtraum zurück.  
So weitete sich z.B. in der Romanik die 
Himmelssymbolik der frühchristlichen Apsis 
auf den gesamten Raum. 

Der hier verfolgte mystagogische Weg zum 
Verständnis des Altares innerhalb des 
Kirchenbaus hat nicht nur eine binnenkirch-
lich-theologische Bedeutung. Unabhängig 
von kirchlicher Sozialisation oder Teilnahme 
an der Liturgie lädt ein richtig platzierter 
Altar zur Begegnung ein. Er ist im guten 
Sinn Stein des Anstoßes, indem er Nähe 
und Sammlung ermöglicht und die Unbe-
greiflichkeit Gottes offenhält. Durch seine 
herausragende Stellung provoziert der Altar 
Fragen, die „Wege zu einem persönlichen 
Glauben erwecken“ (Mennekes, 1995) und 
hinführen können zum christlichen Weg.  
Im Zusammenspiel mit dem gesamten 
Sakralbau ist er Angebot, Dienst, Diakonie 
am Besucher, am potenziellen Frommen 
von morgen.

159O r t  d e s  A lt a r e s  –   A u s d r u c k  v o n  N ä h e  u n d  U n b e g r e i f l i c hk  e i t  G o t t e s



Verzeichnis der Autoren

Theodor Ahrens
*1938, Domkapitular,  
seit 2010 Vorsitzender des Vereins 
für Christliche Kunst

Martin Uwe Balhorn
*1964, seit 1992 freier Architekt mit 
dem Büro aws
www.architektur-werk-stadt.de

Dr. Ulrich Barnickel
 *1955, seit 1986 freischaffender 
Bildhauer
www.ulrich-barnickel.de

Albert Bocklage
*1938, seit 1963 freischaffender 
Künstler (Bildhauer und Maler)

Martin Brockmeyer
*1959, seit 2003 freier Architekt
www.architekturbuero-br.de

Clemens und Maas
Mechthild Clemens, *1961 
Barbara Maas, *1969
seit 1993 freie Architekten
clemensundmaas.de

Dr. med. Eckhard Frick
*1955, Priester und Jesuit,  
Professor für Psychosomatische 
Anthropologie an der Hochschule 
für Philosophie und für Spiritual 
Care an der Universität München
www.hfph.mwn.de/lehrkoerper/
lehrende/frick

Pater Dr. Dieter Haite
*1957, Benediktiner, seit 1988 in der 
Cella St. Benedikt in Hannover
cella-sankt-benedikt.de

Max Heine-Geldern sj
*1981, Frater, Architekt und Jesuit

Dr. Wolfgang Hamberger
*1930, ehem. Oberbürgermeister 
der Stadt Fulda, seit 1998 im  
Ruhestand

Dr. Maria Kapp
Kunsthistorikerin, freie Mitarbeiterin 
in der Denkmalpflege des Bistums 
Hildesheim

Ludwig Kegel
*1948, seit 1980 freier Architekt

Evelyn Koerber
*1959, Kunststudium in Erfurt, seit 
1990 freischaffende Künstlerin
evelynkoerber.de

Lutzenberger + Lutzenberger
Bernhard Lutzenberger *1958 und 
Susanne Lutzenberger, *1963,  
seit 1990 freischaffende Künstler
de.lutzenberger-lutzenberger.de

Dr. phil. Josef Mense
* 1941, Theologe und Germanist, 
Fachleiter am Studienseminar in 
Kassel, seit 2007 im Ruhestand
www.jomense.de

Scott A.Moore
*1968, ordinierter Pfarrer der 
Evangelisch-Lutherischen Kirche  
in Amerika, Promovend an der 
katholischen theologischen Fakultät 
Erfurt

Günter Müller
*1951, seit 1981 freier Architekt
 

Radermacher, Norbert
*1953, seit 1991 Professor für Bild-
hauerei an der Universität Kassel
www.norbertradermacher.de

Dr. Peter Ruhnau
*1943, 1985–2008 Diözesan
baumeister im Erzbistum  
Paderborn

Johannes Schilling
* 1956, seit 1984 freier Architekt,
Professor an der Fachhochschule  
in Münster
www.schilling-architekten.de

Ulrich Schmalstieg
*1959, katholischer Priester,  
seit 2007 Künstlerseelsorger im 
Bistum Hildesheim
www.kuenstlerseelsorge-hildesheim.
de

Wolfgang Scholz
*1963, stellv. Geschäftsführer der 
Kreishandwerkerschaft Schwalm-
Eder, seit 1999 Mitglied im Pfarr
gemeinderat der katholischen 
Kirchengemeinde in Trutzhain

SOAN Architekten
Dirk Boländer, *1965, und  
Gido Hülsmann, *1966 
seit 1996 freischaffend tätig
www.soan-architekten.de

Willibrord Sonntag
*1947, seit 1976 freier Architekt
www.architekt-sonntag.de

Volker Staab
*1957, Archtektur-Büro in Berlin,  
Gastprofessuren und Lehrtätigkeiten
www.staab-architekten.com

Radi Tatic
*1948, seit 1975 Restaurator,  
seit 1990 freischaffend

Erik Venhorst
*1963, Kunsthistoriker, seit 2008 
diözesaner Beauftragter für die 
Inventarisation des Kunst- und 
Kulturgutes im Bistum Magdeburg

Mechthild Werner
*1935, Kunsthistorikerin
Bistum Magdeburg

Fotos von onebreaker.de
S. 7, 411, 423, 442,3, 45, 691,2,3,4,5,8, 
70-75, 79, 114,  
138, 139, 148, 155, 156

160


